
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 44 (1954)

Heft: 3

Artikel: Die orthodoxe Lehre und Praxis des Busssakramentes

Autor: Winogradow, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


158 —

Die orthodoxe Lehre und Praxis
des Bußsakramentes1)

Auf die Tagesordnung unseres heutigen Kongresses hat der
Kongressausschuss mein Referat über «Die orthodoxe Lehre und
Praxis des Bußsakramentes», als Korreferat zum Referat
«Bußsakrament und Seelsorge», gestellt und mir damit die Richtung
gewdesen, in der die Beleuchtung des Gegenstandes meines Referates

vom Kongress gewünscht ist. Ich glaube, man erwartet von
mir die Erläuterung der Frage, welche Rolle in der orthodoxen
Auffassung des Bußsakramentes die Idee der Seelsorge spielt. In
welchem Umfang und wie findet sie hier eine Anwendung? Eben
hauptsächlich von diesem Standpunkt aus will ich in meinem
Referat die orthodoxe Lehre und Praxis des Bußsakramentes
darlegen.

Es scheint mir, dass diese Fragestellung in einer Abhängigkeit
zu der bekannten Feststellung mancher westlicher Theologen steht,
dass der römisch-katholische Gedanke des Richtens über einen
Sünder in der Ostkirche niemals in die Beichte eindrang, sondern
Beichte und Busse ausschliesslich als Heilsverfahren gelten. Diese

Feststellung kann man, zum Beispiel, bei der evangelischen Theologin

Dr. Schäfer in ihrem Aufsatz in dem von Professor Heiler
vor zwanzig Jahren herausgegebenen Sammelwerk «Beichte und
Absolution» finden. Diese Feststellung der wesentlichen
Verschiedenheit der orthodoxen und römisch-katholischen Auffassung
des Beichtsakramentes ist, an und für sich, ganz richtig. Aber ich
befürchte, dass man diese Feststellung in einigen theologischen
Kreisen etwas falsch versteht. Es wäre ein Irrtum, zu meinen,
dass das Bußsakrament, nach der orthodoxen Auffassung, erstlich
und hauptsächlich eine seelsorgerliche Erziehungsanstalt oder ein
Erziehungsmittel darstellt. Die orthodoxe Auffassung des
Bußsakramentes, als des Heilsverfahrens, verleiht, gewiss, der
seelsorgerlichen Seite des Bußsakramentsverfahrens eine sehr grosse
Bedeutung, aber diese Seite ist hier kein Selbstziel, sondern hat
nur eine untergeordnete, helfende Rolle zur Hauptseite - zur sakra-

Anmerkung : Vortrag gehalten am Internationalen Altkatholiken-Kongress
in München 1953.



— 159 —

mentalen; die seelsorgerliche (in engerem Sinn) Handlung des Priesters

hat hier nur in dem Umfang einen Raum, in welchem sie für
die sakramentale notwendig ist. Das können Sie, hoffentlich, aus
meiner folgenden Darstellung der orthodoxen Lehre und der Praxis
des Bußsakramentes ersehen.

Der bekannte evangelische Kenner und Freund der Ostkirche
Professor Heiler hat einmal in seinem Werke «Urkirche und
Ostkirche» bemerkt, dass die orthodoxe Kirche, zum Unterschied von
der abendländischen, ihre Sakramentsauffassung nie in dogmatischen

Definitionen ausgedrückt hat. Diese Feststellung ist ganz
richtig und gilt für alle Sakramente, so auch für den Gegenstand
meines Referates hier - das Bußsakrament. Aber das bedeutet freilich

nicht, dass die orthodoxe Kirche keine bestimmte und
allgemein anerkannte Lehre vom Bußsakrament hätte. Die orthodoxe
kirchliche Theologie hat den festbestimmten und allgemein
anerkannten Begriff und die Definition des Wesens des Bußsakra
mentes, die immer und von allen orthodoxen Kirchen, vor allem
der griechischen und russischen, angenommen werden. Der
berühmte alte russische Dogmatiker Metropolit Makarij (Bulgakow)
gibt in seiner Dogmatik folgende Definition des Bußsakramentes:
«Die Busse, im Sinne eines Sakramentes, ist eine solche geistliche
Handlung, in welcher der Hirte der Kirche, kraft des Heiligen
Geistes, den bussfertigen und beichtenden Christen aller seiner
Sünden entbindet, die er nach der Taufe begangen hat.» Diese
Definition wiederholen fast alle russischen Dogmatiker der letzten
Zeit. Genau die gleiche Definition gibt der griechische Dogmatiker
der neuen Zeit - Professor an der Universität in Athen - Dyobu-
niotes: «Busse ist das Sakrament, wodurch dem Beichtenden, der

aufrichtige Reue über seine Sünden empfindet, von Gott, durch
den Priester, der Erlass seiner nach der Taufe begangenen Sünden

gewährt wird1).» Diese beiden orthodoxen Definitionen stimmen
im Wesen mit der Definition des bekannten römisch-katholischen

Dogmatikers der neuen Zeit, Professor Bartmann, überein. In
seinem Lehrbuch der Dogmatik formuliert er die römisch-katholische

Auffassung des Bußsakramentes so: «Die Busse ist ein Sakrament,

in welchem der Priester dem Sünder auf Grund wahrer Reue

und aufrichtigen Bekenntnisses die Sünden nachlässt.» (7.

Auflage, Freiburg 1929, S. 368.)

') Ekklosia, B. 7, S. 71, Leipzig 1939.



— 160 —

Aus diesen drei Definitionen ergeben sich die fünf dogmatischen
Sätze, die gemeinsam sind, sowohl für die orthodoxe als auch für
die römisch-katholische Kirche.

Erster Satz: Die orthodoxe Kirche sowie die römisch-katholische
anerkennen das Bußsakrament als eines der sieben gleichwertigen
Sakramente.

Zweiter Satz : Für die Vollziehung des Bußsakramentes ist nur ein

geweihter Priester (oder Bischof) befähigt, der die besondere

Gnadengabe des Priestertums und in ihr die Schlüsselgewalt, in
der Ordnung der apostolischen Sukzession, besitzt.

Dritter Satz: Der Vollzieher des Sakramentes bewirkt von Gott
die wirkliche Vergebung oder den Nachlass der nach der Taufe
begangenen Sünden.

Vierter Satz : Diese Vergebung oder der Nachlass der Sünden
vollzieht sich nur über den bussfertigen, aufrichtige Reue über seine

Sünden empfindenden Christen, und zwar auf Grund dieser Busse.

Fünfter Satz: Die Vergebung der Sünden vollzieht sich nur über
den beichtenden, ein aufrichtiges Bekenntnis seiner Sünden
ablegenden Christen, und zwar auf Grund dieses Bekenntnisses.

Diese für die orthodoxe und die römisch-katholische Kirche
gemeinsamen Sätze sind für das religiöse Leben jedes orthodoxen
Gläubigen vollauf genügend. Diese Sätze sind als Glaubenssätze
im Bewusstsein jedes Gliedes der orthodoxen Kirche eingewurzelt
durch die Tradition, durch den Katechismus in der Schule, durch
die Predigten und durch andere verschiedene Arten des
Religionsunterrichtes.

In den oben angeführten grundlegenden dogmatischen Sätzen
über das Bußsakrament stimmt die orthodoxe Auffassung mit der
römisch-katholischen völlig überein. Aber die römisch-katholische
Auffassung hat noch einige dogmatische Glaubenssätze, die nicht
so sehr die römisch-katholische Beichtlehre, als vielmehr die
römisch-katholische Beichtpraxis von der orthodoxen trennen und
der römisch-katholischen einen besonderen Charakter und besonderen

Geist geben - den spezifisch römisch-katholischen Geist. Das ist,
bekanntlich, der Geist des äussersten Juridismus. Bekanntlich, nach
den dogmatischen Sätzen des Konzils von Trient, ist das Bußsakrament

ein geistliches Gericht. Der Priester ist der Träger der richterlichen

Gewalt. Die sakramentale Lossprechung - die Absolution,
ist ein richterlicher Akt - actus judicialis. Infolgedessen, etwas grob



— 161 —

ausgedrückt, ist das Sündenbekenntnis im Beichtsakrament das

freiwillige Geständnis eines Verbrechers vor dem Richter. Der
Priester ist hier, in seinen an den Beichtenden gewandten Fragen -
ein objektiver, strenger Untersuchungsrichter, der dann, auf Grund
dieser richterlichen Untersuchungsfragen, das objektive, gerechte,
rechtliche Urteil ausspricht. Diese Sachlage bestätigt, mit voller
Deutlichkeit, der obengenannte römisch-katholische Dogmatiker
Professor Bartmann, der behauptet: «Die Vergebungsgewalt wird
ausgeübt durch einen richterlichen Akt. Das Tridentinum hatte
das Wesen und den Gebrauch der Vergebungsgewalt durch einen
richterlichen Akt zu erklären». In letzter Zeit beginnt diese zu offen
juristische Erklärung des Bußsakramentes die Vertreter der
römischkatholischen Theologie etwas zu beunruhigen. Vor einigen Jahren
hat der Münchner römisch-katholische Kanonist Klaus Möhrsdorf
den Versuch gemacht, den richterlichen Charakter der sakramentalen

Lossprechung zu verneinen und zu beweisen, dass das Konzil
von Trient zu erkennen gebe, dass es mit dem Ausdruck «actus

judicialis» nicht einen richterlichen Akt im fachlichen Sinne meinte.
Diesen Versuch unterstützt auch der in der letzten Zeit angesehene
römisch-katholische Dogmatiker Professor Schmaus in seiner
Dogmatik, die in letzter Auflage unlängst erschienen ist. Aber es

scheint, dass man diesen Versuch nicht als gelungen ansehen kann.
Das ist aus einem Artikel eines anderen römisch-katholischen Theologen

- Ternus - in der Wiener Zeitschrift für katholische Theologie
(Wien, für das Jahr 1949) zu ersehen. Durch die Analyse der
Diskussionen, der Vorbereitungen der Theologen, der Beratungen der
Konzilväter erforscht Ternus diese Frage und kommt zum
Ergebnis: «Kein Zweifel kann bestehen, dass das Konzil von Trient
in der sakramentalen Lossprechung einen wirklichen richterlichen
Akt anerkannt wissen wollte».

Es scheint mir, dass ein gewisses feines Strömchen
römischkatholischen Juridismus in die evangelische Auffassung des

Busssakramentes eingedrungen ist. Ich habe mit grossem Interesse das

Büchlein des lutherischen Theologen Max Lackmann «Wie beichten
wir» gelesen (zweite Auflage 1950). Nach der Auffassung des

Verfassers ist der Beichtakt, wenn auch kein Priestergericht, so doch

immerhin ein Gottes- oder CAmtegericht, wo der Beichtiger -
Gottes Statthalter (§ 29) und Stellvertreter (§ 48) ist. Nach Lackmann

steht während des Beichtaktes der Beichtende vor dem

Richterstuhl (§ 15), Richterauge (§ 16, 17, 18) Gottes; der Beichtende

Intermit. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3. 1954. U



— 162 —

«wagt hier... Gottes Strafurteil über sich anzuerkennen (§ 17)».,
Diese Anschauung gehört, meiner Meinung nach, schon der
Auffassung Luthers selbst an. Bei Luther finden wir zum Beispiel
Äusserungen solcher Art: «In dem Handel des Beichtigers mit mir,
in seinem Worte, das meine Sünden straft - handelt Gott selbst mit
mir.» Einige evangelische Theologen, die ich auf diese Äusserung
Luthers aufmerksam machte, behaupteten, dass das Wort «strafen»
bei Luther eigentlich die Bedeutung «überführen» hatte, mit der
Bezugnahme auf das Evangelium Johannes, Kapitel 16, Vers 8, wo
Luther das griechische Wort 'eXéyÇei, das hier offensichtlich die
Bedeutung des «überführt» haben soll, durch «strafen» übersetzt.
In der Bibel Luthers lesen wir hier: «... und wenn derselbe (der
heilige Geist-Tröster) kommt, wird er die Welt strafen um die Sünde
und um die Gerechtigkeit und um das Gericht.» In der katholischen
Übersetzung lesen wir: «... und wenn dieser kommt, wird er die
Welt überführen.» Aber diese Interpretation jener Äusserung
Luthers über die Beichte erscheint mir fragwürdig. Inmitten anderer
Äusserungen Luthers über die Beichte finden wir einige, in denen
diese Interpretation des Wortes «strafen» unmöglich ist, zum
Beispiel die Stelle: «Wo du siehst, dass man Sünden vergibt oder straft
in etlichen Personen. »...

Der orthodoxe slawische Ritus des Bußsakramentes enthält
kein Wort, weder über den Beichtiger-Priester als den Richter,
noch über Gott als Richter. Wir finden den Namen Gottes als
Richter auch nicht in dem Ritus der koptischen, syrischen,
nestorischen, armenischen und sogar der römisch-katholischen Kirche
selbst. Im griechischen Ritus finden wir den Namen «Richter» in
Anwendung auf Gott nur einmal, und dabei ohne besondere
Betonung, mit dem Beinamen «Barmherziger».

Nach der orthodoxen Auffassung ist das Bußsakrament ein
geistlich-therapeutischer Gnadenakt der geistlichen Heilung des Sünders,

die gnadenvolle Heilsanstalt des gnadenvollen Heilsverfahrens. Der
Priester ist hier nur geistlicher Arzt. Dieser grundlegende Satz der
orthodoxen Auffassung des Bußsakramentes ist mit voller
Deutlichkeit in dem slawischen Ritus dieses Sakramentes ausgedrückt,
nämlich in folgender sehr rührenden Ermahnung des Priesters vor
dem Moment des Sündenbekenntnisses: «Siehe, mein Kind, hier
steht Christus unsichtbar, Er nimmt dein Sündenbekenntnis an,
scheue dich nicht und sage mir alles, was du getan hast, auf dass
du die Vergebung erlangest von unserem Herrn Jesus Christus. Siehe,



— 163 —

vor uns ist auch Sein Heiliges Bild, und ich bin nur Zeuge, damit ich
alles bezeugen könne vor Ihm, was du mir sagen wirst. Bedenke,
dass du in die Heilsanstalt eingetreten bist ; gehe nicht ungeheilt von
hinnen.»

Also, nach der orthodoxen Auffassung ist das Bußsakrament
kein Gericht, weder vor Gott noch vor dem Priester, aber - die
Heilsanstalt. Dieser grundlegende Satz gibt allen Bestandteilen des

orthodoxen Ritus des Bußsakramentes ihren besonderen Charakter,
Geist und Sinn, vor allem den Teilen, die der orthodoxe mit dem
römisch-katholischen Ritus gemeinsam hat.

Hierher gehören die Fragen des Priesters über die Sünden und
die Antworten des Beichtenden. Um die Vorstellung über den orthodoxen

Ritus deutlicher zu machen, muss man vorher bemerken,
dass in den orthodoxen Gotteshäusern nichts sich befindet, das

dem katholischen Beichtstuhle mit seiner Sperre zwischen dem
Priester und dem Beichtenden ähnlich wäre. Der Priester, bekleidet
mit einer Epitrachil (Stola), steht (sitzt nicht) während des ganzen
Sakramentsverfahrens, in seiner ganzen geistigen Kraft und
geistigen Persönlichkeit, unmittelbar, Auge in Auge mit dem
Beichtenden, ganz offen vor dem Altarraum und vor dem Tische mit
dem Kreuz und dem Evangelienbuche, nur in einer gewissen
Entfernung von den anderen, in der Kirche anwesenden Gläubigen,
damit das Gespräch zwischen dem Priester und dem Beichtenden
nicht gehört wird. Nach dem orthodoxen Ritus sind die Fragen des

Priesters nicht Fragen eines Untersuchungsrichters, sondern Fragen
des Arztes an den Patienten, mit dem Ziel, dem Beichtenden seine

geistlichen Krankheiten die Sünden - aufklären zu helfen.

Zugleich sind diese Fragen die geistlichen Arzneien - die Heilmittel,
den Beichtenden zum möglichst vollständigen Sündenbewusstsein

zu bringen, die innere Stimmung der möglichst tiefen Reue zu

erregen, was zur Erwerbung der Sündenvergebung unbedingt
notwendig ist. Prinzipiell kann man in dem Beichtverfahren ohne
diese Fragen auskommen, nämlich in äusserst seltenen Fällen, wo
der Beichtende ausnahmsweise diese Hilfsmittel nicht braucht, da

er selbst, ohne irgendwelche Fragen, ein vollständiges
Sündenbekenntnis, mit voller Reue tun kann und auch wirklich tut. Aber
das ist nur eine seltenste Ausnahme; die überwiegende Mehrheit
der Gläubigen braucht unbedingt dieses Heilmittel.

Die Antworten des Beichtenden über seine Sünden richten sich,

im orthodoxen Ritus, eigentlich nicht an den Priester, sondern an



— 164 —

Gott selbst. «Siehe», heisst es in der oben erwähnten Ermahnung
des Priesters, nach dem slawischen Ritus, «siehe, Christus steht
unsichtbar hier, der dein Bekenntnis annimmt.» Nach dem
griechischen Ritus spricht, gleicherweise, der Priester zum Beichtenden:

«Nicht mir verkündest du, aber Gott», und der Beichtende
fügt zu seinen Antworten die Anrede hinzu nicht zum Priester,
aber unmittelbar zu Gott. «Ich habe gesündigt, o Herr, vergib mir,
o Gott, sei mir Sünder gnädig.» Deswegen soll, nach der orthodoxen
Auffassung, die an Gott gerichtete Beantwortung des Beichtenden
nicht nur die einfache, wenn auch aufrichtige Meldung seiner Sünden

sein, sondern unbedingt eine reuige Meldung mit innerem, tiefem,
reuigem Flehen zum Herrn um seine Vergebung, mit der festen
entschiedenen Abwendung des Willens und Herzens von der Sünde.

Der Priester stellt die Fragen und hört die Antworten des
Beichtenden und reagiert auf sie, nach den Worten der obenerwähnten

Ermahnung des Priesters, als ein «Zeuge», das heisst als Teilnehmer
an dem inneren religiös-psychologischen Prozesse der Reue, des

Flehens und der Abwendung des Willens und Herzens von der
Sünde, der sich in der Seele des Beichtenden während des Aktes des

Sündenbekenntnisses vollzieht. Man darf sich nicht vorstellen, dass

der Beichtende mit einem schon ganz abgeschlossenen inneren Prozess

der Reue, zum Bußsakrament komme. Im Gegenteil. Der Beichtende

kommt zum Beichtsakrament fast immer seiner Ohnmacht
bewusst, die genügend vollkommene Reue und genügend
vollkommene Abwendung von der Sünde selbständig zu erreichen. Er
kommt mit der Hoffnung, in dem gnadenvollen Verfahren des

Sakramentes, mit der seelsorgerlichen Hilfe des Beichtvaters, einen
solchen, möglichst höchsten Zustand dieses Prozesses der Reue zu
erreichen, der ihn fähig und würdig machen soll, die Fülle der
Gnade der Sündenvergebung zu erhalten. Denn die orthodoxe
Kirche bekennt mit Bestimmtheit das Prinzip: Die Aneignung der
von Gott durch Christus in den Sakramenten angebotenen
Gnadenwirkungen ist in grossem Grade von der richtigen Gesinnung seitens
des Empfängers abhängig. Und diese Gesinnung erhält ihre Fülle
im gnadenvollen Verfahren eines jeden Sakramentes, wie auch des
Bußsakramentes. - Das ganze Verfahren jedes Sakramentes, wie
auch des Bußsakramentes, ist deswegen ein gemeinsamer Gebetsakt
des Sakramentvollziehers und des Sakramentsempfängers. Dieser
gemeinsame Gebetsakt im Sakramentsverfahren ist, wie jeder echte

Gebetsakt, für die Teilnehmer unbedingt gnadenvoll. Infolgedessen



— 165 —

verläuft das ganze Verfahren des Bußsakramentes, vom Anfang bis

zum Ende, in der geistigen Atmosphäre der grossen Gnadenwirkung.
Die Stärke dieser Gnadenwirkung auf die Beichtenden hängt von
der Stärke und Höhe der Gebetsstimmung des Beichtenden und
des Priesters ab. Der Beichtende bittet Gott eifrig um die Gnadenhilfe

für das Erreichen der Vollkommenheit der Reue. Der Priester
soll mit seiner auch eifrigen Fürbitte ihn unterstützen, die Kraft
und Wirksamkeit seines Betens zu verstärken. Und nur in dieser

geistigen Atmosphäre der grossen Anspannung der Geòetestimmung
und der mit ihr untrennbar verbundenen grossen Gnadenwirkung ist
die Erreichung solcher Grade der Reue möglich, die den Beichtenden
zum Empfang der Gnade der Vergebung der Sünden fähig macht.
Diese Seite des Verfahrens des Beichtsakramentes zog einst die
mittelalterliche Scholastik in Betracht in ihrem endlosen Streit über
«attritio» (unvollkommene, nicht ausreichende Reue) und
«contritio» (vollkommene, ausreichende Reue), sofern man behauptete,
dass sich in diesem Verfahren die unausreichende, unvollkommene
Reue in die ausreichende, vollkommene umwandeln soll, und zwar
-unter der Wirkung der Gnade. Nur schrieb die mittelalterliche
Scholastik, irrtümlich, diesen Akt der Umwandlung der «attritio» in
«contritio» ausschliesslich der Wirkung der Gnade, und zwar der
sakramentalen Gnade - der Absolution zu. Auf diese Weise hat
sie die Möglichkeit der rückwirkenden Kraft dieser sakramentalen

Gnade zugelassen, mit anderen Worten — die Möglichkeit, dass das

noch nicht existierende Sakrament eine instrumentale Wirkung
ausübte. Nach der orthodoxen Auffassung ist dieser Akt im Verfahren
des Bußsakramentes ein Akt von seelsorgerlicher Natur. Dieser

Akt ist vorerst das Ergebnis der gemeinsamen Gebetsspannung des

betenden Beichtenden und des mitbetenden, fürbittenden Beichtvaters

und der dadurch erflehten Wirkung der heiligmachenden (nicht
sakramentalen) Gnade.

Dieser Akt ist weiter das Ergebnis der unmittelbaren Wirkung
der geistigen Persönlichkeit des Beichtvaters durch die Kraft seines

persönlichen väterlichen Mitgefühls, Mitleides, durch die Kraft
seines überzeugungsvollen erbauenden und rührenden Wortes.

Diese beiden seelsorgerlichen Wirkungen des Priesters auf den

Beichtenden vollziehen sich gleichzeitig, zusammen miteinander und

während des ganzen Verlaufs des Bußsakramentsverfahrens, bis

zum Moment der Absolution. Bis zum Moment der Absolution soll

der Priester dem Beichtenden mit diesen beiden seelsorgerlichen



— 166 —

angestrengten Bemühungen möglichst helfen, solchen inneren
Zustand der Reue und Abwendung von der Sünde zu erreichen, der
ihn zum Erhalten der möglichst grossen Fülle der Gnade der
Vergebung befähigt.

Im Moment der Absolution selbst wird der Priester auch ein
Richter, aber nur im Sinne, wie ein Arzt ein Richter wird bei der
Bestimmung, in welchem Zustande der Gesundheit oder Krankheit
sich sein Patient befindet und was für medizinische Massnahmen
für ihn notwendig, annehmbar und wirkungsvoll sein können. So

bestimmt der Priester im Moment der Absolution, wieder mit Hilfe
des Gebetes und der seligmachenden Gnade, ob der Beichtende zum
Empfang der Gnade der Vergebung schon befähigt sei oder noch
nicht. Entsprechend dieser ärztlichen Beurteilung des geistlichen
Zustandes des Beichtenden vollzieht der Priester über ihn die
sakramentale Wirkung der Lossprechung oder auch nicht. Im letzten
Falle - der Verweigerung der Absolution - bestimmt der Priester
dem Beichtenden einen Zeitraum für die Fortsetzung der Reue und
zeigt ihm die helfenden geistigen Übungen, die, entsprechend dem

geistigen Zustande des Beichtenden, ihm zur Erreichung solcher
Stufen der Reue helfen können, die ihn zum Empfang der
Vergebung befähigen. Diese geistlichen Übungen - Gebete, Enthaltsamkeit,

Almosen, Wohltätigkeit und so weiter - heissen in der orthodoxen

Kirche griechisch «Epitimien». Diese Epitimien kann der
Priester auch noch nach der Lossprechung auferlegen, als geistliche
Hilfsmittel, die dem Beichtenden helfen, auf der Stufe der inneren
Abwendung von der Sünde zu bleiben, die er im Moment der
Lossprechung erreicht hat, und sie weiterhin festzuhalten. Diese Übungen

- Epitimien - sind keineswegs Bestandteile des Bußsakramentes.
Die römisch-katholische Kirche, ihrem juristischen Standpunkt
gemäss, hat denselben Übungen den Wert und Bedeutung einer Genugtuung

der göttlichen Gerechtigkeit für die Sünden des Beichtenden
zugeschrieben und als den unvermeidlichen Bestandteil des Beicht
Sakramentes anerkannt. Dass die orthodoxen Epitimien den
katholischen Sinn der Genugtuungswerke nicht haben, das versteht auch

gut die römisch-katholische theologische Wissenschaft, und der
orthodoxe Theologe liest mit grosser Zufriedenheit, zum Beispiel
in der Dogmatik Professor Bartmanns, folgende Bemerkung über
die orthodoxen Epitimien: «Hier handelt es sich nicht darum, göttliche

Gerechtigkeit zufriedenzustellen, sondern um die Medikation,
um dem Gefallenen vermittels ärztlicher Diät zu seiner schnellen



— 167 —

Wiederaiifrichtung zu verhelfen.» Übrigens kann auch in der orthodoxen

Auffassung die Rede von Genugtuung sein, aber von Genugtuung

im Sinne des möglichst vollen Schadenersatzes gegenüber
dem beleidigten Bruder von seiten des Beleidigers.

Die echte Reue kann ohne diese Genugtuung nicht auskommen,
und der Beichtvater soll bei der Absolution diese Genugtuung
unbedingt von dem Beichtenden verlangen.

Die Verweigerung der Absolution, mit der Auferlegung der

Epitimie, gilt zugleich als ein Ausschluss von der Eucharistie, von
der Kommunion während einer Frist der Epitimie. Aber diese

Verweigerung der Kommunion in der Ordnung des Bußsakramentes
und der Epitimien darf man nicht mit dem Ausschluss von der
Teilnahme an dem heiligen Abendmahl verwechseln, der in der kano-

nisch-disziplinaren Ordnung geschieht und als öffentliche kirchliche
Strafe für die öffentlichen schweren Sünden gilt. Denn die öffentlichen

schweren Sünden verletzen das gemeinsame christliche
Gewissen der ganzen Kirchengemeinde, mindern den Widerstand der

ganzen Gemeinde gegen die Sünde, wie der Apostel spricht: «Ein
wenig Sauerteig durchsäuert den ganzen Teig» (I. Kor. 5, 6). Zur
Beseitigung dieses gemeinsamen Schadens dienen nun diese kirchlichen

öffentlichen Strafen, freilich, ausser ihrer unmittelbaren
Wirkung auf den Sünder, im Sinne der Erregung oder Verstärkung
einer Reue über die begangenen schweren Sünden.

Der Akt der Absolution ist der Akt der Vergebung der Sünden.

Wer vergibt nämlich die Sünden Der römisch-katholische Dogmatiker

Professor Bartmann antwortet: «Der Priester an Gottes

Statt. » Die orthodoxe Theologie antwortet : «Gott vergibt die Sünden,

aber der Priester bewirkt die Vergebung von Gott.» Beachtenswert

ist es, dass sich in dem Absolutionsgebet, wie der römisch-katholischen

Kirche so auch der orthodoxen, zwei Formeln befinden:
erstens - die Wunschform - optatives Gebet zu Gott: «Unser Herr
und Gott Jesu Christi vergebe dir alle deine Sünden!» Dasselbe

finden wir im römisch-katholischen Ritus: die Wunschform : «Unser
Herr Jesus Christus spreche dich los » dann die indikative Form -
die orthodoxe - «und ich... vergebe und spreche dich los»; die

römische - «und ich spreche dich los auf Grund seiner Vollmacht. »

Aber die römisch-katholische Kirche gibt die sakramentale Bedeutung
nur der letzten, indikativen Formel; die orthodoxe jedoch gibt die

sakramentale Bedeutung beiden Formeln zusammen. Dabei ist die

erste Formel - die Wunschform - die wichtigste und unbedingt not-



— 168 —

wendig, und sie befindet sich wie im griechischen so auch im
slawischen Ritus des Bußsakramentes. Die zweite Formel, die indika-
tive, ist der erklärende Zusatz zur ersten, den die slawischen Kirchen
in ihrem Ritus haben, den jedoch die griechische nicht hat, aber nicht
leugnet. - Die erste Formel, die Wunschform, weist auf dieQuelle und
den Urheber der Vergebung - auf Gott und Christus hin, die zweite
weist auf den Bewirkenden, der die Vergebung von ihrem Urheber
und ihrer Quelle her bewirkt, auf den Priester. Die letzte, die indika-
tive Formel, erklärt mit voller Deutlichkeit, dass die Absolution im
Gegensatz zum Konzil von Trient kein actus judicialis ist, aber, in
voller Übereinstimmung mit diesem Konzil, der Anschauung der
alten Kirche gemäss, auch nicht «nudum ministerium pronuntiandi
et declarandi - remissa esse peccata paenitenti, modo tantum credat
se esse absolutum» - darstellt. Das bekennen in gleicher Weise die
slawischen wie die griechischen Kirchen.

Was geschieht eigentlich mit dem Beichtenden im Moment der
Vergebung, im Akte der Absolution in der mystischen Sphäre

Der Beichtende wird aus dem Kinde des Zornes Gottes zum Kinde
der Barmherzigkeit Gottes. Und diese göttliche Barmherzigkeit er-
giesst sich sofort in den vielen Gnadenwirkungen, die die orthodoxe
Kirche zusammen mit der römisch-katholischen anerkennt, doch

ausser der einen, die die römisch-katholische Kirche ausgerechnet für
die wichtigste hält: dem Erlass der ewigen göttlichen Strafen.

Vom orthodoxen Standpunkt aus kann vom Auferlegtwerden
ewiger Strafen durch Gott nur im Zusammenhang des jüngsten
Tages und des allgemeinen Gottesgerichtes die Rede sein, wo die
lebenslängliche Entwicklung der Seele und ihre Willensbestimmung
den vollen Abschluss finden wird. Und deswegen kann man nicht
über den göttlichen Erlass ewiger Strafen im Bußsakramente
sprechen, da sie von Gott noch nicht auferlegt worden sind. Bekanntlich
lehrt die römisch-katholische Kirche weiter, dass, wenn auch die
ewigen göttlichen Strafen durch die Vergebung der Sünden in der
Absolution erlassen werden, doch die zeitlichen göttlichen Strafen
für dieselben Sünden noch nicht erlassen sind. Für die orthodoxe
Theologie ist es ganz unverständlich, wie über Strafen für Sünden
die Rede sein kann, die von Gott in der Absolution schon vergeben
sind. Und was sind die zeitlichen göttlichen Strafen Ì Sie sind eigentlich

nichts anderes als natürliche leidvolle Auswirkung der
zerstörenden Kraft der Sünde auf den geistigen und leiblichen Organismus

des sündhaften Einzelmenschen und auf das Leben der ganzen



— 169 —

sündhaften Menschheit. Und nur der göttlichen Barmherzigkeit und
Weisheit, nicht der menschlichen, gehört die Macht, dem
absolvierten Beichtenden diese schmerzvollen, zerstörenden Auswirkungen

der vergebenen Sünden abzuschwächen und zu mildern,
entsprechend der Nützlichkeit für die Besserung der Seele. Irgendeine

Vorstellung vom römisch-katholischen Ablass, vom kirchlichen
Gnadenschatz der überschüssigen Verdienste der Heiligen, ist dem

orthodoxen Bewusstsein ganz fremd. Die orthodoxe Kirche, in
ihren Gebeten, spricht nie über die Verdienste der Heiligen,
sondern nur über die Fürbitten der Heiligen und der Gottesmutter, den

Worten des Apostels gemäss: «denn das beharrliche Gebet der
Gerechten vermag viel» (Jak. 5, 16).

Zweifellos stellt die Verwirklichung der seelsorgerlichen Seite
des Bußsakramentes in ganzer Fülle eine sehr schwere Aufgabe
für den Priester dar. Diese Aufgabe verlangt von dem Priester eine
starke Gebetskraft, eine grosse Stärke des persönlichen geistlichen
Lebens und einen Reichtum an persönlichen geistlichen
Erfahrungen im innern Kampf gegen die Sünde. Man könnte sagen, dass

im achtzehnten und neunzehnten Jahrhundert in Russland die
russischen Beichtväter das vollkommene Ideal des Bußsakraments-
verfahrens in den Starzen (geistlichen Greisen) erreicht haben. Der
Starez (der Greis) war bekanntlich, in alten Klöstern des Ostens,
ein Mönch mit besonderen geistlichen Erfahrungen im inneren

Kampf gegen die Sünde. Sehr oft war es der Vorsteher des Klosters,
der nicht immer die priesterliche Würde inne hatte. Als Besitzer
der grossen geistlichen Erfahrung empfing ein solcher Mönch die

im geistlichen Leben schwächeren Mitbruder. Diese Brüder
meldeten ihm ihre geistigen Schwächen und Sünden, enthüllten ihm
ihren inneren Zustand, aber nicht mit dem Ziel, die Lossprechung
ihrer Sünden zu erhalten, sondern nur um die geistlich-praktischen
Ratschläge zu bekommen, welche geistliche Übungen für den

Erfolg ihres inneren Kampfes gegen die Sünde für sie notwendig seien.

In den alten Klöstern des Ostens kam diese Tätigkeit der Starzen

nur unter den Mitbrüdern, den Mönchen des Klosters, zur Anwendung

in Russland, besonders seit der Hälfte des vorigen Jahrhunderts.
Es verbreitete sich jedoch diese Tätigkeit der Starzen von Zeit zu Zeit
auch auf einige Kreise der Laien, die von allen Seiten Russlands gern
zu den Starzen kamen, besonders zu den berühmten Starzen, wie

denjenigen des Klosters von Optin. Gewöhnlich besässen diese Starzen

persönliche Gnadengaben, Charismata, und zwar: Charisma der



— 170 —

Scharfsichtigkeit, bestimmte Tatsachen des vergangenen und künftigen

Lebens der Hilfesuchenden zu kennen; das Charisma der
Tröstung und Stärkung und sogar das Charisma der Wundertätigkeit.

Was diese Starzen für die Laien leisteten, war nichts anderes
als die wunderbare Seelsorge, seelsorgerliche Gespräche, mit
Ermahnungen, Ratschlägen und dabei mit stärkstem seelsorgerlichem
persönlichem Einfluss ihrer starken, gnadenvollen Persönlichkeit.

Da alle diese russischen Starzen, zum Unterschied von denen
der alten Kirche des Ostens, unbedingt Priester waren, so vollzogen
diese Starzen für einige Laien auch das Bußsakrament. Das
Verfahren dieses Sakramentes war bei ihnen im Wesen dasselbe
Busssakrament wie bei allen Weltpriestern. Aber seine seelsorgerliche
Seite erreichte die wunderbare, ideelle Fülle.

Zum Abschluss erlaube ich mir noch, etwas zu sagen über die
Rolle, die das Bußsakrament im Bewusstsein und Leben des
orthodoxen und besonders des russischen Christen spielt. Im Bewusstsein

und Leben eines jeden orthodoxen Christen, des russischen
und griechischen, verbindet sich das Beichtsakrament unzertrennlich

mit dem Abendmahlssakrament, zu dem das erste Sakrament
als unentbehrliche Vorbereitung angesehen wird. Das Beichtsakrament

allein wird in Russland gewöhnlich nicht praktiziert.
Diese beiden Sakramente, als ein Ganzes, bilden sozusagen die

Seele der orthodoxen Frömmigkeit. Einst hat Luther über die der
Beichte Ausweichenden gesagt: «Das sollen sie wissen, dass wir sie

nicht für Christen halten.» Ebenso denkt und fühlt jeder orthodoxe
Gläubige, der sich innerlich verpflichtet fühlt, mindestens einmal
im Jahr zum Vollzug dieser beiden Sakramente zu kommen. Und
das entspricht ganz der Lehre der orthodoxen Kirche. Die orthodoxe

Kirche, zum Unterschied von der römisch-katholischen, kennt
keinen äusseren disziplinarischen Beichtzwang. Wenn auch in Russland

von der Zeit des Zaren Peter des Grossen bis Anfang des
laufenden Jahrhunderts der äussere Beichtzwang existierte, so
geschah das von seiten des Staates und nicht der Kirche. Dieser staatliche

äussere Beichtzwang erwies der russischen Kirche einen
schlechten Dienst. Er verstärkte in der russischen sogenannten
«Intelligenz», in der Mehrheit der gebildeten russischen Menschen,
die innere politische Opposition gegen die Kirche, als einer Dienerin
des Staates und einer Verteidigerin des russischen politischen
Absolutismus. Die Vertreter der Intelligenz betrachteten das
Beichtsakrament als clie politische Verpflichtung innerhalb der Kirche



— 171 —

und leisteten die Beichte ohne irgendwelches religiöses Gefühl und

sogar bisweilen - besonders die Studenten der Hochschulen - mit
unverheimlichtem Spott. Diese Gesinnung hatte jedoch fast keinen
Raum in den niederen und mittleren Schichten des Volkes. Das
einfache Volk konnte sich sein religiöses Leben ohne die beiden
Sakramente nicht vorstellen. Einmal jährlich zu beichten und das
Abendmahl zu empfangen, das hielt das Volk immer als ein äus-
serstes Minimum seines christlich-religiösen Lebens. Andererseits
hat sich später, nach der bolschewistischen Revolution, die
religiöse Stimmung der russischen Intelligenz auch am entschiedensten
geändert. Jetzt, wo die russische Kirche ihre ehemalige herrschende

politische Stellung und Bedeutung verloren hat und der Gegenstand
einer harten Verfolgung geworden ist, ist die Ursache der
politischen Opposition gegen sie bei der Intelligenz verschwunden;
inmitten der grossen Leiden unter dem Joch des bolschewistischen

politischen Systems hat die Intelligenz nun erst den echten,

religiösen Wert der Kirche verstanden und hat wieder ihre geistige
Mutter geliebt, und zwar nicht weniger als das einfache Volk. Ich
selbst habe volle fünfundzwanzig Jahre im bolschewistischen Russland

als Priester verbracht und kann als Augenzeuge bestätigen,
dass, wenn sich auch die Zahl der Gläubigen erheblich verringert
hat, in den vielen übrigen Millionen die Intensivität, die Stärke der
echten religiösen Stimmung, der inneren christlichen Frömmigkeit
doch zu einem Grade gestiegen ist, welchen sie niemals sonst in
Russland erreichte und von welchem die Frömmigkeit der
russischen Emigranten - der alten und der neuen - weit absteht.
Mit dieser grossen Steigerung der christlichen Frömmigkeit ist die

innere Neigung stark zu dem gestiegen, was die Seele der orthodoxen

Frömmigkeit bildet, zu den Sakramenten von Beichte und Abendmahl.

Sehr viele Gläubige in Russland kommen jetzt zu diesen

Sakramenten während der vier jährlichen Fasten; viele noch bei den

wichtigsten kirchlichen Festen; mehrere jeden Monat, und einige
einzelne sogar jeden Sonntag. Gewiss, bei weitem nicht alle orthodoxen

Gläubigen (besonders in südslawischen Ländern und
Griechenland) nehmen an diesen Sakramenten gleichermassen innerlich

und gleichermassen geistlich erfolgreich Anteil. Gewiss, nicht

wenige Gläubige stellen sich zu den Sakramenten mehr formell als

ganz innerlich. Gewiss, nicht eine geringe Bedeutung hat hier die

geistliche Person des Priesters, seine innere geistliche Kraft - die



— 172 —

Reue bei den Beichtenden zu erregen. Gewiss, bei iveitem nicht
alle Priester besitzen diese Kraft in genügendem Grade. Aber wo
diese Kraft in der Person des Priesters nicht sehr mangelt, dort
bildet sich durch das Beichtsakrament die starke geistige Verbindung

der Kirchgemeindeglieder mit dem Pfarrer und vermittels
des Pfarrers untereinander. Dort beginnt das geistliche Leben wie
in der Kirchgemeinde, so auch in den einzelnen ihrer Mitglieder zu
blühen: die Pfarrgemeinde wird allmählich eine lebendige Kirchen-
gemeinde.

München.

Protopresbyter Prof. W. Winogradow

(ehem. Professor an der Geistlichen Akademie in Moskau)


	Die orthodoxe Lehre und Praxis des Busssakramentes

