
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 44 (1954)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


120

Bibliographie

The Third World Conference on Faith
and Order. Lund 1952. Edited by
Oliver S. Tomkins, SCM Press, 56
Bloomsbury Street. London 1953.
380 S. Geb. 21/-.
Als Präsident des Working

Committee der Konferenz ist Rev. Oliver
S. Tomkins der berufene
Berichterstatter der Konferenz, die vom
15. August bis zum 2. September 1952
in Lund getagt hat. Es ist ihm gelungen,

auf verhältnismässig knappem
Raum ein anschauliches Bild der
Konferenz zu entwerfen, in dem geschickt
das Wesentliche der Geschehnisse
hervorgehoben und dargestellt wird. Der
erste Teil enthält die Berichte in ihrer
endgültigen Form, wie sie den Kirchen
vorgelegt werden. Der zweite Teil
berichtet kurz über die Entwicklung der
Bewegung seit der Weltkonferenz in
Edinburg im Jahre 1937 und über die
gemeinsamen Gottesdienste und den
Gang der Verhandlungen gibt der
dritte umfangreichste Teil Aufschluss.
Predigten und Voten werden z. T.
wörtlich wiedergegeben. Der Anhang
enthält das Programm, Statistiken
über die teilnehmenden Kirchen und
ihre Vertreter, die Konstitution der
Kommission für Glauben und Verfassung

und ein Verzeichnis der Mitglieder
der Kommission. Ein Bericht über

die Konferenz in deutscher Sprache
wäre wünschenswert. A. K.

von Campenhausen H.: Kirchliches
Amt und geistliche Vollmacht in
den ersten drei Jahrhunderten. Verlag

J. C. B. Mohr, Tübingen 1953.
339 S. Brosch. DM 35.—.
Ein Werk, das man mit tiefem

Respekt zur Hand nimmt, schreibt doch
der Verfasser im Vorwort: «Dieses
Buch ist das Ergebnis langjähriger
Arbeit imd noch längerer Vorbereitung.
Sie reicht bis in die Zeit zurück, da
ich bei der Göttinger theologischen
Fakultät habilitiert war, der ich es jetzt
widme.» Mag man aus früherer Zeit
ein Kapitel «Die Apostel», «die apostolische

Vollmacht und die Freiheit der

Gemeinde bei Paulus» oder aus
späterer Zeit «Amt und Vollmacht in der
Kirche des Origenes», «Cyprian und
das Bischofsamt» herausgreifen, man
stösst auf eine Fülle von Gelelirsam-
keit, selbständigem Urteil und neuen
Auffassungen, die nicht alltäglich ist.
Im letzten Kapitel «Rückblick» wird
gesagt: «Die kirchliche Ordnung
beginnt nicht mit der «Stiftung» eines
massgebenden Amtes durch Jesus
selbst, an das der Glaube dann ein für
allemal gebunden wäre ; am Anfang
erscheint aber ebensowenig die
chaotische Freiheit des Geistes» und der
einzelnen vom Geist begabten
Personen». Das Buch ist dem Versuch
gewidmet, nachzuweisen, dass Paulus
das Amt im Sinn einer
Vollmachtsübertragung mit Ausnahme des
Apostolates nicht gekannt habe, obschon
in seinen Gemeinden eine gewisse
Ordnung geherrscht habe, und dass erst
allmählich sich diese Auffassung
herausgebildet und mit Origenes und
Cyprian ihren Abschluss gefunden habe.
Bei der Begründung dieser Annahme
wird der Epheserbrief als von Paulus
geschrieben ausgeschaltet und die
Abfassung der Pastoralbriefe tief ins
zweite Jahrhundert verlegt. Wer mit
dieser Tendenz des Buches nicht einig
geht, wird es trotzdem dank der vielen
Anregungen und neuen Urteilen mit
Gewinn studieren und es ohne weiteres
in die Reihe der Standardwerke
einreihen, die sich mit der verwickelten
Frage der älteren Verfassung der
christlichen Kirche beschäftigen.

A.K.

Christ - the Hope of Asia. Papers and
Minutes of the Ecumenical Study
Conference for East Asia Lucknow
India, Dezember 1952 herausgegeben

von E. Ehrenström und R. B.
Monikam. Verlag Christian Literature

Society Madras/Indien. Luther-
worth Press, 4 Bouverie Street,
London E. C. 4. Preis Fr. 2.75.
Die Studienkonferenz, die in Lucknow

unter dem Leitwort - Christus



121

die Hoffnung Asiens - im Dezember
1952 abgehalten worden war, ist einzig
in ihrer Art. Vertreten waren die jungen

Kirchen des Fernen Ostens aus
Australien, Burma, Ceylon, Indien,
Japan, Indonesien, New Zealand,
Pakistan, den Philippinen und des
Ökumenischen Rates dor Kirchen und des
internationalen Missionsrates. Nach
dem vorliegenden Bericht war die
Arbeit der Konferenz auf drei Gruppen
verteilt: Mission und Einigkeit, die
beiden Pole der ökumenischen Bewegung;

die Verantwortung der Gesellschaft

im Lichte der Weltlage und die
Kirche inmitten der Spannungen
zwischen den Kasten, Klasson und Rassen.

Der erste Teil des Berichtes
enthält die wichtigen Vorträge, die auf
der Konferenz gehalten worden sind,
der zweite die Berichte der Gruppen
und die erzielten Resultate. Im dritten
sind Berichte über die Vorarbeiten, die
in den jungen Kirchen zur Konferenz
getroffen worden waren. Kurz eino
Fülle von Material als Zeugnis der
Aufgeschlossenheit der jungen Kirchen
des fernen Ostens für dio grossen Zoit-
fragen der Ökumene A. K.

Berggrav E.: Es sehen sich die
Kirchen. Erfolge und Hindernisse auf
dem Weg zur Einheit. Vandonhoeck
und Ruprecht, Göttingen 1953.
88 S. Pappbd. DM 4.80.
In fünf lebendigen und anregenden

Vorlesungen behandelt der bekannte
norwegische Bischof Probleme, die
gegenwärtig in ökumenischen Kreisen
diskutiert werden. Im ersten Vortrag
feiert der Redner die Union der
südindischen Kirchen, da eine bischöfliche

Kirche - die anglikanische - mit
protestantischen Separatisten -
Presbyterianern, Kongregationalisten,
Methodisten - im Jahre 1947 eine Union
einging, die grosse Eigenständigkeit
jeder einzelnen östlichen Gemeinde der
Kongregationalisten, die «demokratische

KirchenVerfassung» mit
Generalsynode und Einzelsynode der
Presbyterianer mit dem repräsentativen

Bischofsamt der Anglikaner
vereinigte. «Der Namo Südindiens» - so
glaubt der Redner, «wird einmal in der
Kirchengeschichte leuchten.» In Edinburg

wurde im Jahre 1937 auf der
Weltkonferenz für Glauben und
Verfassung daraufhingedeutet, dass nicht

nur Glaubensfragen, sondern auch
psychologische und kulturelle Fragen zur
Trennung der Kirchen beitragen. Das
ist das Thema der zweiten Vorlesung.
Dazu weiss Bischof auf Grund eigener
Erfahrungen in der lutherischen Kirche
Norwegens, die reich an Sektiererei zu
sein scheint, Wertvolles beizutragen.
In der Vorlesung «Das Spontane und
das Stabile» werden die zwei
Kirchentypen «katholisch» und
«protestantisch» besprochen, die die erste
Sektion der Amsterdamer festgestellt
hatte - mit katholisch ist nicht etwa
römisch-katholisch gemeint. Das
Typische des «Katholischen» ist die
bischöfliche Sukzession, die der
Verfasser als «das grösste und verwickelt-
ste Problem» bezeichnet. Die
Anschauung des Bischofs Berggrav, von
der wir im letzten Jahrgang S. 113
unserer Zeitschrift gesprochen, findet
beredten Ausdruck - doch in der
Erwartung, dass eine Verständigung
gefunden werden kann. Die beiden letzten

Vorlesungen führen die Titel
«Abendmahlsgemeinschaft», «Wie und
wann ist eine Einheit denkbar » Wir
kennen keine Schrift, die die wichtigsten

Fragen der ökumenischen Bewegung

so prägnant und treffend
herausarbeitet, wie dies in dem bescheidenen
und ansprechenden Büchlein des
norwegischen Bischofs geschieht.

A.K.

Bernard de Clairvaux. Tomo IH de la
Collection do la Commission d'Histoire

de l'Ordre de Citeaux. Préface
de Thomas Merton. In-8° de XXVI,
756 p., avec illustrations et cartes.
1953. Editions Alsatia, Paris.

A l'occasion du huitième centenaire
de la mort do Bernard de Clairvaux
(23 août 1153), un certain nombre
d'érudits cisterciens ou amisde l'Ordre
(J. Richard, J. Marilier, P. Villaret,
H. B. do Warron, R. Fossier, L. Grill,
J. Bouton, J. Grillon, F. Petit, F. Gi-
raudot, B. Jacqueline, A. Fliehe,
A. Seguin, E. Rüssel, J. Leclercq,
I. Valléry-Radot, A. Vernot) ont rédigé
en collaboration ce travail monumental.

Ce n'est pas à proprement parler
une vie de saint Bernard; mais, avec
en particulier près de deux cents pages
do tables fort bien dressées, aucun
aspoct n'est laissé do côté do cette
personnalité et de cette activité qui



122

firent du fondateur de Clairvaux le
plus contemplatif des contemplatifs en
même temps que le plus dynamique
des conducteurs de peuples.

Le regretté professeur A. Fliehe n'a
pas eu le loisir de mettre la dernière
main à son importante notice sur
«Bernard et la société civile de son
temps»; il en a été empêché par la
mort. Il serait impossible de résumer
ici les contributions nombreuses et
excellentes qui concernent l'activité
cistercienne, abbatiale et plus
généralement religieuse de Bernard de
Clairvaux. Il est à noter cependant
que les auteurs de ces travaux ne
cachent point le peu d'estime de
Bernard pour la Curie romaine. Pourtant

il était tout dévoué au pape
auquel il attribuait une «plenitudo
potestatis». Mais les fonctionnaires de
îa Curie lui paraissaient exorbitants.
Un des points los moins longuement
traités dans ce volume est la lutte
entre Bernard et Abélard, entre le
fidéiste et le rationaliste. Cependant,
les auteurs ont évité do prendre en
faveur de Bernard im ton de panégyrique

ou d'hagiographie. On dirait
presque qu'ils comprennent la grandeur

de la cause abélardienne et qu'ils
lui rendent hommage. L'étude de
A. Seguin: «Bernard et la Seconde
Croisade » est également très objective,
précise et n'essaye pas de cacher la
naïveté du pieux prédicateur de ce
formidable pèlerinage guerrier.

Comme le rapporte dans un article
pertinent H. B. de Warren, Bernard
et ses disciples réprouvaient les
délicatesses recherchées de l'art roman.
Pourtant, Bernard avait des côtés
d'artiste : il n'écrivait jamais une lettro
ou un sermon sans choisir chaque mot
afin d'obtenir le maximum de musique
et aussi d'évocations sensibles. Son
autorité incontestée et inégalée de
directeur spirituel des évêques, des
princes, des princesses doit beaucoup
à cette emprise de la forme. Il cite
Boèce, Cicéron, Horace, Juvénal,
Ovide, Perse, Sénèque, Stace, Tacite,
Térence, Virgile. Son siècle, ou «siècle
de saint Bernard», le XIIe siècle
français, est aussi humaniste que peut
l'être le Quattrocento italien. C'est ce
que montre, par l'examen des œuvres
littéraires de Bernard, le Père Trappiste

Irénée Valléry-Radot, dans son

étude: «L'écrivain, l'humaniste», sans
doute la plus remarquable de ce
remarquable volume. M. G.

Schmidt, Martin: John Wesley, Bd. I
(Zeit vom 17. Juni 1703 bis 24. Mai
1738). 334 Seiten, mit einem Jugend -

bildnis, gebunden. Gotthelf-Vorlag
Zürich-Frankfurt a. M. 1953.

Zwei Gestalten aus der englischen
Kirchengeschichte faszinieren immer
wieder diejenigen, die sich selber zu
den Wahrheitssuchern zählen. Der
eine heisst John Henry Newman, ein
Mann des 19. Jahrhunderts, der
anglikanische Geistliche und spätere
Kardinal. Der andere ist John Wesley, oin
Kirchenmann des 18. Jahrhunderts,
ebenfalls Geistlicher der Kirche von
England, bekannt als der Begründer
des Methodismus, der Kirehongründer
wider Willen. Beide Gestalten sind
Zeugen der Probleme, mit denen die
Kirche von England als Bekenntnis
der Mitte noch heute zu ringen hat.

Dr. Martin Schmidt, Professor für
Kirchengeschichte an der kirchlichen
Hochschule Berlin, legt uns hier den
ersten Teil eines umfassenden Lebensbildes

von John Wesley vor. An
erbaulichen, volkstümlichen, kürzeren und
längeren Biographion Wesleys ist an
sich auch im deutschen Sprachgebiet
kein Mangel. Martin Schmidt gibt nun
hier eine wissenschaftliche
Gesamtdarstellung, für die wir dankbar sein
dürfen.

In aller Ausführlichkeit lernen wir
das Elternhaus Wesley kennen. Es ist
ein Pfarrhaus, dessen Geist einerseits
vom Hochkirchentum, andrerseits von
der puritanischen Gewissenstheologie
geprägt ist. Einen wichtigen Beitrag
zur geistigen und geistlichen Formung
Wesleys lieferte auch die ihm geläufige
Erbauungsliteratur der romanischen
Mystik, wie Scupoli-Castaniza, Henry
Scougal. Jeremy Taylors Schriften
und die Nachfolge Christi des Thomas
a Kempis gehörten ebenfalls früh zu
Wesleys gründlich gelesenen Werken.

Wesleys Plan, in Georgia die
Indianer zum Christentum zu bokehren,
kam trotz der Überfahrt nicht zur
Ausführung. Dafür bedeutete diese Reise
und der Aufenthalt in der Neuen Welt
die richtunggebende Begegnung mit
dem deutschen Pietismus hallischer



— 123 —

und vor allem herrnhutischer Prägung.
Wenn Wesley schon vor seinem
Amerikaaufenthalt im «holy Club» in
Oxford in einem studentischen Kreis
das Urchristentum zu vorwirklichen
suchte, so nun erst recht, nachdem er
den deutschon Pietismus gründlich
kennen gelernt hatte und nun in der
alten Heimat gerne in seinen Kreisen
vorkehrte.

An dem denkwürdigen Abend des
24. Mai 1738 vernahm J. W. in einem
solchen Kreis, wie aus der Vorrede
Martin Luthers zum Römer Brief u. a.
die folgende Stelle vorgelesen wurde:
«Der Glaube ist ein göttlich Werk in
uns, das uns wandelt und neu ge-
bieret aus Gott, und tötet den alton
Adam, machet uns ganz andero
Menschen von Herzen, Mut, Sinn und
allen Kräften und bringet den heiligen
Geist mit sich.» Da fühlte John
Wesley sein Herz in einer seltsamen
Weise erwärmt. Wer bei Wosley diese
Tagobuchnotiz liest, findet sie
vielleicht nicht besonders bemerkenswert.
Aber für Wesley war das oin
Damaskus-Erlebnis. Er konnto von da an
behaupten, vorher keinen Glauben
gehabt zu haben.

Martin Schmidt will zunächst nicht
beurteilen, sondern nur beschreiben.
Und es gelingt ihm gut, das 18.
Jahrhundert im ganzen als eino empfindsame

Zeit darzustellen, in dor die
Solbstbeschroibungen und religiösen
Selbstanalysen in der Erbauungsliteratur

einen broiten Raum einnehmen.
Dass Wesley und seine Bewegung das
WTort «Urchristentum» und «urchristlich»

beanspruchten, ist verständlich.
Ob der Verfasser der vorliegenden
Biographie diese Begriffe auch als
abgeklärte gebrauchen darf, wie er es tut,
darf wohl ganz am Rande bezwoifelt
werden. Oder ist das am Ende doch
nicht nur eino Randfrage W. Sch.

Christo N.Gjaurov («Ghiaouroff»): Le
jour de la Saint-Cène Denjat na
Tajnata Veeorja, Sofia 1952. Edition
Synodale. (Sonderdruck aus dem
« Godiänik na Duchovnata Akade-
mija Annuairo do l'Académie de
Théologie», Sofia,Bd. II XXVIII,
1951/2, S. 145-200).

Der Verfasser untersucht - unter
eingehender Berücksichtigung der

deutschen Forschung - die Aussagen
der Evangelisten über den Tag des
letzten Abendmahles und des Todos
des Herrn und kommt zudem Schlüsse,
dass die Aussagen dor Synoptiker und
des Evangelisten Johannes trotz äus-
serlicher Schwierigkeiten miteinander
vereinbar seien und dass sowohl sie
als auch die früh-christlichen Schriftsteller

Donnerstag, den 13. Nisan, als
Tag des letzten Abendmahls und Freitag,

den 14. Nisan als Tag der
Kreuzigung ansähen. Das letzte Abendmahl
könne also nicht als ein eigentliches
Passahmal angesehen werden, sei
vielmehr von Jesus Christus von
vornherein mit einem besonderen Gepräge
versehen worden: es bedeute eben die
Einsetzung des Sakraments dor Hl.
Eucharistie. Bertold Spuler

Johannes N. Karmiris: Ta ôoy/tarixà
xai ovftßoXtxa Mviyiaza rip 'OqÛoôÔÇov
Ka&oXixijç 'ExxXrjoiaç, Band II, Athen
1953. Ohne Vorlag. S. 433—1069
(olino gesonderte Seitenzähhmg).
Der IL Band diesos wichtigen

Nachschlagewerkes (vgl. IKZ 1953,
S. 190 f.) bringt - von sorgfältigen
Einleitungen und Erläuterungen des
Herausgebors umrahmt - die
Fortsetzung dor Sammlung von Urkunden
zur Entwicklung der orthodoxen
Kirche. Er setzt mitten in dem
Briefwechsel des Konstantinopler
Patriarchen mit don Tübinger Professoren
ausgangs des 16. Jahrhunderts ein und
enthält noben einer Reihe neu formulierter

« Glaubensbekenntnisse » so
hochbedeutsamo Zeugnisse orthodoxen
kirchlichen Lebens wie die Akten der
Konstantinopler Synoden von 1638,
1642, 1672 und späterer, der Kiever
Synodo von 1638/42, der Jerusalomer
Synode von 1672 sowie eine Anzahl
von offiziellen Rund- und
Antwortschreiben an die Päpste, um mit den
Verlautbarungen der Moskauer Synode
von 1948 zu schliessen (alios
gegebenenfalls ins Griochischo übersetzt).
Eine Beilage bringt die
Verfahrensvorschriften bei der Aufnahme bisher
Andersgläubiger (röm. Katholiken,
Monophysiten usw.), Materialien zur
Beurteilung der Gültigkeit der
anglikanischen Weihen und schliesslich
Unterlagen für die Frago der Taufe
von Juden und Muslimen. Beide Bände
sind also auch in ökumenischer Bo-



— 124

ziehung hoehbedeutsam, in mancher
Hinsicht geradezu unentbehrlich.

Bertold Spuler

Grillmeier, Aloys, SJ, imd Bucht, Heinrich,

SJ (Hrsg.): Das Konzil von
Chalkedon. Geschichte und Gegenwart,

Bd. II : Entscheidung um
Chalkedon, Würzburg (1953). Ech-
ter-Verlag. XIV, 967 S. Leinen
DM 50.—, kart. DM 46.—. (Bei
Abnahme aller Bände DM 40.—
bzw. DM 36.—!).)
Hatte der erste Band dieses

bedeutsamen Werkes (vgl. IKZ 1953,
S. 186/9) den Verlauf des 4. Konzils
mit seinen Voraussetzungen imd
Beschlüssen zum Gegenstande gehabt, so
werden im zweiten die Fortwirkungen
der 451 getroffenen Entscheidungen
behandelt. Dadurch ist eine Art von
Kompendium der früh- und
hochmittelalterlichen Dogmengeschichte
entstanden, das zwar um einen
Fragenbereich kreist, das aber von nun
an im Rahmen kirchengeschichtlicher
Forschung nicht mehr übersehen werden

kann. Die Warte, von der aus der
Verlauf der Ereignisse verfolgt und
beurteilt wird, ist naturgemäss die
dogmatische Auffassung der römisch-
katholischen Kirche (vgl. z. B. S. 65,
83 und besonders 94). Es entspricht
dabei den im letzten halben
Jahrhundert gewonnenen Erkenntnissen,
dass eine bedeutsame Rolle bei der
Auseinanderentwicklung gegenseitigen
Missverständnissen zugeschrieben
wird, wie sie nach Chalkedon auch
zwischen Byzanz und Rom (Aka-
kianisches Schisma 484/519) immer
deutlicher wurden. Dadurch ist das
Verständnis für die subjektive
Ehrlichkeit auf beiden Seiten sehr gefördert

worden (vgl. S. 5, 7, 138 f., 179).
Dazu tritt bei der neuen Betrachtungsweise

die Unterscheidimg zwischen
einem «weithin nur verbalen
Monophysitismus» und « tatsächlicher mono-
physitischer Lehre» (die freilich in der
Gefahr schwebt, manche gefallene
Entscheidung leichter zu nehmen, als
sie tatsächlich war), ferner V. Ingli-
sians Bestreben, den Monophysitismus

') Noch nicht zugänglich ist mir R.V.SEL¬
LERS: The Council ofChalcedon, London 1953
Society for Promoting Christian Knowledge; vgl.
• The Times Lit. Supplement» vom 11. IX. 1953,
S. 585.

der armenischen Kirche im wesentlichen

dem Zufall syrischer Einfiuss-
nahme zu Beginn des 6. Jahrhunderts
(im Zusammenhang mit dem «Heno-
tikon»), nicht aber einer bewussten
Entscheidung gegen Chalkedon
zuzuschreiben (S. 361/417), endlich der
Hinweis, dass anstatt der von der
evangelischen Forschung wiederholt
behaupteten «tatsächlichen Hinneigung

der Orthodoxie zum Monophysitismus»

eher von einem (wiederaufgelebten)

«verkappten Apolhnarismus»
zu sprechen sei (S. 568, Anm. 1, und
H. Engberding, S. 697/733, der auch
darauf hinweist, dass die monophysitischen

Liturgien in ihrer Wertung
der Menschheit Christi wesentlich mit
Chalkedon übereinstimmen). Gewiss
kann diese sorgfältige Scheidung
einzelner Phasen und Aspekte unser
Verständnis wesentlich fördern. Doch
sollte der bewusste Ernst der
Entscheidung auf beiden Seiten nicht
überdeckt werden, wie er sich je
länger, desto deutlicher (auch in der
Auslegung der Formeln und Begriffe)
durchgesetzt hat, - ohne dass mit
dieser Bemerkung etwa einer Aufgabe
der nach echtem Verständnis suchenden

Haltung das Wort geredet werden
soll.

Ein besonderes Verdienst des zweiten

Bandes ist die klare Herausarbeitung
der vielfachen politischen

Bedingtheit der dogmatischen Entwicklung
innerhalb des byzantinischen

Reiches. Der Monophysitismus fand in
verschiedenen Kaisern und Kaiserinnen

(auch noch Justinians I. Gemahlin
Theodora) bedeutsame Förderer, und
erst Justinian I. hat (trotz zweien
krypto -monophysitischen Nachfolgern,
so P.Goubert 179/92) der Orthodoxie
zum Siege verholfen (F. Hofmann,
S. 13/94; R.Haacke, S. 95/177), freilich

unter Konzessionen an den «Neu-
Chalkedonismus» mit seiner teilweise
hinter die Formeln des 4. Konzils
zurückgreifenden Terminologie sowie
um den Preis einer Erlaubnis zur
Organisation einer monophysitischen
Kirche in dem syrisch sprechenden
Räume durch Jakob Baradaios. Das
bedeutete die Aufgabe auch dieses
Gebietes durch die Orthodoxie neben
Ägypten/Äthiopien und Armenien/Georgien

(wovon das zuletzt genannte
Land später bekanntlich zur Orthodoxie

zurückkehrte) (A.van Roey,



— 125 —

S. 339/60). Das Hineinwachsen der
Kirche in den Staat durch Konstantins
Dekret und die Übernahme staatlicher
Formen in die kirchliehe Organisation
(S. 96 ff.) hatdem « Römischen Staate»,
solange er bestand (in Byzanz bis
1453), durch das fortdauornde
Eigengewicht althergebrachter Anschauungen

grössere Einflussmöglichkeiten
verschafft als im Westen, wo
endgültig seit 476 die Kirche die ältere
und traditionsreichere Grösse war.
Aber auch im Westen musste sich die
Kirche gegen eine derartige historische
Deutung ihrer Entwicklung wohren
und auf ihre Überzeugung von der
heilsgeschichtlich gewollten Form ihrer
Existenz hinweisen (vgl. besonders
S. 464/72).

Überdies hatte das Abendland -
wie das Buch ganz deutlich werden
lässt - damals kein wirkliches
Verständnis für alle Feinheiton der
östlichen Fragestellung, die wohl auch
manchem östlichen Hierarehen abging
(daher das Vorhandensein Neutraler
und Unentschiedener; zu S. 349). Die
«Einfachheit und Klarheit der
lateinischen Christologie» (S. 800) war auch
eine Folge der fehlenden bzw.
verloren gegangenen
philosophisch-logisch-dialektischen Schulung des
Abend landos in den Wirren der
Völkerwanderungszeit (Chalkedon und die
Sehlacht auf den Katalaunischon
Feldern fanden ja im gleichen Jahre statt).
Daraus erklärt sich auch die unsichoro
Haltung etwa der Päpste Vigilius und
später Honorius L, wobei wohl auch
das Versagen menschlicher Ausdrucksfähigkeit

im Angesichte göttlicher
Geheimnisse hinzugenommen werden
muss. In der abendländischen Kirche
traten die Anliegen der Christologie
damals und mehr noch später hinter
anderen Fragestellungen (etwa
Verhältnis von geistlicher und weltlichor
Macht, Sünde, Gnade, Rechtfertigung
und gute Werke) zurück. So nimmt es
nichtTwunder, dass man sich der Lehrsätze

des 4. Konzils zwar immer wieder
erinnerte, aber doch das Verständnis
für die Voraussetzungen ihres
Zustandekommens ebenso wie die Konnt-
nis der Auffassungen des Monophysitismus

und Nestorianismus bis hin
zu Thomas von Aquin weithin verlor
(Abschnitt VII, S. 761/939, mit
Beiträgen von G. Bardy, A. Grillmeter,
J. Solano, h. Ott und /. Backes). Erst

die Kreuzzügo und noch mehr die
Verbindungen der Mongolenzeit haben
zugleich mit der beginnenden
Auseinandersetzung mit dem Islam (Rai-
mundus Lullus u. a.) hierin einen
Wandel eintreten lassen. Im übrigen
ist im vorliegenden Bande nobon dem
durch widrige Umständo bedingten
Zurücktreten einer Darstellung der
monophysitischen und nestorianischen
Kircho mit ihrer Ausdeutung des
christologischen Problems auch die
Frage einer Beeinflussung islamischer
Auffassungen durch das Christentum
zu kurz gekommen. H. Grégoires
Auffassung von dem Weiterleben mono-
physitischor Gedankengänge im Islam
(S. 10, Anm. 10) lässt sich Tor Andraes
Hinweis entgegenhalten, dass gerade
nestorianische Auffassungen Mohammed

in seinen eschatologischen
Anschauungen beeinflusst haben (vgl.
auch Ragnar Eklund: Life between
death and rosurroction according to
Islam, Uppsala 1941). Die Chalifen in
Bagdad sahen in den Nestorianern die
ihnen zunächst stehenden Christen
und haben deshalb ihren Katholikoi
ein Recht zur Vertretung gesamt-
christlicher Bolange an ihrem Hofe
eingeräumt l).

Mit alledem ist der Gehalt dieses
Werkes noch in keiner Weise
umschrieben. Dios ist hier nicht möglich ;

es sei aber doch noch auf die besonders
schöne Darstellung der Rolle des sieh
damals endgültig ausprägenden
morgenländischen Mönchtums in diesen
Kämpfen durch H. Bucht (S. 193/314,
dazu L. Ueding, S. 569/676) sowie auf
die Aufsätze zur Deutung des 28.
Kanons von Chalkedon (mit der
Festlegung der Stellung Roms und
Konstantinopels; Th. 0. Martin, S. 433/58,
und E. Herman, S. 459/90) einschliesslich

der damit verknüpften Frage nach
der rechten Leitung der Kirche Jesu
Christi (A.Michel, S. 491-562)
nachdrücklich hingewiesen. Endlich darf
neben der sorgfältigen «Zeittafel» (von
A. Schönmetzer, S. 941-967) die
ausgezeichnete typographische
Ausgestaltung und das geschmackvolle Äussere

dieser bedeutsamen wissenschaft-

') im Bereiche islamischer Namen kommen

einige Verseilen vor: 8. 1», Anni. 10, lies «Ned-

schiän. statt .Nedjiran», S. 252 f. «N»b(u)lu».
statt «Naplous., 8.293 «Achmiin» statt «Akmiin»-
Überdies wurde Moskau 1589 (nicht 1590) latri-
arcluit (zu S. 485).



126

lichen Leistung nicht vergessen werden.

Hamburg. Bertold Spuler

Schmidt-Clausing F. : Zwingli als Li-
turgiker. Eine liturgiegeschichtliche
Untersuchung. Göttingen. Vanden-
hoeck und Ruprecht. 1952. 182
Seiten. Kart. DM 9.80.

In dieser mit Unterstützung der
Evangelischen Gesellschaft für
Liturgieforschung veröffentlichten
Habilitationsschrift bietet Dr. Schmidt-Clausing

erstmals eine eingehende
Darstellung der Bedeutung Zwingiis als
Liturgiker. Das Ergebnis seiner
sorgsamen Arbeit lässt sich dahin
zusammenfassen: Zwingli ist, reformatorisch

und liturgisch gesehen, kein
Selbständiger, aber ein Eigener. Sein
Ausgangspunkt, das «Zünselwerk»,
d.h. Zeremonien, Fasten (erste
reformatorische Schrift 16. 4. 1522 «Von
Erkiesen und Freiheit der Speisen»)
und Heiligenverehrang führen den
ganz in katholischer Tradition
wurzelnden, seinem Naturell und seiner
Herkunft politische Begabung mit
kluger Vorsicht verbindenden freien
Schweizer Seelsorger, der vom
kritischen Humanismus geprägt war, zur
Reformation der Liturgie - wie er
meint - aus dem Geist der Schrift und
Urkirche. Aus dem Seelsorger wird der
von den Anstössen und Genossen
seiner Zeit (besonders Luther)
erweckte Reformator, aus dem
reformatorischen (nicht revolutionären) Pfarrer

der Theologe, und, fügen wir hinzu,
aus dem sozial und politisch mit seinen
Landsleuten und den Zünften fühlenden

Theologen schliesslich zur
Erhaltung und Verbreitung seiner
Reformation der Staatsmann. Wenngleich

auf dem Ererbten fussend, hat
Z. eino völlig neue Form der
Abendmahlsfeier geschaffen und damit die
Messe als Opfer und opus operatum
restlos beseitigt. Neben dieser seiner
vom reformatorischen Standpunkt aus
wichtigsten Neuschöpfung verdient
die «Prophezei», daneben freilich auch
die Liturgie der Taufe («ich taufe
dich in den Namen») und die der Trauung

eine bisher nicht genügend
gewürdigte Beachtung.

Diese liturgiegeschichtlicho
Untersuchung, von einem lutherischen Theo¬

logen in aller Liebe und unter
spürbarer Anlehnung an W. Köhler, dem
inzwischen heimgerufenen Zwingli-
forscher, in ständigem Bezug auf Z.s
eigene Worte durchgeführt, bietet zur
Erhärtung und Nachprüfung ausserdem

noch eine Synopse des Missale
romanum, lutherischer und zwingli-
anischer Formulare (auch solche von
Surgent und Leo Jud). Manche
bisherigen Urteile worden durch des
Verfassers Forschimg richtiggestellt. -
Die «Prophezei» verdiente heute etwa
in der Weise aufzulohen, dass neben
den Perikopenpredigten auch hin und
wieder Prodigtreihen über ganze
biblische Bücher den Gläubigen den
vollen Reichtum der Schrift A. und
N. T. erschlössen. - Mir scheint aus der
Darstellung dieser verdienstlichen
Untersuchung, nicht zuletzt aus dom
Abschnitt über die liturgischen
Voraussetzungen Z.s (also über den litur-
gischon Raum, Zeit, Sprache,
Gewandung - hier war Z. seltsam konservativ

-, Orgelspiel und über die
liturgische Person) hervorzugehen, dass
zwar die Liturgie Ausgangspunkt und
Hauptfeld der roformatorischen Tätigkeit

Zwingiis war, dass aber der Liturgie
dennoch nicht der Primat schon

allein deshalb in Z.s Wirken
zugesprochen werden darf. Die Liturgie
war auch für ihn nur der Ort, um
seine neue Einsicht, besonders das
humanistische « zurück zu den Quellen»
zu verwirklichen. Seine ihm eigene
Interpretation der Abendmahlstexte
und urkirchlichen Praxis hat ihn bei
seinem Kampf gegen die vorfindliche
Messe geleitet. Dass er dabei
hemmungsloser in der Sache (woniger in
der Form) vorging, als Luther, der
nur «reinigte», hat, wie Schmidt-Clausing

richtig bemerkt, nicht zuletzt
auch darin seinen tieferen Grund, dass
Luther, der vom Kloster vorgeformte
«Nur-Theologe» (überspitzt aber treffend

gesagt) mehr «Christ von Gott aus»
- Zwingli dagegen, der kritisch-humanistische

Philosoph und Weltpriester,
mehr «Christ vom Menschen her» war.
Während Luther, im Wort, wie es
dastand, gefangen, sich mehr an die
Gnadenzusage Gottos hielt, vertraute
Z. mehr der erzieherischen Wirkung
des Wortes, sodass die festgeformte
Liturgie zu einem blossen « wider -

gedächtnus» wurde. In seinem Kampf
um die Neuschöpfung der Liturgie



127

schuf Z. seinem Glaubensverstiindnis
die gemässe Form; sie ist ihm bei
aller klugen Rücksichtnahme im
einzelnen doshalb wichtig, weil hier -
allem Volk sichtbar, darum auch stets
heiss umkämpft -, die letzte
Entscheidung fällt. Mag hin und wieder,
etwa im Raum der römischen Kirche,
das (wuchernde) Beten zum Gesetz
nachträglicher, das Gebet legitimierender

Glaubensdekrete geworden sein
- im Hinblick auf die Reformation
Zwinglis, wie auf jede zielbewusste
Reformation, ist die lex credendi auch
dio lex orandi et celebrandi, nicht
umgekehrt! Weshalb diese
liturgiegeschichtliche Untersuchung letztlich
doch auch und gerade
reformationsgeschichtliche Bedeutung besitzt.

Paul F. Pfister

Schnackenburg, R.: Die Johannes-
briefe. Vorlag Herder, Freiburg 1953.
Lwd. Fr. 25.15, brosch. Fr. 21.75.
Subskriptionspreis Fr. 22.30 (bzw.
Fr. 19.50).

Mit dem vorliegenden Band wird
das erste wissenschaftliche Kommentarwerk

zum N T von römisch-katholischer

Seito deutscher Zunge begonnen,

das unter dor verantwortlichen
Leitung von Alfred Wikenhausor nam-
hafto Fachgelehrte vereinigen soll. So
otwas bedeutet auf dem Gebiete der
neutestamentlichen Wissenschaft
gewiss ein Ereignis, welches schon an
sich voller Aufmerksamkeit wert ist,
Und dies um so mehr, als die Arbeit
Schnackenburgs in ihrer gediegenen
Sorgfalt eine verheissungsvollo
Eröffnung darstellt. Die ganze einschlägige

Literatur steht darin bis zu den
letzten Veröffentlichungen geistig zur
Verfügung, und jede sachlicho
Auseinandersetzung mit einzelnen Thesen
ist immer mit grosser Umsicht geführt.
Auf diese Weise ist der Verfasser sicherlich

in sehr erfreulicher Art über alle
aktucllon Probleme der Johannes-
interpretation gut orientiert und meist
auch im Urteil sehr selbständig. Am
stärksten vermisst man diesen eigenen
Weg indessen bei der Deutung und
Verarbeitung der neuen Paläst ina-
funde, wo der Verfasser sich
offensichtlich zu stark von Kuhn in Bann
schlagen liess. In der Tat ist nämlich
dessen Darlegung ¦/,. B. dos Dualismus
von Sektonregel III, 13-IV, 26 viel

weniger stichhaltig, als man nach dem
Kommentare Schnackenburgs meinen
möchte. Das erstaunt um so mehr, als
alle andern religionsgoschichtlichen
Fragestellungen mit aller wünschenswerten

Klarheit behandelt sind. Es ist
überhaupt lobend zu erwähnen, dass
die vorbereitenden Arbeiten, wie Text-
einteihmg und Übersetzung,
philologisch genaue Interpretation und
Erforschung historischer Umstände, mit
der nötigen Einlässlichkeit beigezogen
sind, obwohl in den literarkritischen
Fragen (besonders S. 10 ff.) unbedingt
die Methode von Eduard Schweizer
und deren Fortsetzimg durch Eugen
Ruckstuhl hätte angewendet werden
müssen und obwohl auch die
johanneische Frage reichlich knapp behandelt

wird (ist violleicht eine ausführliche

Besprochung im Kommentar
zum Johannosevangelium geplant?).

Abor das Hauptinteresso des
Verfassers richtet sich nach der Absicht
des ganzen Unternehmens vorwiegend
auf die theologische Deutung des
Textos, innerhalb welcher der
Eindruck einer gewissen Doppelspurigkeit
nicht hat unterdrückt werden können :

eino ernsto Mühe um die reine
Erfassung der biblischen Gedankenwelt
wechselt mit Tönen, die sohr triden-
tinisch-vatikanisch zu nennen sind.
Während z. B. S. 71 f. klar erkannt
ist, dass allein Jesus der sündlos
Gerechte ist, der von der Sünde zu
reinigen vermag, ja während zu 5, 14
Beachtliches gegen dio Werkgerechtigkeit

gesagt wird - werden schon S. 79
zu 2, 1 im positiven Sinne judaistische
Par von dor Fürbitte der «

Gerechten» beigezogen, die dom
johanneischen Befunde völlig fern liegen.
Auch S. 74 wird unter dem Stichwort
vom Bokennen der Sünden trotz der
nachfolgenden Einschränkungen und
Klärungen viel zu ungebrochen von
der Beichte geredet, und S. 95 ff.,
vorgängig 2, 7-8, erscheint der Traditionsbegriff

eingetragen. Ferner entspricht
die Stufung der Sünden S. 176 und
248 f. nicht einfach dem vom Text
Gemointon, unti vollonds der Exkurs
über Christ und Sünde befriedigt
nicht, weil häufig in ganz unbiblischen
Kategorien gedacht und gesprochen
wird. Üborhaupt hat der Verfasser in
der neuern Terminologie offensichtlich
Mühe: es macht ihm nichts aus, die
inadäquaten Wortpaare sittlich-reli-



— 128 —

giös, ewig-göttlich u. ä. allenthalben
auf den johanneischen Text
anzuwenden, die Begriffe Offenbarung und
Religion nirgends ausdrücklich oder
wenigstens implizit gegeneinander
abzugrenzen und die Bezeichnungen
historisch und geschichtlich sachlich
überall durcheinander zu bringen.
(Dass man aber ganz und gar nicht von
biblischen Kabinettstücken, S. 173,
oder Hausbackenheiten, S. 179, reden
sollte, sei nur nebenher angetönt.)
Zum Teil hängt dieses terminologische
Schwanken damit zusammen, dass
gewisse Begriffe, wie der des Lichtes
und der Offenbarung, viel zu wenig
scharf herausgearbeitet worden sind
(S. 67, 91 ff., 100) und dass andernteils
Vorstellungen wie die der Bruderliebe
viel zu sehr von bloss «vernünftigen»
Ideen getragen erscheinen, während
sie unbedingt nur vom biblischen
Kerygma her verstanden werden können

(S. 102 ff., 178). Ebenso ist ein
gewisser Moralismus trotz der grossen
gegenteiligen Bestrebungen doch
geblieben: so wenn der johanneische
Dualismus statt geschichtlich-escha-
tologisch kurzerhand moralisch
genannt (S. 67), der Begriffder Finsternis
lediglich auf die schlechte Moral
interpretiert (S. 69), ganz unbefangen von
Gottes lauterem, sittlich heiligem
Wesen geredet wird (S. 71).

Solcher Kritik gegenüber aber
steht die Anerkennung und das Lob
über viele sehr fein dargestellte
Fragen, die zumeist, nun aber in
gutem Sinne, das systematische Denken

des Verfassers in günstiges Licht
stellen, womit es offenbar zusammenhängt,

dass die zahlreichen Exkurse
durchschnittlich mehr hergeben als
die Exegese. Besonders seien erwähnt

die Ausführungen über den Antichrist
(Exk. 7), die johanneische Geistvorstellung

(Exk. 9), das Gotteszeugnis
und den Glauben (Exk. 11, dieser ein
treffliches Beispiel, wie der Verfasser
sorgfältig neue Wege zu gehen
versucht!). Sehr schön sind seine Worte
über die Vergebung (S. 78); und ein
Satz wie der, dass die christliche Predigt

nicht blosse sittliche Mahnrede
unter religiösen Aspekten sei, sondern
zu allererst auf ein neues Sein gehe
(S. 144), ist durchschlagend sachlich
formuliert. Besonderes Lob verdienen
endlich die Exegesen zum Problem der
Gebetserhörung in 3, 22, der
Glaubensvorstellung in 3, 23, die Deutung der
Inkarnationsformel über den blossen
Antidoketismus hinaus auf die Sote-
riologie (S. 196 ff.), die Ausführungen
über Wesen Gottes und Offenbarung
(S. 205 f.), die genaue Abgrenzung
dessen, was eigentlich unter innerlich
zu verstehen sei (S. 236 f.) usw. Aufs
Ganze gesehen, darfdieser Kommentar
als eine tatsächliche Bereicherung der
theologischen Literatur zum
johanneischen Schrifttum begrüsst werden,
und die gediegene Ausstattung des
Bandes mit ihrer erleichternden
Übersichtlichkeit sollen wenigstens als das
dem Werk gebührende Gewand
erwähnt sein. Für eine allfällige 2. Auflage

oder einen Ergänzungsband wäre
zu wünschen, dass neben das
Sachregister und das Register der
griechischen Wörter besonders noch ein
Verzeichnis der angeführten
Bibelstellen träte, das neben rein
Praktischem als Hinweis auf
gesamtbiblische Zusammenhänge zugleich
eine Verbindung der einzelnen
Kommentaro zum grossen Werk in schöner
Weise unterstützte. W. F.

Gedruckt bei Stämpfli & Cle., Bern


	Bibliographie

