Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 44 (1954)
Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 120 —

Bibliographie

The Third World Conference on Faith
and Order. Lund 1952. Edited by
Oliver S. Tomkins, SCM Press, 56
Bloomsbury Street. London 1953.
380 S. Geb. 21/-.

Als Président des Working Com-
mittee der Konferenz ist Rev. Oliver
S. Tomkins der berufene Bericht-
erstatter der Konferenz, die vom
15. August bis zum 2. September 1952
in Lund getagt hat. Es ist ihm gelun-
gen, auf verhédltnisméssig knappem
Raum ein anschauliches Bild der Kon-
ferenz zu entwerfen, in dem geschickt
das Wesentliche der Geschehnisse her-
vorgehoben und dargestellt wird. Der
erste Teil enthélt die Berichte in ihrer
endgiiltigen Form, wie sie den Kirchen
vorgelegt werden. Der zweite Teil be-
richtet kurz iiber die Entwicklung der
Bewegung seit der Weltkonferenz in
Edinburg im Jahre 1937 und tiber die
gemeinsamen Gottesdienste und den
Gang der Verhandlungen gibt der
dritte umfangreichste Teil Aufschluss.
Predigten und Voten werden z.T.
wortlich wiedergegeben. Der Anhang
enthilt das Programm, Statistiken
uber die teilnehmenden Kirchen und
ihre Vertreter, die Konstitution der
Kommission fiir Glauben und Verfas-
sung und ein Verzeichnis der Mitglie-
der der Kommission. Ein Bericht tiber
die Konferenz in deutscher Sprache
wire wiinschenswert. A K.

von Campenhausen H.: Kirehliches
Amt und geistliche Vollmacht in
den ersten drei Jahrhunderten. Ver-
lag J.C. B. Mohr, Tiibingen 1953.
339 S. Brosch, DM 35.—.

Ein Werk, das man mit tiefem Re-
spekt zur Hand nimmt, schreibt doch
der Verfasser im Vorwort: «Dieses
Buch ist das Ergebnis langjihriger Ar-
beit und noch lingerer Vorbereitung.
Sie reicht bis in die Zeit zuriick, da
ich bei der Gottinger theologischen Fa.-
kultdt habilitiert war, der ich es jetzt
widme.» Mag man aus fritherer Zeit
ein Kapitel « Die Apostel», «die aposto-
lische Vollmacht und die Freiheit der

Gemeinde bei Paulus» oder aus spé-
terer Zeit «Amt und Vollmacht in der
Kirche des Origenes», «Cyprian und
das Bischofsamt» herausgreifen, man
stosst auf eine Fiille von Gelehrsam-
keit, selbsténdigem Urteil und neuen
Auffassungen, die nicht alltidglich ist.
Im letzten Kapitel «Riickblick» wird
gesagt: «Die kirchliche Ordnung be-
ginnt nicht mit der «Stiftung» eines
massgebenden Amtes durch Jesus
selbst, an das der Glaube dann ein fir
allemal gebunden wire; am Anfang
erscheint aber ebensowenig die chao-
tische Freiheit des Geistes» und der
einzelnen vom Geist begabten Per-
sonen». Das Buch ist dem Versuch ge-
widmet, nachzuweisen, dass Paulus
das Amt im Sinn einer Vollmachts-
iibertragung mit Ausnahme des Apo-
stolates nicht gekannt habe, obschon
in seinen Gemeinden eine gewisse Ord-
nung geherrscht habe, und dass erst
allméhlich sich diese Auffassung her-
ausgebildet und mit Origenes und Cy-
prian ihren Abschluss gefunden habe.
Bei der Begriindung dieser Annahme
wird der Epheserbrief als von Paulus
geschrieben ausgeschaltet und die Ab-
fassung der Pastoralbriefe tief ins
zweite Jahrhundert verlegt. Wer mit
dieser Tendenz des Buches nicht einig
geht, wird es trotzdem dank der vielen
Anregungen und neuen Urteilen mit
Gewinn studieren und es ohne weiteres
in die Reihe der Standardwerke ein-
reihen, die sich mit der verwickelten
Frage der dlteren Verfassung der
christlichen Kirche beschiéftigen.

A. K.

Christ — the Hope of Asia. Papers and
Minutes of the Ecumenical Study
Conference for East Asia Lucknow
India, Dezember 1952 herausgege-
ben von E. Ehrenstrom und R. B.
Monikam. Verlag Christian Litera-
ture Society Madras/Indien. Luther-
worth Press, 4 Bouverie Street,
London E. C. 4. Preis Fr.2.75.

Die Studienkonferenz, die in Luck-
now unter dem Leitwort — Christus



— 121 —

die Hoffnung Asiens — um Dezember
1952 abgehalten worden war, ist einzig
in ihrer Art. Vertreten waren die jun-
gen Kirchen des Fernen Ostens aus
Australien, Burma, Ceylon, Indien,
Japan, Indonesien, New Zealand, Pa-
kistan, den Philippinen und des Oku-
menischen Rates der Kirchen und des
internationalen Missionsrates. Nach
dem vorliegenden Bericht war die Ar-
beit der Konferenz auf drei Gruppen
verteilt: Mission und Einigkeit, die
beiden Pole der ékumenischen Bewe-
gung; die Verantwortung der Gesell-
schaft im Lichte der Weltlage und die
Kirche inmitten der Spannungen zwi-
schen den Kasten, Klassen und Ras-
sen. Der erste Teil des Berichtes ent-
hilt die wichtigen Vortrige, die auf
der Konferenz gehalten worden sind,
der zweite die Berichte der Gruppen
und die erzielten Resultate. Im dritten
sind Berichte tiber die Vorarbeiten, die
in den jungen Kirchen zur Konferenz
getroffen worden waren. Kurz eine
Fiille von Material als Zeugnis der Auf-
geschlossenheit der jungen Kirchen
des fernen Ostens fiir die grossen Zeit-
fragen der Okumene. A K.

Berggrav E.: Es sehen sich die Kir-
chen. Erfolge und Hindernisse auf
dem Weg zur Einheit. Vandenhoeck
und Ruprecht, Gottingen 1953.
88 S. Pappbd. DM 4.80.

In fiinf lebendigen und anregenden
Vorlesungen behandelt der bekannte
norwegische Bischof Probleme, die ge-
genwiirtig in 6kumenischen Kreisen
diskutiert werden. Im ersten Vortrag
feiert der Redner die Union der siid-
indischen Kirchen, da eine bischof-
liche Kirche - die anglikanische — mit
protestantischen Separatisten — Pres-
byterianern, Kongregationalisten, Me-
thodisten — im Jahre 1947 eine Union
einging, die grosse ligenstédndigkeit
Jeder einzelnen 6stlichen Gemeinde der
Kongregationalisten, die «demokra-
tische Kirchenverfassung» mit Ge-
neralsynode und Einzelsynode der
Presbhyterianer mit dem repriisenta-
tiven Bischofsamt der Anglikaner ver-
einigte. «Der Name Siidindiens» — so
glaubt der Redner, «wird einmal in der
Kirchengeschichte leuchten.» In Edin-
burg wurde im Jahre 1937 auf der
Weltkonferenz fiir Glauben und Ver-
fassung darauf hingedeutet, dass nicht

nur Glaubensfragen, sondern auch psy-
chologische und kulturelle Fragen zur
Trennung der Kirchen beitragen. Das
ist das Thema der zweiten Vorlesung.
Dazu weiss Bischof auf Grund eigener
Erfahrungen in der lutherischen Kirche
Norwegens, die reich an Sektiererei zu
sein scheint, Wertvolles beizutragen.
In der Vorlesung «Das Spontane und
das Stabile» werden die zwei Kir-
chentypen «katholisch» und «pro-
testantisch» besprochen, die die erste
Sektion der Amsterdamer festgestellt
hatte — mit katholisch ist nicht etwa
romisch-katholisch gemeint. Das Ty-
pische des «Katholischen» ist die bi-
schofliche Sukzession, die der Ver-
fasser als «das grosste und verwickelt-
ste Problem» bezeichnet. Die An-
schauung des Bischofs Berggrav, von
der wir im letzten Jahrgang S. 113
unserer Zeitschrift gesprochen, findet
beredten Ausdruck - doch in der Er-
wartung, dass eine Verstandigung ge-
funden werden kann. Die beiden letz-
ten Vorlesungen fiithren die Titel
«Abendmahlsgemeinschaft», « Wie und
wann ist eine Einheit denkbar ?» Wir
kennen keine Schrift, die die wichtig-
sten Fragen der ékumenischen Bewe-
gung so priagnant und treffend heraus-
arbeitet, wie dies in dem bescheidenen
und ansprechenden Biichlein des nor-
wegischen Bischofs geschieht.
A K.

Bernard de Clairvauz. Tome I1I de la
Collection de la Commission d’His-
toire de I’Ordre de Citeaux. Préface
de Thomas Merton. In-8° de XXVI,
756 p., avec illustrations et cartes.
1953. Editions Alsatia, Paris.

A l'occasion du huitiéme centenaire
de la mort de Bernard de Clairvaux
(23 aoGt 1153), un certain nombre
d’érudits cisterciens ou amisde I’Ordre
(J. Richard, J. Marilier, P. Villaret,
H. B. de Warren, R. Fossier, L. Grill,
J. Bouton, J. Grillon, F. Petit, F. Gi-
raudot, B. Jacqueline, A. Fliche,
A. Seguin, K., Russel, J. Leclercq,
I. Valléry-Radot, A. Vernet) ont rédigé
en collaboration ce travail monumen-
tal. Ce n’est pas & proprement parler
une vie de saint Bernard; mais, avec
en particulier pres de deux cents pages
de tables fort bien dressées, aucun
aspect n’est laissé de cb6té de cette
personnalité et de cette activité qui



— 122 —

firent du fondateur de Clairvaux le
plus contemplatif des contemplatifs en
méme temps que le plus dynamique
des conducteurs de peuples.

Le regretté professeur A. Fliche n’a
pas eu le loisir de mettre la derniére
main & son importante notice sur
«Bernard et la société civile de son
temps»; il en a été empéché par la
mort. Il serait impossible de résumer
ici les contributions nombreuses et
excellentes qui concernent 1’activité
cistercienne, abbatiale et plus géné-
ralement religieuse de Bernard de
Clairvaux. Il est & noter cependant
que les auteurs de ces travaux ne
cachent point le peu d’estime de
Bernard pour la Curie romaine. Pour-
tant il était tout dévoué au pape
auquel il attribuait une «plenitudo
potestatis». Mais les fonctionnaires de
la Curie lui paraissaient exorbitants.
Un des points les moins longuement
traités dans ce volume est la lutte
entre Bernard et Abélard, entre le
fidéiste et le rationaliste. Cependant,
les auteurs ont évité de prendre en
faveur de Bernard un ton de panégy-
rique ou d’hagiographie. On dirait
presque qu’ils comprennent la gran-
deur de la cause abélardienne et qu’ils
lui rendent hommage. L’étude de
A. Seguin: «Bernard et la Seconde
Croisade» est également trés objective,
précise et n’essaye pas de cacher la
naiveté du pieux prédicateur de ce
formidable pélerinage guerrier.

Comme le rapporte dans un article
pertinent H. B. de Warren, Bernard
et ses disciples réprouvaient les déli-
catesses recherchées de l’art roman.
Pourtant, Bernard avait des co6tés
d’artiste : il n’écrivait jamais une lettre
ou un sermon sans choisir chaque mot
afin d’obtenir le maximum de musique
et aussi d’évocations sensibles. Son
autorité incontestée et inégalée de
directeur spirituel des évéques, des
princes, des princesses doit beaucoup
a cette emprise de la forme. Il cite
Boece, Cicéron, Horace, Juvénal,
Ovide, Perse, Sénéque, Stace, Tacite,
Térence, Virgile. Son sidcle, ou «siécle
de saint Bernard», le XII® sidcle
frangais, est aussi humaniste que peut
P’étre le Quattrocento italien. (est ce
que montre, par I’examen des ceuvres
littéraires de Bernard, le Pére Trap-
piste Irénée Valléry-Radot, dans son

étude: «L’écrivain, I’humaniste», sans
doute la plus remarquable de ce re-
marquable volume. M. G.

Schmidt, Martin: John Wesley, Bd. I
(Zeit vom 17. Juni 1703 bis 24. Mai
1738). 334 Seiten, mit einem Jugend-
bildnis, gebunden. Gotthelf-Verlag
Zirich-Frankfurt a. M. 1953.

Zwei Gestalten aus der englischen
Kirchengeschichte faszinieren immer
wieder diejenigen, die sich selber zu
den Wahrheitssuchern zdhlen. Der
eine heisst John Henry Newman, ein
Mann des 19. Jahrhunderts, der angli-
kanische Geistliche und spitere Kar-
dinal. Der andere ist John Wesley, ein
Kirchenmann des 18. Jahrhunderts,
ebenfalls Geistlicher der Kirche von
England, bekannt als der Begriinder
des Methodismus, der Kirchengriinder
wider Willen. Beide Gestalten sind
Zeugen der Probleme, mit denen die
Kirche von England als Bekenntnis
der Mitte noch heute zu ringen hat.

Dr. Martin Schmidt, Professor fir
Kirchengeschichte an der kirchlichen
Hochschule Berlin, legt uns hier den
ersten Teil eines umfassenden Lebens-
bildes von John Wesley vor, An erbau-
lichen, volkstiimlichen, kirzeren und
liingeren Biographien Wesleys ist an
sich auch im deutschen Sprachgebiet
kein Mangel. Martin Schmidt gibt nun
hier eine wissenschaftliche Gesamt-
darstellung, flir die wir dankbar sein
diirfen.

In aller Ausfiihrlichkeit lernen wir
das Elternhaus Wesley kennen. Es ist
ein Pfarrhaus, dessen Geist einerseits
vom Hochkirchentum, andrerseits von
der puritanischen Gewissenstheologie
gepragt ist. Einen wichtigen Beitrag
zur geistigen und geistlichen Formung
Wesleys lieferte auch die ihm geliiufige
Erbauungsliteratur der romanischen
Mystik, wie Scupoli-Castaniza, Henry
Scougal. Jeremy Taylors Schriften
und die Nachfolge Christi des Thomas
a Kempis gehorten ebenfalls frith zu
Wesleys griindlich gelesenen Werken.

Wesleys Plan, in Georgia die In-
dianer zum Christentum zu bekehren,
kam trotz der Uberfahrt nicht zur Aus-
fiuhrung. Dafir bedeutete diese Reise
und der Aufenthalt in der Neuen Welt
die richtunggebende Begegnung mit
dem deutschen Pietismus hallischer



— 123 —

und vor allem herrnhutischer Pragung.
Wenn Wesley schon vor seinem Ame-
rikaaufenthalt im «holy Club» in
Oxford in einem studentischen Kreis
das Urchristentum zu verwirklichen
suchte, so nun erst recht, nachdem er
den deutschen Pietismus griindlich
kennen gelernt hatte und nun in der
alten Heimat gerne in seinen Kreisen
verkehrte.

An dem denkwirdigen Abend des
24. Mai 1738 vernahm J. W. in einem
solchen Kreis, wie aus der Vorrede
Martin Luthers zum Rémer Brief u. a.
die folgende Stelle vorgelesen wurde:
«Der Glaube ist ein géttlich Werk in
uns, das uns wandelt und neu ge-
bieret aus Gott, und totet den alten
Adam, machet uns ganz andere
Menschen von Herzen, Mut, Sinn und
allen Kriiften und bringet den heiligen
Geist mit sich.» Da fihlte John
Wesley sein Herz in einer seltsamen
Weise erwiirmt. Wer bei Wesley diese
Tagebuchnotiz liest, findet sie viel-
leicht nicht besonders bemerkenswert.
Aber fiir Wesley war das cin Damas-
kus-Erlebnis. Kr konnte von da an
behaupten, vorher keinen Glauben
gehabt zu haben.

Martin Schmidt will zunichst nicht
beurteilen, sondern nur beschreiben.
Und es gelingt ihm gut, das 18. Jahr-
hundert im ganzen als eine empfind-
same Zeit darzustellen, in der die
Selbstbeschreibungen und religiosen
Selbstanalysen in der Erbauungslite-
ratur einen breiten Raum einnchmen.
Dass Wesley und seine Bewegung das
Wort « Urchristentum» und «urchrist-
lich» beanspruchten, ist verstindlich.
Ob der Verfasser der vorliegenden
Biographie diese Begriffe auch als ab-
gekliirte gebrauchen darf, wie er es tut,
darf wohl ganz am Rande bezweifelt
werden. Oder ist das am Ende doch
nicht nur cine Randfrage 2 W. Sch.

Cliristo N.jauroy (« Ghiaouroffy): Le
jour de la Saint-Céne — Denjat na
Tajnata Vederja, Sofia 1952. Edition
Synodale. (Sonderdruck aus dem
«Godi$nik na Duchovnata Akade-
mija = Annuaire de I'’Académie de
Théologie», Sofia, Bd. IT = XXVIII,
1951/2, S. 145-200).

Der Verfasser untersucht — unter
emngehender  Berlcksichtigung  der

deutschen Forschung — die Aussagen
der Evangelisten tber den Tag des
letzten Abendmahles und des Todes
des Herrn und kommt zudem Schlusse,
dass die Aussagen der Synoptiker und
des Evangelisten Johannes trotz dus-
serlicher Schwierigkeiten miteinander
vereinbar seien und dass sowohl sie
als auch die frith-christlichen Schrift-
steller Donnerstag, den 13. Nisan, als
Tag des letzten Abendmahls und Frei-
tag, den 14. Nisan als Tag der Kreu-
zigung ansihen. Das letzte Abendmahl
konne also micht als ein eigentliches
Passahmal angeschen werden, sei viel-
mehr von Jesus Christus von vorn-
herein mit einem besonderen Geprige
verschen worden: es bedeute eben die
Einsetzung des Sakraments der HI.
Eucharistie. Bertold Spuler

Johannes N. Karmiris: Ta doyuatixa
=ai ovufoliea Mvijpara tijs Opdodscov
Kadolduweiic Exxinoias, Band 11, Athen
1953. Ohne Verlag. S. 433—1069

(ohne gesonderte Seitenzihlung).

Der 1II. Band dieses wichtigen
Nachschlagewerkes (vgl. IKZ 1953,
S. 190 f.) bringt — von sorgfiltigen
Einleitungen und Erliuterungen des
Herausgebers umrahmt — die Fort-
setzung der Sammlung von Urkunden
zur Entwicklung der orthodoxen
Kirche. Er setzt mitten in dem Brief-
wechsel des Konstantinopler Patri-
archen mit den Tiibinger Professoren
ausgangs des 16. Jahrhunderts ein und
enthélt neben einer Reihe neu formu-
lierter « Glaubensbekenntnisse» so
hochbedeutsame Zeugnisse orthodoxen
kirchlichen Lebens wie dic Akten der
Konstantinopler Synoden von 1638,
1642, 1672 und spiterer, der Kiever
Synode von 1638/42, der Jerusalemer
Synode von 1672 sowie eine Anzahl
von offiziellen Rund- und Antwort-
schreiben an die Pipste, um mit den
Verlautbarungen der Moskauer Synode
von 1948 zu schliessen (alles gegebe-
nenfalls ins Griechische iibersetzt).
Eine Beilage bringt die Verfahrens-
vorschriften bei der Aufnahme bisher
Andersglaubiger (rom. Katholiken,
Monophysiten usw.), Materialien zur
Beurteilung der Gultigkeit der angli-
kanischen Weihen und schliesslich
Unterlagen fiir die Frage der Taufe
von Juden und Muslimen. Beide Béinde
sind also auch in ¢kumenischer Be-



ziechung hochbedeutsam, in mancher
Hinsicht geradezu unentbehrlich.

Bertold Spuler

Grillmeier, Aloys, SJ, und Bacht, Hein-
rich, SJ (Hrsg.): Das Konzil von
Chalkedon. Geschichte und Gegen-
wart, Bd.IIl: Entscheidung um
Chalkedon, Wiirzburg (1953). Ech-
ter-Verlag. XIV, 967 S. Leinen
DM 50.—, kart. DM 46.—. (Bei
Abnahme aller Binde DM 40.—
bzw. DM 36.—1).,)

Hatte der erste Band dieses be-
deutsamen Werkes (vgl. IKZ 1953,
5. 186/9) den Verlauf des 4. Konzils
mit seinen Voraussetzungen und Be-
schliissen zum Gegenstande gehabt, so
werden im zweiten die Fortwirkungen
der 451 getroffenen Entscheidungen
behandelt. Dadurch ist eine Art von
Kompendium der frith- und hoch-
mittelalterlichen = Dogmengeschichte
entstanden, das zwar um einen Fra-
genbereich kreist, das aber von nun
an im Rahmen kirchengeschichtlicher
Forschung nicht mehr iibersehen wer-
den kann. Die Warte, von der aus der
Verlauf der Ereignisse verfolgt und
beurteilt wird, ist naturgemiss die
dogmatische Auffassung der rémisch-
katholischen Kirche (vgl.z. B. S. 65,
83 und besonders 94). Es entspricht
dabei den im letzten halben Jahr-
hundert gewonnenen Erkenntnissen,
dass eine bedeutsame Rolle bei der
Auseinanderentwicklung gegenseitigen
Missverstédndnissen zugeschrieben
wu'.d, wie sie nach Chalkedon auch
zwischen Byzanz und Rom (Aka-
kianisches Schisma 484/519) immer
deutlicher wurden. Dadurch ist das
Verstindnis fir die subjektive Ehr-
lichkeit auf beiden Seiten sehr gefor-
dert worden (vgl. 8. 5, 7, 138 f., 179).
Dazu tritt bei der neuen Betrachtungs-
weise die Unterscheidung zwischen
einem «weithin nur verbalen Mono-
physitismus» und «tatsichlicher mono-
physitischer Lehre» (die freilich in der
Gefahr schwebt, manche gefallene
Entscheidung leichter zu nehmen, als
sie tatsidchlich war), ferner V. Ingli-
sians Bestreben, den Monophysitismus

1) Noch nicht zugiinglich ist mir R. V. SEL-
LERS: The Council of Chalcedon, London 1953 (?).
Society for Promoting Christian Knowledge; vgl.
thrlngimes Lit. Supplement» vom 11.1X. 1953,

« QO

124 —

der armenischen Kirche im wesent-
lichen dem Zufall syrischer Einfluss-
nahme zu Beginn des 6. Jahrhunderts
(im Zusammenhang mit dem «Heno-
tikon»), nicht aber einer bewussten
Entscheidung gegen Chalkedon zuzu-
schreiben (S. 361/417), endlich der
Hinweis, dass anstatt der von der
evangelischen Forschung wiederholt
behaupteten «tatsédchlichen Hinnei-
gung der Orthodoxie zum Monophy-
sitismus» eher von einem (wiederauf-
gelebten) «verkappten Apollinarismus»
zu sprechen sei (S. 568, Anm. 1, und
H. Engberding, S.697/733, der auch
darauf hinweist, dass die monophy-
sitischen Liturgien in ihrer Wertung
der Menschheit Christi wesentlich mit
Chalkedon iibereinstimmen). Gewiss
kann diese sorgféltige Scheidung ein-
zelner Phasen und Aspekte unser Ver-
stindnis wesentlich fordern. Doch
sollte der bewusste Ernst der Ent-
scheidung auf beiden Seiten nicht
itberdeckt werden, wie er sich je
linger, desto deutlicher (auch in der
Auslegung der Formeln und Begriffe)
durchgesetzt hat, — ohne dass mit
dieser Bemerkung etwa einer Aufgabe
der nach echtem Verstindnis suchen-
den Haltung das Wort geredet werden
soll.

Ein besonderes Verdienst des zwei-
ten Bandes ist die klare Herausarbei-
tung der vielfachen politischen Be-
dingtheit der dogmatischen Entwick-
lung innerhalb des byzantinischen
Reiches. Der Monophysitismus fand in
verschiedenen Kaisern und Kaiserin-
nen (auch noch Justinians I. Gemahlin
Theodora) bedeutsame Férderer, und
erst Justinian I. hat (trotz zweien
krypto-monophysitischen Nachfolgern,
so P.Goubert 179/92) der Orthodoxie
zum Siege verholfen (F.Hofmann,
S. 13/94; R. Haacke, S.95/177), frei-
lich unter Konzessionen an den «Neu-
Chalkedonismus» mit seiner teilweise
hinter die Formeln des 4. Konzils
zuriickgreifenden Terminologie sowie
um den Preis einer Erlaubnis zur Or-
ganisation einer monophysitischen
Kirche in dem syrisch sprechenden
Raume durch Jakob Baradaios. Das
bedeutete die Aufgabe auch dieses Ge-
bietes durch die Orthodoxie neben
Agypten/Athiopien und Armenien/Ge-
orgien (wovon das zuletzt genannte
Land spidter bekanntlich zur Ortho-
doxie zuriickkehrte) (A.wvan Roey,



S. 339/60). Das Hineinwachsen der
Kirche in den Staat durch Konstantins
Dekret und die Ubernahme staatlicher
Formen in die kirchliche Organisation
(S. 96 {f.) hat dem « Romischen Staate,
solange er beostand (in Byzanz bis
1453), durch das fortdauernde Eigen-
gewicht althergobrachter Anschau-
ungen grossere Binflussmoglichkeiten
verschafft als im Westen, wo end-
giiltig seit 476 die Kirche die iltere
und traditionsreichere Grosse war.
Aber auch im Westen musste sich die
Kirche gegen eine derartige historische
Deutung ihrer Entwicklung wehren
und auf ihre Uberzeugung von der
heilsgeschichtlich gewollten Form ihrer
Existenz hinweisen (vgl. besonders
S. 464/72).

Uberdies hatte das Abendland -
wic das Buch ganz deutlich werden
liisst — damals kein wirkliches Ver-
stiindnis fiir alle Feinheiten der ost-
lichen Fragestellung, die wohl auch
manchem ostlichen Hierarchen abging
(daher das Vorhandensein Neutraler
und Unentschiedener; zu S. 349). Die
«Einfachheit und Klarheit der latei-
nischen Christologie» (S. 800) war auch
einc Folge der fehlenden bzw. ver-
loren gegangenen philosophisch-lo-
gisch-dialektischen — Schulung — des
Abendlandes in den Wirren der Vél-
kerwanderungszeit (Chalkedon und die
Schlacht auf den Katalaunischen Fel-
dern fanden ja imgleichen Jahre statt).
Daraus erklirt sich auch die unsichere
Haltung etwa der Pipste Vigilius und
spiitter Honorius I., wobei wohl auch
das Versagen menschlicher Ausdrucks-
fihigkeit im Angesichte gottlicher Ge-
heimnisse hinzugenommen  werden
muss. In der abendlindischen Kirche
traten die Anliegen der Christologie
damals und mehr noch spiter hinter
anderen Fragestellungen (etwa Ver-
hiiltnis von geistlicher und weltlicher
Macht, Siinde, Ginade, Rechtfertigung
und gute Werke) zuriick. So nimmt es
nicht wunder, dass man sich der Lehr-
siitze des 4. Konzils zwar immer wieder
erinnerte, aber doch das Verstindnis
fir die Voraussetzungen ihres Zu-
standekommens ebenso wie die Kennt-
nis der Auffassungen des Monophy-
Sitismus und Nestorianismus bis hin
zu Thomas von Aquin weithin verlor
(Abschnitt VII, S.761/939, mit B_m-
trigen von (. Bardy, A.Grillmeier,
J. Solano, L.Ott und I. Backes). Erst

1

5

die Kreuzzige und noch mehr die Ver-
bindungen der Mongolenzeit haben zu-
gleich mit der beginnenden Ausein-
andersetzung mit dem Islam (Rai-
mundus Lullus u.a.) hierin einen
Wandel eintreten lassen. Im iibrigen
ist im vorliegenden Bande neben dem
durch widrige Umstinde bedingten
Zuriicktreten einer Darstellung der
monophysitischen und nestorianischen
Kirche mit ihrer Ausdeutung des
christologischen Problems auch die
Frage einer Beeinflussung islamischer
Auffassungen durch das Christentum
zu kurz gekommen. H. (/régoires Auf-
fassung von dem Woeiterleben mono-
physitischer Gedankenginge im Islam
(S. 10, Anm. 10) lisst sich T'or Andraes
Hinweis entgegenhalten, dass gerade
nestorianische Auffassungen Moham-
med in seinen eschatologischen An-
schauungen beeinflusst haben (vgl.
auch Ragnar Eklund: Lifo between
death and resurrection according to
Islam, Uppsala 1941). Die Chalifen in
Bagdad sahen in den Nestorianern die
thnen zunéchst stehenden Christen
und haben deshalb ihren Katholikot
ein Recht zur Vertretung gesamt-
christlicher Belange an ihrem Hofe
eingeriitumt 1),

Mit alledem ist der Gehalt dieses
Werkes noch in keiner Weise um-
schrieben. Dies ist hier nicht moglich ;
es soi aber doch noch auf die besonders
schéne Darstellung der Rolle des sich
damals endgiiltig ausprigenden mor-
genlindischen Moénchtums in diesen
Kampfen durch H. Bacht (S. 193/314,
dazu L. Ueding, S. 569/676) sowie auf
die Aufsitze zur Deutung des 28. Ka-
nons von Chalkedon (mit der Fest-
legung der Stellung Roms und Kon-
stantinopels; Th. O. Martin, S. 433/58,
und K. Herman, S. 459/90) einschliess-
lich der damit verkniipften Frage nach
der rechten Leitung der Kirche Jesu
Christi (4. Michel, S.491-562) nach-
driicklich hingewiesen. Endlich darf
neben der sorgfiiltigen « Zeittafel» (von
A. Schonmetzer, S.941-967) die aus-
gezeichnete typographische  Ausge-
staltung und das geschmaclvolle Aus-
sere dieser bedeutsamen wissenschaft-

1 1m Bereiche islamischer Namen kommen
cinige Versehen vor: 8. 10, Anm. 10, lies « Ned-
schrin» statt «Nedjiran», 8. 252 f «Nab(u)‘lnso
statt « Naplous», 8.293 « Achmim» statt « Akmimo-
U'berdies wurde Moskau 1539 ¢nicht 1590) Patri-
archat (zu 8. 485).



— 126 —

lichen Leistung nicht vergessen wer-
den.

Hamburg. Bertold Spuler

Schmidt-Clausing I'.: Zwingli als Li-
turgiker. Eine liturgiegeschichtliche
Untersuchung. Gottingen. Vanden-
hoeck und Ruprecht. 1952. 182 Sei-
ten. Kart. DM 9.80.

In dieser mit Unterstiitzung der
Evangelischen Gesellschaft fiir Litur-
gieforschung verdffentlichten Habili-
tationsschrift bietet Dr. Schmidt-Claw-
stng erstmals eine eingehende Dar-
stellung der Bedeutung Zwinglis als
Liturgiker. Das Ergebnis seiner sorg-
samen Arbeit lisst sich dahin zu-
sammenfassen: Zwingli ist, reforma-
torisch und liturgisch gesehen, kein
Selbstandiger, aber ein Figener. Sein
Ausgangspunkt, das «Ziinselwerkn,
d. h. Zeremonien, Fasten (erste refor-
matorische Schrift 16. 4. 1522 «Von
Erkiesen und Freiheit der Speisenn)
und Heiligenverehrung fiithren den
ganz in katholischer Tradition wur-
zelnden, seinem Naturell und seiner
Herkunft politische Begabung mit
kluger Vorsicht verbindenden freien
Schweizer Seelsorger, der vom kri-
tischen Humanismus geprégt war, zur
Reformation der Liturgie — wie er
meint — aus dem Geist der Schrift und
Urkirche. Aus dem Seelsorger wird der
von den Anstéssen und Genossen
seiner Zeit (besonders Luther) er-
weckte Reformator, aus dem reforma-
torischen (nicht revolutionédren) Pfar-
rer der Theologe, und, fiigen wir hinzu,
aus dem sozial und politisch mit seinen
Landsleuten und den Ziinften fithlen-
den Theologen schliesslich zur Er-
haltung und Verbreitung seiner Re-
formation der Staatsmann. Wenn-
gleich auf dem Ererbten fussend, hat
Z. eino vollig neue Form der Abend-
mahlsfeter geschaffen und damit die
Messe als Opfer und opus operatum
restlos beseitigt. Neben dieser seiner
vom reformatorischen Standpunkt aus
wichtigsten Neuschépfung verdient
die « Prophezer», daneben freilich auch
die Liturgie der Taufe («ich taufe
dich n den Namen») und die der Trau-
ung eine bisher nicht genligend ge-
wiirdigte Beachtung.

Diese liturgiegeschichtliche Unter-
suchung, von einem lutherischen Theo-

logen in aller Liebe und unter spiir-
barer Anlehnung an W. Kdéhler, dem
inzwischen heimgerufenen Zwingli-
forscher, in standigem Bezug auf Z.s
eigene Worte durchgefiihrt, bietet zur
Erhartung und Nachpriiffung ausser-
dem noch eine Synopse des Missale
romanum, lutherischer und zwingli-
anischer Formulare (auch solche von
Surgent und Leo Jud). Manche bis-
herigen Urteile werden durch des Ver-
fassers Forschung richtiggestellt. —
Die «Prophezei» verdiente heute etwa
in der Weise aufzuleben, dass neben
den Perikopenpredigten auch hin und
wieder Predigtreihen tiber ganze bib-
lische Biicher den Gldaubigen den
vollen Reichtum der Schrift A.und
N. T. erschléssen. — Mir scheint aus der
Darstellung dieser verdienstlichen Un-
tersuchung, nicht zuletzt aus dem Ab-
schnitt tiber die liturgischen Voraus-
setzungen Z.s (also tlber den litur-
gischen Raum, Zeit, Sprache, Ge-
wandung — hier war Z. seltsam konser-
vativ —, Orgelspiel und tiber die litur-
gische Person) hervorzugehen, dass
zwar die Liturgie Ausgangspunkt und
Hauptfeld der reformatorischen Tétig-
keit Zwinglis war, dass aber der Litur-
gie dennoch nicht der Primat schon
allein deshalb in Z.s Wirken zuge-
sprochen werden darf. Die Liturgie
war auch fur ihn nur der Ort, um
seine neue Einsicht, besonders das
humanistische ¢«zuriick zu den Quellen»
zu verwirklichen. Seine ihm eigene
Interpretation der Abendmahlstexte
und urkirchlichen Praxis hat ihn bei
seinem Kampf gegen die vorfindliche
Messe geleitet. Dass er dabei hem-
mungsloser in der Sache (weniger in
der Form) vorging, als Luther, der
nur «reinigte», hat, wie Schmidt-Clau-
sing richtig bemerkt, nicht zuletzt
auch darin seinen tieferen Grund, dass
Luther, der vom Kloster vorgeformte
«Nur-Theologe» (iiberspitzt aber tref-
fend gesagt) mehr « Christ von Gott aus»
— Zwingli dagegen, der kritisch-huma-
nistische Philosoph und Weltpriester,
mehr «Christ vom Menschen her» war.
Wihrend Luther, im Wort, wie es da-
stand, gefangen, sich mehr an die
Gnadenzusage Gottes hielt, vertraute
Z. mehr der erzieherischen Wirkung
des Wortes, sodass die festgeformte
Liturgie zu einem blossen «wider-
gediichtnus» wurde. In seinem Kampf
um die Neuschoépfung der Liturgie



— 127 —

schuf Z. scinem Glaubensverstindnis
die gemisse Form; sie ist ihin bei
aller klugen Ricksichtnahme im ein-
zelnen deshalb wichtig, weil hier —
allem Volk sichtbar, darum auch stets
heiss umkampft -, die letzte Fnt-
scheidung fallt. Mag hin und wieder,
etwa im Raum der romischen Kirche,
das (wuchernde) Beten zum Gesetz
nachtriglicher, das Gebet legitimie-
render Glaubensdekrete geworden sein
— im Hinblick auf die Reformation
Zwinglis, wie auf jede zielbewussto
Reformation, 1st die lex eredendi auch
die lex orandi et celebrandi, nicht um-
gekehrt! Weshalb diese liturgiege-
schichtliche Untersuchung letztlich
doch auch und gerade reformations-
geschichtliche Bedeutung besitat.
Paul F. Pfister

Schnackenburg, R.: Die Johannes-
briefe. Verlag Herder, Freiburg 1953.
Lwd. Fr. 25.15, brosch. Fr. 21.75.
Subskriptionspreis Fr. 22.30 (bzw.
Fr. 19.50).

Mit dem vorliegenden Band wird
das erste wissenschaftliche Kommen-
tarwerk zum N T von romisch-katho-
lischer Seite deutscher Zunge begon-
nen, das unter der verantwortlichen
Leitung von Alfred Wikenhauser nam-
hafte Fachgelehrte vereinigen soll. So
etwas bedeutet auf dem Gebiete der
neutestamentlichen Wissenschaft ge-
wiss ein Kreignis, welches schon an
sich voller Aufmerksamkeit wert ist,
und dies um so mehr, als diec Arbeit
Schnackenburgs in ihrer gediegenen
Sorgfalt eine verheissungsvolle Er-
Offnung darstellt. Die ganze einschli-
gige Literatur steht darin bis zu den
letzten Veroffentlichungen geistig zur
Verfiigung, und jede sachliche Aus-
einandersetzung mit einzelnen Thesen
ist immer mit grosser Umsicht gefithrt.
Auf diese Weise ist der Verfasser sicher-
lich in sehr erfreulicher Art tiber alle
aktuellen Probleme der Johannes-
Interpretation gut orientiert und meist
auch im Urteil sehr selbstiindig. Am
stirksten vermisst man diesen eigenen
Weg indessen bei der Deutung und
Verarbeitung der neuen Palistina-
fl_lndu, wo der Verfasser sich offen-
sichtlich zu stark von Kuhn in Bann
Schlagen liess. In der Tat ist nimlich
dessen Darlegung z. B. des Dualismus
von Sektenregel 111, 13-1V, 26 viel

weniger stichhaltig, als man nach dem
Kommentare Schnackenburgs meinen
mochte. Das erstaunt um so mehr, als
alle andern religionsgeschichtlichen
Fragestellungen mit aller wiinschens-
werten Klarheit behandelt sind. Es ist
tiberhaupt lobend zu erwihnen, dass
die vorbereitenden Arbeiten, wie Text-
einteilung und Ubersetzung, philo-
logisch genaue Interpretation und Iir-
forschung historischer Umstiinde, mit
der nétigen Einldsslichkeit beigezogen
sind, obwohl in den literarkritischen
Fragen (besonders S. 10 {f.) unbedingt
die Methode von Eduard Schweizer
und deren Fortsetzung durch Eugen
Ruckstuhl hitte angewendet werden
miissen und obwohl auch die johan-
neische Frage reichlich knapp behan-
delt wird (ist vielleicht eine ausfiihr-
liche Besprechung im Kommentar
zum Johannesevangelium geplant ?).

Aber das Hauptinteresse des Veor-
fassers richtet sich nach der Absicht
des ganzen Unternehmens vorwiegend
auf die theologische Deutung des
Textes, innerhalb welcher der Ein-
druck einer gewissen Doppelspurigkeit
nicht hat unterdriickt werden kénnen:
eine ernste Mithe um die reine Er-
fassung der biblischen Gedankenwelt
wechselt mit Ténen, die sehr triden-
tinisch-vatikanisch zu nennen sind.
Wihrend z. B. 8. 71 f. klar erkannt
ist, dass allein Jesus der siindlos Ge-
rechte ist, der von der Sunde zu rei-
nigen vermag, ja withrend zu 5, 14 Be-
achtliches gegen die Werkgerechtig-
keit gesagt wird — werden schon S. 79
zu 2, 1 im positiven Sinne judaistische
Par von der Firbitte der «Ge-
rechten» beigezogen, die dem johan-
neischen Befunde véllig fern liegen.
Auch S. 74 wird unter dem Stichwort
vom Bekennen der Siinden trotz der
nachfolgenden Einschriinkungen und
Klirungen viel zu ungebrochen von
der Beichte geredet, und S. 95 ff., vor-
giingig 2, 7-8, erscheint der Traditions-
begriff eingotragen. Ferner entspricht
dio Stufung der Siinden S. 176 und
248 f. nicht cinfach dem vom Text
Gemeinten, und vollends der Exkurs
tiber Christ und Siinde befriedigt
nicht, weil hiiufig in ganz unbiblischen
Kategorien gedacht und gesprochen
wird. Uberhaupt hat der Verfasser in
der neuern Terminologie offensichtlich
Miuhe: es macht ihm nichts aus, die
inadiiquaten Wortpaare sittlich-reli-



— 128 —

givs, ewig-gottlich u. é. allenthalben
auf den johanneischen Text anzu-
wenden, die Begriffe Offenbarung und
Religion nirgends ausdriicklich oder
wenigstens implizit gegeneinander ab-
zugrenzen und die Bezeichnungen
historisch und geschichtlich sachlich
tberall durcheinander zu bringen.
(Dass man aber ganz und gar nicht von
biblischen Kabinettstiicken, S. 173,
oder Hausbackenheiten, S. 179, reden
sollte, sei nur nebenher angetont.)
Zum Teil hingt dieses terminologische
Schwanken damit zusammen, dass
gewisse Begriffe, wie der des Lichtes
und der Offenbarung, viel zu wenig
scharf herausgearbeitet worden sind
(S. 67, 91 ff., 100) und dass andernteils
Vorstellungen wie die der Bruderliebe
viel zu sehr von bloss «verniinftigen»
Ideen getragen erscheinen, wihrend
sie. unbedingt nwr vom biblischen
Kerygma her verstanden werden kon-
nen (S. 102 ff., 178). Ebenso ist ein ge-
wisser Moralismus trotz der grossen
gegenteiligen Bestrebungen doch ge-
blieben: so wenn der johanneische
Dualismus statt geschichtlich-escha-
tologisch kurzerhand moralisch ge-
nannt (S. 67), der Begriff der Finsternis
lediglich auf die schlechte Moral inter-
pretiert (S. 69), ganz unbefangen von
Gottes lauterem, sittlich heiligem
Wesen geredet wird (S. 71).

Solcher Kritik gegeniiber aber
steht die Anerkennung und das Lob
itber viele sehr fein dargestellte
Fragen, die zumeist, nun aber in
gutem Sinne, das systematische Den-
ken des Verfassers in giinstiges Licht
stellen, womit es offenbar zusammen-
hiingt, dass die zahlreichen Exkurse
durchschnittlich mehr hergeben als
die Exegese. Besonders seien erwahnt

die Ausfiihrungen iiber den Antichrist
(Exk. 7), die johanneische Geistvor-
stellung (Exk. 9), das Gotteszeugnis
und den Glauben (Exk. 11, dieser ein
treffliches Beispiel, wie der Verfasser
sorgfiltig neue Wege zu gehen ver-
sucht!). Sehr schon sind seine Worte
tiber die Vergebung (S. 78); und ein
Satz wie der, dass die christliche Pre-
digt nicht blosse sittliche Mahnrede
unter religiésen Aspekten sei, sondern
zu allererst auf ein neues Sein gehe
(S. 144), ist durchschlagend sachlich
formuliert. Besonderes Lob verdienen
endlich die Exegesen zum Problem der
Gebetserhérung in 3, 22, der Glaubens-
vorstellung in 3, 23, die Deutung der
Inkarnationsformel iiber den blossen
Antidoketismus hinaus auf die Sote-
riologie (S. 196 ff.), die Ausfithrungen
liber Wesen Gottes und Offenbarung
(S.205 f.), die genaue Abgrenzung
dessen, was eigentlich unter innerlich
zu verstehen sei (S. 236 f.) usw. Aufs
Ganze gesehen, darf dieser Kommentar
als eine tatsdchliche Bereicherung der
theologischen Literatur zum johan-
neischen Schrifttum begriisst werden,
und die gediegene Ausstattung des
Bandes mit ihrer erleichternden Uber-
sichtlichkeit sollen wenigstens als das
dem Werk gebiihrende Gewand er-
wiahnt sein. Fir eine allfillige 2. Auf-
lage oder einen Ergénzungsband wire
zu wiinschen, dass neben das Sach-
register und das Register der grie-
chischen Worter besonders noch ein
Verzeichnis der angefiihrten Bibel-
stellen trite, das neben rein Prak-
tischemm als Hinweis auf gesamt-
biblische Zusammenhédnge zugleich
eine Verbindung der einzelnen Kom-
mentare zum grossen Werk in schoner
Weise unterstiitzte. W.F.

Gedruckt bei Stiimpfli & Cie., Bern



	Bibliographie

