
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 44 (1954)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


106 —

Kirchliche Chronik
Kirche von England: Als im abgelaufenen Jahr die Berichte und Bilder

von den Krönungsfeierlichkeiten in der Westminsterabtei zu London durch
die Weltpresse die Runde machten, bei denen der Erzbischof von Canterbury,

Dr. Geoffrey Fisher, als Oberhaupt der Kirche von England die weihevolle

Handlung nach althergebrachtem Ritus vollzog, wurde der Weltöffentlichkeit

nicht nur die Tatsache des englischen Staatskirchentums wieder
einmal sichtbar zum Bewusstsein gebracht, sondern mancherorts erhob sich
in weiten Volkskreisen das den Theologen längst bekannte Rätselraten um
das wahre Wesen dieser Kirche von England : « Ist sie eigentlich protestantisch

oder katholisch »

Dass diese Frage für die Angehörigen der englischen Kirche selber
immer wieder eine Not und ein schier unlösbares Problem darstellt, das hat
auch jene i8gliedrige Kommission erfahren müssen, die unter dem Vorsitz
des Bischofs von London, Dr. Wand, die schwere Aufgabe erhalten hatte,
die Ergebnisse der Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung von
Lund 1952 eingehend zu studieren und der im November 1953 zusammentretenden

Synode einen ausführlichen Bericht vorzulegen. Auf diese Weise
hoffte man, schliesslich zu einer offiziellen anglikanischen Stellungnahme
gegenüber den in Lund gutgeheissenen Äusserungen zu gelangen. Diese

Hoffnung hat sich nicht oder nur zu einem sehr geringen Teil erfüllt, indem
der Bericht zwar verschiedentlich kritisch gehalten ist und da und dort nach
einer Präzisierung und Klarstellung verlangt. Die Synode aber hielt es für
klüger, sich in keiner Weise zu exponieren.

Der Bericht der erwähnten Kommission hebt mit einer ausführlichen
Erörterung des Abschnittes «Christus und seine Kirche» im Lund-Bericht
an. Unter anderem wird da betont, die gemachten Aussagen über die Kirche
als Leib Christi wären noch wesentlich konkreter, wenn sie auch in
Beziehung gebracht worden wären mit der Gabe des Lebens Christi in den
Sakramenten. - Nach einigen Bemerkungen zu dem tiefgehenden Gegensatz

in der Lehre vom Amt und der apostolischen Sukzession wird dem
Unbehagen über die in Lund gutgeheissene Feststellung Ausdruck gegeben,
wonach ein Schisma innerhalb der Kirche selber bestehen könne. Daraus
musste gefolgert werden, das kirchliche Leben der geteilten Kirchen sei hier
wie dort ein unvollständiges, mangelhaftes, was aber nicht die Auffassung
der Kommission ist.

Bekanntlich hat die Lund-Konferenz in ihrem Bericht die Kirchen
aufgefordert, alle Möglichkeiten zu gemeinsamem Handeln und Zeugnisgeben
zu benützen, um einander näherzukommen. Demgegenüber mahnt die
Kommission zur Zurückhaltung, bis sich die Kirche von England offiziell
über ihre unveräusserlichen Lehrgrundlagen eindeutig ausgesprochen habe.



—- 107 —

Dann wisse auch der Dorfpfarrer, wie er sich den freikirchlichen Kreisen
(vor allem Methodisten und Baptisten) gegenüber verhalten solle.

Was die Formen des Gottesdienstes betrifft, hat man in Lund im
wesentlichen zwei Gruppen von Kirchen unterschieden (solche, in deren

Gottesdienst die Predigt im Mittelpunkt steht, und solche, deren gottesdienstliches

Feiern in erster Linie die Eucharistie darstellt; solche mit freigewählten

Gebeten und solche mit einer festen Liturgie etc.). Angesichts der
Tatsache, dass die Kirche von England sozusagen alle angeführten Unterscheidungen

in sich vereinigt, halte es schwer, diese als echte Gründe für eine

Kirchenspaltung anzuerkennen. Es stehe allerdings der englischen Kirche
nicht zu, den andern Kirchen zu erklären, diese Unterscheidungsmerkmale
seien keine theologischen Gründe und könnten auch in einer wiedervereinigten

Kirche bestehen bleiben, wenn sich diese in den wesentlichen

Glaubensfragen geeinigt habe.

Schliesslich wird in bezug auf den Begriff der Interkommunion der

Formulierung, wie Lund sie prägte, zugestimmt. Darnach besteht sie im
gegenseitigen Einverständnis zweier Kirchen, ihren Gliedern und
insbesondere auch ihren Amtsträgern am Altar dasselbe Recht einzuräumen.

Die Kommission beschliesst ihren Bericht mit dem Hinweis, dem wichtigen

Anliegen der Wiedervereinigung der Kirchen könnte ein grosser Dienst
erwiesen werden, wenn sich die Kirche von England entschlösse, einmal
klar und eindeutig ihren Standort zu umschreiben.

Die Diskussion, die sich dann in der Synode im Anschluss an diesen

Bericht entspann, zeigte, dass die gemachten kritischen wie zustimmenden
Äusserungen der allgemeinen Auffassung entsprachen. Auch der Wunsch
nach einer offiziellen Verlautbarung der englischen Kirche über die Haltung,
die es in ökumenischen Fragen einzunehmen gelte, fand starke

Unterstützung. Es wurde betont, die Zeit sei vorbei, wo man sich fürchtete, sich

irgendwie in diesen Dingen festzulegen. Es gelte Stellung zu beziehen. -
Der Erzbischof von Canterbury nahm alle Anregungen entgegen, wies aber

zum Schluss darauf hin, dass eine solche offizielle Erklärung zur sorgfältigen
Vorbereitung etliche Zeit benötige.

Bischöfliche Kirche von Amerika: Als einziges ausserordentliches

Ereignis des verflossenen Jahres muss die Konferenz der Bischöfe festgehalten

werden, die vom 9. bis 13. November in Williamsburg stattfand und
einige wichtige Ergebnisse zeitigte. Es hatten 118 Bischöfe daran

teilgenommen.

Zunächst legte die Liturgische Kommission ihre Entwürfe zu
verschiedenen Formularen des bestehenden Gebetbuches vor, welche sie

überarbeitet hatte (es betrifft die Messliturgie, worüber an anderer Stelle speziell
berichtet ist, sowie die Riten für Taufe, Firmung, Krankenölung und die

Litanei). Dem Wunsch, die neugefassten Formulare möchten durch den

praktischen Gebrauch erprobt werden, wurde durch eine Resolution dahin



— 108 —

Rechnung getragen, dass beschlossen wurde, zwar keine generelle Erlaubnis
für ihre Verwendung zu erteilen, es jedoch dem Ermessen der Diözesanbischöfe

anheimzustellen, den Gebrauch von Fall zu Fall zu gestatten.

Mit der Besoldung der Geistlichen steht es in Amerika ähnlich wie in
andern Ländern und Kirchen: sie ist, verglichen mit derjenigen anderer

Akademiker, bedeutend niedriger und hat mit der Teuerung keineswegs
Schritt gehalten. Eine Durchschnittsberechnung erbrachte den Beweis, dass

die angehenden Pfarrer bei gleichbleibenden Verhältnissen eine Entlöhnung
zu erwarten haben, die nur um weniges über derjenigen eines Lastwagenchauffeurs

liegt. Dass dabei die materiellen Verhältnisse der Pensionierten
auch zu wünschen übrig lassen, versteht sich von selbst. Es ist darum
begreiflich, dass manche Geistliche so lange als möglich im Amte zu bleiben
trachten. Die Bischofskonferenz erörterte nun aber doch die Frage, ob nicht
mit 72 Jahren eine zwangsweise Pensionierung erfolgen sollte. Grundsätzlich

wurde diese Altersgrenze anerkannt. Die Meinungen gingen aber
auseinander, ob man die Geistlichen dann zum Rücktritt nötigen solle und
inwieweit ihnen die weitere Ausübung ihrer Funktionen mit Einwilligung des

zuständigen Bischofs zu gestatten sei. Nur drei Bischöfe erklärten eine zwangsweise

Pensionierung als gänzlich unzulässig.
Auch die Bischöfliche Kirche befasst sich seit geraumer Zeit mit dem

Problem der Wiederverheiratung von Geschiedenen. Es wurde auch eine

Verordnung ausgearbeitet, die als offizielle Stellungnahme dieser Kirche
den Geistlichen beim Entscheid in solchen Fällen, die ja immer schwierig
sind, wegleitend sein solle. Diese Verordnung sieht vor, dass der Diözesanbischof

für den Entscheid zuständig ist. Immerhin dürfte es kein Leichtes
sein, in jedem Fall zu untersuchen und abzuwägen, ob die erfolgte Scheidung

kirchenrechtlich zulässig sei oder nicht.

Dass sich die Oberhirten einer Kirche mit der Frage des Alkoholismus
zu befassen haben, mag vielleicht erstaunlich scheinen. Wenn wir aber
vernehmen, dass die Vereinigten Staaten rund 4 Millionen Alkoholiker
aufweisen, mit denen in Familie und Verwandtschaft insgesamt etwa 20
Millionen Menschen unter dieser Geissei zu leiden haben, dann kann man es

verstehen, dass die Bischofskonferenz die Pflicht der Kirche betonte, im
Kampf gegen den Alkohol nicht abseits zu stehen. Es wurde sogar der
Vorschlag gemacht, man möchte die Arbeit der grössten Abstinenz-Organisation

rückhaltlos unterstützen.
Besonderem Interesse begegnete die Aussprache über einen

eigenartigen Fall von kirchlicher Zusammenarbeit zwischen einer Gemeinde der
bischöflichen und einer solchen der presbyterianischen Kirche. In Indian
Hill, einem Vorort von Cincinnati, Ohio, hatten sich vor etwa 20 Jahren
Leute aus dem Stadtzentrum anzusiedeln begonnen, unter ihnen auch
Angehörige der beiden erwähnten Kirchen. Weil die Distanz zu den in der
Stadt liegenden Gotteshäusern sehr weit war, die Gläubigen aber den



— 109 —

Gottesdienst nicht missen wollten, kamen sie überein, sich gemeinsam zu
behelfen. Man hielt zusammen Gottesdienste in der Methodistenkirche. Nach

io Jahren organisierten sich beide Gruppen als selbständige Kirchgemeinden,

die aber weiterhin als vereinigte Gemeinschaft arbeiteten. Schliesslich
wurde ein Geistlicher der bischöflichen Kirche berufen, und zwar von beiden

Kirchgemeinden gesondert. Rev. Luther Tucker konnte sich also als

Pfarrer zweier konfessionell verschiedener Gemeinden betrachten. Zur
presbyterianischen Abendmahlsfeier wurde von Zeit zu Zeit ein presbyteria-
nischer Pfarrer eingeladen, wobei auch die Mitglieder der bischöflichen
Kirche am Tisch des Herrn willkommen waren. Derselbe Pfarrer bereitet
die einen Kinder für Firmung und erste hl. Kommunion, die andern für die
Konfirmation vor. Dieses Beispiel brüderlich-christlicher Zusammenarbeit
hat nicht nur eine Nachahmung in Cincinnati selber gefunden, indem dort
in einem Elendsviertel unter gemischter weiss-farbiger Bevölkerung bischöfliche

und presbyterianische Kirche ebenfalls ihre Kräfte vereinigten, um in
gemeinsamer Anstrengung das Ziel zu erstreben, das zu erreichen für beide
allein unmöglich sein musste, sondern es wurde innerhalb der bischöflichen
Kirche auch heftige Kritik an diesem «Experiment» laut. - Als der Bischof
von Süd-Ohio vor seinen Mitbischöfen diese Dinge klargelegt hatte, gingen
diese ohne weitere Diskussion zur Tagesordnung über.

Bekanntlich hatten die Bischöfe im Jahre 1952 in einer besonderen

Vernehmlassung die Frage der Zulassung anderskonfessioneller Gläubigen zur
hl. Kommunion bei ökumenischen Versammlungen erörtert. Auf verschiedene

Fragen und im Hinblick auf verschiedene inzwischen erfolgte
Missverständnisse und schiefe Auslegungen sahen die Bischöfe sich genötigt
zu betonen, dass jene Sätze in keiner Weise als kanonisches Recht zu
betrachten seien, sondern bloss als «eine Zusammenfassung seelsorgerlichen
Rates unter Bischöfen, von dem sie sich meinen leiten lassen zu müssen

angesichts der noch nie dagewesenen Fragen, die sich dem Gewissen der
Kirche durch die Tatsache der ökumenischen Bewegung stellen».

Bei Priesterweihen scheint es in der bischöflichen Kirche ab und zu
vorzukommen, dass da und dort auch Geistliche anderer, nichtbischöflicher

Kirchen zur Handauflegung eingeladen werden. Demgegenüber stellten

die Bischöfe fest, es sollten nur Priester der eigenen Kirche und solche

aus Kirchen, die in voller, offizieller Interkommunion mit ihr stehen,

beigezogen werden. Auch die Predigt bei solchen Ordinations-Gottesdiensten
soll - gemäss einer Rubrik im Weiheritus - von jemandem gehalten werden,
«der innerhalb unserer eigenen Tradition steht und spricht».

Finanzielle Fragen sowie einige Probleme mehr interner Art waren die

restlichen Geschäfte dieser fünftägigen Bischofskonferenz. Hans Frei

Die Kongregationalisten über Kirche, Amt, Einheit. Die 7. Tagung
des Internationalen Kongregationalistischen Rates trat vom 20. bis 29. Juni
unter dem Vorsitz des Amerikaners Dr. Douglas Horton in der schottischen



— 110 —

Universitätsstadt St. Andrews zusammen. Über 500 Delegierte und Gäste

aus 30 verschiedenen Ländern nahmen daran teil - Vertreter der Remon-
strantschen Bruderschaft Hollands, des Schwedischen Missionsbundes, des

Dänischen Missionsbundes, der Finnländischen Freikirche ebenso wie der
Griechischen Evangelischen Synode, der Evangelisch-Lutherischen Kirche,
der Vereinten Evangelischen Kirche der Pfalz sowie der Kongregationalistischen

Kirchenbünde der USA und des British Commonwealth. Das
Thema der Konferenz war «Congregational Churchmanship»
(Kongregationalistisches Kirchentum). Wir folgen dem Bericht des Ök.P. D., Nr. 27,
vom 3. Juli 1953.

In seinem Vortrag über den Grund, den Christus gelegt hat, erklärte
Dr. Lovell Cocks, Principal of the Western College in Bristol (England), die
Kongregationalisten legten Gewicht auf den freiwilligen Charakter der
Mitgliedschaft in ihrer Kirche. «Wir haben es immer wieder deutlich werden
lassen, dass die zwischen unseren Kirchen getroffenen Vereinbarungen,
wodurch sie einander gelobten, gemeinsam den Weg Christi zu gehen, als
Ausdruck ihres korporativen Wollens zur Errichtung unserer Kirchen geführt
haben. Dass wir eine auf Freiwilligkeit gegründete Kirchgemeinschaft sind
und eine demokratische Verfassung besitzen, mag aufs engste zusammenhängen,

doch ist damit noch nicht das Wesen der Kirche erschöpft, wie es
die Kongregationalisten verstehen. Kirche ist die Kirche, die Gott
zusammenführt. Sie wurzelt in Gottes freier Gnade und ihre Anfänge ruhen
in seinem erlösenden Wort. Die Kirche kommt «von oben, nicht von unten»;
sie ist himmlischen, nicht menschlichen Ursprungs.

In seinem Kommentar zur Apostolischen Sukzession der Bischöfe
erklärte Dr. Cocks: «Wir Kongregationalisten haben keine unumstösslichen
Einwände gegen das Episkopat als solches, und in der vereinten Kirche der
Zukunft werden wir möglicherweise zu einem rechten Verständnis, einer
rechten Würdigung der bischöflichen Ordnung gelangen. Doch werden wir
meines Erachtens auch dann noch bestreiten, was wir heute bestreiten, nämlich

dass die Einrichtung des Episkopats seine Kontinuität ausmacht. Durch
Gottes Gnade stehen wir bereits in der wirklichen apostolischen Sukzession,
den die Kirche findet ihre höchste Steigerung und die Gewähr für ihre
Existenz in dem allezeit lebendigen Herrn. Die äusserliche Sukzession muss
in dem unwandelbaren Evangelium, in Gottes Wort selbst gesucht werden».

Dr. Sidney Berry betonte in seinem Arbeitsbericht, der Kongregationalismus

habe in erheblichem Masse zu den kirchlichen Einigungsbestrebungen

in Japan, China, Nord- und Südindien, Kanada und den Philippinen
beigetragen. Der Generalsekretär des Weltkirchenrates Dr. W. A. Visser,
't Hooft, stellte in seiner Ansprache die Forderung auf, die Einheit der
Kinder Gottes müsse «entdeckt», nicht mit äussern Mitteln herbeigeführt
werden. Die Einheit, so sagte Dr. Visser 't Hooft, sei nur in einer
Tiefendimension möglich, in die die verschiedenen kirchlichen Traditionen



— Ill —

tauchen im Geiste der Verständigung und nicht um über ihre
Unterschiedlichkeiten zu verhandeln. Rev. Elfan Rees von der Kommission der
Kirchen für internationale Angelegenheiten und Dr. Edgar Chandler vom
Flüchtlingsdienst des Ökumenischen Rates der Kirchen ergriffen gleichfalls
das Wort. Dr. Maurice Watts (England) wurde als künftiger Moderator des

Internationalen Rates der Kongregationalistischen Kirchen eingeführt.

Einigung über das Amt in Indien. (Allahabad.) Delegierte von
fünf verschiedenen Kirchen, die über den engeren Zusammenschluss der
Kirchen Nordindiens Verhandlungen führen, haben, wie «Religious News
Service» New York berichtet, einem Plan zugestimmt, der eine

Vereinheitlichung der geistlichen Ämter und der bischöflichen Ordnung in der
Anglikanischen Kirche und in den anderen (beteiligten) Kirchen vorsieht.

Die Frage des kirchlichen Amtes, in welcher auf der Schlußsitzung des

mit den Verhandlungen über eine Wiedervereinigung der Nordindischen
Kirchen beauftragten Komitees eine Übereinstimmung erzielt wurde, hat
die Verwirklichung dieses Einigungsprojekts seit 18 Monaten verzögert.

Die Delegierten der nicht-anglikanischen Kirchen erklärten sich
einverstanden mit dem Plan, ihre eigenen Geistlichen durch Handauflegung
zum Dienst in der «Vereinten Kirche» berufen und ermächtigen zu lassen.

Den nicht-anglikanischen geistlichen Amtsträgern wurde versichert,
dass eine solche Handlungsweise keineswegs einer erneuten Ordination
gleichkäme.

Das Komitee empfahl, die geplante «Kirche Nordindiens» möchte

25 Diözesen umfassen, die von je einem Bischof geleitet würden.

Die an den Verhandlungen beteiligten Kirchen (einschliesslich ihrer
Mitgliederzahl) sind: Die Vereinte Kirche Nordindiens 410000; die

Kirche von Indien, Pakistan, Burma und Ceylon (anglikanisch) 246 000;
die Methodistische Kirche Südasiens 450 000; die britischen und australischen

methodistischen Missionsgesellschaften =10 000; die baptistischen
Kirchengemeinschaften Nordindiens 80 000.

Die Arbeit der Theologen und kirchlichen Sachverständigen ist damit
abgeschlossen. Die berufenen Vertreter der verschiedenen Kirchen, die sich

an den Verhandlungen über ihren Zusammenschluss beteiligt haben, werden
nunmehr den weiteren Aufgaben nachgehen, d. h. den Wiedervereinigungsplan

der Kirchen den entsprechenden leitenden kirchlichen Stellen
unterbreiten.

Einigungsbestrebungen lutherischer Kirchen. Über den Fortgang
der innerhalb des Weltluthertums auf eine engere Zusammenarbeit der
Kirchen gerichteten Bestrebungen liegen aus Israel, Südafrika, Japan und
USA konkrete Nachrichten vor, wie dem Ök. P. D. vom 8. Januar 1954
zu entnehmen ist.



— 112 —

Israel. Der Text der Verfassung eines Rates lutherischer Kirchen in
Israel, durch den eine engere Zusammenarbeit aller lutherischer Kräfte auf
dem Territorium der israelitischen Republik angestrebt werden soll, liegt
den Missionsgesellschaften der interessierten Kirchen zur Ratifizierung vor.
Die in Israel tätigen Gliedkirchen des Lutherischen Weltbundes sind die

Kirchen von Dänemark, Finnland, Schweden und Norwegen. Der von ihnen

gebildete Rat wird auch anderen Gliedkirchen des Weltbundes, die seine

Verfassung annehmen, offenstehen.

Südafrika. Am 20. November 1953 wurde in Prätoria ein «Rat der
Kirchen auf lutherischer Grundlage in Südafrika» gegründet. Dieses neue
Gremium vereinigt die Missionsfelder Süd- und Südwestafrikas, im Zululand

und in Transvaal, und ist das Ergebnis von Verhandlungen mit
lutherischen Missionsgesellschaften verschiedener Nationalitäten. Die
Hauptaufgaben dieses Rates sind u. a. : Engere Beziehungen zwischen den

Mitgliedskirchen zu fördern; das gemeinsame Studium theologischer Fragen
auf der Basis einer unumstösslichen Anerkennung der Autorität der Bibel

anzuregen; das kirchliche Leben in den Städten durch ein engeres
Zusammenarbeiten auszubauen; für die Seelsorge an Gemeindegliedern, die
in eine fremde Umgebung kommen, Vorkehrungen zu treffen; die

Vertretung der Mitgliedskirchen und ökumenischen Körperschaften in
Südafrika zusammenzufassen; Mitgliedskirchen bei Verhandlungen mit
Regierungen in allen Fragen zu vertreten, deren Interessen durch ein gemeinsames
Vorgehen besser gedient ist.

Folgende Missionsgesellschaften nahmen an der Tagung teil:
Amerikanische Lutherische Mission, Berliner Mission, Mission der Schwedischen
Kirche, Finnische Mission im Owamboland und Okawango, Hermannsburger

Mission, Norwegische Mission, Rheinische Mission in Südwestafrika

und die Herrnhuter Brüdergemeinde.

Japan. In Japan stand die Einheit der lutherischen Kirchen im Mittelpunkt

der Diskussion auf der Allgemeinen Freien Lutherischen Konferenz,
die im Oktober in Nara abgehalten worden ist. 90 der insgesamt 250, im
Auftrage von zehn verschiedenen lutherischen Missionsgesellschaften in
Japan wirkenden Missionare wohnten dieser Tagung bei.

Die «Japanische Lutherische Kirche», so wurde auf der Konferenz
betont, hält es für erwünscht, dass alle lutherischen Missionen ihren Auftrag
in Japan gemeinsam durchführen. Zur Zeit besteht zwischen den
lutherischen Missionen, von denen acht hier erst seit dem Kriege vertreten sind,
ein freundschaftliches Abkommen, wonach sie in ihrer Arbeit jeweils auf
bestimmte Gebiete beschränkt bleiben.

Drei Missionsgesellschaften - die Augustana Mission, die Lutheran
Evangelical Association of Finland und die United Lutheran Church in
America - sind bereits in der Japanischen Lutherischen Kirche zusammen-



— 113 —

geschlossen, die seinerzeit von der United Lutheran Church in America
gegründet worden war.

Die Konferenz beschloss, ein aus je zwei Vertretern der verschiedenen

Missionsgesellschaften und der Japanischen Lutherischen Kirche zusammengesetztes

Studienkomitee zu bilden, das die Aufgabe hat, die Möglichkeiten
einer doktrinären Grundlage für ihren Zusammenschluss aufzudecken.
Dieses Komitee wird im nächsten Jahr den beteiligten Gruppen einen
Bericht zur Stellungnahme vorlegen. Seine erste Zusammenkunft erfolgt im
Frühjahr 1954.

Vereinigte Staaten. Auf einer unlängst in Chicago abgehaltenen Tagung
eines Sonderausschusses, dem vier von acht amerikanischen Gliedkirchen des

National Lutheran Council angehören, ist für ihren engeren Zusammenschluss

ein Plan aufgestellt worden, wonach diese vier Kirchen eine Gesamtkirche

mit über 1 800 000 Gemeindegliedern bilden werden. Der Plan wird
nunmehr den Generalversammlungen der beteiligten Kirchen zur Beschlussfassung

vorgelegt. Es handelt sich um die Evangelisch-Lutherische Kirche,
die Amerikanische Lutherische Kirche, die Lutherische Freikirche und die

Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche.

Von der Una Sancta. Im 1. Heft 1954 der Una Sancta finden sich
allerlei Nachrichten von allgemeinem Interesse. In einem Aufsatz «Was
erwartet die evangelische Kirche von der Una-Sancta-Arbeit», stellt Prof.
E. Kinder-Münster folgende fünf Punkte auf: a) dass wir durch sie einander
besser und mehr kennen und verstehen lernen; b) dass wir durch sie Christus
besser verstehen lernen; c) dass wir in ihr christliche Bruderschaft
untereinander halten und pflegen; d) dass die Una-Sancta-Arbeit noch
stärker kirchlich ausgerichtet wird; e) dass wir Evangelischen durch sie

und für sie noch mehr zu dem werden, was wir nach der evangelisch-reformatorischen

Erkenntnis sein sollten.
Auf einer Tagung in Nürnberg vom 3./4. Oktober 1953 wurde

besonders vom gemeinsamen Gut des Kirchenliedes gesprochen. Der Referent,

Pfarrer Krauss, zeigte einleitend, wie sich das deutsche Kirchenlied
bereits in der vorreformatorischen Zeit entwickelt hatte und nachweisbar
über 1400 deutsche Kirchenlieder aus der Zeit vor Luther bekannt sind.
Durch Luther selbst und vor allem durch Paul Gerhard erhielt das deutsche
Kirchenlied auf protestantischer Seite dann einen besonderen Auftrieb.
Aber auch auf katholischer Seite gelangte es durch Leisentritt, Friedrich
von Spee und Vehel zu immer grösserer Bedeutung. Es zeigte sich, dass das

Volk grosse Freude an dem gemeinsamen Kirchengesang hatte. Die evangelische

Kirche verfügt heute über einen grossen Reichtum an Kirchenliedern.
So verzeichnete 1940 ein Register in der Preussischen Staatsbibliothek in
Berlin rund 82 000 evangelische Kirchenlieder. Der Redner betonte dann,
dass das gemeinsame deutsche Liedgut von Katholiken und Protestanten viel

umfangreicher sei, als gemeinhin angenommen werde. Es enthält beispiels-

1 Hiermit. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1054. 8



— 114 —

weise die Liedersammlung «Das Kirchenlied» der katholischen Jugend

35 Lieder, die sich auch im Gesangbuch der evangelischen Kirche Bayerns
befinden. Vergleicht man sie noch mit den Liedern der übrigen evangelischen
Landeskirchen, so findet man sogar 61 gemeinsame Lieder. Von den 70
Einheitsliedern der deutschen Katholiken sind den Protestanten 25 bis 30
geläufig. Der Jesuitenpater Arnold habe einmal festgestellt, dass man als

Katholik, von ganz wenigen Ausnahmen abgesehen, alle evangelischen
Kirchenlieder bedenkenlos mitsingen könne. Es würde heute, so führte der
Redner aus, zu einer Wiedervereinigung im Glauben wesentlich beitragen,
wenn wir Katholiken die evangelischen Kirchenlieder auch zu unserem
Anliegen machen würden. Auch die vorhandene reiche Orgelliteratur der
evangelischen Kirche sollte von katholischer Seite noch viel mehr
ausgeschöpft werden. Dass das Liedgut heute schon ein so weitgehend gemeinsames

sei, liege auch daran, dass man heute auf beiden Seiten viel
aufgeschlossener und weitherziger sei als früher. Wenn man auch in anderen

Fragen so aufgeschlossen zueinander, wie auf dem Gebiete des

Kirchengesanges, arbeiten würde, würden die beiden Konfessionen sich noch auf
vielen Gebieten näher kommen.

Die Vollversammlung des Ökumenischen Rates in Evanston,
15. bis 31. August 1954. Zum Hauptthema «Christus - die Hoffnung für die
Welt» sind zwei Memoranden herausgegeben worden, die wir seinerzeit
erwähnt haben. Ein dritter Bericht war in Aussicht gestellt - dieser dritte
Bericht blieb aber der Öffentlichkeit vorbehalten, da er nur für die
Teilnehmer bestimmt war. Erst im Juni ist er freigegeben worden. - Wenn die

grundlegenden Berichte angenommen werden, verteilt sich die Arbeit auf
drei Abteilungen:

1. die Studienabteilung mit den Referaten für Glauben und Kirchenverfassung,

Kirche und Gesellschaft, Evangelisation und Missionsstudien ;

2. die Abteilung für ökumenische Aktivität mit dem Ökumenischen
Institut, dem Jugendreferat, dem Referat für die Laienarbeit und dem
Referat für die Zusammenarbeit von Männern und Frauen in Kirche
und Gesellschaft;

3. die Abteilung für Zwischenkirchliche Hilfe und Flüchtlingsdienst.
Zwei weitere Abteilungen, die Finanz- und Verwaltungsabteilung und

die Informationsabteilung, unterstehen direkt dem Generalsekretariat.
Die Arbeitsausschüsse erörtern während der Weltkirchenkonferenz die

Vorschläge über die Abteilungen und Referate und legen ihre Berichte der
Vollversammlung zur Annahme vor. - Zwei weitere wichtige Aufgaben der
Vollversammlung sind die Neuwahl des Zentralkomitees für die Zeit bis
zur dritten Weltkirchenkonferenz und die Wahl der Präsidenten des
Ökumenischen Rates für die neue Amtsperiode.

Zur Vorbereitung auf die genannten Aufgaben liegen den Mitgliedern
der Vollversammlung zwei Dokumente vor: «Die ersten sechs Jahre»



— 115 —

(«The First Six Years») - der Bericht des Zentralkomitees für die

Vollversammlung - und das «Assembly Workbook» («Arbeitsbuch der
Vollversammlung»), das die Pläne für Aufbau und Arbeitsweise des Ökumenischen
Rates nach Evanston und eine vorläufige Tagesordnung für den Ablauf der

Vollversammlung enthält. Die beiden Schriften befinden sich im Druck und
werden den Teilnehmern an der Weltkirchenkonferenz in den drei offiziellen
Sprachen - Englisch, Französisch und Deutsch - zugeschickt.

Über die Weltkirchenkonferenz in Evanston sind in vielen Sprachen
Bücher und Schriften erschienen und zahlreiche weitere werden noch
veröffentlicht werden. Diese Tatsache zeigt, dass die Vollversammlung über
ihre unmittelbare Bedeutung hinaus zu einem Kristallisationspunkt im
Denken der Kirchen geworden ist.

Einige der vorliegenden Studiendokumente haben eine ausserordentlich

starke Verbreitung gefunden. Die einführenden Broschüren zu den
Unterthemen (1952) wurden in über 100 000 Exemplaren in Englisch,
Französisch und Deutsch sowie in Dänisch, Holländisch, Griechisch, in
indischen Sprachen, Italienisch, Japanisch und Spanisch verbreitet. Das
offizielle Handbuch zur Vollversammlung «Ihr sollt meine Zeugen sein»

(«Together to be His Witnesses»), das R. D. Hyslop 1953 für die
Studienabteilung des Ökumenischen Rates schrieb, ist in Englisch, Deutsch,
Griechisch, Holländisch und Japanisch erschienen; eine französische

Fassung und verschiedene andere Ausgaben werden vorbereitet. Das Heft
«Christus - die Hoffnung für die Welt» (1953) gibt einen Aufriss der
allgemeinen Pläne der Vollversammlung. Alle englischen, deutschen und
französischen Ausgaben können von den Dienststellen des Weltkirchenrats
in Genf, London und New York bezogen werden. Die in einem Bande

zusammengefassten «Ökumenischen Überblicke» über die sechs

Unterthemen werden den Delegierten in Kürze zugehen. Die englische Ausgabe,
die auch den Bericht für die Vollversammlung des Beratenden Ausschusses

über das Hauptthema enthält, wird im Juni in 20 000 Exemplaren von Harper
& Brothers (New York) in der Schriftenreihe des «Religious Book Club»

herausgebracht werden. Für Grossbritannien druckt das Buch die S. C. M.
Press in London.

Weitere Publikationen über die Vollversammlung, wie der Bericht «Die
ersten sechs Jahre des Weltkirchenrats» und eine Anzahl volkstümlicher
Schriften über die verschiedenen Gesichtspunkte des Arbeitsprogramms
des Weltkirchenrats, sind in Vorbereitung. Ostasien hat mit zwei wichtigen
Veröffentlichungen zur Diskussion beigetragen: «Christus - die Hoffnung
für die Welt» (Christian Literature Society, Madras, 1953) und «Christianity
and the Asian Revolution» von R. B. Manikam (erscheint im Herbst 1954).

Aus der Fülle der wissenschaftlichen und allgemeinverständlichen
Schriften über das zentrale Thema der christlichen Hoffnung greifen wir
nur die Autoren Emil Brunner (Tokio), J.E. Fyson (England), PaulS.Minear



— 116 —

(USA) und Aimo T. Nikolainen (Finnland) heraus. Für den Gebrauch in
örtlichen Gruppen empfehlen sich Darstellungen von Leslie Cooke
(England), «What about Evanston?» («Worum geht es in Evanston?»), Elsie
Culver (USA), «Evanston Everywhere» («Evanston überall»), J. W. Kennedy,
«Evanston Notebook», Alan T. McNaughton (Neuseeland), «Evanston
Studies» und J. W. Sadiq (Indien), «Christ - the Hope of the World»
(«Christus - die Hoffnung für die Welt»).

Pläne für Aufbau und Arbeitsweise des Ökumenischen Rates
nach Evanston. Die Vollversammlung des Ökumenischen Rates der
Kirchen wird auch verantwortlichen Einblick nehmen in die Arbeit der
Sekretariate und Abteilungen des Weltkirchenrats, die in den sechs Jahren
seit der ersten Weltkirchenkonferenz in Amsterdam geleistet wurde, und
wird gleichzeitig die Arbeitspläne für die kommenden Jahre aufstellen.

Nach der Verfassung des Weltkirchenrats ist die Vollversammlung die
«oberste Autorität des Ökumenischen Rates». Ihre stimmberechtigten
Mitglieder sind die offiziellen Delegierten der Mitgliedskirchen des Ökumenischen

Rates. Während der Weltkirchenkonferenz werden sich die
Arbeitsausschüsse in verschiedenen Sitzungen mit den Arbeitsplänen für die

zukünftige Tätigkeit der Abteilungen und Referate des Weltkirchenrats
befassen.

Diesem Teil der Arbeit der Vollversammlung liegen die Empfehlungen
des Zentralausschusses über den zukünftigen Aufbau und die Arbeitsweise
des Ökumenischen Rates zugrunde. Diese Empfehlungen wurden im Januar

1953 auf der Sitzung des Zentralkomitees in Lucknow (Indien) sorgfältig
erwogen. Da der Bericht vorwiegend technische Fragen behandelt, und da

die Arbeitsausschüsse der Vollversammlung erst auf Grund dieses Berichtes

gebildet werden können, wird er schon auf einer der ersten Plenarsitzungen
zur Verlesung kommen. Anschliessend stehen die verantwortlichen
Mitarbeiter an diesem Bericht den Delegierten in einer internen Aussprache zur
Verfügung, um den Abgeordneten die Möglichkeit zur Diskussion der
Vorschläge und zum Vorbringen weiterer Empfehlungen zu geben. Der
Vollversammlung steht dann die Entscheidung über diese Anregungen zu.

The Catholic Congress in Chicago. Die Katholische Union der
bischöflichen Kirche von USA veranstaltet vom 1. bis 3. August 1954 einen
Katholischen Kongress, der von bekannten Führern der Katholischen Richtung

der Kirche von England, der Alten und Neuen Welt besucht wird. Die
Leitung des Kongresses besorgt der Bischof von Chicago. Über die Bedeutung

der Wiedervereinigung spricht der Bischof von Oxford, Rt. Rev. Kirk.
Der Bischof von London, Dr. Wand, behandelt das Thema: Die Bedeutung
des Anglikanismus. Weitere Themen sind: Die Wiedervereinigung und die
hl. Schrift, Die Bekenntnisse, Das apostolische Amt. Zum Kongress sind
auch die Altkatholiken eingeladen. Der Erzbischof von Utrecht, Dr. A. Rinkel,

hat das Thema gewählt: Die Wiedervereinigung und der Altkatholizis-



— 117 —

mus. Die Grüsse der Altkatholiken an den Kongress überbringt der Primus-
Bischof der polnischen Nationalkirche, Rt. Rev. L. Grochowski.

Anglikanischer Weltkongress. Einen solchen Kongress einzuberufen,
wurde auf der letzten Lambethkonferenz 1948 beschlossen. Er tritt im
August in Minneapolis (USA) zusammen.

Was die verschiedenen anglikanischen Gruppen zusammenhält, ist ihr
gemeinsames Vermächtnis. «Sämtliche dem Erzbistum von Canterbury
angeschlossenen anglikanischen Kirchenprovinzen», schreibt Canon McLeod
Campbell in einer Flugschrift über den Anglikanischen Kongress, «können
mit Recht den Anspruch erheben, dass sie auf die Zeit des Neuen Testaments

zurückgehen und sich von den Evangelien und der Apostelgeschichte
ableiten.... Ihre gemeinsamen Väter sind Columban und Augustin... und
ihre Wiege ist Canterbury.»

Der Kongress, für den die Protestantische Episkopalkirche von Amerika
als Gastgeberin zeichnet, befasst sich mit den folgenden Verhandlungsgegenständen

:

1. «Unsere Sendung» - nach dem Ök. P. D. die Stellung der Anglikanischen

Gemeinschaft in der Geschichte, ihre theologische Position,
ihre Struktur, ihr Platz in der übrigen Christenheit und ihre.
Beziehungen zu anderen Kirchen.

2. «Unser Gottesdienst» - seine Eigenart und Entwicklung, liturgische
Freiheit, Verantwortlichkeit, Richtungen und zukünftige Entwicklung.

3. «Unsere Botschaft» - Rettung für alle Menschen und die Erlösung der
Welt durch Jesus Christus im Blick auf den Einzelmenschen, die
Familie, Erziehung, Rasse, Staat, Arbeit, Wissenschaft, nationale

Bewegungen, internationale Beziehungen etc.

4. «Unsere Arbeit» - Missionsaufgaben, Organisation und Methoden in
der Arbeit unter der Landbevölkerung, Großstadtarbeit, Sozialdienst,

Erziehung, Evangelisation, Laienbewegung.

Als Prediger des Eröffnungsgottesdienstes werden der Präsidierende
Bischof der Protestantischen Episkopalkirche und der Erzbischof von
Canterbury genannt. Der Bischof von London spricht über das Thema «Unser
Platz in der Geschichte und unsere theologische Position», der Erzbischof
von Quebec behandelt die «Struktur der Anglikanischen Gemeinschaft».
Weitere Redner sind die Bischöfe von Johannesburg, Armindale und Ku-
runagala (Ceylon) sowie Dr. Kathleen Bliss (London) und Dr. H.P. Hickin-
botham (Goldküste). Über Missionsarbeit und Kirchenorganisation sprechen

die Bischöfe von Liberia und Sheffield.

Etwa 426 Delegierte der anglikanischen Kirchen aus aller Welt wollen
am Anglikanischen Weltkongress teilnehmen, der unter dem Thema «Der
Ruf Gottes und die Mission der Anglikanischen Kirchen» unmittelbar vor
der Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen in Evanston,



— 118 —

vom 4. bis 13. August in Minneapolis (USA) stattfindet (siehe Ök. P. D.
Nr. 10).

Der Bischof der Protestantischen Episkopalkirche von Connecticut
(USA), Walter H. Gray, der zugleich Vorsitzender des Vorbereitungsausschusses

für den Weltkongress ist, gab bekannt, dass jede der insgesamt 325
anglikanischen Diözesen der verschiedenen Kontinente drei offizielle
Delegierte - einen Bischof, einen Priester und einen Laien - nach Minneapolis
entsenden könne. Über diese begrenzte Zahl hinaus laufen täglich weitere

Anmeldungen ein. A. K.

Gebete für die Zweite Vollversammlung des Ökumenischen
Rates der Kirchen. Nachträglich erhalten wir noch folgende Gebete. Sie
werden nach 2. Moses, 33, 12 bis 23, empfohlen.

«Wo nicht dein Angesicht vorangeht, so führe uns nicht von dannen
hinauf. »

«Wir preisen Gott den Vater und unsern Herrn Jesus Christus, dass Er
die verstreuten Kinder Gottes sammelt und uns hier in Amsterdam zusam-
mengeführt hat Hier in Amsterdam haben wir uns von Ihm und damit
voneinander aufs neue in Pflicht nehmen lassen, und deshalb haben wir
diesen Ökumenischen Rat der Kirchen gebildet. Wir haben den festen Willen,

beieinander zu bleiben.» (Aus der Botschaft der Vollversammlung 1948

zu Amsterdam.)
I

«Siehe, du sprichst zu mir: Führe das Volk hinauf! und lässt mich nicht
wissen, wen du mit mir senden willst.»

Lasst uns beten für die Delegierten, Berater und Besucher der Zweiten
Vollversammlung, dass sie in den Einladungen, die an sie ergangen sind,
den Ruf Gottes erkennen.

Lasst uns für die Vorbereitungsarbeiten in Genf, New York und
Evanston beten, dass alle Teilnehmer die Hilfe erfahren, die sie für ihre
Arbeit auf der Vollversammlung nötig haben.

Lasst uns beten für die Konferenzleitung, die Sprecher und
Mitarbeiter - für alle, die eine verantwortliche Tätigkeit übernommen haben -,
dass sie von Gott selbst für ihre Aufgabe bereit gemacht werden.

«Mein Angesicht soll vorangehen; damit will ich dich leiten.»

II
«Denn wobei soll doch erkannt werden, dass ich und dein Volk vor

deinen Augen Gnade gefunden haben, ausser wenn du mit uns gehst,
auf dass ich und dein Volk gerühmt werden vor allem Volk, das auf dem
Erdboden ist?»

Lasst uns dafür beten, dass alle, die sich nach Evanston aufmachen,
und auch alle, die in den Kirchen hinter ihnen stehen, auf eine neue und
lebendige Weise lernen, dass Jesus Christus ihre Hoffnung ist.



— 119 —

Lasst uns beten, dass diese Hoffnung ein neues Verständnis unter den

Kirchen zeitigt und das Bewusstsein der Bedeutung ihrer Mitgliedschaft
im Ökumenischen Rat der Kirchen festigt.

«Was du jetzt geredet hast, will ich auch tun; denn du hast Gnade vor
meinen Augen gefunden, und ich kenne dich mit Namen.»

III
«So lass mich deine Herrlichkeit sehen.»

Lasst uns für alle beten, die sich nach Evanston aufmachen, dass Gott
ihre Herzen erleuchtet und ihnen die Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes
in Jesus Christus offenbart.

Und lasst uns beten, dass alle Menschen, deren Gedanken vom Fürsten
dieser Welt beherrscht werden, die leuchtende Wahrheit des Evangeliums
von der Herrlichkeit Christi, der Gott gleich ist, schauen.

«Ich will vor deinem Angesicht alle meine Güte vorübergehen lassen

und will ausrufen des Herrn Namen vor dir.»
Lasst uns dafür beten, dass die nationalen, politischen und rassischen

Schranken in der Gemeinschaft und der Arbeit der Vollversammlung
zusammenbrechen; dass die Menschen ihre Haltung zueinander ändern
und ein neues Leben beginnen.

«Wem ich aber gnädig bin, dem bin ich gnädig.»
Lasst uns dafür beten, dass die Vollversammlung im Namen Christi

für all die Menschen ein Wort findet, deren Hoffnungen durch Furcht sinnlos,

durch Armut enttäuscht oder durch Ungerechtigkeit vernichtet worden

sind, auf dass sie Ihn aufs neue als die Hoffnung für die Welt annehmen.
«Wes ich mich erbarme, des erbarme ich mich.»

IV

«Mein Angesicht kannst du nicht sehen; denn kein Mensch wird
leben, der mich sieht.»

Herr Gott, auf dessen Geheiss die Zeit ihren Lauf nimmt, wir bitten
dich, vergib uns die Ungeduld unseres Herzens; hilf unserem Unglauben;
und während wir auf die Erfüllung deiner Verheissung warten, schenke uns
in deinem Wort die ewige Hoffnung, durch Jesus Christus, unsern Herrn.

«Und der Herr sprach weiter: Siehe, es ist ein Raum bei mir; da

sollst du auf dem Fels stehen. Wenn denn nun meine Herrlichkeit vorübergeht,

will ich dich in der Felskluft lassen stehen und meine Hand ob
dir halten, bis ich vorübergehe. Und wenn ich meine Hand von dir tue,
wirst du mir hintennach sehen; aber mein Angesicht kann man nicht sehen.»

Oek PD Genf


	Kirchliche Chronik

