
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 44 (1954)

Heft: 2

Artikel: Die Verantwortung der Kirche im kulturellen Leben der Gegenwart

Autor: Weber, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404311

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 65

Die Verantwortung der Kirche
im kulturellen Leben der Gegenwart

Wer über den Auftrag der Kirche im kulturellen Leben der
Gegenwart nachdenkt, sieht sich einer zwiefachen Aufgabe gegenüber.

Einmal geht es darum, das Verhältnis dieser beiden Grössen

vom Standort der heutigen Gesamtlage des Menschen aus
darzustellen. Die Umschreibung «im kulturellen Leben der Gegenwart»
will also heissen, dass die Aussagen durch die Besonderheit der

heutigen menschlichen Situation mitbedingt sind, und dass sie an
die beschränkte Perspektive eines historischen Zeitmoments, dem
wir alle mehr oder weniger verhaftet sind, gebunden bleiben. In
diese historische, zeitgebundene Sicht schieben sich dann allerdings
auch Aussagen, die stärker von systematischer Absicht getragen
sind. Denn die Beziehungen, wie sie heute zwischen Kirche und
Kultur walten, sind ja wesentlich bedingt durch die prinzipiellen
Auffassungen vom Wesen dessen, was Kirche und Kultur je und je
zum Ausdruck bringen. Und schliesslich verwirklichen sich die

Konzeptionen von Kirche und Kultur nicht nur im Jetzt unserer
gegenwärtigen Epoche, sondern haben auch in der Vergangenheit
die mannigfachsten Verhältnisweisen zwischen diesen beiden
Erscheinungen erzeugt. Es wird deshalb nötig sein, hin und wieder
den Blick über die Schranke gegenwärtiger Sicht in die Geschichte

zu werfen, um das Gesagte exemplarisch zu verdeutlichen, dann
aber auch aus der Überzeugung heraus, dass Wahrheit nicht erst
heute entdeckt wird, sondern je und je aus der Tradition uns
anzusprechen vermag, sofern wir fähig sind, sie uns kritisch
anzueignen.

Wenn sich die Vertreter der Kirche heute mit dem Problem der
menschlichen Kultur befassen, so werden sie sehr rasch eine Kultur-
stimmung verspüren, die sich in entscheidenden Zügen von dem
kulturfrohen Optimismus der Jahre vor den beiden Weltkriegen
unterscheidet. Eine Reihe bedeutender Denker hat in den letzten
Jahren und Jahrzehnten von sehr verschiedenen Standorten aus

versucht, die Lage des modernen Menschen grundsätzlich zu deuten,
indem sie durch die Schichten einseitiger Bestimmungen hindurch-
stiessen zu der prinzipiellen Frage nach dem Menschen. Die Frage
nach dem Wesen des Menschen ist in unserer Zeit in einem Masse

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1954. 5



wieder lebendig geworden, wie sie es lange Zeit nicht mehr war.
Und wenn das Lebendigwerden der anthropologischen Frage ein

Symptom kulturellen Umbruchs ist, dann darf unsere Zeit diese

Unruhe in hohem Masse für sich beanspruchen. Das Resultat dieses

Fragens und Neu-Interpretierens des menschlichen Daseins war eine

Fülle von «Anthropologien», die sich im Einzelnen und wohl auch
im Grundsätzlichen unterscheiden mochten, im ganzen gesehen
aber doch von einem Grundakkord getragen wurden. Und dieser
Grundakkord klang auf Moll. Es war der Begriff der Krise, in dem
sich das Selbstverständnis der Zeit verdichtete. Diese Krise wurde
im Bereiche des wirtschaftlich-ökonomischen Handelns, also im
Bezirk der vitalen Bedürfnisse des Menschen wohl am stärksten und
sichtbarsten erfahren. Jedermann verspürte in dieser an den Leib
gehenden Not, dass da etwas am Wirtschaftskörper nicht in
Ordnung war. Die Krise erfasste aber auch das Leben des Geistes. Man
sprach und spricht noch heute ganz allgemein von der Krise unserer
Zeit (Sorokin: Die Krise unserer Zeit), bedeutende Historiker
steuern «Schriften zur Zeitkritik» (Huizinga) bei. Man weiss von
einer «Krise des Liberalismus» (Liebert), von einer Krise der Bildung
und schliesslich auch von der «Religionskrise des Abendlandes»

(K. Leese) zu berichten. In der Tat: kaum je ein Zeitalter hat das
/Selbstverständnis der eigenen Epoche zu einem solchen Grad der
Bewusstheit emporgetrieben wie die unsrige. Wir haben und leben
heute nicht naiv eine Kultur, sondern wir wissen auch um sie in
einem sehr beachtlichen Masse, wobei dieses Wissen um das eigene
geistige Leben mit zum Gesamtbild des modernen Menschen gehört.
Es bleibe hier unerörtert, wie weit dieses historisierende Wissen um
die eigene geistige Situation die Ursprünglichkeit kulturellen
Schaffens hemmt und zu dem allgemeinen «Unbehagen in der
Kultur» beiträgt. Tatsache ist, dass kaum eine Zeit so einhellig in
ihren eigenen Kulturanalysen eine so grosse Zahl defizienter Züge
im geistigen Antlitz der Gegenwart entdeckt und nachgezeichnet
hat. Das Bewusstsein, dass die heute gelebte und geschaffene Kultur
an ihren Wurzeln kranke, äussert sich sichtlich in einer mannigfaltigen

Skala, die vom dumpfen Gefühl des Unbefriedigtseins der
Massen bis zur klaren Einsicht des philosophischen Reflektierens
reicht. Es ist im Hinblick auf unser Thema wichtig, zu sehen, dass
das Kulturbewusstsein des Menschen nicht mehr durchwegs jene
ungebrochene Zuversicht an den Tag legt, wie sie noch vor einem
Menschenalter das kulturelle Schaffen unserer Vorahnen auszeich-



— 67 —

nete, wichtig deshalb, weil die Kirche und ihre Vertreter heute nicht
mehr einer Kultur gegenüberstehen, die sich naiv dem Glauben
an eine unendliche Perfektibilität hingibt. Das Verhältnis Kirche-
Kultur lässt sich deshalb schon nicht mehr auf den einfachen
Nenner einer radikalen Verneinung reduzieren, wie das z. B. die
dialektische Theologie im Beginn ihres Kampfes gegen den idealistisch

geprägten Kulturoptimismus glaubte tun zu müssen.
Vielmehr ist zu sehen, dass die Kritik an der bestehenden Kultur zu
einem guten Teil aus dem ausserkirchlichen philosophischen Denken
selbst stammt, und ihren Ursprung in einer Besinnung auf die
Fundamente menschlicher Daseinsgestaltung nimmt. Das heisst
aber, dass die Kultur heute selbst in einem eigentümlichen Zwiespalt

lebt. Einerseits ist ein lebendiges Bewusstsein von der
Unzulänglichkeit und Gefährdung des menschlichen kulturellen Schaffens

als kritische Instanz bis weit in jene Kreise verbreitet, die
ihre geistige Herkunft aus dem deutschklassischen Humanismus
ableiten (vgl. etwa H. Nohl, Die Erziehung in der Kulturkrise,
Die Sammlung, 1048, S. 645 ff.) und anderseits zeigt das Bild, das

Kritik vom modernen Menschen entwirft, ein kulturelles Leben,
das von einem ungeheuren Schaffenswillen getragen ist und durch
die Kritik in seiner ungehemmten Entfaltung in keiner Weise
beeinflusst scheint.

Versuchen wir im folgenden einige wenige als charakteristisch
geltenden Züge dieses Bildes nachzuzeichnen, so wie es in der
Kritik des heutigen Denkens erscheint.

Gemeinsam heben die Kritiker als tragendes Element unserer
Kultur ihre hochentwickelte Rationalität hervor. Die abendländische
Kultur ist eine rationale Kultur im Unterschied etwa zu den Gross-
kulturen des Orients. In seiner nun schon fast klassisch gewordenen
Zeitanalyse umschreibt K. Jaspers diese Tatsache in folgenden
Worten: «Eine nirgends Halt machende Rationalität, begründet in
der griechischen Wissenschaft, zwang das Dasein in die Berechenbarkeit

und technische Beherrschung. Allgemeingültige
wissenschaftliche Forschung, Voraussehbarkeit rechtlicher Entscheidungen

im formalen, von Rom geschaffenen Recht, Kalkulation
in wirtschaftlichen Untersuchungen bis zur Rationalisierung alles
Tuns, auch dessen, was im Rationalisiertwerden aufgehoben wird,
dies alles ist die Folge einer Haltung, die sich grenzenlos offen hält
für den Zwang des logischen Gedankens und der empirischen
Tatsächlichkeit, wie sie jedermann und jederzeit einsichtig sein



— 68 —

müssen». (Die geistige Situation der Zeit, 1932, S. 14). Vorher
schon, im Jahre 1914, hatte Hammacher in seinem Werk «Hauptfragen

der modernen Kultur» festgestellt, dass der wirksamste
Faktor unserer Kultur, «das, was sie von der Vergangenheit scheidet,

der rationalistische Geist» sei (a. a. O. S. 97). Ein anderer
Kritiker der Gegenwartskultur, Martin Buber, beschreibt in
eindringlichen Bildern jenen Prozess der Rationalisierung, da der Geist
des Menschen sich von der Einheit des Lebens abscheidet und sich

in die «Burg des Gehirns» flüchtet: «Bis dahin dachte der Mensch

mit dem ganzen Leib, und noch mit den Fingerspitzen, von da an
denkt er nur noch mit dem Gehirn» (Dialogisches Leben, 1947,
S. 446).

Die Durchdringung und Sättigung des kulturellen Lebens mit
Ratio hat im grossen und ganzen gesehen zwei entscheidende
Folgen. Einmal entsteht dadurch der in der Aufklärung wurzelnde
Glaube an die Kraft der verständigen Mache, d. h. der Mensch,

gepackt, ja berauscht von den gewaltigen Erfolgen des
wissenschaftlichen Forschens, neigt je länger je mehr zu der
Meinung, dass es ihm mit Hilfe der Ratio gelingen müsse, die Welt
als das Insgesamt der gegenständlichen Dinge in ihrer Gesetzlichkeit
zu erkennen und dem eigenen Willen dienstbar zu machen, und
zum zweiten glaubt er, das mitmenschliche Leben ebenfalls
vernünftig regeln, überschaubar und dirigierbar machen zu können.
Der Rationalismus wird so eine allgemein menschliche Haltung den

Dingen und dem Menschen gegenüber; die Rationalisierung durchdringt

und beherrscht die gegenständliche Struktur des Seienden
wie auch die Lebensführung des Menschen in Wille und Tat. Das
theoretische Bild der Welt und die praktische Lebensgestaltung des
Menschen sind von der Ratio her fundiert.

Was heisst das nun für die kulturelle Situation Ì Ein im
Räume der Vernünftigkeit sich beheimatet wissendes Wesen neigt
dazu, die Phänomene und das Geschehen in allgemeinen Begriffen
zu erfassen, die zwischengegenständlichen und zwischenmenschlichen

Beziehungen gesetzlich zu bestimmen, so dass das objektiv
Gegebene ihm für seine Zwecke verfügbar wird. Dies ist nur möglich,

wenn die Ziele, die es erreichen will, rationalen Charakter
tragen. Ist dies der Fall, dann gilt es ledigüch, die Mittel und Wege
zu finden, die zur Erreichung des Zieles taugen. Das Leben des
modernen Menschen bewegt sich alsdann in der Zweck-Mittel-
Relation. Seine Geistigkeit wird zum reinen Zweckrationalismus.



— 69 —

Denken wir in dieser Richtung weiter, so ergibt sich, dass der
Rationalismus als menschliche Grundhaltung alles ihm Begegnende
auf seine Verwendbarkeit als Zweck hin betrachtet, so dass die
moderne Anthropologie nicht mit Unrecht von einer durchgängigen
Verzweckung des menschlichen Daseins als Folgeerscheinung des

Rationalismus spricht, (vgl. dazu etwa: Ph. Lersch: Der Mensch
in der Gegenwart, 1947, S. 25 ff.). Verzweckung des Daseins aber
bedeutet, dass der Mensch einerseits die Welt der Berechenbarkeit
unterwirft und die Fülle der Erscheinungen nach einem einzigen
Denkmodell zu bewältigen versucht. Das Modell, nach dessen Analogie

er Welt begreift, ist am radikalsten in der Idee der Maschine
verwirklicht. Nicht umsonst war die fehlerlos konstruierte Maschine
(ias begeistert begrüsste und immer wieder herangezogene Exempel,
nach dem sich die beginnende Aufklärung den universalen Mechanismus

der Welt vorzustellen liebte *). Der «Apparat» ermöglicht eben
die vorausberechnete Verwirklichung des Zwecks. Die Einordnung
und Unterordnung unter diese Idee nennt Jaspers die «Herrschaft
des Apparates». Herrschaft des Apparates aber bedeutet
Versachlichung, Reduktion des Menschseins auf das Berechenbare.

Anderseits aber bedeutet Verzweckung des Daseins, dass die
Welt, die Dinge, die Wesen nicht mehr in ihrem schlichten Sosein

gesehen werden. Der vom Rationalismus beherrschte Mensch be-

lässt die Dinge nicht in ihrer Eigenständigkeit, nicht wie Pestalozzi
treffend sagt, in ihrem «ordre de Dieu», sondern befragt sie lediglich

auf ihre zweckmässige Verwendbarkeit. Die Dinge sind, um
mit Heidegger zu reden, nur «zuhandenes Zeug», das man braucht.
Dadurch entsteht eine ungeheure Vereinseitigung und Verarmung
der Daseinsfülle und ihres ihr innewohnenden Sinngehaltes und
zudem wird auch hier der anthropozentrische Maßstab zum
alleinigen Wrertmesser erhoben.

Wie sehr diese Verzweckung sämtliche Bereiche des Lebens
erobert hat, zeigt ein Blick auf die Alltäglichkeit unseres Lebens.
Nicht nur das, was an sich rational und damit der logischen
Berechenbarkeit zugänglich ist, wird mit den Mechanismen des

') So dachte sich Descartes sogar den organischen Körper «comme une
machine qui, ayant été faite des mains do Dieu, est incomparablement mieux
ordonnée et a en soi des mouvements |>lus admirables qu'aucune de celles
qui peuvent être inventées par les hommes» (Discours de la Méthode,
Universum Verl., S. 130), und Comenius begreift nicht nur die Welt, sondern
auch die menschliche Seele als «das Abbild einer ungeheuren Uhr» (Didactica
magna, Kap. V, 15).



— 70 —

Denkens bewältigt, sondern auch das dem rationalen Zugriff
Entzogene, das irrationale Leben: unsere F'este und Feiern, ja unser
religiöses Leben wird organisiert, so dass nichts dem Zufall, d. h.

dem Unvorhersehbaren überlassen bleibt. Der Mensch spielt auch
da Vorsehung und glaubt mit den Mitteln moderner Propaganda
fehlendes religiöses Leben wieder erwecken zu können wie etwa

gewisse Erscheinungen aus dem religiösen Leben Amerikas zeigen
(es sei an das Auftreten der Aimee Semple McPherson um die

zwanziger Jahre in den Sporthallen Amerikas erinnert). Auch der
Mitmensch fällt unter die Kategorie des Zweck-Mittel-Denkens,
und Kants Forderung, den Menschen niemals nur als Mittel zu
brauchen, wird völlig überhört. Der Mensch wird einbezogen in das

rationale Netz und als Mittel unter die übrigen Instrumentarien
der Weltbemeisterung gereiht. Er wird Sache und als solche
vertauschbar und auswechselbar. Die Würde seiner Menschlichkeit
scheint ausgelöscht.

Das gültige, ideale Muster hat die Rationalität in der Form
der Wissenschaft erreicht. Die Wissenschaft im modernen Sinn ist
ein Kind der Neuzeit. In ihr geht es um die Bestimmung des

Gesetzhaft-Allgemeinen der Welt. Die Allgemeinheit der Welt und
des Menschen wird auf die Allgemeinheit der Vernunft gegründet.
Die Wissenschaft ist deshalb ihrem Wesen nach im Allgemeinen der
Vernunft fundiert.

Sie darf, will sie Wissenschaft bleiben, nicht über diese Grenzen
der Vernünftigkeit hinausgehen. Sie repräsentiert das erkennende
Organ der Menschheit. Als solches hat sie ungeure Erfolge
aufzuweisen, Erfolge, die sichtbar werden in dem technischen und
zivilisatorischen Fortschritt und in der überaus verfeinerten
Erkundung der Geschichte der Menschheit auf allen Gebieten.

Aber gerade an dem Beispiel der Wissenschaft, jener Krone
der modernen Rationalität, zeigt sich nun neben der Verzweckung
des Daseins die zweite Folge der durchgehenden Rationalisierung
unserer Kultur. Nehmen wir einmal hypothetisch an, jener Prozess
der Rationalisierung der Welt sei bis zu seinem letztmöglichen
Grade verwirklicht. Der Vernunft sei es gelungen, alles dem
Menschen Begegnende zu vergegenständlichen und unter einsichtige
Gesetze zu bringen. Setzen wir also die Hypothese, dass die
Forderung Galileo Galileis zu Beginn der Wissenschaftsentwicklung,
nämlich alles Messbare zu messen und messbar zu machen, was
noch nicht unmittelbar messbar ist, sei restlos erfüllt. Was wäre



— 71 —

erreicht % Der Mensch stünde einem Kosmos gegenüber, der geheimnislos

erkannt und in ein Meer von Formeln gebannt, verfügbar und
beherrschbar wäre. Aber dieser rational bewältigte Kosmos bliebe
schliesslich ein leeres Abstraktum. Auch wenn dem Menschen diese

letzte Eroberung gelänge, was hätte er gewonnen Es würde ja jetzt
erst die beunruhigende Frage nach dem Wozu, nach dem letzten Sinn
dieser ungeheuren Anstrengung mit aller Macht und Unbarmherzig -

keit ihn anspringen. Der rasende, taumelnde Fortschritt der
Naturwissenschaften und der ihr angegliederten Technik sowie die dauernde
stoffliche Erweiterung der Geisteswissenschaften vermögen nicht
darüber hinwegzutäuschen, dass die Frage nach dem Sinn des

Daseins, nach Ziel und letzter Norm dadurch nicht gelöst wäre.
Mit Recht sagt Jaspers: «Die Krise der Wissenschaft besteht also

nicht eigentlich in den Grenzen ihres Könnens, sondern im Bewusstsein

ihres Sinns» (a. a. O. S. 119). Ich möchte diese Formulierung
lediglich dahin ergänzen, dass in dieser Erkenntnis nicht so sehr die
Krise als vielmehr die wesentliche Grenze wissenschaftlichen
Denkens bezeichnet ist. Das aber heisst, dass die Wissenschaft als
das Insgesamt allgemeingültiger Aussagen ihrem Wesen gemäss auf
die Beantwortung der letzten Sinnfrage verzichten muss. Das
bedeutet nicht, dass die Arbeit der Wissenschaft selbst sinnlos sei.

Sie hat im Gesamthaushalt des menschlichen Lebens ihren wohl
umschreibbaren Platz und ihren tiefen Sinn. Sie kann auch
Sinnhaftes bruckstückhaft aufweisen, auf Sinn hinweisen. Aber das

Totale der Sinngebung ist ihr versagt, will sie nicht den redlichen
Boden ihrer Forschung verlassen und in den Bereich der Prophétie
einschwenken. Emil Brunner hat diesen Tatbestand einmal sehr
deutlich formuliert: «Solange der Forscher kritisch ist, weiss er,
dass er mit seinem Forschen im Bereich der Phänomene bleibt,
dass er als Forscher niemals in jene tiefsten Gründe der
Wirklichkeit eindringt, wo über Sinn, Wert, Norm, Ursprung und
Ziel der menschlichen Existenz entschieden wird» (Glaube und
Forschung, Festrede zur 110. Stiftungsfeier der Universität Zürich,
1943, S. 8).

Nun aber dürstet den Menschen nach Sinn und Zweck. Er ist
nicht bereit oder nicht fähig, sich bei der negativen Auskunft kritisch-
wissenschaftlichen Denkens zu beruhigen. «Der Mensch kann auf
einen ,Sinn- des Lebens nicht verzichten, es lohnte sich ihm sonst
nicht zu leben», sagt N. Hartmann (Teleologisches Denken, 1951,
S. 108). Und so greift er denn nach jenen Sinndeutungen, die ihm



— 72 —

in der Maske wissenschaftlicher Gültigkeit ein Ganzes überzeugend
vortäuschen. Auf dem Gebiete des Denkens sind es die metaphysisch
fundierten Weltanschauungen, auf dem Gebiete des Handelns die

Ideologien, die dieses Bedürfnis befriedigen. Beide Phänomene,

Weltanschauung und Ideologie, zeigen mit aller Deutlichkeit, dass

es der Mensch in der kulturellen Gestaltung seines Lebens nicht
lassen kann, sich aus eigener Kraft - autonom - ein abschliessendes
und umfassendes Bild des Menschen und der Welt zu schaffen.

In den weltanschaulichen Gebilden handelt es sich um
Gesamtkonzeptionen der Wirklichkeit, die schon deshalb weit über das
dem Menschen in der Erfahrung Zugängliche hinausgehen, weil die
Wirklichkeit als universales Ganzes dem Menschen nie gegeben ist.
So greift der Mensch zur totalen Deutung des gesamten Seins,
indem er selbst Welt «stiftet», Welt baut, konstruiert, aus
ganzheitlichem Erleben heraus « schafft », « schöpft ». Solche Weltschöpfung
ist begrifflich formulierter Ausdruck der Weltbegegnung und hat
als solche ihren durchaus berechtigten Sinn. Sie bleibt aber dem
Gesetz des perspektivischen Sehens unterworfen, und sollte es
vermeiden, ihren Aussagen den Charakter allgemeingültiger und damit
verbindlicher Wahrheit beizulegen. Es wird nun aber immer wieder
versucht, «weltanschauliche Wahrheit» in die Sphäre streng
allgemeingültiger Begrifflichkeit zu erheben. Um der Einheit und
Totalität weltanschaulicher Deutung Allgemeingültigkeit und damit
allgemeine Anerkennung zu sichern, wird auf eine absolute Kraft
rekurriert, die das ganze fundiert. Diese Kraft oder Grösse kann
einmal die «Gottheit» sein (christliche Aufklärung), ein anderesmal
die «Weltvernunft» (spekulativer Idealismus), einmal die «Weltseele»

(Romantik), einmal ein materiales oder biologisches Prinzip
usw. So entsteht die «weltanschauliche Wahrheit» mit ihrem
Anspruch auf absolute Gültigkeit, glaubt sie sich doch nicht mehr in
einer perspektivisch begrenzten Erkenntnis, sondern in einem
«Absoluten» gegründet. Weil hier der Begriff der weltanschaulichen
Wahrheit, der sich ja lediglich auf die immanente Folgerichtigkeit
und auf die Übereinstimmung von Lebensdoktrin und
Lebensführung als «Wahrhaftigkeit» anwenden Hesse, mit dem Begriff der
wissenschaftlichen Wahrheit, der mit dem Merkmal der strengen
Allgemeingültigkeit steht und fällt, vermischt und verwechselt
wird, so massen sich die Weltanschauungen an, dem Menschen eine
absolute Sicherheit geben zu können. Weltanschauungen bieten ihm
die Möglichkeit, sich in die Geborgenheit einer einheitlichen, alles



— 73 —

erklärenden oder verstehenden Weltschau zu schmiegen, sich hier
auch geistig häuslich einzurichten.

Will so die Weltanschauung - und unsere Kultur ist eine sich
in Weltanschauung selbstverstehende Zeit - den Drang des
Menschen zu letzter Einheit befriedigen, so weist ihm die Ideologie die

Richtung seines praktischen Handelns. Sind doch Ideologien
weitgehend Vorwegnahme geistig-kultureller Lebensform mitsamt ihrem
zugehörigen gesellschaftlich-wirtschaftlichen Unterbau. In der

Ideologie entwirft sich der Mensch ein Bild zukünftiger Wirklichkeit,

das anzustreben und zu realisieren die Aufgabe seines Daseins
wird. Auf diese Weise füllt er die Leere der auf ihn zukommenden
Zeit sinnvoll aus. Die Zukunft erscheint nicht mehr als dunkler,
ungewisser Raum unendlicher Möglichkeiten, dessen Sinnlosigkeit
und Vieldeutigkeit ihm unerträglich und beängstigend vorkommt,
sondern sie ist durch den antizipierenden Griff gestaltet, mit
konkretem Gehalt erfüllt und als verständliches und anschauliches
Bild sichtbar gemacht. Sinnlosigkeit und Zufall sind so weitgehend
aus dem Bereich menschlichen Denkens und Handelns gebannt.
Verbindet sich das ideologische Moment mit der Struktur des

wissenschaftlichen Denkens, um auf allgemeine Gültigkeit Anspruch
zu erheben, dann erscheint das in der Ideologie entworfene Bild
der zukünftigen Wirklichkeit nicht nur als eine unter andern
Möglichkeiten, sondern wird aufgefasst als eine mit Notwendigkeit
eintretende Phase menschlicher Entwicklung, der sich entgegenzustellen

nur Dummheit oder böser Wille sich vermessen kann
(Marxismus).

Weltanschauung und Ideologie sind auf geistiger Ebene der
Versuch des Kulturmenschen, der Sinnlosigkeit und Zusammen-

hangslosigkeit des Daseins zu entgehen. Sie wiederholen sich im
Bereiche des naiven Bewusstseins, in der Sphäre des Triebes und
des Gefühls. Die Sucht nach Zukunftsdeutung in Horoskop und
Wahrsagekunst einerseits, gewisse Erscheinungen der Theater-,
Film- und Fernsehkultur, die die Flucht in eine scheinbar
sinnvollere Welt ermöglichen, andererseits, sind weitgehend nur ins
Naiv-Unreflektierte abgeglittene Derivate eines Sicherheits- und
Ganzheitsbedürfnisses des modernen Menschen.

Das Paradoxe an der heutigen Situation liegt aber darin, dass

trotz der Tendenz zur Ganzheit und weltanschaulichen Abrundung
die moderne Kultur nicht mehr getragen ist von einer
durchgehenden Gemeinsamkeit des Schauens und des Handelns. Viel-



— 74 —

mehr hat sie sich aufgesplittert in eine Unzahl von Weltanschauungen

und Ideologien, die sich nun als Selbstbehauptungen des

menschlichen Geistes gegenseitig den Rang streitig machen. Die
Vielfalt der produzierten Weltansichten wäre im Grunde genommen
nicht verwerflich. Man könnte sich an der Mannigfaltigkeit der
verschiedenen Perspektiven freuen, in ihr den Ausdruck des

Wesensreichtums des Menschen erblicken, stünde nicht hinter den
schönen Ganzheitsbildern drohend das Gespenst der Macht. D. h.
die einzelnen Ideologien und Weltanschauungen begnügen sich nicht
mit einer theoretischen oder ästhetischen Existenz, sondern drängen
nach praktischer Verwirklichung, sie werden politisch. Was wir vor
uns sehen, ist deshalb ein Kampf- und Konfliktsfeld sich befehdender

Weltanschaungssysteme, in deren Mannigfaltigkeit nicht so sehr
die Blüte als die geistige Problematik unserer Kultur sichtbar wird.
Gewiss, das ist nicht erst heute so. Schon Descartes klagte, es

gebe in der Philosophie nicht eine Sache, «die nicht streitig und mithin

zweifelhaft sei» (Descartes, Discours de la Méthode, Universum,
1948, S. 25) und sein Zeitgenosse Arnos Comenius sagt im Hinblick
auf zeitgenössische Philosophen wie Patricius, Telesius, Campanella,

Bacon u. a. : «Die Streitfragen schweben noch, und keiner
vermag sie zu entscheiden» (A. Comenius, Unum Necessarium, 1904,

Diederich, S. 34). Ein Jahrhundert später wirft Kant der
Philosophie seiner Zeit vor, sie bediene sich zahlreicher Grundsätze, die
über die Grenzen der Erfahrung hinausgehen, sie anerkenne
«keinen Probierstein der Erfahrung». «Der Kampf dieser endlosen

Streitigkeiten heisst nun Metaphysik» (Kritik der reinen Vernunft,
Reclam, S. 5). Was aber damals erst im philosophischen Denken
sichtbar wurde, das ist heute im Reiche der Kultur allgemeiner
Zustand geworden. Wir leiden an einem Überangebot an Ideologien
und Weltanschauungen. Folge dieser Situation ist, dass die einzelne
Weltansicht lediglich noch perspektivischen Charakter trägt und
der Mensch sich erneut vor die Frage nach dem letzten Sinn der
Welt gestellt sieht. Die Wissenschaft kann die Sinnfrage aus
eigenen Denkmitteln nicht lösen, die Weltanschauungen und
Ideologien widersprechen einer einheitlichen Antwort durch die
Faktizität ihrer Vielheit. So bleibt dem Menschen, der von sich aus zu
der Beantwortung der Sinnfrage kommen will, schliesslich in
gewissen Fällen nur der Nihilismus als Ausweg. Er steht vor dem
Nichts. Das schreckliche Wort Nietzsches: «Gott ist tot» (Fröhliche
Wissenschaft), das doch eine tiefgründige Wahrheit ausspricht, ist



— 75 —

die Antwort des Menschen, der aus sich selbst zum letzten Sinn des

Daseins vordringen möchte und schliesslich verzweifelt erkennt,
dass er auf diesem Wege nur an den Abgrund seiner menschlichen
Existenz gerät.

An diesem Punkte unserer Überlegungen gilt es, noch auf eine

Eigentümlichkeit hinzuweisen. Wer erwartet, dass die Zwiespältigkeit

der Kultur, die Diskrepanz zwischen dem sichtbaren
Fortschritt unserer Erkenntnis einerseits und dem greifbaren Schwund
an sinnhafter Substanz anderseits sich lähmend auf den Daseinswillen

des Menschen legt, sieht sich getäuscht. Wir können im
Gegenteil feststellen, dass sich die Energie des menschlichen Willens
und die Neigung des menschlichen Herzens voll und ganz diesem
Leben hier und jetzt zuwenden. Ist schon der Sinn des Lebens als

eines Ganzen nicht fassbar, so stürzt sich der moderne Mensch erst
recht in den Strudel der Welt, wohl in der unbewussten Erwartung,
dass sich ihm aus der völligen Versenkung in das Leben ein Sinn
desselben eröffne. So kennzeichnet die abendländische Menschheit
heute eine gesteigerte Vitalität, ein ungehemmter Lebensdrang in
allen Bezirken ihres Daseins, in der Arbeit sowohl als im Vergnügen.
Am deutlichsten zeigt sich diese Tatsache im Sport, wo der Wille zur
Vitalität spontan und ungehemmt ausbricht. Die Sucht nach der

Höchstleitung, die immer wieder überboten wird, die Jagd nach dem

Rekord, weist deutlich auf den Leistungscharakter unseres Tuns.
Ein weiteres Symptom ist in der gesteigerten Entfaltung der
Erotik zu erblicken, wo Lebenssinn im Wechsel erotischer
Erlebnisse gesucht wird, die aber ohne tieferen Gehalt und ohne

Bindung bleiben. Damit zusammen hängt die Angst vor dem
Altwerden. Galt in früheren Phasen der Kultur Alter als Weisheit
und Würde, so will heute niemand mehr alt sein. Man gibt sich

jugendlich in Aussehen und Haltung, klammert sich an das Jungsein

und spricht despektierlich vom gealterten Menschen. Es wird
notwendig, dem Menschen Sinn und Gehalt des Altseins wieder neu
in Erinnerung zu rufen. Die leidenschaftliche Lebenssucht kündet
sich auch im Drang zum Reisen. Sonntags und werktags befördern
die Verkehrsmittel die Menschen aus den Städten in die Schönheiten

der unbebauten Natur. Aber auch hier nur ein rasches

Vorüberflitzen, keine gehaltvolle Bindung an die prägende Kraft einer

beruhigenden Landschaft, die ja erst aus dem besinnlichen
Verweilen organisch wachsen könnte. Der moderne' Mensch weiss nur
noch selten um jenen in der Tiefe formenden Einfluss natürlicher



— 76 —

Kräfte, wie sie Nietzsche formulierte: «Wenn man nicht feste,

ruhige Linien am Horizont seines Lebens hat, Gebirgs- und Waldlinien

gleichsam, so wird der innerste Wille des Menschen selbst

unruhig, zerstreut, begehrlich, wie das Wesen der Städter. Er hat kein
Glück und gibt kein Glück» (Menschliches, Allzumenschliches,

Aph. 290).
So drängt ein unbezähmbarer Lebenswille den Menschen dazu,

sein Dasein voll und ganz zu ergreifen, alle Kraft ist auf den

momentanen Genuss des Hier und Jetzt ausgerichtet. Der Sinn des

Daseins wird im Auskosten aller verfügbaren Möglichkeiten gesucht.
Der moderne Mensch hängt am Leben, ja greift gierig nach ihm,
als ob hier Halt und Sicherheit zu finden wäre. Und doch trägt all
diese Lebensgier den Charakter des Süchtigen, dessen, der nicht
mehr sich selbst sein kann, sondern vor seinem eigenen Ich und
dessen Einsamkeit flieht und so verhaftet bleibt an das ausser ihm
Seiende. Und man versteht den Gedanken Pascals, der sagt, dass

das ganze Unglück der Welt daher komme, dass der Mensch nicht
mehr bei sich zu Hause weilen will.

Gewiss, das Bild der Kultur, wie es hier in wenigen Strichen
wohl etwas allzudürftig gezeichnet werden konnte, ist zweifelsohne

etwas ins Negative verschoben. Es ist, wenn man sich in der
näheren Umgebung umschaut, in vielem nicht so arg, und es gibt
gerade auch heute Einzelne und Gruppen, die sich den geschilderten
Tendenzen mit Erfolg widersetzen und gegen die anbrausenden
Fluten Dämme bauen. Zudem ist nicht zju vergessen, dass auch
unser Kulturleben positive Züge aufweist, die man leicht übersieht,
wenn man seinen Blick lediglich auf die defizienten Erscheinungen
richtet. Es sei hier u. a. verwiesen auf die grossartigen Hilfsaktionen
des Roten Kreuzes und anderer charitativer Organisationen, an die
grossartige Hilfsbereitschaft, die sich nicht nur dem Nachbarn,
sondern auch dem in die Katastrophe geratenen Fremden zuwendet
und das in einem Mass, dass oft ein Überfluss das Verlorene ersetzt.
Es scheint sich hier die Möglichkeit einer weltumspannenden
Solidarität zu bilden, die Ausdruck der globalen Situation des modernen
Menschen ist. So ist sicher das gegenwärtige Zeitalter nicht
«schlechter» als irgendein anderes, wie denn auch E. Friedell in
seiner Kulturgeschichte der Neuzeit meint, «dass im Grunde
genommen jedes Zeitalter ,unsittlich' sei» (a. a. O. S. 141). Aber es
geht ja auch nicht um das Abwägen eines sittlichen Plus oder
Minus, sondern darum, den Strukturcharakter der Zeitkultur zu



— 77 —

erfassen und die Richtung zu erkennen, in der eine begonnene
Entwicklung weiter drängt. Und da glaubt denn die Kritik der Gegenwart,

jene Züge als zeittypisch hervorheben zu müssen, wie sie im
vorgehenden geschildert wurden: Die grenzenlos sich weitende
Rationalität und die damit verbundene Verzweckung, die sich in
«Apparat, Technik, Mechanisierung, Organisation, Arbeitsteilung
und Zentralisierung ausfächert» (Lersch: Der Mensch in der

Gegenwart, 1947, S. 25), die zur Bemeisterung des Lebens führen
soll, und dann die kritiklose Aneignung weltanschaulicher Dogmen
und Ideologien, in ihrer zersplitternden Vielfältigkeit und schliesslich

der Lebens- und Daseinshunger als Kehrseite und Markierung
der zunehmenden Sinnentleerung des Lebens.

Mitten in dieser Situation steht nun die Kirche, und die Frage
lautet: Soll die Kirche die Bemühungen um Bildung und Kultur
ablehnen Ì Hat sie eine Verantwortung und Verpflichtung für den

weltlichen Bereich zu übernehmen Um eine Antwort zu wagen,
sollen im folgenden einige wenige Aspekte entwickelt werden, die.
auch wenn sie nicht eine Lösung bieten können, doch helfen, die

vorliegende Problematik zu verdeutlichen.
Wenn der in der modernen Kultur aufgewachsene und von ihr

geformte und gebildete Mensch bewusst in den Kreis der Kirche
eintritt, so begegnet er einer Haltung, die vorerst der seinigen so

ziemlich in allem zuwiderläuft. Denn wenn er nicht taub und blind
ist, so vernimmt er hier ein deutliches Nein, ein Nein, das in seiner

Radikalität kaum überboten werden kann. Dieses Nein, das in den

Evangelien, aber auch in der geschichtlichen Tradition der Kirche
immer und immer wieder laut und vernehmlich verkündet wird,
richtet sich gegen jegliche Art der menschlichen Selbstbehauptung
im geschichtlichen Dasein. Es sei dies im folgenden noch etwas
konkreter dargelegt.

Es ist dem menschlichen Wesen eigen, sich hier auf Erden zu
behaupten, zu sichern und wohnlich einzurichten. Dieses Bedürfnis
nach Geborgenheit schafft sich bestimmte Formen, die tradiert
werden und so geschichtlichen Charakter annehmen. Die ursprünglichsten

und natürlichsten Formen dieser eingrenzenden Sicherung
sind Familie und Volk, zwei Cemeinschaftsgebilde, in die hinein
der Einzelne geboren wird. Es kommen als weitere Formen
gemeinschaftlicher Sicherung hinzu die Gemeinde als Dorf und Stadt
und die Berufsgenossenschaft. Diese Cemeinschaftsgebilde geben
dem Einzelnen das Gefühl der soziologischen Sicherheit, insofern



— 78 —

der Einzelne von ihnen getragen wird und durch sie einen relativen
Schutz erhält. Der Familienangehörige, der Volksgenosse, der
Berufskamerad geniessen ein bestimmtes Mass an Vorrecht, weshalb

denn auch etwa heute der Verlust der Staatszugehörigkeit ein
hohes Mass an Ungeborgenheit und Verlorenheit nach sich zieht.
Diese Gemeinschaftsformen kommen dem menschlichen Streben
nach Sicherheit entgegen und sind wohl auch von hier aus
weitgehend zu verstehen.

Das Evangelium hebt nun diese Selbstbehauptung in der
Gemeinschaft auf und zerstört damit die weltliche Geborgenheit,
indem es gebietet, nicht nur für den in solche Gemeinschaft
eingegliederten Mitmenschen zu sorgen, sondern darüber hinaus den
Nächsten schlechthin, ja den Feind zu heben. Im Gleichnis vom
barmherzigen Samariter ist das dargestellt. Das heisst aber, dass
der Anspruch des Nächsten auf mitmenschliche Hilfe nicht
eingegrenzt werden darf auf irgendeine Sonderform des
Gemeinschaftslebens. Denn der Nächste ist einfach «ein Mensch» (Lukas
10, 30), ohne jede familiäre oder völkische Sonderbestimmung.
Damit wird der Sonderanspruch innerhalb menschlicher
Gemeinschaftsformen aufgehoben und das Gebot des Füreinanderseins
universalistisch auf jeden Menschen, dem ich in Not begegne,
ausgedehnt. (Nicht aber auf die «Menschheit» im
humanistischaufklärerischen Sinn!)

Eine weitere Sicherung seiner Selbstbehauptung schafft sich
der Mensch im Recht. Im Recht regelt er machtvoll und mit
Nötigungskraft die Verhältnisse des gemeinschaftlichen Zusammenlebens.

Indem sich der Mensch an das Recht bindet, sichert er sich
gleichzeitig seine Handlungsfreiheit zum Zwecke der kulturellen
Entwicklung und seines irdischen Heils. Das Rechtsgesetz dient
dem Wohl des Volkes, indem es dafür sorgt, dass die Macht rechtens
ausgeübt wird, und dass ein rechtlich gesicherter Zustand erhalten
bleibt (vgl. Pestalozzi, Nachforschungen, K. A. Bd. 12, S. 88 f.).
Dabei ist die « Salus populi suprema lex», wie es die naturrechtlichen
Systeme der Aufklärung lehren. Das Recht sichert deshalb den
Menschen gegen seinesgleichen und deren «tierische» Ansprüche.
Aber auch die Sicherheitsforderung des Rechts verliert vor dem
Evangelium ihren absoluten Anspruch. Der Christ soll sich nicht
auf sein Recht berufen. Er soll nicht rechten und nicht richten. In
Matthäus 7,1 steht das allbekannte Gebot: Richtet nicht, auf dass
ihr nicht gerichtet werdet, ein Wort, das auch Paulus in seinen



— 79 —

Briefen an die Römer und Korinther immer wieder braucht. Ja,
das Evangelium geht über den negativen Charakter des Verbotes
hinaus in dem Wort: «Und so jemand mit dir rechten will und
deinen Rock nehmen, dem lass auch den Mantel» (Matth. 5, 40).
Das bedeutet nicht Zerstörung des Gesetzes, gleichsam Aufhebung
des Gesetzes nach unten, indem etwa die Rechtlosigkeit als ein
höher zu bewertender Zustand angesehen würde als der
Rechtszustand. Sondern es bedeutet Aufhebung des Gesetzes nach oben,
indem das Recht durch die Liebe überhöht und dadurch
überflüssig, resp. in seinem Sinn erfüllt wird. Gesetz und Recht als

Sicherungsbehauptungen des Menschen müssen weichen vor der
die Selbstbehauptung aufhebenden Liebe. In Glaube und Liebe
wird der Selbstbehauptungsanspruch in Recht und Gesetz ent-
mächtigt. (Was nicht heissen soll, dass nicht der Richter als Mensch
in den richterlichen Spruch Liebe einfliessen lassen könnte!)

Was hier von der Entmächtigung geschichtlicher Sicherungs-
und Selbstbehauptungsformen gesagt ist, gilt mutatis mutandis
auch für die übrigen Formen der menschlichen Selbstdurchsetzung,
wie sie in den Kulturleistungen der Kunst, der Wissenschaft, der
Philosophie vorliegen. Diese werden nicht in ihrer Existenzform
verneint, aber in ihrem absoluten Behauptungsanspruch ent-
mächtigt.

Das Nein, das der moderne Mensch so in der Kirche zu hören
bekommt, lässt sich in den Satz des Johannesevangeliums (18, 36)

zusammenfassen: «Mein Reich ist nicht von dieser Welt.» Der
moderne Mensch, der, vielleicht unbefriedigt von dem Fortschritt
der Kultur, mit der Erwartung zur Kirche kommt, dass hier nun
eine Besserung des weltlichen Lebens versprochen wird, ja, dass

es überhaupt besser werden musste, wenn alle Menschen Christen
wären, wird in seiner Hoffnung enttäuscht, denn der christliche
Glaube ist ja nun nicht wieder eine weltliche Erwartung und das
Reich Christi nicht wiederum ein geschichtliches Reich. Das Nein
der Kirche trifft deshalb die moderne Kultur gerade in ihrer
sichernden Mitte, in der Rationalität und dem ideologischen
Zukunftsglauben, in denen sich ja der Bemeisterungswille des Menschen
am deutlichsten ausdrückt.

Die Kirche hat nun dieses in den Evangelien jeder kulturellen
Sicherung gegenüber ausgesprochene Nein nicht immer mit
derselben Wucht und Radikalität durch die Zeiten getragen. Vielleicht
gerade deshalb, weil sie mit einer Seite ihres Wesens selbst ge-



— 80 —

schichtliche Institution ist und damit immer in der Gefahr steht,
selbst ein historisch gesicherter Ort menschlicher Geborgenheit zu
werden. Am unmittelbarsten ist der weltentsagende Charakter des

Christentums im Urchristentum gelebt worden. Die Christen der

Urgemeinde bis zu den Christenverfolgungen im alten Rom stehen
gleichsam ausserhalb der Welt wie Fremdlinge. Das war es ja, was
den Heiden an ihnen auffiel. So schreibt der Verfasser eines Briefes
an Diognet um ca. Ende 2. Jahrhundert: «Sie hausen im Erbe ihrer
Väter, sind darin aber nur wie auf Mietzins ; sie haben gleiche Rechte
mit den Bürgern und dulden alles wie Fremdlinge. Jedes fremde
Land ist ihre Heimat, jede Heimat ist ihnen ein fremdes Land...
Sie sind im Fleische, leben aber nicht nach dem Fleische. Auf
Erden weilen sie, im Himmel aber ist ihr Wandel» (zitiert aus:
K. A. Schmid, Geschichte der Erziehung, 1892, S. 19). Auch später
wurde die Idee der Weltentfremdung und Verneinung in einzelnen
Strömungen verstärkt weiter getragen. So vor allem in der Gnosis,
die die Welt und das Weltliche als das Satanische und an sich
Widergöttliche betrachtete. In ähnlicher Weise geht die der Gnosis
verwandte Mystik vor, wobei an das Wort Meister Eckharts zu
erinnern ist, das von einem «Entwerden von allem Was» spricht
(Meister Eckhardts Schriften und Predigten. Aus dem Mittelhochdeutschen

übersetzt und herausgegeben von H. Büttner II, 164).
Dann treffen wir die Weltverneinung in der barocken « Jammertalslyrik»

und, auf grossartige Weise, in dem Verdammungsurteil des
«Adieu Welt» in Grimmeishausens Simplizius Simplizissimus. Hier
gilt nur das schroffe Entweder-Oder. Der Mensch kann nur wählen
zwischen dem Gesetz der Welt oder dem Gebot Gottes. Er kann
sein Heil nur finden, indem er zu aller weltlichen Kultur ein Nein
spricht und, um seine Seligkeit zu gewinnen,' sich als Einsiedler aus
der Welt zurückzieht. Von diesem Entweder-Oder aus hat auch
Nietzsche Christentum und Kirche gesehen, wenn er den «Alltags-
Christen» analysiert: «Wenn das Christentum mit seinen Sätzen
vom rächenden Gott, der allgemeinen Sündhaftigkeit, der Gnadenwahl

und der Gefahr der ewigen Verdammnis recht hätte, so wäre
es ein Zeichen von Schwachsinn und Charakterlosigkeit, nicht
Priester, Apostel oder Einsiedler zu werden und mit Furcht und
Zittern einzig am eignen Heil zu arbeiten.. Vorausgesetzt, dass
überhaupt geglaubt wird, so ist der Alltags-Christ eine erbärmliche
Figur, ein Mensch, der nicht bis drei zählen kann, und der übrigens,
gerade wegen seiner geistigen Unzurechnungsfähigkeit, es nicht ver-



— 81 -—

diente, so hart bestraft zu werden» (Menschliches - Allzumenschliches

I. 28).
Aus der asketischen, weltflüchtigen Stimmung dieses Nein

heraus haben nun auch Strömungen in der heutigen Kirche der
Kultur vor allem in ihrer rationalen, humanistisch-idealistischen
Gestalt den Kampf angesagt. Es ist jene Richtung innerhalb der
protestantischen Kirche, die unter dem Namen der «Theologie der
Krise» oder als «Dialektische Theologie» ihr Nein gegen die Kultur
der Gegenwart ausspricht. Sie stützt sich in diesem Kampf auf
Luthers Absage an die Vernunft und vor allem auf die Briefe des

Apostel Paulus, der im Kor. 1, 19 und 1, 20 sagt: «Denn es steht
geschrieben, ,Ich will zunichte machen die Weisheit der Weisen,
und den Verstand der Verständigen will ich verwerfen.. Hat nicht
Gott die Weisheit dieser Welt zur Torheit gemacht?'.» Von der
doppelten Grundlage der Bibel und des grossen Reformators wird
nun der Angriff gegen die Kultur der Neuzeit, ja gegen das Prinzip
der Vernünftigkeit überhaupt, vehement vorgetragen. Die
dialektische Theologie sieht in ihr vor allem den Versuch des Menschen,
von sich aus zu Gott zu kommen. Die unendliche Innerlichkeit des

Idealismus wird als «Hybris», als «vollendete Sündhaftigkeit»
(Gogarten) gebrandmarkt. Es ist gleichgültig, welche grossen
Denker des 19. und 20. Jahrhunderts anvisiert werden, in all ihren
Bemühungen sieht diese Richtung fast ausschliesslich das Wagnis
des Menschen, den absoluten Gegensatz zwischen sich und dem

Schöpfer zu überwinden (vgl. Gogarten: Religiöse Entscheidung,
S. 19). Aus diesem Grunde sucht sie denn auch alle Immanenzversuche

des Denkens durch die Betonung einer unendlichen Kluft
zwischen Gott und Kreatur zu begegnen. Ausgehend von einer

Radikalisierung des Prinzips der «sola fide» kommt sie zu einer
absoluten Verwerfung des Menschen und der Welt. Eine solche

Haltung musste, konsequent durchgeführt, jede Kultur, aber auch

jede Erziehung nicht nur sinnlos, sondern auch sinnwidrig machenx).

') Anmerkung: Es ist hier zu bemerken, dass der Eindruck einer
radikalen Verneinung des kulturellen Bemühens des Menschen durch die
dialektische Theologie wohl stärker der tatsächlich ausgeübten Wirkung als
der theoretischen Absicht zuzuschreiben ist und vor allem von den
Frühschriften ausgeht. Denn es lässt sich etwa bei K. Barth neben der reinen
Verneinung auch eine Linie verfolgen, die um sinnvolle Vernünftigkeit weiss,
wenn auch diese Linie weniger deutlich durchgearbeitet ist, und E. Brunner
anerkennt durchaus den Eigenbereich wissenschaftlicher Forschung (Glaube
und Forschung). Es ist zweifellos oin Verdienst der dialektischen Theologie,
den prometheischen Titanismus spekulativen Philosophierens sichtbar und

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1954. 6



— 82 —

Hier stellt sich nun für den Christkatholiken die Frage, ob er
den nur weltverneinenden Charakter der Kirche als das letzte Wort
betrachten muss, ob auch für seine Kirche ein radikales und aus-
schliessendes Nein das einzige ist, was zu dem ganzen Problemkreis
zu sagen wäre. Dazu seien folgende Überlegungen gestattet.

Zunächst muss sich die Kirche selber fragen, ob sich die
Gestalt der Kultur und ihrer Bildung so völlig unabhängig von dem
entwickelt hat, was die Kirche als ihre Botschaft verkündet. Es ist
doch eine sehr beachtenswerte Tatsache, dass sich die von der
Kirche so angefochtene Kultur in ihrer typischen aktivistischen
Form der Rationalität allein im Abendlande und zwar im
sogenannten «christlichen Abendlande» ausgebildet hat. Wir finden
sie weder in der islamischen noch in der buddhistischen Welt. Ist
der Ursprung der modernen Wissenschaft mit ihrem starken Vorrang

der naturwissenschaftlichen und technischen Fragestellung
lediglich aus dem Abfall der modernen Menschheit von der Kirche
zu erklären Ist ihr Ansatz und ihre Entwicklung ausschliesslich
und allein dem Macht-Herrschertraum des Menschen zuzuschreiben
Wie kommt es denn, dass gerade die grössten Denker, die wie
Kopernikus, Keppler, Gahlei die Wissenschaftsentwicklung im
modernen Sinne eingeleitet haben, tieffromme und auch kirchentreue

Menschen gewesen sind Ist es nicht so, dass diese Welt, die
der moderne Mensch mit den Mitteln der Vernunft zu
durchdringen und zu beherrschen suchte, zuerst entheiligt und ent-
mächtigt werden musste, bevor sie ihm als Gegenstand des Forschens
sichtbar werden konnte Dem antiken und mittelalterlichen
Menschen konnte der Kosmos schon deshalb nicht ein durch Vernunft
zu erforschendes Etwas sein, weil dieser Kosmos noch von selbst-

damit die Problematik des Menschen neu spürbar gemacht zu haben. Wenn
sich nun aber eine theologische Schülerschar auf die rein negative Position
versteift, so wandelt sie eine durchaus berechtigte oppositionelle Haltung in
einen neuen Dogmatismus um, der ein fruchtbares Gespräch zwischen den
Fakultäten yerunmöglicht. Sie überschätzt dio aus ihrer historisch bedingten
Christlichkeit heraus entstandene Auslegung dergestalt, dass immer die
Gefahr droht, die Interpretation des Evangeliums wichtiger zu nehmen als dieses
selbst. Dazu übersieht sie, dass sie nachgerade in die Stellung eines Kriegers
kommt, der blindlings aus seiner Festung auf Stellungen schiesst, die der
Gegner zu oinem guten Teil verlassen hat. Es ist in dieser Hinsicht doch sehr
bedeutsam zu sehen, dass selbst Denker, die aus der humanistischen Tradition

stammen, wie etwa der «Kulturphilosoph» Litt bei seiner «humanen»
Erforschimg des Menschen zu Ergebnissen kommt, die sich mit denen
christlicher Denker völlig decken (Vgl. Th. Litt: Mensch und Welt, 1948,
S. 140).



— 83 —

herrlichen Göttern und wundertätigen Wesen durchwaltet war. Erst
als sich die monotheistische Auffassung des Christentums im
allgemeinen Bewusstsein durchgesetzt hatte, nachdem die Götter aus
der Welt vertrieben worden waren, war auch die Voraussetzung zur
Erforschung eines entgötterten, nun aber gesetzlich gewordenen
Kosmos gegeben. Es soll damit nicht eine kausale «Schuld» der
Kirche an dem gegenwärtigen Krisenzustand der Kultur konstruiert
werden, aber es ist anderseits doch zu sehen, dass die moderne
Rationalität mit der Entwicklung des Christentums selbst eng
verbunden ist. Die Tendenz, Christentum und Vernunft in totalen
Gegensatz zu bringen, mutet deshalb etwas problematisch an.
Kennen wir doch Jahrhunderte, während denen die Kirche in
einem durchaus positiven Verhältnis zur Kultur und ihrer
Rationalität existierte. In den ersten Jahrhunderten ihres Bestehens

begegnete sie der antiken Vernünftigkeit und suchte diese in der
Patristik aufzunehmen und anzueignen. Für die Kirchenväter
Clemens von Alexandrien, Origines und Basilius war die heidnische
Philosophie eine Vorbereitungsstufe für denjenigen, der dann durch
Christus zur Vollendung geführt wurde, und schliesslich dürfen wir
Augustinus nicht deshalb einen Häretiker nennen, weil er mit
andern im Christentum eine Antwort auf die Frage der hellenistischen

Philosophie nach Gott erblickte. Sodann hat das ganze Mittelalter

die Vernunft in den Dienst der Kirche und der Theologie
gestellt. Hier hat die Einheit von Kirche und Kultur einen Höhepunkt

erreicht, und wenn man auch nicht der Meinung ist, dass

dies ein unbedingt erstrebenswerter Zustand sei, so darf man doch
anderseits auch nicht die Christlichkeit des Mittelalters als eine

einzige Häresie auffassen.
Wenn deshalb heute ein Graben zwischen vernünftiger Kultur

und Kirche aufgerissen wird, so ist darauf hinzuweisen, dass solche
Absicht offenbar weitgehend nur die selbstmächtige Vernunft, wie
sie uns aus der Aufklärung tradiert ist, anvisiert, dass dabei aber
übersehen wird, dass diese Form der Vernunft nicht den gesamten
Umkreis des Vernünftigseins überhaupt ausmacht. Es ist nicht die
Ratio an sich, die in besonderem Masse der Sündhaftigkeit
verfallen wäre, sondern nur die eigenmächtige Vernunft, die sich dem
Transzendenten gegenüber nicht mehr offen hält. Schliesslich
bewegt sich der Kampf der Kirche gegen die neuzeitliche Kultur auch
im Räume der Ratio, und die Theologie erhebt ja als 1. Fakultät an
der Universität ebenfalls Anspruch auf den vernünftig-allgemein-



— 84 —

gültigen Charakter ihrer wissenschaftlichen Aussage. Man wird
deshalb dem Wort Kamlahs in seinem Augustinbuch in dieser
Hinsicht zustimmen können: «Insbesondere die protestantische Theologie

hält sich an Luthers Ächtung der Vernunft, weil sie eine andere
als die eigenmächtige Vernunft der Aufklärung nicht kennt, und
übersieht so ihre eigene Vernünftigkeit und Wissenschaftlichkeit»
(Kamiah, W., Christentum und Geschichtlichkeit, 1951, S. 87 f.).

Diese Betrachtungen legen uns nahe, dass mit einem radikalen
Nein der Kirche zu Kultur, Bildung und Welt offenbar doch nicht
alles gesagt ist, was gesagt werden sollte. Es scheint, dass in der
Konfrontation Kirche-Kultur ein differenzierteres Denken am Platz
ist, als es die ausschliessende Alternative anwendet. Denn ein aus-
schliessendes Nein würde die Möglichkeit christlicher
Lebensführung in das Ghetto einsiedlerischer Abschliessung verbannen.

Nun lässt sich aber schon aus der Bibel zeigen, dass der Christ
an diese Welt und damit auch an ihre Kultur verwiesen wird. Wenn
wir den Begriff der Kultur weit genug fassen, in ihr also nicht nur
die spekulativen Systeme der Kulturphilosophie erblicken, sondern
sie verstehen als pflegliche Formung und Gestaltung menschlichen
Lebens in Kleidung, Wohnung, Werkgestaltung, Formen des

menschlichen Umgangs, der Lebensweise usf. dann finden wir
bereits im 1. Buch Mose den Hinweis auf «Kultur». Wir lernen in
Abel den Hirten, in Kain den Ackersmann, in Hennoch den
Städtegründer kennen. Jubal ist der Urvater der Musikanten, Thubalkain
der erste Schmid und schliesslich wäre es undankbar, Noahs, des
ersten Weinbauern, nicht zu gedenken. Kultur als sinnvolle
Gestaltung menschlichen Daseins ist hier dem Menschen wie
selbstverständlich zugerechnet. '

Die Kirche und damit der Christ wird aber noch eindringlicher
hingewiesen auf ein Wirken im weltlichen Dasein durch die bekannte
Aufforderung des Matthäus-Evangeliums: «Ihr seid das Salz der
Erde... Ihr seid das Licht der Welt... Also lasset euer Licht
leuchten vor den Leuten, dass sie eure guten Werke sehen und
euren Vater im Himmel preisen» (Matth. 5, 13, 14, 16). Hier ist
die geistige Verantwortung des Christen deutlich aufgezeigt. An
Stelle vieler Zitate sei nur noch auf die Schöpfungsgeschichte selbst
hingewiesen. Aus ihr wissen wir, dass Gott den Menschen als Herrn
über die Schöpfung gesetzt hat, auf dass er sich Untertan mache und
herrsche «über die Fische im Meer und über die Vögel unter dem



— 85 —

Himmel und über alles Getier, das auf Erden kriecht» (Mose 1, 28).
Der Mensch wird so vertretungsweise der Hirte des Seienden und
aus diesem Amt wächst ihm die Verantwortung für die ausser-
menschliche Welt. Er soll sie durchdringen und bewältigen.

Wie die Kirche so eine Verantwortung des Christen gegenüber
der Schöpfung kennt, so auch eine Verantwortung gegenüber dem
andern Menschen. Diese mitmenschliche Verantwortung gründet
ebenfalls im Schöpfungsbericht, wo es heisst, dass es nicht gut sei,
dass der Mensch allein ist. Indem Gott das Weib bildete und dem
Menschen als Gefährtin zuführte, stellte er den Menschen in die
konkrete zwischenmenschliche Beziehung hinein. Darüber hinaus
aber weist das Liebesgebot den Menschen unmittelbar an seinen
Nächsten. Wer seine Beziehung zu seinem Mitmenschen nicht in
Ordnung bringt, der findet keine Gnade vor Gott. Ja, Matthäus
weist denjenigen Christen vom Altar Gottes weg, dessen Verhältnis
zum Mitmenschen nicht in Vergebung geordnet ist (Matth. 5.23,
24. dazu auch Matth. 18.35; Lukas 12.58, 59; Markus 11.25, 26).
Dem Menschen werden die Fehler nicht vergeben, wenn er nicht
selbst zur Vergebung bereit ist, wie das Gleichnis vom Schalksknecht

dartut (Matth. 6.14, 15 und Markus 11.25, 26).

Das ist aber doch wohl so zu verstehen: Der Weg zu Gott ist
nicht gangbar unter Verneinung und Ausschliessung der Welt und
des Mitmenschen. Sondern: Der Weg zu Gott führt über seine

Schöpfung als Welt und Mensch. « Die Schöpfung ist keine Hürde
auf der Bahn zu («ott, sie ist diese Bahn selbst. Wir sind
miteinander erschaffen und auf ein Miteinander zu», sagt der jüdische
Religionsphilosoph Martin Buber mit Recht (M. Buber, Die Frage
an den Einzelnen, 1936, S. 34). Menschsein heisst miteinander sein

und Aufeinanderangewiesensein. Der Mensch ist für den andern,
den Mitmenschen, da. In der Gehilfenschaft als dem helfenden
Gegenüber von Mensch und Mitmensch wurzelt die Sorge und die

Verantwortung des Christen gegenüber Kultur und Bildung. Wo
aber der Mensch unter Ausschliessung des Mitmenschen zu Gott
finden will, kann jenes Zerrbild des Heiligen entstehen, wie es

Nietzsche im Zarathustra schildert: «.Warum', sagte der Heilige,
'ging ich doch in den Wald und die Einöde War es nicht, weil ich
die Menschen allzusehr liebte Jetzt lieb ich Gott : die Menschen
liebe ich nicht. Der Mensch ist mir eine zu unvollkommene Sache.

Liebe zum Menschen würde mich umbringen'.»



— 86 —

Man verstehe das recht: Nicht dass der Mensch die ihm oft
so notwenige Einsamkeit liebe und von Zeit zu Zeit aufsuche,
sondern dass er darin stecken bleibe, ist die Gefahr. Einsamkeit und
die ihr eigene Stille kann fruchtbar sein und ist dem Menschen von
Zeit zu Zeit nötig als Ort der Sammlung und Besinnung. Aber aus
der Tiefe strengster Abgeschlossenheit muss er wieder in den realen

Bezug zu Mensch und Welt treten, weil nur aus solch konkreter
Begegnung echtes Selbstsein wachsen kann.

Steht nun die Kirche in der Verantwortung gegenüber Welt und
ihrer Bildung als Kultur und wendet sie sich aktiv dieser Welt zu,
so warten ihrer eine Reihe von Schwierigkeiten, von denen hier nur
wenige angedeutet seien. Zunächst findet sie eine Kultur vor, die

gar nicht so eindeutig anti- oder achristlich ist, wie man das eigentlich

auf Grund der Struktur der Kultur und ihrer Beschreibung
durch die Kirche erwarten musste. Die Fronten stehen sich gar nicht
so scharf profiliert gegenüber. Vielmehr herrscht ein schwer zu
entwirrendes Geflecht, ja ein Durcheinander von Christlichem,
Unchristlichem und Antichristlichem; wobei zu sagen ist, dass sich
eine saubere antikirchliche oder antichristliche Stellungnahme
relativ selten findet. Die grossen Antipoden moderner Kirchlichkeit,
die Humanisten und Idealisten waren zu einem guten Teil nicht
antichristlich gesinnt. Herder lebte immer im Bewusstsein seiner
christlichen Mission und spürte sein Leben lang seine theologische
Aufgabe (vgl. Werke, Suphan XV, S. 508 ff.). Auch Fichte glaubte
von sich selbst, dass er Christ sei. Hegel geht in seinen theologischen
Jugendschriften vom Johannesevangelium aus und sucht sein

eigenes Denken aus dem logischen Verstehen der Worte Jesu zu
entwickeln. (Man lese daraufhin etwa Hegels Behandlung der
Bergpredigt in der Auseinandersetzung mit Kant. Vgl. Hegels
theologische Jugendschriften, herausgegeben von H. Nohl, 1907,
S. 266 ff.). In seinen religionsphilosophischen Schriften vertritt er
die Idee, dass die Menschheit nicht auf die Wahrheit der Philosophen
zu warten brauche, denn sie besitze diese, wenn auch nicht in der
einen Form des Begriffs, in der absoluten Religion, als die er das
Christentum bezeichnet. Den Unterschied zwischen «Welt» als
Philosophie und Christentum kann er nur als einen solchen der Form
erkennen (Hegel, Werke, Ausgabe Hoffmeister, Bd. V, Encyklopädie,

S. 476). Er wird denn auch von einem so bedeutenden
Gegenwartsdenker wie Rüssel als «überzeugter und zwar lutherischer
Protestant» bezeichnet (B. Rüssel, Philosophie des Abendlandes,



1950, S. 611). Wenn man sich auch keineswegs dieser Ansicht
anschliessen möchte, so wird man mit dem Blick auf die Gegenwart
doch sagen müssen, dass auch in der heutigen Kultur und ihrer
Bildung Christliches und Nichtchristliches in schwer zu wägender
Weise durcheinander fliessen, nicht nur in den Werken der Denker
und Dichter, sondern auch in der Alltäglichkeit des gelebten Lebens
und seinen Formen. Man wird deshalb Karl Lowith zustimmen
müssen, wenn er die heutige Lage des Christentums so umschreibt :

« In unserer modernen Welt ist alles mehr oder weniger christlich und
zugleich unchristlich : ersteres, wenn es am klassischen Heidentum,
letzteres, wenn es am ursprünglichen Christentum gemessen wird»
(Weltgeschichte und Heilsgeschehen, 1953, S. 183).

Dieses undeutliche Zwielicht, in dem alles erscheint, erschwert
der Kirche ihren Auftrag. Sie spricht nicht in eine eindeutige
Situation. Die Kultur, der sie begegnet, ist nicht eine heidnische,
sondern mit mancherlei Überzeugungen aus der christlichen
Tradition durchzogen. Kirchliches Gedankengut ist in säkularisierter
Form in die Kultur aufgenommen worden, so dass schon von hier
aus rein sachlich eine scharfe Trennung zwischen Kirche und Kultur
schwer zu vollziehen ist. Dazu kommt, dass die Kirche, soweit sie

eben auch irdische Institution ist, mit in den geschichtlichen
Prozess einbezogen wird und dadurch den Einflüssen des jeweiligen
Zeitgeistes ausgesetzt bleibt, gleichgültig, ob sie das will oder nicht.
So hat sich der Geist der Renaissance oder der Aufklärung beileibe
nicht nur ausserhalb der kirchlichen Domäne entwickelt, sondern

tief in das Leben der Kirche hineingewirkt und es mitgestaltet, wie

umgekehrt das kirchliche Leben und Vorstellen die abendländische
Kultur wesentlich mitgeprägt hat. Gewiss ist solche «Kultur-
prägung» nicht die primäre Funktion der Kirche als corpus mysticum,

aber sie ist tatsachenmässig einfach da. Kirche und Kultur
haben von je her in einer lebendigen Auseinandersetzung gestanden,
und es kommt in ihrem Verhältnis nur entscheidend darauf an, dass

beide Bereiche nicht miteinander vermischt werden und ineinander
aufgehen.

Wenn sich nun heute Kirche um Kultur verantwortungsbewusst
kümmert, so droht ihr die wesentliche Gefahr, sich selbst an die

Kultur einer Epoche und an das Weltbild und Menschenverständnis
einer bestimmten Zeit zu verlieren, ja ihre Autorität zu verwenden,
Thesen und Auffassungen als sakrosankt zu erklären, die auf einem

ganz andern Boden gewachsen sind. Das grandiose Beispiel dieser



— 88 —

fälschlichen Theokratisierung bietet uns die hoch- und spätmittelalterliche

Gestalt der Kirche, und den instruktiven Einzelfall liefert
uns der Streit zwischen der Kirche und Galilei in der Frage der
Erdumdrehung. Hier zeigt sich mit aller wünschenswerten Deutlichkeit,
dass die Kirche die Auslegung der heiligen Schrift an die Weltauffassung

einer bestimmten Epoche gebunden hat ; in diesem Fall an
die aristotelische Physik und das ptolemäische Weltbild. Die Folge
davon war, dass die Christen der damaligen Zeit die beiden Grössen

in ihrem Bewusstsein so eng miteinander verbanden, dass sie das

Gefühl hatten: wenn das eine Prinzip falle, so müsse auch das
andere Schaden leiden. Deshalb der Kampf der Kirche gegen die
neue Forschung, wobei man als Christ nicht um die betrübliche
Feststellung herumkommt, dass sich die Kirche damals auch
äusserer Machtmittel bediente und so eine Spannung zwischen
Glauben und Forschung schuf, die durchaus nicht in der Sache selbst

lag, die aber bis heute nicht restlos überwunden werden konnte.
Die Kirche kann ruhig ihr Ja zur wissenschaftlichen Forschung
sagen, aber sie wird sich nicht einem wissenschaftlichen
Weltsystem restlos verbinden. Was hier von dem Verhältnis der Kirche
zur Wissenschaft gesagt ist, das gilt auch für die Beziehungen der
Kirche zu den übrigen Bereichen der Kultur. Die Kirche darf sich
als Kirche mit keiner politischen Bewegung identifizieren, und
anderseits darf keine politische Partei die Kirche ausschliesslich
für ihr Programm reklamieren. Die Kirche hat kein Moralsystem
als das einzige und endgültige zu sanktionieren, weder dasjenige
Kants noch das der modernen Wertethik. Die Kirche kann keine
Gesellschaftsform als die ihrige erklären, so wenig wie ein bestimmtes
Wirtschaftssystem. Vor allem aber: sie darfkeine Weltanschauungsgruppe

gegen eine andere ausspielen, so als ob eine Weltansicht
ausschliesslich sich des rechten Glaubens versichern dürfte. Die
Kirche hat nicht die Kulturerscheinungen «christlich» zu begründen
und dem irdischen Tun und Wollen das Mäntelchen der sakralen
Würde umzuhängen. Die christliche Verantwortung gegenüber
Staat, Partei, Sitte, Beruf, Bildung und Erziehung vollzieht sich
vielmehr im Durchstoss durch alle weltanschauliche Bindung und
Vereinseitigung hindurch. In diesem Sinne darf man wohl sagen :

Es gibt keinen christlichen Staat, keine christliche Partei, kein
christliches Wirtschafts- oder Moralsystem, keine christliche
Bildung. Sondern die Aufgabe der Kirche liegt darin, im Menschen die
christliche Verantwortung gegenüber allen seinen Beziehungen in



— 89 —

der Welt zu stärken. Wohl aber gibt es verantwortungsbewusste
Christen im Staat, in den Parteien, im wirtschaftlichen Handel;
wir können uns als Christen in den weltlichen Bezügen bewähren,
können auch Kinder erziehen im eigenen Bekennen zu Christus.
Überall da jedoch, wo Kirche mit der Kultur und ihren geschichtlichen

Formen sich identifiziert, besteht die Gefahr der unechten
Säkularisation.

So hält sich Kirche fern von der Verstrickung in die Welt,
ohne sich deshalb von der Welt abwenden zu müssen. Würde sich
die Kirche auf eine Weltanschauungsgruppe einschränken, so gäbe
sie ja selbst ihren universalen Charakter auf, würde selbst Grund
der Entzweiung, würde sich völlig der eigenmächtigen Geschichtlichkeit

verschreiben und die so erfolgte Versklavung Gottes unter
die Geschichte nicht beachten.

Die Freiheit des Christenmenschen von der Welt liegt nicht
in der Abwendung von ihr, sondern in der Enthaltung von ihrer
Verabsolutierung. Von der Kirche her gesehen ist die Krise der
modernen Kultur nicht zum wenigsten darin begründet, dass das

menschliche Denken und Vorstellen Bilder von Mensch und Welt
schafft, diese als letztgültige Entscheidungen dogmatisch fixiert,
metaphysisch unterbaut und so das transzendente Sein als Idee
oder Gefühlsinhalt seiner eigenen Verfügbarkeit unterstellt. Die so

entstehenden «Weltanschauungen» bilden dann die geistige Heimat,
in der sich der Mensch zu Hause fühlt, wohnlich einrichtet und in
täuschender Geborgenheit sich abschliesst vom möglichen Anruf
eines Jenseitigen, nicht erkennend, dass solche erborgte Sicherheit
immer wieder in die Brüche gehen wird. Krampfhaft sucht der
moderne Mensch auf Grund gesteigerter rationaler Anstrengung die
weltanschauliche Geborgenheit zu halten.

Nun wäre es falsch, zu meinen, die Kirche habe dem menschlichen

Bemühen, sein Dasein auf Erden sinnvoll zu gestalten, nur
ein schroffes Nein entgegenzusetzen. Sie muss wissen, dass menschhche

Kultur und menschliche Bildung die Möglichkeit echten
Menschseins immer in solchen Menschenbildern und Weltbildern
vorzustellen genötigt ist. Sie wird solches «Bauen» und Schaffen
durchaus anerkennen. Um es in einem Bilde zu sagen: Ihr liegt
daran, dass das Haus des Menschen richtig gebaut wird, dass es

seine Fenster offen hält für das Licht, das der Mensch nicht selbst

zu erzeugen vermag, dass der Mensch nicht - ein ewiger Schildbürger

- den Ort seiner Besinnung hermetisch zumauert, um



— 90 —

autonom im Dunkeln zu beraten, und nachträglich, der Dunkelheit

inne werdend, mit dem «Schnappsack der Metaphysiker»
(Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches II, 6) das Licht
einholen zu können vermeint. Ihr geht es darum, class der schaffende
Geist des Menschen nicht eigenmächtige, sondern vernehmende
Vernunft bleibt.

Gerade weil die Kirche nicht selbst weltanschauliche Begründung

sein will noch kann, vermag sie sich positiv zur Kultur zu
stellen, kann helfen, das kulturelle Leben aus seiner dogmatischen
Fixierung zu lösen und für die fruchtbare gegenseitige Begegnung
fähig zu machen. Sie wird deshalb ihr Verständnis und ihre Hilfe
jenen kulturellen Gebilden nicht verweigern, die sich im Rahmen
der christlichen Tradition entwickelt haben. So wird sie z. B. zu
unterscheiden wissen zwischen einem Staat, der doktrinärer
Weltanschauungsstaat ist und das Gewissen seiner Bürger totalitär an
seine eigene Absolutheitslehre binden will, und einem Staat, der
sich vor letzten weltanschaulichen Fragen frei hält, indem er seinen

Bürgern die Freiheit der persönlichen Entscheidung überlässt. Das
heisst, sie wird unterscheiden den dämonischen Staat, die «Hure
Babylons», und den profanen Staat, ohne in diesem wiederum
schon die Verwirklichung einer «civitas dei» zu sehen. Sie wird auch
einer kulturellen Ordnung, die ein menschliches Leben in Freiheit,
Würde und Verantwortung zu verwirklichen sucht, nicht die eigene
Achtung versagen. Sie wird, allgemein gesagt, den Menschen in
seinen historischen Ordnungen belassen, immer aber unter dem
Hinweis darauf, dass diese Ordnungen nichts Endgültiges sind, dass
der Christ in ihnen nicht die letzte Antwort auf sein Suchen und
Fragen erwarten darf. Wie denn die Kirche sich auch immer davor
hüten muss, selbst der historischen Verweltlichung zu verfallen,
selbst unkritisch letztgültige «Bilder» des Menschen oder eines
vermenschlichten Gottes anzubieten, eine Gefahr, die immer da droht,
wo die Kirche aus dem Glauben in die Weltanschauung abgleiten
will und dann die Quintessenz ihrer Lehre in ein Gottesbild
verdichtet, zu dessen Gestaltung sie verschämt Bausteine aus irgendeiner

zeitgenössischen Philosophie entleiht. Sie huldigte in diesem
Moment genau so jenem illusionären Ideologismus, den sie an den
kulturellen Schöpfungen bekämpft. Hier musste ihr das Mahnwort
Pestalozzis entgegengehalten werden, das er einmal in glücklicher
Weise so formuliert hat : «... hart in den Kopf eingegrabene Bilder
von Gott sind im Grunde um kein Haar besser und der menschlichen



— 91 —

Naturimi kein Haar weniger schädlich, als die steinernen und erzenen
Götzen, die sich die rohern Menschen schnizeln» (K.A. III, 2151).

Zum Abschluss sei noch auf eine Gefahr hingewiesen, die der
Kirche und dem Glauben in ihrem weltlichen Werk warten. Man
kann sie als die Verharmlosung des Christentums bezeichnen.
Gemeint ist damit jener Vorgang, der dazu führt, dass alles in unserer
Kultur mehr oder weniger christlich und mehr oder weniger
unchristlich ist. Die Verharmlosung der christlichen Botschaft wird
dadurch erreicht, dass die christliche Religion nicht etwa verneint,
sondern als Wert in Bildung und Kultur integriert wird. Das

Christentum erscheint dadurch als ein Kulturwert neben andern.
Man spricht in anerkennenden Worten von der hohen Kulturfunktion

der Kirche, von dem grossen Beitrag, den die Kirche an die
Kultur des Abendlandes beigetragen hat, und den man nur ungern
missen möchte. Solcher Rede ist deshalb misstrauisch zu begegnen,
weil sie nicht etwa reine Unwahrheit aussagt. Tatsächlich hat die
Kirche zu allen Zeiten das Kulturleben der Menschheit bereichert.
Man denke nur an die gewaltigen Dome des Mittelalters, an die
herrlichen Altäre, an die wundervolle Glasmalerei, an die ergreifende
Orgelkunst, an die literarischen Werke, an die Initialenmalerei der
mittelalterlichen Mönche usf. Das kulturelle Leben der
abendländischen Menschheit wäre tatsächlich um ein Beträchtliches
ärmer ohne den kirchlichen Anteil. Aber: Den Sinn der Kirche und
des Christentums in ihrem geleisteten Kulturbeitrag zu erblicken,
ist ein unverzeihliches, wenn auch weit verbreitetes Missverständnis
dessen, was als Auftrag der Kirche zu bezeichnen ist. Mit der
Einordnung der Kirche und des Christentums in den Bereich der
Kultur wird das Christentum selbst zu einem «Kulturgut» verharmlost.

Es erhält seinen angemessenen Platz innerhalb der Hierarchie
der kulturellen Werte und ist so gleichsam gebändigt. Es ist eine

Kulturgrösse, die auch in ein weltliches Bildungssystem ohne
wesentliche Erschütterung eingebaut werden kann. «Die Botschaft
(Christi) gleicht einem Blindgänger, der wohl ein kleines Loch in
die Mauer geschlagen hat, das rasch wieder zugemauert werden
konnte, der aber nun weiter keine Zerstörungen mehr anrichten
wird», so umschreibt K. Fror treffend die Situation (K. Fror,
Erziehung und Kerygma, 1952, S. 65). Die Kirche hat nun hier die

Aufgabe, dieses Missverständnis zu klären, so jedoch, dass die

Reinigungsarbeit nicht wiederum als Kulturkampf vor sich geht.
Sie hat vielmehr darauf hinzuweisen, dass all dieses kulturelle



— 92 —

Schaffen des Künstlers als Hinweis auf das transzendente Sein,
ad meiorem gloriam dei, und nicht ad meiorem gloriam hominis zu
verstehen ist. Sie hat dieser Aufgabe um so dringlicher
nachzukommen, als diese Verharmlosung des Christentums nicht nur
im Bereich der objektiven Kultur sichtbar wird, sondern auch in den

modernen Lehren von der seelischen Struktur des Menschen. Wie
der Religion innerhalb des Wertsystems der Kultur ein bestimmter
Ort zugewiesen wird, so auch dem religiösen Menschen. Die moderne

Typenlehre lehrt, dass der einzelne Mensch für die verschiedenen

Wertgebiete verschieden stark veranlagt ist. Wie es eine
musikalische oder dichterische Anlage für die Werte des Schönen, eine
sittliche Anlage für das Gute, eine wissenschafthche für das Wahre
usf. gibt, so auch eine religiöse Veranlagung für die Wertgruppe
des Heihgen. Und wie man vernünftigerweise einem Menschen, dem

jeglicher musikalische Sinn fehlt, keinen Vorwurf wegen seiner

mangelnden Musikahtät machen kann, so kann die Kirche auch
nicht verlangen, dass ein areligiöser Mensch ihrer Botschaft Gehör
schenkt. Der eine ist religiös veranlagt, der andere nicht. - In
solchem Argumentieren wird deutlich, dass die strenge Universalität
eingegrenzt wird auf das Unverbindliche des humanen
Selbstverständnisses. Das Mass ist nicht Gott, der den Menschen zur Rechenschaft

zieht, das Mass ist die Natürlichkeit des Menschen, die
bestimmt, wie weit dem Wort Gottes Gehör geschenkt werden kann,
wie weit nicht.

So steht die Kirche inmitten der Kultur und gleichzeitig ihr
gegenüber. Aus biblischer Verantwortung heraus hat sie in der
Welt zu wirken und in der Gehilfenschaft begründet sich ihre
Anteilnahme am kulturellen Leben. Sie spricht ihr Nein im Hinweis
darauf, dass Gott allein die Macht und die Entscheidung gehört.
In ihrer weltzugewandten Seite aber, als geschichtliche Grösse mit
eigenem Selbstbehauptungswillen, hat sie den Menschen zu
befreien aus der totalen Verstrickung in die irdischen Angelegenheiten,
ihn zu lösen aus doktrinärer Verkrampfung und ihn so frei zu
machen für den fröhhchen und verantwortungsfreudigen Dienst an
Mitmensch und Schöpfung. Die Kirche begrenzt den Anspruch der
Welt, den Menschen voll und ganz zu erfüllen, ihn ausschliesslich
und allein formen und prägen zu können. Sie ermöglicht erst eine
wahrhaft menschliche Kultur dadurch, dass sie den illusionären und
ideologischen Überbau abträgt, die Eigenmächtigkeit aufklärerischer
Vernunft enthüllt, ohne dadurch Vernünftigkeit als solche, ohne



— 93 —

Kultur als das Streben des Menschen nach verantwortlicher Pflege.

Formung und Gestaltung des Daseins zu verneinen. Sie löst so auch
den Menschen aus der verkrampften Verzweckung seines Lebens,
ohne Sinnhaftigkeit im Einzelnen auszulöschen. Sie öffnet dem
Menschen als Kirche, d. h. indem sie die Gnade Gottes, die durch
Christus gegeben ist, sakramental verwaltet, einen Raum jenseits
aller Kultur, den der Mensch von sich aus auch bei höchster
Kultursteigerung nicht zu ergreifen vermöchte. Sie selbst aber wird vom
kritischen Denken, das immer auch in der Kultur lebendig sein

kann, und das sich von Sokrates über Pascal, Kant und Kierkegaard

bis zu den kritischen Denkern der Gegenwart erstreckt, sich
immer wieder sagen lassen müssen, dass auch sie als Kirche in der
Gefahr dogmatischer Fixierung und ideologischer Weltlichkeit
steht, und sich selber immer wieder aus der Verstrickung in den
irdischen Selbstbehauptungswillen herauszuholen hat. In dieser
Weise gegenseitiger Beschränkung ist echte Begegnung und echtes

Gespräch zwischen Kirche und Kultur möglich, dergestalt, dass die
Kirche ihr Wort nicht am Leben vorbei verkündet und das Leben
nicht jenseits der kirchlichen Botschaft seinen «eigengesetzlichen»
Lauf nimmt.

Zum Schluss sei dem Dichterpfarrer Jeremias Gotthelf das

Wort gegeben, dem diese Verbindung von Glauben und Leben je
und je ein dringendes Anliegen gewesen ist. In Anne Bäbi Jowäger
umreisst er das Gemeinte in folgenden Worten: «Aber, und das ist
eben vom Übel, dass die Gstudierten mehr und mehr das Leben
verachten und dagegen als natürliche Wirkung das Volk das heilige
Buch, dass die einen meinen, das Buch sei veraltet, die andern, das

Leben bedeute nichts, und dessen Verständnis lerne man von selbst
wie die Buben das Pfeifen; dass die einen meinen, wenn einer im
Urtext herumfahren könne wie eine Hex, so sei er ein Hexenmeister,
und wenn er blindlings die Klassen der Engel aufzählen könne, so

sei er selbst ein Engel; die andern aber, dass, wer das Leben am
besten auszubeuten wisse zu seinem Nutzen und zur Stillung seiner

Triebe, so sei er selbst Gott geworden, des Lebens Herr. So entsteht
eine fürchterliche Einseitigkeit, welche die klarsten Dinge in
Verwirrung bringt, eine Kluft, welche unwiederbringlich die Menschen

scheidet, eine babylonische Sprachverwirrung, wo keiner den

andern mehr versteht, keiner dem andern mehr ein Bruder zu sein

vermag» (J. Gotthelf, Werke, Hunziker u. Blösch. Bd. VI, S. 65 f.).
Leo Weber


	Die Verantwortung der Kirche im kulturellen Leben der Gegenwart

