
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 44 (1954)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


58 —

Bibliographie
Schrenk, G.: Der heutige Geisteskampf

in der Frage um die Heilige Schrift.
Gotthelf-Verlag, Zürich 1952.

In einer kleinen Schrift von 40 Seiten

(es handelt sich um den Druck
oines Vortrages) bespricht der ehemalige

Zürcher Neutestamentier die Frage
der Entmythologisierung und des
Fundamentalismus für die Gemeinde. Er
tut es im Wissen darum, dass alle Theologie

Verkündigung des Wortes an die
Kirche ist und dass es also ungut wäre,
wenn ein Problem zur bloss akademischen

Debatte würde. Trotzdem kann
von einer flachen Popularität nicht die
Rede sein : das Werk erfreut vielmehr
durch die souveräne Weite der Sicht,
die die Dinge nicht nur von aussen
betrachtet, sondern, ihrer innern
geschichtlichen Entwicklung folgend, sie
zunächst einmal sachlich für sich sprechen

lässt. Was man längst nicht von
allen Entgegnungen an Bultmann
sagen kann, das darf man hier geltend
machen : er ist in seiner ganzen
komplizierten Einmaligkeit gesehen - « ohne
fleischliche Leidenschaft», «in Ruho
und Zuversicht», von einem
«Glaubensboten», der soinem Bruder mit
liebender Verantwortung begegnet.
Schronk zeigt zunächst Notwendigkeit

und Grenze rein historischer
Schriftinterpretation auf und geht
dann dazu über, Strauss und Hegel in
ihrer Bedeutung auf Bultmann hin zu
umreissen. Sofort aber differenziert er
und hebt er von jenen beiden «die heutige

Lage des Kampfes» ab, indem er
namentlich Bultmanns Affinität zu
Kierkegaard und seine einstige Nähe
zur dialektischen Thoologie hervorhebt

und ihn auf diese Weise deutlich
unterscheidet von einem platten
Liberalismus. Zum Problem der Entmythologisierung

nimmt er abschliessend
Stellung. Es ist das verdienstliche,
längst ersehnte Wort des Predigers,
das hier zur Geltung gebracht wird:
da Bultmann ja die Predigt an den
modernen Menschen erleichtern will, hat
sich «jenes Verfahren zuerst oinmal in
der Verkündigung zu bewähren». Und
eben da sieht Schrenk die eminenten
Schwierigkeiten: mit seelsorgerlichem
Wissen «entmythologisiert» er zu¬

nächst Bultmanns modernen
Menschen ; sodann zeigt er die Einbusse
auf, die das Evangelium im «mythenlosen»

Substrat erfährt, nicht ohne
zugleich darauf hinzuweisen, dass
gerade auch in ihm ein letzter Rest von
Mythos (was heisst Mythos
überhaupt Î) zurückbloibt, der deutlich
genug dartut, wie mythisches Roden in
der Verkündigung sachlich und
unabdingbar gegeben ist. Mit Besorgnis
sieht Sehrenk auch, dass der Reichtum

der Heiligen Schrift in der Bult-
mannschen Theologie mehr und mehr
zur einförmigen Rede geworden ist,
die schon ob ihrer sprachlich-begrifflichen

Schwierigkeiten allergrösste
Gefahr läuft, allein zu bleiben: zwei
Beobachtungen, die sich bestätigt haben
durch das Erscheinen von « Glauben
und Verstehen II» und andererseits
durch die Schriften seiner Schüler, die
trotz allem nicht mehr nur dasselbe
sagen wie ihr Lehrer. Bultmann ist
wohl in seiner ganzen Geistigkeit wie
koin zweiter Theologe unnachahmlich,
ein einmaliges Phänomen.

In einem zweiten kürzern Teile
nimmt Schrenk Stellung zum Funda-
montalismus, der neu an Bodon
gewinnenden Lehre von der Verbalinspiration

der Heiligon Schrift. Nachdem
er, gleichsam vom ersten Teile her,
dieses Anliegen in sich verständlich
gemacht hat, zoigt er seine Unmöglichkeit

auf anhand der Toxt- und
Kanongoschichte, an der Entstehungsgeschichte

einzelner Bücher, deutet
die beiden Stollen 2. Tim. 3, 16 und
2. Petr. 1, 21 und weist endlich nach,
inwiefern diese Lehre einen Doketis-
mus der Schrift herbeiführt, der nicht
allein entlarvt wird von der dem Zeugen

des göttlichen Wortes aufgegebenen
Stellung, sondern zumal auch von

Jesu heilsgeschichtlicher Üborhöhung
des Alten Testamentes: die lebendige
Offenbarung Gottes im Christus Jesus
und deren Zeugnis in der Schrift
bedürfen zur Interpretation nicht einer
starren, mechanischen Vorstellung
vom Wirkon des Heiligen Geistes,
sondern sie verlangen diesen Geist selbst,
der die Gemeindo im Mitvollzug in die
vollo Wahrheit leitet. W. F.



— 59

Godisiiik na Diiclioviiiila Akademija
«Sv. Kliment Ochridski» («Annuaire
de l'Académie de Théologie, ,St.
Clément d'Ochrida'»), Jg. I (XXVII),
1950/51, Sofia 1951. Sinodalno Izda-
telstvo. 14 gesondert paginierte
Aufsätze und Vorl.-Verz. f. 1950/51.

Stefan Cankov (Zankow): Cürkov-
nata disciplina i po-specialno s ogled
küm christijanskija brak («Die kirchliche

Disziplin, spezioll im Hinblick
auf die christliche Ehe»), 52 S. (Das
Wesen der christlichen Ehe; die kirchliche

Ehedisziplin nach den Kanones,
in Auseinandersetzung mit russischen
theologischen Auffassungen;
Ehe-Erfordernisse und Hindernisse; die
Beziehungen iler Ehepartner; die Frage
der Ehescheidung, in Auseinandersetzung

mit andern orthodoxen
Theologen, besonders Russen, sowie mit
Abendländern : die Forderung nach der
Unauflöslichkeit der christlichen Ehe
wird als Grundsatz für die Orthodoxie
festgehalten. - Slawische und deutsche
Literatur wird reichlich herangezogen).

Vasil IV. Pandurski: Izèeznalijat
«ein na pobratimjavane» («Das
verschwundene .kirchliche Ritual der
Verbrüderung'. Aus der Geschichte des
Gottesdienstes»), 37 S. (Aus dem 1 l.Jh.
stammende Spuren eines spater
verbotenen kirchlichen Brauchtums der
Verbrüderung; Verwendung auch der
neu-griechischen einschlägigen
Literatur).

Todor Todorov: loan Ekzarch kato
pisatel-propovednik (Johannes der
Exarch als homiletischer Schriftsteller),

32 S. (10. Jh.; Abdruck
reichlicher Proben: Verwendung auch der
slawistischen Literatur).

Ivan S. Markovski: Prorok Daniil
(«Der Prophet Daniel. Seine Person
und Prophezeiung»), 31 S. (Ausführliche

Auslegung des biblischen Buches
ui traditionellem Sinne.)

Ivan G. Pancovski: Etiôeska avto-
lomija i riligiozna teonomija (« Ethische

Autonomie und religiöse Theono-
rnie»), 42 S. (Ein Gegensatz zwischen
diesen beiden Kategorien beruht nach
Meinung des Vf.s «auf einer unrichtigen

oder zumindest unvollkommenen
Erkenntnis der wertethischen Sphäre
und der religiösen Wertwirklichkeit,

wie sie im Gottesworte ausgeprägt ist» ;

«ein Gegensatz zwischen christlicher,
theonomischer Sittlichkeit und einer
wahren Autonomie der sittlichen Werte
besteht nicht». - Verwendung
zahlreicher deutsch-sprachiger philosophischer

Werke.)

Christo N. Gjaurov: Propovedta na
Isusa Christa na planinata, II («Sermon

des Jésus Christ sur la montagne,
2 partie»), 39 S. (Sorgfaltige
Auslegung unter Berücksichtigung der
Religionsgeschichte und auch der
abendländischen, vorallem der
deutschsprachigen evangelischen Theologie.)

Bojan N. Piperov: Istorija, forma,
proiznoSenie i naimenovanie na glas-
nite znaci v st.-evrejskija ezik
(«Development, form, pronounciation and
names of hebrew vowel signs»), 19 S.
(Übersicht über die Entwicklung der
masoretischen Punktation in ihrer
verschiedenen Ausprägung; ohne
Berücksichtigung moderner Forschungen).

Chr. Dimitrov: Mitropolit Kliment
(Drumev) kato pastir i pastorolog (Me-
trop. Klemens D. als Seelenhirt und
Pastorolog; eine homiletische
Untersuchung), 32 S. (Aus der slawischen
Literatur erarbeitete, ausführliche
Biographie dieses bedeutenden kirchlichen
und nationalen Führers, 1841-1901
[nach einer früheren Feststellung von
Cürkoven Vestnik -f-1 i»f>3

Ivan Snegarov: Pürvata bülgarska
patriarsija, II («Das erste bulgarische
Patriarchat II»), 25 S. (Fortsetzung
von Bd. XXVI; Frage des
Patriarchatssitzes bis 1018: zuerst in Preslav.
seit 972 in Dristra [jetzt Silistria] ;
reiche Quellenbelege).

D. V. Djulgerov: Adventizüm II
(«Adventismus, T. II»), 40 S. (Gründliche

Auseinandersetzung mit dieser
Sekte auf biblischer Grundlage vom
orthodoxen Standpunkte aus.)

Ilija K. Conevski: Socialnite vüz-
gledi na sv. otei, II: Sv. Vasilij Veliki
(«Die sozialen Anschauungen der
Kirchenväter II: Der hl. Basilius der
Grosse»), 25 S. (Die Frage des
Privateigentums, das Basilius im eigentlichen
Sinne des Wortes nicht kennt;
Verwerflichkeit des Strebens nach Reichtum

; Ablehnung der Habsucht, des
Luxus und des Zinsnehmens; hohe Wert-



— 60 —

Schätzung der Arbeit. - Ausgedehnte
Verwendung patristisehe Literatur.)

Boris Marinov: OrüiSijata na
apologeta na christijanstvoto («Les armes
de l'apologiste du christianisme»), 18 S.
(Biblisch belegte Untersuchung über
die zweckmässigste Form der Apologie:

Gründliehe theologische Kenntnisse,

volle Gläubigkeit, Liebe zu Gott
und seiner Kirche, Geduld, glaubens-
mässiges Leben, Gebet.)

Ivan Go sev: Prizchod i upotreba na
antiminsite v srednite vekove
(«Entstehung und Gebrauch der Antimin-
sien im Mittelalter; neue Forschungen»),

32 S. (Reich belegte Darstellung
anhand vieler Quellenwerke und auch
deutschsprachiger Untersuchungen.
Der Altar in vorkonstantinischer Zeit ;

unbewegliche Opferaltäre zwischen 4.
und 7. Jh.; byzantinische tragbare
Opferaltäre im 8. und 9. Jh., genannt
âvTi/ilvaiov das Ant. im orthodoxen
Morgenlande und in Bulgarien seit
dem 11. Jh.; seit dem 15. Jh. Reserve-
Ant. belegt. Das Ant. gehört nur auf
Tische, von denen unbekannt ist, ob
sie geweiht sind; auch soll es keine
Reliquien enthalten, wenn der Altar richtig

geweiht ist und selbst Reliquien
aufweist.)

Vasil Iv. Pandurski: Ro2destvo
ChristovQ v christijanskoto izobrazi-
telno izkustvo («Die Geburt Christi in
der christlichen darstellenden Kunst»),
16 S. (Gründliche Studie über die
symbolische, die freie und die durch
Apokryphen und Legenden beeinflusste,
die durch religiös-szenische und durch
mystische Einschläge bedingte Darstellung

sowie die seit der Renaissance in
Abend- und Morgenland übliche Form ;
reiche, auch abendländische
Dokumentierung). Bertold Spüler

Pop Nicolae: Kirche unter Hammer
und Sichel. Die Kirchenverfolgung
in Rumänien 1945-1951. Berlin 1953.
Morus-Verlag. 147 S., 18Abb., 1 Karte.
Halbleinen DM 7.40; broschiert DM
5.80.

Die Vorgänge bei der Rückgliederung
der unierten Kirche Rumäniens

in die Orthodoxie, die bisher in ihrem
Zusammenhange nicht voll übersehbar
waren, werden hier unter Verwendung
eines reichhaltigen (ausschliesslich im

Westen erschienenen, S. 146) Materials
(auch rumänischer Auslandsveröffent-
lichungen 1) in eindringlicher Plastik
dargelegt. Es besteht kein Zweifel, dass
der Anschluss der Unierten dieses Landes

an die Orthodoxie im Herbst 1948
(vgl. IKZ 1949, S. 165/168) in der
Form, wie er geschah, erzwungen
wurde. Soweit sich von aussen sehen
lässt, war die Zahl derer, die freiwillig
zum Anschlüsse an die Orthodoxie
bereit waren, bei den auf ihre Romanitas
und die Pflege kulturellor Verbindungen

zum Westen stolzen Rumänen
geringer als bei den slawischen Völkern.
Man wird aber angesichts der immer
stärker werdenden kulturell-religiösen
Selbstbewusstwerdung des Ostens, die
sich z. B. in zweifellos freiwilligen
Übertritten in der Karpatenukraine
um 1921 sowie unter den Auswanderern

in Amerika zu verschiedenen Zeiten

bemerkbar machte, doch bezweifeln

können, ob die Führer der
Rückgliederungsaktion lediglich «minderwertige

Menschen» (so S. 84 f.) waren,
und es ist eine ungerechtfertigte
Vereinfachung, die Mitwirkung der orthodoxen

Kirche an dieser Aktion lediglich

darauf zurückzuführen, dass sie
sich ganz dem kommunistischen Staate
unterworfon habe, wenn auch erst nach
der Wahl des Patriarchen Justinian
(24. Mai 1948) die vorher noch
wirksamen Hemmungen bei der Leitung
der orthodoxen Kirche wegfielen
(wenn diese Wahl zweifellos «staatlich
beeinflusst» war (S. 41), so war dies -
wenn auch in anderer Form - auch die
Papstwahl des Jahres 1903). Der
Orthodoxie war seit 1918 die Wunde, die
der Anschluss eines Teils der
siebenbürgischen Orthodoxie an Rom 1697/98
ihr geschlagen hatte, immer schmerzlicher

bewusst geworden, und die
Besinnung auf ihre eigene Sendung und
Aufgabe musste ihr die Rückkehr der
Unierten auch ohne staatliche
Lenkung genau ebenso als wünschenswert
erscheinen lassen, wie dem römischen
Katholizismus eine Union erscheint.
Damit soll nicht gesagt sein, dass die
staatlicherseits angewandten Mittel zu
billigen seien: aber auch bei der
Herstellung von Unionen oder während
der Gegenreformation ist nicht nur mit

') Es 1st bedauerlich, dass in diesem, Rumänien

gewidmeten Buche keine der dem Rumänischen

eigenen Lettern verwendet werden, so dass
viele Namen usw. recht entstellt erscheinen I



— 61

friedlichen Mitteln gearbeitet worden
(und die Erinnerung daran wird
natürlich in Rumänien geflissentlich
gepflegt). Eine wirkliche Klärung der
Meinungen wird sich erst nach einer
Änderung der Verhältnisse horboifüh-
ren lassen, und ihr Ausfall wird
zweifellos auch davon abhängen, ob diese
Änderung früher oder später (nach
eventuell längerer Gewöhnung) erfolgt.
Einstweilen jedenfalls herrscht Schweigen

über dio (offiziell aufgelöste)
unierte Kirche, und auch über die von
P. abschliessend behandelte
römischkatholische Kircho (die zumeist nicht
aus Rumänen besteht) werden die
Nachrichten immer spärlicher; auch
der Vf. kann für die jüngste Zeit nur
noch sporadisch Aufklärung geben.
Wann die Zeit zu freier Glaubensentscheidung

naht, ist noch nicht
abzusehen. Bertold Spider

Smolitsch Igor: Russisches Yliiiiclistimi.

Entstehung, Entwicklung und
Wesen 988-1917. Würzburg 1953.
Augustinus-Verlag. 556 S. (Das öst-
liclio Christentum, hrsg. von Her-
mcnegild Biedermann, n. F., Heft
10/11.) In Leinen DM 36.—,
kartoniert DM 34.—.

Seit seiner Entstehung bildet das
Mönchtum einen wesentlichen Träger
kirchlicher Selbstbehauptung und
konservativer Wahrung des ererbten
Glaubensgutes in den einzelnen
morgenländischen Kirchen, deren dogmatische

Ausrichtung im Sinne der
Orthodoxie oder aber des Monophysitismus

häufig in entscheidender Woise
auf die Einstellung der Mönchsgemeinschaften

zurückging. Hatton doch die
Mönche - als Einsiedler oder als Glieder

klösterlicher Gemeinschafton - fast
allein die Zeit, sich theologischen
Fragestellungen zu widmen und sie in
eigenen Schriften niederzulegen ; überdies

wurde die leitende Geistlichkeit,
die ehelos sein musste, häufig ihnen
entnommen, so dass die Vorbindung
zwischen Hierarchie und Mönchtum
vielfach sehr eng war.

Als die Orthodoxie sich in Russland

ausbreitete, war der Ort des
Mönchtums im Rahmen der Kirche
schon festgelegt. Aber die russischen
Verhältnisse und die Schwierigkeiten
bei der Durchführung einer klösterlichen

Zucht und einer askotischen
Lebensführung bewirkten, dass die Klö¬

ster sich erst nach etwa 200 Jahren
(über die berühmten Anfänge wie das
Kiever Höhlenkloster usw. hinaus)
stärker in Russland verbreiteten. Dann
aber gewannen sie sehr rasch einen füll -

renden Einfluss, einmal geistlicher Art,
bald aber - durch zahllose Schenkungen

- auch wirtschaftlich. Schliesslich
habon viele als Einsiedeleien am Rande
dos jeweiligen russischen Lebensraumes

(vor allem jenseits der Wolga zum
Weissen Meere oder aber zum Ural
hin, später auch in Richtung auf das
Kaspische Meer) sich bald zu neuen
klösterlichen Siedlungen ausgeweitet
und dadurch der russischen Siedlung
neue Wege gewiesen. Mit all diesen
Fragen beschäftigt sich S. in dem
vorliegenden umfassenden Werke in allen
Einzelheiten, und wenn ihm auch (wie
er hervorhebt) nicht alles einschlägige
Schrifttum zugänglich war, so hat er
doch die Quellen und bisherigen
Darstellungen in überquellender Fülle
benützt und angeführt : die Lücken seiner
Darstellung sind (wenigstens bis etwa
1800) gewiss nicht sehr erheblich.

Bei der engon Verflechtung des
Mönchtums mit dem inneren (und
auch äusseren) Lebon der Kircho
erweist sich S.s Arbeit weithin als eine
Geschichte der geistigen Entwicklung
der russischen Orthodoxie. Dio Gegensätze,

dio um 1500 zwischen Josef von
Volokolamsk («Volockij») und Nil von
Sora («Sorskij») vor allem über die
Frago nach der christlichen
Rechtfertigung klösterlichen Grund- und
Sachbesitzes aufbrachon, haben für
fast zwei Jahrhunderte das russische
kirchliche Leben in seiner Gesamtheit
erregt, haben zu theologisch fruchtbaren

Auseinandersetzungen geführt
und - beim Fehlen einer allgemein
verbindlichen Klostorregel - dio Entstehung

von Klöstern recht verschiedener
Prägung zur Folge gohabt, die in
gewisser Weise einen Ersatz für die Viel
fait der im Abendlande entstandenen
Mönchsorden bildeten und damit
Menschen verschiedener religiös-asketischer

Ideale den Anschluss an eine
gerade ihren Neigungen entsprechende
Gemeinschaft ermöglicht. Daneben bot
ein Einsiedlerleben mit selbstgewählter

Form der Askese (deren in Klöstern
vielfach äusserliche Auffassung im
Anschlüsse an die starren und sehema-
tischen Vorschriften Josefs der Vf.
richtig hervorhebt) dahingehend ver-



— 62 —

anlagten Personen ein reiches
Betätigungsfeld, aus dem im 18. Jh. auch in
Gemeinschaftsklöstern eine neue Blüte
des (in seinen Anfängen um 1180
belegten) Starzentums hervorging. Ihm
widmet S. im Anschlüsse an frühere
Studien («Studien zum Klosterwesen
Russlands, I : Der Werdegang des
russischen Starzentums», in «Kyrios» II,
1937; «Leben und Lehre der Starzen»,
Wien 1936) einen Abschnitt mit
lebenerfüllten Einzelporträts, der die
gewaltige Bedeutung dieser Erscheinung
für die Seelsorge der breiten Massen,
aber auch vieler einer geistigen Führimg

bedürftiger Angehöriger der
Oberschicht, in einer aus dem Sakral-Liturgischen

lebenden Kirche kaum
überschätzt werden kann. S. zeigt in Form
von Stammbäumen die Tiefenwirkung
einzelner Starzen, von denen er Paisios
Velickovskij, Tychon von Zadonsk
und einige andere hervorhebt, und
gibt damit gewissermassen ein Bild
von der inneren Gliederung der
russischen Kirche, die an geistlicher
Bedeutung gelegentlich die äussere
Ordnung in Schatten stellte. Hinter dieses
Bild der Starzen tritt die Schilderung
des Mönchtums als geschlossener
Lebensform im 19. Jh. bei S. stark
zurück. In der Tat lag die geistige Führung

in dieser Zeit - nachdem der Raskol
1667 ff. die Klöster anfangs vielfach

in der Opposition gesehen und
nachdem der westliche Einfluss seit
eben dieser Zeit das Ansehen des
Mönchtums als einer Korporation
überhaupt etwas in Schatten gestellt
hatte - mehr bei der Hierarchie, deren
theologische Leistungen einmal eine
Gesamtwürdigung in deutscher Sprache

verdienten.
Es ist sehr erfreulich, dass S.s

Darstellung des russischen Mönchtums so
breit angelegt ist, dass sie - wenigstens
bis ins 18. Jh. - als eine Geschichte des
russischen theologischen Denkens und
des geistlichen Lebens des russischen
Volkes angesehen werden kann.
Dadurch ergänzt sie aufs Glücklichste
A. M. Ammanns S. 7 mit anderer
Zielsetzung verfasste und natürlich vom
Unionsgedanken her gesehene «Ost-
slawische Kirchengeschichte» (vgl
IKZ 1952, S. 186-188). Nachdem Am-
mann inzwischen das Ms. einer
Geistesgesehichte der russischen Kirche
abgeschlossen hat (in dem gewiss auch
die nachpetrinische Zeit behandelt ist),

dürfen wir in absehbarer Zeit mit der
Möglichkeit rechnen, uns über das Go-
samtgebiet der russisch-ostslawischen
Kirchengeschichte in einer abendländischen

Sprache gründlich unterrichten

zu können : eine Tatsache, die sich
gewiss auch auf die interkonfessionelle
Aussprache sehr förderlich auswirken
wird. Dafür gebührt auch S. der Dank
der immer grösser werdenden Schar
ökumenisch und ostkirchlich Interessierter,

die seinem Buche reichen
Gewinn verdanken und es auch als
Nachschlagewerk (leider fehlt ein Register
der Fachausdrücke!) in ihrer Nähe
haben müssen. Bertold Spuler

Schriften zur Vorbereitung auf die
2.Weltkonferenz des ökumenischen
Rates der Kirchen. Luther-Verlag
Witten-Ruhr. Heft 1-6 zu je 20 S.
Preis einzeln je DM —.40.
Christus die Hoffnung der Welt,

so lautet das Thema, über das die
zweite Vollversammlung des Ökumenischen

Rates der Kirchen verhandelt.
Zwei grössere Berichte sind bis jetzt
den beteiligten Kirchen zugestellt worden.

Ein dritter - der wichtigste -
steht im Moment, da wir dies schreiben,
noch aus. Dieses Hauptthema wird in
sechs Nebenthemen behandelt. Sechs
kurze Berichte darüber sind schon vor
längerer Zeit in englischer Spracho
erschienen. Nun liegt die deutsche
Übersetzung vor. Über die Sache selbst
haben wir in unserer Zeitschrift 1953,
S. 177, berichtet.

Ludwig J.: Die Primatsworte Mt. 16,
18 in der altkiiehlichen Exegese.
Verlag Aschendorff. Münster 1953.
VIII und 112 S. Kart. DM 7.50.
Nach der von Prof. Altaner

verfassten Einführung zur vorliegenden
Schrift - ihr Verfasser ist im Jahre
1947 gestorben - liegt ihr Wort darin,
dass wir damit einen zuverlässigen
Führer durch die Geschichto der Exegese

von Mt. 16, 18 f. in altchristlicher
Zeit erhalten. Um die Zeit des
vatikanischen Konzils seien von altkatholischer

Seite ähnliche Übersichten zu
diesem wichtigen Problem publiziert
und von römisch-katholischer Seite
scharf abgelehnt worden. Wenn er
altkatholischen Arbeiten tendenziöse
Gruppierung und unberechtigte Kon-
sequenzmacherei vorwirft, trifft das
für das Werk von J. Langen : Das va-



63 —

tikanische Dogma, nicht zu. Die
Feststellungen Langens werden von J.Lud¬
wig bestätigt. So sehr dessen Arbeit
sich durch Belesenheit und Gelehrsamkeit

auszeichnet, offenbart sie doch,
dass sein Urteil durch das Vatikanum
getrübt erscheint. So schreibt er zu
Kol. 1, 18 und Eph. 2, 20 S. 3 : « Paulus
verwendet als Bild für den kirchlichen
Organismus gern den menschlichen
Körper. Auch an dieser Stelle drängt
dieses Bild zunächst mit voller
Anschaulichkeit heran. Aber nach den
Worten : ,Uer Herr ist selbst das
Haupt des Leibes, spürt man ein
Stocken. Das folgende tjj; ExxX-qaiaz
steht nämlich so im Satz, als sei ein
anderer Gedanke quer hindurch
geschossen. Welcher Gedanke Nun
derjenige, der das Wort èxxhqaia enthält,
nämlich Mt. 16, 18. ,Mag Petrus' - so
ähnlich könnte Paulus überlegt
haben - .immerhin der Apostel des
Fundaments sein, so bleibt doch der Herr
das Haupt der Kirche'...» Als ob
Paulus Petrus je einen Primat
zuerkannt hätte. Davon findet sich im
N. T. doch nicht die geringste Andeutung.

Die Untersuchungen über die
ersten Jahrhunderte nötigen den
Verfasser zum Eingeständnis, dass bis
zum Ende des 4. Jahrhunderts von
einer einheitlichen Primatial-Doktrin
nicht die Rede sein könne. Das
Kapitel über Augustin wird im Gegensatz
zu H. Koch und E. Caspar mit der
Behauptung geschlossen, Augustin habe
einen Primat Roms anerkannt, sie
wurzle ganz besonders in seiner Exegese

zu Mt 16, 18 f. Über die Exegese
der Orientalen lautet das Urteil,
allgemein scheine man nur an einen
persönlichen Primat zudenken. Mt. 16, 19
gelte durchweg als biblisches Argument

fur die Gewalt des Sündonnach-
lasses. Die Beziehung der Mt.Stelle
zu Rom werde kaum ernstlich erwogen.

Solche Feststellungen stehen mit
dem Wortlaut des Vatikanums im
Widerspruch, vgl. Constitutio dogmatica

prima de Ecclesia Christi Sossio II,
cap. I und IL A.K.
Meyer Heinrich: Bckenntilisbinilung

und Bckcnntni.sbildung in jungen
Kirchen. VerlagC. Bertelsmann,
Gütersloh 1953. 67 S.

Unter jungen Kirchen versteht
fuan die aus don Missionswerken des
»Vestons entstandenen Kirchen des

Ostens, die sich von ihren Mutterkirchen

selbständig gemacht haben. Sie
erfreuon sich in der Ökumenischen
Bewegung besonderer Beachtung. Ihre
Unionsversuche, dio sie unabhängig
von westlichen Bekenntnissen anstreben,

gelten vielerorts als für die
Zukunft richtunggebend. Der Verfasser
untersucht nun in vorliegender Schrift,
inwieweit und aus welchen Gründen
die jungen Kirchen sich von den
Bekenntnissen ihrer Mutterkirchen
freihalten, konstatiert aber auch, dass sie
doch wieder genötigt sind, in Glaubensund

Verfassungsangelegenheiten neue
Bindungen einzugehen. So erkläre die
Unionskirche Südindiens, sie müsse
«freibleiben, sich vom Geiste Gottes in
der Planung ihrer zukünftigen
Entwicklung leiten zu lassen.» Andererseits

sah sio sich doch wieder genötigt,
den Unionsdokumenten und der
Verfassung verpflichtenden Charakter
zuzuschreiben. Die verschiedenen
lutherischen Kirchen Indiens hielten sich
aus Bekenntnisgründen von dieser
Union fern, streben aber unter sich
eine solche an. Auf einer zu diesem
Zweck veranstalteten Konferenz
erklärte ein indischer Professor des
lutherischen College in Madras: «Wir
haben nichts gegen die lutherischen
Bekenntnisschriften... Aber - wer
von uns Indern kennt und versteht sie
wirklich Wir brauchen ein Bekenntnis,

das in einer Sprache, die unsere
Mitmenschen in Indien verstehen, sagt,
was wir glauben.» (S. 31.) 10s wurde
eine Erklärung - ein neues Bekenntnis

- ausgearbeitet. Sie ist im zweiten
Teil der Schrift abgedruckt und
umfasst mit den Anmerkungen 26 Druckseiten.

Der dritto Teil der Schrift
enthält einen Auszug aus dem
«Kircheneinigungsplan Südindiens». Die
Verhandlungen darüberdauerten 28 Jahre.
Sie sind in unserer Zeitschrift fortlaufend

und grundlich bewertet worden.
Wer sich um die jungen Kirchen
interessiert, dem wird die vorliegende
Schrift ein brauchbares Hilfsmittel
sein. A. K.

Andrews Th.: The Polish National
Catholic Church in America and
Poland. London W. C. 2. S. P. G. K.
1953. 117 S. 12 s. 0 d.
In den 90er Jahren des letzten

Jahrhunderts bildeten sich unter der
polnischon Bevölkerung der USA



— 64 —

kirchliche Bewegungen, die sich gegen
die römische Hierarchie richteten. Es
ging hauptsächlich um den Besitz und
die Verwaltung des Kirchenguts und
um die Wahl der Geistlichen durch die
Gemeinden, die das polnische Volk für
sich beanspruchte. Die Bewegung, die
der Geistliche F. Hodur leitete, hatte
am meisten Erfolg, so dass sich ihm
zwei andore mit ihren Gemeinden
anschlössen. Auf einer Synode dieser
vereinigten Gemeinden wurde F. Hodur
zum Bischof gewählt. Die Bischofsweihe

erhielt er von den Bischöfen der
altkatholischen Kirche der Niederlande

am 29. September 1907 in
Utrecht. Diese Dinge werden in den
ersten Kapiteln des Buches auf Grund
guter Informationen erzählt. Die
folgenden Kapital schildern die Ausdehnung

der Kirche, ihre Lehre, ihren
Kultus, ihre Verfassung und Organisation,

ihr kirchliches Leben, ihre Mission

in Polen nach dem ersten Weltkrieg

und ihre Beziehungen mit andern
Kirchen. Auch hier zeigt sich der
Verfasser gut unterrichtet und bringt in
den Anmerkungen viele Details über
Personen und Ereignisse. Über die
letzten Geschehnisse in Polen ist er
offenbar in Unkenntnis. Was unsere
Zeitschrift darüber gemeldet hat, ist
ihm entgangen. Nach der Bibliographie
stützt er sich fast ausschliesslich auf
englische Literatur. Der Anhang
enthält die ins Englische übersetzte
Liturgie, ein ausführliches Credo und die
Bischofsliste der Kirche. Das Buch
wird gewiss auch in unsern Kreisen
willkommen sein. Im allgemeinen weiss
man wenig über die polnische Kirche
wegen der Unkenntnis der polnischen
Sprache und der Schwierigkeit,
authentisches Material zu bekommen.

A.K.
Die Strömungen im modernen

Katholizismus und die evangelische
Stellungnahme. Vorträge gehalten am
Kurs für Konfessionskunde im
Oktober 1953 in Zürich. Evangelischer
Verlag AG. Zollikon-Zürich 1953.
172 S. Fr. 6.50.
Man beschäftigt sich in letzter Zeit

in der Schweiz mit der römisch-katholischen
Kirche mehr denn je. Das rührt

von der Verschiebung der Konfessionen
her. Römisch-Katholiken über¬

fluten durch Einwanderung einst rein
protestantische Gegendon. So zählt
z. B. Zürich mehr Römisch-Katholiken

als irgendeine ursprünglich rein
römisch-katholische Stadt. Die
Römisch-Katholiken klagen über grosse
Verluste in der Diaspora und nehmen
gegen andere Bekenntnisse oft eine
provozierende Haltung ein, so dass
sich diese über konfessionolle Übergriffe

beschweren. Um die eigene Position

zu halten, tut Aufklärung not. Zu
diesem Zweck hat letztes Jahr der
protestantische Volksbund einen Kurs für
Konfessionskunde durchgeführt und
veröffentlicht jetzt die Vorträge, die
damals gehalten worden sind. Wir
möchten zwei besonders hervorheben.
Prof. K. Guggisberg (Bern) behandelt
in der Arbeit «Moderne Strömungen
in der katholischen Theologie» den
Kirchenbegriff, die Stellung zum
Protestantismus, die Diskussion um den
Schöpfungsbericht, die sogenannte
«neue Theologie», die Mariologie imd
die liturgische Bewegung - ein gewaltiges

Thema - auf ca. 30 S. natürlich
sehr skizzenhaft, aber er versteht es,
Wesentliches geschickt hervorzuheben
in überaus überlegenem, vornehmem
Ton ohne ein verletzendes Wort gegen
Andersdenkende bei entschiedener
Festhaltung der eigenen Position.
Dasselbe kann von dem Vortrag «Der
Codex juris canonici in seinen
Konfliktsbestimmungen zum öffentlichen und
privaten schweizerischen Recht»
gesagt werden. Der Referent stellt sich
als einfachen Landrichter aus dem
Kanton Zürich vor, ist aber in dem
weitschichtigen Material gut beschlagen

und zeichnet sich durch ein gesundes

Urteil aus. So wenn er zum 8.
November 1920 schreibt, an welchem der
apostolische Nuntius in der Schweiz
akkreditiert wurde : Das sei nicht nur
«ein grosser Tag für die Katholiken der
Schweiz, sondern auch für die
Protestanten der Stichtag für die Einleitung

einer grossangelegten gegenrefor-
matorischen Bewegung in unserem
Land, in welchem die Beseitigung des

Jesuitenartikels der Bundesverfassung
nur eine strategische Phase darstellt»
(S. 66). Die andern Vorträge sind diesen

beiden ebenbürtig. Ihr Studium
lohnt sich auch in unsern Kreisen.

A.K.

Gedruckt bei Btämpfll <S Cle., Bern


	Bibliographie

