Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)
Heft: 4

Vereinsnachrichten: Bericht Gber den XVI. Internationalen Altkatholikenkongress in
Minchen 1. bis 4. September 1953

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 197 —

Bericht

itber den

XVI. Internationalen Altkatholikenkongress in Miinchen

1. bis 4. September 1953

Bearbeitot von Pfarrer F. Herrmann in Stuttgart

8 Uhr:

9-13 Uhr:

15-18 Uhr:

20 Uhr:

8 Uhr:

9-13 Uhr:

15-18 Uhr:

Tagesordnung des Kongresses

Dienstag, den 1. September
HI. Amt in der alt-katholischen Pfarrkirche (Blumen-
strasse 32).

Theologische Studientagung 1

(Deutsches Museum)
I. Referat: Busse und Buss-Sakrament im Neuen

Testament, Prof. Dr.A.E.Riithy, Bern.
Erstes Diskussionsvotum: Pfr. K. Stalder, Bern.

2. Referat: Buss-Institut und Buss-Sakrament in
der Tradition der Kirche, Prof. M. Kok, Amersfoort.
Erstes Diskussionsvotum : Pfr. H. Frei, Rheinfelden.

Zwangloses Beisammensein mit den Kongress-

teilnehmern.

Mittwoch, den 2. September
HI. Amt in der alt-katholischen Pfarrkirche (Blumen-

strasse 32).
Theologische Studientagung 11

(Deutsches Museum)
3. Referat: Das Buss-Sakrament als Problem der

Dogmatik, Prof. Dr. W. Kiippers, Bonn.
4. Referat: Buss-Sakrament und Seelsorge, Pfr.

J. Schniertshauer, Kempten.
Korreferate : Die Busse in der anglikanischen Kirche,

Rev. F. W. Craske, Berlin.
Die Busse in der orthodoxen Kirche, Prof. W. Wino-

gradow, Miinchen.
13

Internat, Kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1953,



20 Uhr:

8.30 Uhr:
10.30-13 Uhr:

15-18 Uhr:

19 Uhr:

8.30 Uhr:

9.30-13 Uhr:

— 198 —

Hauptversammlung der internationalen Arbeits-
gemeinschaften.

Anschliessend : Hauptversammlung des internatio-
nalen alt-katholischen Hilfsvereins

(Deutsches Museum).

Donmnerstag, den 3. September

Festgottesdienst in der St. Lukaskirche (an der Isar).

1. Kongress-Sitzung

(Deutsches Museum)

a) Begriissung durch den Présidenten des stindigen
Kongress-Ausschusses, Herrn A.M.C. de Wilde;

b) Wahl des Prisidenten und des Biiros des Kon-
gresses; |

¢) Bericht des Sekretirs des stindigen Kongress-
Ausschusses, Prof. Dr. U.Kiiry, Olten;

d) Vortrag des Herrn Erzbischofs von Utrecht,
Mgr. Dr. A.Rinkel: Die 6kumenische Bewegung
und der Alt-Katholizismus.

2. Kongress-Sitzung

(Deutsches Museum)

Kurzreferate zum Diskussionsthema:

Lebendige Gemernde.

a) Die Bibel im Leben der Gldubigen,

Bischof Dr. St. Torok, Wien;

b) Die Lehre im Leben der Gliaubigen,
Prof. P. J. Jans, Amersfoort;

¢) Das Gebet im Leben der Gldubigen,
Prof. Dr. J. P. Maan, Utrecht.

Festbankett.

Freitag, den 4. September

Gedéchtnisgottesdienst fiir die entschlafenen Fiihrer
des Alt-Katholizismus in der alt-katholischen Pfarr-
kirche (Blumenstrasse 32).

Sitzung der Diskussionsgruppen zur Besprechung
des Themas: Lebendige Gemeinde

(Deutsches Museum)



— 199 —

1. Gruppe: Leitung Drs. Mulder, Utrecht.
2. Gruppe: Leitung G. Konrad, Hausen a. Albis
3. Gruppe: Leitung F. Riette, Bern.
15-18 Uhr: 3. Kongress-Sitzung
(Deutsches Museum)
a) Wahl des stindigen Kongress-Ausschusses:
b) Bestimmung des nichsten Kongress-Landes;
¢) Vortrag des Herrn Lic. theol. K. Pursch, Bottrop:
Die neueste Entwicklung in der rémisch-katholi-
schen Kirche;
d) Zusammenfassung und eventuelle Beschluss-
fassung zum Thema: Lebendige Gemeinde.
20 Uhr: Offentliche Kundgebung mit Ansprachen der Ver-
treter der alt-katholischen und der befreundeten
Kirchen (Festsaal an der Sophienstrasse 6, Nihe

Hauptbahnhof).
Samstag, den 5. September

8 Uhr: Abendmahlsfeier nach schwedischem Ritus.
9 Uhr: Gemeinsamer Ausflug an den Tegernsee.

(Der Bericht iiber die Theologische Studientagung erscheint im néchsten Heft
dieser Zeitschrift)

Erste Kongress-Sitzung, Donnerstag, den 3. September,
im Vortragssaal des Deutschen Museums

Nach dem Gottesdienst in der evangelisch-lutherischen Sankt-
Luka.s-Kirche, an dem Bischof J. J. Demmel das hl. Amt, Weih-
.biSchof Dr. O. Steinwachs die Predigt hielt, eroffnete um 11 Uhr
Im Vortragssa,al des Deutschen Museums 4. M. C. de Wilde, Delft
(HOIIa,nd), der Priisident des stindigen Kongress-Ausschusses, die
®rste Kongress-Sitzung mit folgender Ansprache:

Hochansehnliche Versammlung!

Es ist mir eine Ehre und eine Freude, den heutigen internatio-
Dalen Alt-Katholiken-Kongress zu eréffnen und ein Begriissungs-
Wort sprechen zu diirfen. Es war uns aus organisatorischen Griinden
leider nicht méglich, im vorigen Jahre den in Wien geplanten Kon-
8ress durchzufiihren. Um so mehr freut es uns, dass uns jetzt die

Gglichkeit gegeben ist, hier in Miinchen zusammenzukommen, um
Uns wieder auf das (ilaubenszeugnis und das Leben unserer in der
Utl'e(:hter Union verbundenen altkatholischen Kirchen zu besinnen.



— 200 —

Es ist uns eine besondere Freude und ein Vorrecht, unseren
Kongress in Miinchen abhalten zu koénnen, in der Stadt, wo die
Wiege der altkatholischen Bewegung stand und in dem genialen
Geschichtskenner von Dollinger ihren iiberzeugten Vorkimpfer
gefunden hat; in der Stadt, die uns ans Herz gewachsen ist durch
ihr pulsierendes, brausendes Leben und als die Hiiterin von Kunst
und Kultur. Wir haben schon mit Befriedigung feststellen kénnen,
dass ihr Wiederaufbau kriftig in die Hand genommen ist und die
schone und traute Stadt in neuem Glanze ersteht. Unser Verbleiben
in dieser Stadt bringt uns iiberdies wieder niher zu der wunder-
baren bayerischen Gebirgswelt mit ihren seltenen Vorziigen von
wilder Naturpracht. Ich gebe der Hoffnung Ausdruck, dass die
Stadt zur neuen Bliite emporsteigen moge und mit ihr die treue
altkatholische Gemeinde.

Was bezwecken wir mit unseren internationalen Kongressen
und wozu sollen sie dienen ?

Als Altkatholiken sind wir stolz darauf, Mitglieder nationaler
katholischer Kirchen zu sein; und auf diesen nationalen Charakter
legen wir gelegentlich gerne das volle Gewicht. Unsere Kongresse
aber wollen in erster Linie dazu dienen, die ¢nfernationalen, zwi-
schenkirchlichen Beziehungen zu vertiefen und zu verstirken. Wir
sind, relativ gesprochen, klein an der Zahl. Um so tiefer aber empfin-
den wir das Bediirfnis und die Notwendigkeit, mit unsern Glaubens-
genossen ausserhalb der eigenen Landesgrenzen Fiihlung zu nehmen
und unsere Erfahrungen, unsere Erfolge und unsere Enttiuschungen
untereinander auszutauschen. Denn trotz allen Landesgrenzen
wissen wir uns in unserem gemeinsamen Glauben und unseren kirch-
lichen Bestrebungen miteinander aufs engste verbunden. Wir sind
der Uberzeugung, dass gerade die persénlichen Beziehungen und
die personlichen Gespriche von grosster Bedeutung sind und in
ihrem geistigen Wert nie iiberschiitzt werden konnen. In unseren
internationalen Kongressen ist uns die Gelegenheit geboten, uns
dessen von neuem bewusst zu werden, dass es eine geistige Einheit
und eine tiefe Glaubensverbundenheit iiber alle Sprachunterschiede
und Landesgrenzen hinaus gibt. Darum begriissen wir auch diesen
Kongress wieder mit aufrichtiger Freude und geben der Hoffnung
Ausdruck, dass diese Miinchner Tage dazu beitragen mogen, die
etwa zerrissenen und gelockerten Beziehungen wiederherzustellen
und neue Verbindungen anzukniipfen.



— 201 —

Sodann wollen unsere Kongresse eine Art «Berichterstattung»
sein iiber die wichtigsten Tatsachen und Geschehnisse, die sich auf
International-kirchlichem Gebiet seit dem vorangegangenen Kon-
gress ereignet haben. In dieser Beziehung steht unsere Mitarbeit
und unsere Stellung innerhalb der 6kumenischen Bewegung im Vor-
dergrund. Unsere Kirchen haben es vom Anfang an als eine ihrer
Wichtigsten Aufgaben betrachtet, nach dem Masse unserer Kriifte
an der Wiedervereinigung der getrennten Kirchen mitzuwirken.
Darum durfte ein Vortrag iiber unsere okumenische Aufgabe in
unserem heutigen Kongressprogramm nicht fehlen.

Unsere Kongresse wollen weiterhin «Kraftquellen» sein, aus
denen wir neue Anregungen schipfen, die zur Vertiefung und In-
tensivierung des religiés-kirchlichen Lebens in unseren Heimat-
kirchen und -gemeinden beitragen kénnen. Je grosser die innere
Kraft der einzelnen Kirchen ist, um so heller wird das Licht iiber
die Grenzen hinausstrahlen. Aus diesem Grunde finden Sie in unse-
rem Kongressprogramm einige Themata auf der Tagesordnung,
die sich besonders mit der Wiedererweckung und Neubelebung des
religios-kirchlichen Lebens in den einzelnen Gemeinden befassen. Es
sind die Themata iiber: die Bibel, die Glaubenslehre, und das Gebet.

Zur richtigen und erfolgreichen Durchfiihrung dieses Bestrebens
haben wir uns entschliessen miissen, eine von der bisher iiblichen
Arbeitsmethode abweichende einzufiihren. Wir wollen kiinftighin
Unsere Kongresse so gestalten, dass sie nicht nur fast ausschliesslich
Theologenkongresse werden, sondern vielmehr international-kirch-
liche Zusammenkiinfte, an denen auch die Laien sich mehr und mehr
beteiligen und zu den Beratungen herangezogen werden sollen.
Wir hoffen, auf diese Weise auch der Laienwelt Gelegenheit zu geben,
ihre Stimme in den brennenden allgemein-kirchlichen Fragen ver-
Nehmen 2y lassen, damit sie die hier erworbenen Kenntnisse und
®mpfangenen Anregungen in die Ortsgemeinden hinaustragen und
1 die Tat umsetzen lernen. So konnen unsere Kongresse ein kréif-
tiger Ansporn zur Wiedererweckung und Neubelebung des religios-
Sittlichen und kirchlichen Lebens in den teilnehmenden Kirchen
Werden. Darum maochte ich Sie bitten: Schicken Sie immer mehr

hre besten Sohne und Tochter zu unseren Kongressen!

Und schliesslich will dieser Kongress eine «Kundgebung» und
ein Zeugnis sein von dem Daseinsrecht unserer Kirchen, das heisst:
die Handhabung, die Verteidigung und die Verbreitung der alten

Atholischen (1laubenswahrheiten. So wie unsere Bischofe seit 1950



— 202 —

anlisslich des neuen Mariendogmas Zeugnis unseres Glaubens ab-
gelegt haben.

Aber, wenn wir auch gerne die Laienwelt mehr und intensiver
zu unseren Kongressen zuziehen méchten, so sind wir dennoch davon
iiberzeugt, dass diese Kongresse ihre Aufgabe nie vollauf bewiltigen
koénnen, wenn nicht unsere Geistlichen und namentlich unsere Bi-
schofe dabei mitwirken, und durch ihre Anwesenheit und ihr Urteil
unseren Zusammenkiinften ihren Wert und ihr Geprige geben.

Darum begriisse ich im Namen des Kongressausschusses mit
Freude die Bischofe und die bischoflichen Behorden der Kirchen,
vereinigt in der Utrechter Union, also die altkatholischen Kirchen
von Deutschland, Holland und Osterreich, die Christkatholische
Kirche der Schweiz und the Polnish-National Church of USA, und
heisse sie herzlichst willkommen. Wir freuen uns iiber ihre An-
wesenheit und bringen IThnen dafiir unsern verbindlichsten Dank.

In the name of the Congress-committee I greet the representa-
tives of the Churches of England, Ireland, Scotland and the United
States of America, with whom we have friendly relations. The
main aim of our Congress is to strengthen the bonds between the
Old-Catholic Churches, but we want also to consolidate the bonds
which bind these Churches to your Churches, in order that mutual
understanding and appreciation may grow; that we may continually
draw nearer to each other, and that the oecumenical effort to true
unity may be promoted. We highly appreciate your presence here
and we thank you with all our hearts for your coming to this con-
gress.

Magno gaudio salutem dico legatis ecclesiarum orientalium et
Graeco-orthodoxarum. Sunt res, quae nos separant, sed res multae
quoque nos iungunt. Ideo quamque occasionem inter se congre-
diendi et vicissim cognoscendi utendam et magno gaudio accipien-
dam esse puto. Ea ratione maiorem aestimationem mutuam asse-
quemur et alteri alteros melius intelligemus et ita propius accedemus
ad acclesiam unam sanctam actholicam.

Xatowy Tovs mpeafels, Tovs ey TNG v Taug Gvatoldais ExxAnciass
Tovg Oe T dpdodobov éxxlnorag tng "Eldados dcéiovuar. IloAda uey
nuac ywelet, modda de mavres wowws duoroyovuey. Ao Tavra Hpas
det, d¢ olpar, mavre dvrvyovti xawpw, & ¢ cvveldew xal dAinAovs
yvwvar dvvator eotwy, Sxovrag xal youpovras yonedar. Tovtw T TEOTY
pelov uev diiniaw afiwpa xrnoopsda, Guewoy O dAinovs avynoouey;
xal 00TWS TNG puag Gytag dmooTolns éxxdneiag éyyvrepoy yevesoueda-



— 203 —

Weiter heisse ich die iibrigen hier anwesenden Vertreter, soweit
sie nicht zu der anglikanischen oder orthodoxen Kirchengemein-
schaft gehoren, herzlichst willkommen, und gerne schliesse ich alle
Géste der uns nahestehenden und befreundeten Kirchen in dieses
«Willkommen» ein. Thre Anwesenheit ist uns ein erfreuliches Zeichen
briiderlicher Verbundenheit iiber die kirchlichen Trennungslinien
hinaus,

Ich begriisse die Geistlichen und Laien von Deutschland, Jugo-
slawien, Osterreich und dem deutschsprechenden Teil der Schweiz.
Uns liegt die Aufgabe ob, durch gemeinsame Arbeit diesen Kongress
in allen Teilen zu einem vollen Erfolg zu fithren. Namentlich werden
Jetzt die Laien durch ihre Mitarbeit und ihr Interesse zeigen kinnen,
Wie sie Wert darauf legen, dass immer mehr auf ihre Stimmen
gehort wird. Die Ergebnisse ihrer Arbeit sollen nun in die eigene
Kirche hineingetragen und fruchtbar gemacht werden. Von ihnen
wird erwartet, dass das unter viel Asche glimmende Feuer zu einer
lodernden Flamme von Liebe, Treue und Begeisterung angefacht
wird.

J’ai aussi I’honneur de saluer le clergé et les laiques ici présents,
qui ont le privilége de pouvoir énoncer leurs idées en langue fran-
¢aise. Vous étes aussi appelés & faire réussir notre Congres dont le
but est d’approfondir la vie ecclésiastique, et de renforcer les liens
internationaux. La possibilité pour les laiques parmi vous pour faire
Tetentir vos voix a recu toute attention. Nous espérons que vous
en profiterez pleinement et que vous retournerez a vos foyer:c;,
animéy par notre travail commun, afin de stimuler encore votre vie
éligieuse !

Ik begroet de geestelijken en leken, die uit Nederland gekomen
Zijn om met hun rijpe ervaring er het hunne toe bij te.flragen om
het congres te doen slagen. Zet u in voor gemeenschappelijke arbeid;
legt stevige verbindingen met uw geloofsgenoten buiten de grenzen.

Bedenkt, dat gij, levend in een kleine kring, een internationaal
leven nodig hebt, maar bedenkt ook dat gij representanten zijt
Van de kerk van Utrecht. Noblesse oblige! .

Ich gedenke ehrfurchtsvoll aller jenen Mitglieder der altkatholi-
Sehen und der mit ihnen befreundeten Kirchen, die seit dem letzten

Ongress zu einem héheren Leben abberufen sind. Wir vermissen
fute viele bekannte, fiihrende Minner, Geistliche und Laien und
breue Besucher unserer Kongresse. Nur einen wollen wir mit Namen
fihren: den vor zwei Wochen in Bonn hingeschiedenen Bischof



— 204 —

der deutschen Kirche, Erwin Kreuzer. Obwohl er infolge seiner
Krankheit schon Jahre vom aktiven Leben der Kirche ausgeschaltet
war, gedenken wir seiner als einer treibenden Kraft unserer Kon-
gresse, die er viele Jahre als Mitglied des sténdigen Kongress-
ausschusses mitvorzubereiten geholfen hat. Wir sprechen der Alt-
katholischen Kirche in Deutschland unser herzlichstes Beileid aus.
Moge ihr getreuer Hirt ruhen im Frieden seines Herrn!

Wir werden aller morgen in einem Gedachtnisgottesdienst vor
Gott gedenken. Wir danken ihnen fiir ihre treue und fruchtbare
Arbeit und ihr hohes Vorbild.

Daneben aber wollen wir unsere Kraft suchen bei den jetzt
Lebenden. Ihnen liegt die Aufgabe ob, das Feuer brennend zu
halten. Lasset uns jetzt an unsere Arbeit herantreten und all unser
Denken und Tun und deren Erfolge in Gottes gniidigen Schutz
stellen. Ich erklire den 16. internationalen Altkatholiken-Kongress
fir geoffnet.

Wabhl des Prisidenten des Kongresses und des Kongress-Bureaus

Auf Antrag des stéindigen Kongress-Ausschusses werden mit
Einstimmigkeit gewihlt:

Prisident: Unaversititsprofessor Dr. B. Spuler, Hamburg.
1. Vizeprisident: Pfarrer P. Richterich, Biel. 2. Vizeprisident:
Pfarrer Th. Molemann, Dordrecht. Schriftfithrer: 1. Pfarrer F. Herr-
mann, Stuttgart. 2. Pfarrer Dr. Werner, Salzburg. 3. Pfarrer C. Tol,
Schiedam.

Prof. Dr. B. Spuler iibernimmt die Leitung des Kongresses mit
einer kurzen Ansprache, dankt fiir das ihm entgegengebrachte Ver-
trauen und verliest sodann die eingegangenen Begriissungs- und
Entschuldigungstelegramme, welche am Schluss des Kongress-
berichtes angefiihrt sind.

Hierauf erteilt der Prisident das Wort dem Sekretir des stin-
digen Kongress-Ausschusses, Prof. Dr. U. Kiiry, Olten:

Bericht des Sekretiirs des stindigen Kongress-Ausschusses

Bald nach dem letzten Kongress in Hilversum sind im stéindigen
Kongress-Ausschuss zwei tiefgreifende Anderungen eingetreten.
Zu Anfang des Jahres 1949 kam aus Deutschland die Nachricht,
dass der bisherige Vizeprisident Pfarrer H. Michelis, Kéln, an den
Folgen eines Verkehrsunfalles gestorben ist. Im Frithsommer 1950



— 205 —

reichte Drs. J. J. Vermeulen, Utrecht, altershalber seine Demission
als Priisident ein. In Pietit und Dankbarkeit gedenken wir des friih
vollendeten Vizeprisidenten Pfarrer Michelis, der nur kurze Zeit
seines Amtes gewaltet, sich aber mit der ganzen Kraft seiner jugend-
lichen Begeisterung fiir unsere Ziele eingesetzt hat. Herzlicher Dank
gebiihrt sodann Herrn Drs. J. J. Vermeulen, Utrecht, der bei der
Vorbereitung des letzten Kongresses in Hilversum in massgebender
Weise mitgewirkt hat.

Wir gedenken an dieser Stelle in Liebe und Dankbarkeit auch
all derjenigen Kongressmitglieder, die seit Hilversum verstorben
sind und die an unserer Kongressarbeit mittelbar oder unmittelbar
Anteil genommen haben. Es sind dies vor allem: '

Aus dem altkatholischen Episkopat: Bischof J.Jasinski, Pitts-
burg, Bischof J. Padewski, Krakau, Bischof F. Hodur, Scranton,
Bischof R. Tiichler, Wien, Bischof E. Kreuzer, Bonn, welch letzterer
von 1915 bis 1938 als umsichtiger und iiberaus aktiver Vizeprisident
dem stiindigen Kongressausschuss angehort hat und sich um den
Organisatorischen Ausbau unseres Kongresswerkes hochverdient

gemacht hat.
Aus Holland: Pfarrer P.J. Harderwijk, Pfarrer Lambertus

Ri“kel, Pfarrer P. J. Conijn; der letztere war Sekretir der inter-
Nationalen liturgischen Kommission Hollands gewesen.

Aus Deutschland: Dr. Merkt, Pfarrer Jone, Pfarrer F. Hacker.

Awus der Schweiz: alt Bankdirektor E. Frey-Vogt, eine um die
Schweizerische Kirche und den Gesamtaltkatholizismus hochver-
diente Personlichkeit, der von 1919 bis 1938 den stindigen Kongress-
&usschuss und verschiedene Kongresse als Tagesprisident mit Aus-
ZeiChnung geleitet hat, ferner Pfarrer W. Heim, Pfarrer A. Bailly
und Werner Herzog, der jahrelang die Kongressbeitrige in der
Schwei, eingezogen und verwaltet hat.

Mégen die Verstorbenen ruhen in Gottes Frieden!

In den stindigen Kongressausschuss wurden auf Vorschlag der
Landesbisch(")fc durch Kooptation neu gewéihlt: als Vizeprisident
Prof. Dr. J. J. Zeimet, Miinchen, als Prisident A.M.C. de Wilde,
Delft, Rasch hat sich der neue Ausschuss eingearbeitet und es — in
Ausfiihrung der in Hilversum gefassten Beschliisse — als seine
dringends‘w Aufgabe Dbetrachtet, die landeskirchlichen Arbeits-
€eMmeinschaften zu reaktivieren und die Konstituierung der inter-
Nationglen liturgischen Kommissionen in die Wege zu leiten.



— 206 —

Landeskirchliche Arbeitsgemeinschaften haben sich gebildet in
Holland unter Leitung von Prof. Jans, Amersfoort, in Deutschland
unter Prof. Kiippers, Bonn, in der Schweiz unter Dr. W. Meyer,
Bern. In allen drei Landern ist es gelungen, neue Kongressmitglieder
zu gewinnen. In Holland betrigt deren Zahl gegenwiirtig 14, in
Deutschland 70, in der Schweiz 138 Mitglieder, von denen 60 Kollek-
tivmitglieder sind, Kirchgemeinden und Kirchgemeindevereine,
die nicht bloss den statutarischen Betrag von Fr. 6.—, sondern
jihrlich einen solchen von Fr. 20.— beziehungsweise Fr. 10.—
bezahlen. Die Herbeiziehung von Kollektivmitgliedern hat sich als
sehr vorteilhaft erwiesen und sei den anderen Arbeitsgemeinschaften
zur Nachahmung empfohlen. Nach einer in Hilversum getroffenen
Vereinbarung verwalten die Landesverbinde ihre Einginge vor-
liufig selbstindig. Die Kongresskasse in Basel, die nach wie vor
in mustergiiltiger Weise von Herrn Max Giirtler verwaltet wird,
weist gegenwirtig einen Bestand von Fr. 3491.55 auf.

Nach einem ebenfalls in Hilversum gefassten Beschluss konnen
in besonderen Fillen aus den landeskirchlichen Kongresskonti Bei-
trige geleistet werden an die Reisekosten unserer altkatholischen
Vertreter an den Tagungen der Okumene. Solche Beitriige sind mit
einer Gesamtsumme von rund Fr. 2500.— ausgerichtet worden an
die altkatholischen Vertretungen an der Konferenz fiir Faith and
Order in Chichester im Juli 1949, an den Konferenzen der ILAFO,
der «Internationalen Liga fiir apostolischen Glauben und Verfas-
sung» in Oxford im April 1950 und in Lund im August 1952, an den
Paulusfeierlichkeiten in Griechenland im Juni 1951, an der 3. Welt-
konferenz fiir Glaube und Verfassung in Lund im August 1952
sowie an die schweizerischen Teilnehmer an den altkatholischen
theologischen Studientagungen in Amersfoort 1950 und in Bonn
1951.

Auf Veranlassung des Ausschusses sind von den kirchlichen
Oberbehorden inzwischen auch die in Hilversum beschlossenen
internationalen liturgischen Kommissionen ernannt worden: je drel
Herren in Holland (Prof. Maan, Utrecht, Alex de Jong, Amsterdam,
und anstelle des verstorbenen Pfr. Conijn Pfr. Tol, Schiedam), in
Deutschland (Prof. Zeimet, Pfr. Hinz und Pfr. Krilling) und in der
Schweiz (Prof. Riithy, Pfr. M. Heinz, H. Bieli). Aktiv war vor allem
die hollindische Gruppe, die als Gegenstand der gemeinsamen Be-
ratung das Missale und das Kalendarium vorschlug und die neuer-
dings damit begonnen hat, durch eine umfassende Umfrage den



— 207 —

Bestand der liturgischen Gebriuche und Bestrebungen in den drei
Bistiimern aufzunehmen.

Der Kongressausschuss selbst hat anlisslich seiner beiden
Gesch;'i,ftssitzungen am 26. August 1950 in Amersfoort und am
18. August 1951 in Bonn die (elegenheit wahrgenommen, mit Ver-
tretern beider Organisationen, der Arbeitsgemeinschaften und der
liturgischen Kommissionen die Verbindung aufzunehmen, ihnen
seine Anregungen zu unterbreiten und sich selbst bei der Vor-
bel‘eitung dieses Kongresses von ihnen beraten zu lassen. Im iibrigen
sind die laufenden Geschiifte auf brieflichem Wege erledigt worden.

Wichtige Schopfungen unserer Kongresse sind sodann die
¢Internationale Kirchliche Zeitschrifts und die «Internationale
Stipendienka,sse», deren Redaktion beziehungsweise Verwaltung
in den Hiinden von Bischof A. Kiiry liegt. Er berichtet iiber die
beiden Institutionen folgendes: Leider hat sich die Hoffnung, die
Wir in unserem Bericht in Hilversum zur «Internationalen Kirch-
lichen Zeitschrift» diusserten, nicht erfillt. Es gibt immer noch
Abonnenten, die mit der Bezahlung des Bezugsgeldes im Riickstand
sind oder ‘es aus Valutaschwierigkeiten nicht leisten konnen. Das
Hilfswerk der christkatholischen Kirche der Schweiz ist zum Teil
fiir sie eingetreten. Es ist nun doch zu erwarten, dass sich die Ver-
hiltnisse mehr und mehr festigen und die Zeitschrift die Anerken-
Tung findet, auf die sie glaubt Anspruch erheben zu diirfen. Riick-
Sehléige konnten aus Reserven und freiwilligen Spenden gedeckt
Werden. Das war nur deshalb moglich, weil Redaktion und Mit-
arbeiter ihre Kraft der Zeitschrift um Gottes Lohn widmen.

Die «Internationale Stipendienkasse», die bestimmt ist fiir
auslindische Studenten altkatholischer und befreundeter Kirchen,
die an der christkatholisch-theologischen Fakultit der Universitdt
Bern studieren, konnte in den fiinf Jahren 1948—1952 einem Bul-
garen, einem Griechen, einem Tschechoslowaken (Fliichtling) und
einem ()sterreicher Stipendien bezahlen. Die nétigen Fr. 6530.—
Wurden aus Beitrigen von Behorden, Frauenvereinen und Gonnern
Und aus Zinsen eines kleinen Kapitals zusammengelegt. Die Studen-
ten erhielten ausserdem freie Wohnung mit Licht und Heizung im
Christkatholischen Studentenheim. Sechs serbische Studenten
(F ll'iChtlinge) erhielten die nétigen Stipendien und Studiengelder
von der Stipendienkommission des Okumenischen Rates der Kir-
then i, Genf. Auch diesen stand im Studentenheim freie Wohnung
Aur Verfiigung. Vier der Serben haben in Australien und den USA



— 208 —

im Laufe des Jahres 1951 eine neue Heimat gefunden. Die Jahres-
rechnungen der IKZ und der Stipendienkasse werden vom christ-
katholischen Synodalrat regelmissig gepriift.

Am Kongress in Hilversum war von hollindischer Seite ge-
wiinscht worden, es mochten Schritte unternommen werden, um
zwischen den einzelnen Altkatholiken-Kongressen, die bis jetzt
mehr oder weniger isolierte Kundgebungen gewesen waren, eine
grossere Kontinuitdt herzustellen. Erfreulicherweise haben die
Holldnder selbst die Initiative zur Herbeifiihrung dieser grosseren
Kontinuitit ergriffen und fir die Tage vom 21.—28. August 1950
eine Gruppe von deutschen und schweizerischen Geistlichen zu
einer altkatholischen theologischen Studientagung nach Amersfoort
eingeladen. Im Mittelpunkt der Tagung standen Vortriige iiber die
Lehre von der Kirche, die romische Mariologie, die Eheeinsegnung
und das Eherecht, die Busse und Krankenolung, die Eucharistie,
an die sich eine angeregte Diskussion anschloss. « Es wurde dankbar
anerkannt — so heisst es im Schlussbericht der Tagung —, dass diese
erstmalige Zusammenkunft von etwa 30 Geistlichen der drei Kirchen
zu einer wirklichen Begegnung im gottesdienstlichen Leben, im
theologischen Gespriich und im personlichen Zusammensein gefiihrt
hat, sowie dass sie segensreich und notwendig war.» Es zeigte sich
vor allem, dass zwischen den drei Kirchen in vielen Fragen bedeut-
same Unterschiede in Lehre und Praxis bestehen, die den Teil-
nehmern zum Teil ganz neu waren und die zu einer bewegten, aber
stets briiderlichen Aussprache Anlass gaben. In Amersfoort wurde
beschlossen, gleich im darauffolgenden Jahre eine zweite Studien-
tagung durchzufiihren. Sie hat vom 13.—20. August 1951 unter
Beisein auch einer osterreichischen Abordnung in Bonn statt-
gefunden. Uber sie ist in der IKZ ein ausfiihrlicher Bericht erschie-
nen. Hauptthemata waren: die Autoritiit der HI. Schrift, Schrift
und Tradition im altkatholischen Verstindnis, das altkatholische
Kirchenverstindnis, das Buss-Sakrament, die romische Mariologie
sowie die Frage der Mitwirkung der Laien in den altkatholischen
Kirchen. Diese zweite Tagung hatte in mancher Beziehung einen
etwas anderen Charakter als die erste: stand die Amersfoorter
Tagung mehr unter dem Zeichen einer ersten Fiihlungnahme und
Abtastung der uns beschiiftigenden Probleme, so war die Bonner
Konferenz schon bestimmter ausgerichtet auf einzelne Grundfragen,
aus denen sich als die praktisch vordringlichsten die Frage nach
Sinn und Bedeutung des Buss-Sakramentes und die nach der



— 209 —

Aktivierung der Laien im Leben unserer Gemeinden unmittelbar
ergaben.

Im wesentlichen auf Grund der an diesen beiden Studien-
tagungen gemachten Erfahrungen und in enger Zusammenarbeit
mit deren Teilnehmern sind in Amersfoort und Bonn die Haupt-
themata unseres heutigen Kongresses festgelegt worden. Um auch den
Laien die Méglichkeit der Meinungsiusserung zu geben, sind auch
die landeskirchlichen Arbeitsgemeinschaften angefragt und deren
Wiinsche und Anregungen nach Moglichkeit beriicksichtigt worden,
deren wichtigste die waren: es mochte die theologische Studien-
tagung klar von den iibrigen Kongressverhandlungen abgegrenzt
und am Kongress selbst den Laien in vermehrtem Masse Gelegenheit
zur Diskussion und zur aktiven Mitarbeit geboten werden. Der Ver-
lauf dieses Kongresses selbst muss zeigen, ob sich dieser neue Modus
bewihren und dazu mithelfen wird, die gewiinschte Kontinuitit
In unserer Kongressarbeit zu fordern und die Gemeinschaft unter

unseren Kirchen zu vertiefen.

Zum Schluss liegt uns noch die angenehme Pflicht ob, im
Namen des Kongressausschusses unseren Briidern von der alt-
katholischen Kirche Deutschlands, insbesondere Herrn Bischof
Demmel und Herrn Prof. Zeimet fir die oértliche Organisation des

KOngresscs den herzlichsten Dank auszusprechen. Mége der Wunsch,
den der Miinchner Ortsausschuss in seiner Einladung ausgesprochen

ha.t, sich erfiillen, «der Wunsch und die Hoffnung, dass der

XVI. Internationale Altkatholiken-Kongress in Miinchen die alt-
kath()lischen Bistiimer aufs neue und noch tiefer miteinander ver-
blndct’ die in Interkommunion miteinander stehenden Kirchen

®Inander noch mehr nithert und weitere Briicken schliigt zur Meh-
"ung der Einheit und zur Festigung des Friedens in Jesus Christus,
dem Herrn der heiligen Kirche».

Im Anschluss an den Bericht des Sekretiirs Vergreift Dr. A. Rin-
kel Erzbischof von Utrecht das Wort zu seinem Vortrag:

Interkommunion

Thre Grundlage, ihr Inhalt, ihre Folgerungen

.. Die Tagesordnung des Kongresses gibt an, dass ich iiber «die
Skumenigche Bewegung und der Altkatholizismus» sprechen soll.
“1ese Titelangabe ist mir einerseits zu unbestimmt, andererseits zu



— 210 —

vielumfassend. Am wenigsten gefillt mir der Ausdruck ,Altkatholi-
zismus‘, dessen ich mich sparsam bediene aus der Erwigung heraus,
dass wir kein ,ismus‘ sind, sondern «Kirche».

Ich werde mich darum auf einen Punkt beschrinken, und zwar
auf die Frage und den Begriff der ,Interkommunion‘, und versuchen,
eine Antwort zu geben auf die Frage, was nach der alten katholi-
schen Auffassung die Grundlage der Interkommunion ist, was sie
alles umfasst und welche Schlussfolgerungen sich daraus ergeben.

Anlass zu diesem Thema bietet die Konferenz ,fiir Glauben und
Kirchenverfassung‘ von Lund 1952, wo das Thema ,intercommunio*
in einem besonderen Rapport vorbereitet wurde und in einer eigenen
Sektion zur Behandlung kam. Die Verhandlungen iiber diesen
Gegenstand nahmen einen nur miihsamen Verlauf, und der Schluss-
bericht war ziemlich unbefriedigend. Es sind zwar die Hintergriinde
und die damit verbundenen Konsequenzen mehr oder weniger an-
gedeutet worden, aber vollig erschopft sind sie nicht. Der Haupt-
mangel ist wohl dieser, dass nirgends in klaren und unzweideutigen
Worten ausgesprochen ist, was nun eigentlich ,intercommunio® ist.
Im Schlussbericht der Konferenz hat man zwar eine Terminologie
aufgestellt, in der alle Arten und Abstufungen der ,intercommunio
rubriziert worden sind, aber dieses Vorgehen war aus der Not ge-
boren und kann weder unser Denken noch die Tatsachen binden.
Unseres Erachtens war der grosste Fehler wohl dieser, dass man
beim Wort ,intercommunio‘ viel zu viel, ja fast ausschliesslich an die
gemeinsame Abendmahlsfeier gedacht hat. Dies trifft wohl am
deutlichsten zu Tage, wenn man das Wort in der deutschen Sprache
mit ,Abendmahlsgemeinschaft‘ iibersetzen will. Diese Bezeichnung
macht zwar den Eindruck, sehr konkret zu sein, der Begriff ,inter-
communio‘ wird jedoch dadurch endgiiltig verengert und verarmt.
Wir verstehen, dass die Orthodoxe Kirche des Ostens das Wort
,intercommunio‘ nicht kennt und es ablehnt. Trotzdem sind wir
iiberzeugt, dass wir als Altkatholische Kirche — und zwar auf Grund
unserer Interkommunion mit den Kirchen der Anglikanischen
Kirchengemeinschaft und nicht weniger auf Grund der Verhand-
lungen zwischen Orthodoxen und Altkatholiken in Bonn 1931, wo
vollige Ubereinstimmung erreicht wurde — &usserst wichtige Dinge
tiber das Wort und die Tatsache der ,intercommunio‘ sagen konnen.
Das sind aber zu gleicher Zeit Dinge, die auch die gréssten Schwierig-
keiten und die tiefsten Gegensiitze innerhalb der 6kumenischen
Bewegung aufdecken. Es kommt noch hinzu, dass in 6kumenischen



— 211 —

Kreisen das Dringen in der Richtung der sogenannten ,offenen
Kommunion® jeden Tag stiirker wird, wobei dann aber alle als listig
empfundenen Hindernisse der auseinandergehenden Auffassungen
lber Kirche, Amt und Sakrament oder — auf noch hoherem Niveau—
liber Offenbarung, Bibel und Tradition vertuscht werden, oder
man ist ihnen aus dem Wege gegangen. Dieses Vorgehen erscheint
dem ,Katholiken® als das Ergreifen-Wollen eines zu hoch liegenden
Zieles, wihrend das, was man dann tatsiichlich ergreift, nicht das
Ziel ist, sondern nur Schein, unecht und unaufrichtig. Aus diesen
Griinden mochten wir heute etwas sagen iiber ,intercommunio‘, was
uns Licht iiber ihre Girundlage, ihren Inhalt und ihre Folgerungen
bl‘ingen konnte.

Als im Juli 1931 die von den Erzbischiofen von Canterbury und
Utrecht ernannten Kommissionen in Bonn zur Verhandlung iiber
ein engeres Zusammengehen zwischen den ,Churches of the Anglican
Communion* und den Altkatholischen Kirchen zusammentraten,
kam man zu einem Ubereinkommen, das spiter von den beiden
Kil‘chengemeinscha.ften ungeiindert angenommen wurde. Der erste
Artikel dieser Vereinbarung lautet: «Jede Kirchengemeinschaft
erkennt, die Katholizitit und Selbstindigkeit der anderen an und
hilt gie eigene aufrecht.» Das Wort Kirchengemeinschaft’ ist hier
die deutsche Ubersetzung des englischen Wortes ,communion‘. In
diesem ersten Paragraphen wird das Wesentliche festgelegt, nimlich
die Anerkennung der gegenseitigen Katholizitdt und die gegenseitige
Selbst,étrldigl<:eit. Erst im zweiten Artikel wurde das Prinzip aus-
8earbeitet, und zwar so: «Jede Kirchengemeinschaft stimmt zu, die

itglieder der anderen Kirchen an den Sakramenten teilnehmen zu
assen.» Man achte auf die Mehrzahl. Sehr nachdriicklich wird nicht
8usschliesslich an die Abendmahlsgemeinscha.ft gedacht, die iibri-
8ens schon vordem wiederholt in der Praxis geiibt wurde, sondern
Vor allem an die Teilnahme an den gegenseitigen Bischofsweihen.

er dritte Artikel zog die Grenzen, nimlich: «Die Interkomx?mm'on
Vetlangt von keiner der beiden Kirchengemeinschaften die An-
r}&hme aller Lehrmeinungen, sakramentaler Frommigkeit oder
Hurgischer Praxis, die der anderen eigentiimlich sind, sondern
Schliegst, i sich, dass jeder glaubt, die andere halte alles Wesentliche
® christlichen Glaubens fest.s Es wurde iiber das ,Wesentliche =
15¢ essentials’ - tiefgehend diskutiert, wie z. B. iiber das Verhiltnis
“Wischen Bibel und Tradition und beider Autoritit, iiber die Stellung-
Hahme gegeniiber den Konzilien nach dem Jahre 1000, iiber die Lehre



— 212 —

und die Auffassungen der Eucharistie und iiber die Bedeutung der
«five commonly called Sacraments», die fiinf andern Sakramente.

Wir zitieren dies so ausfiihrlich, weil wir damit nicht in erster
Linie zeigen wollten, welches Ergebnis die ,intercommunio® hat,
sondern worin sie gegriindet ist. Dieser Grund ist hier deutlich ge-
nannt, nimlich die Anerkennung beider Katholizitit. Was bezweckten
denn diese beiden Kirchengruppen ? Es war immer noch eine offene
Frage gewesen, ob die altkatholischen Kirchen die Giiltigkeit der
anglikanischen Weihen anerkannten. Diese Anerkennung war im
Jahre 1925 altkatholischerseits gegeben und ausgesprochen worden.
Damit war der Weg geebnet zu einer Anniherung ,in sacris‘. Als
man beiderseits tiberzeugt war, dass man auf derselben Glaubens-
grundlage stand, die niamlichen Amter und Sakramente besass,
stand nichts mehr im Wege, einander als katholische® Kirche anzu-
erkennen. Die 1931 zustandegekommene Interkommunion besagte,
dass die Altkatholische Kirche die Anglikanische Kirche als ,die
katholische Kirche von England‘ und dass die Anglikanische Kirche
die Altkatholische als ,die katholische Kirche der Niederlande’
(Deutschlands, der Schweiz usw.) betrachtet. Dies bedeutete sowohl
ihre Einheit wie beider Unabhingigkeit und Selbstindigkeit. Und
dies ist der volle Sinn ihrer Interkommunion.

Es ist keine organische ,unio‘ zustandegekommen; sie ist auch
nicht bezweckt. Es bleibt fraglich, ob diese je notig sein werde oder
ob uns dies einen Schritt weiter bringen wiirde. Interkommunion
ist kein Mittel zum Ziel, sondern das Ziel selbst. Es bleiben immer
historische und regionale Grenzlinien, die aber keine Trennungs-
linien sind, sondern logische Merkmale historischer und 6rtlicher
Selbstindigkeit. Die tiefere Kinheit aber, die ,unio‘, liegt in der
JKatholizitit‘, bei der die Kontinuitit mit der alten Kirche, vor
jedem Bruch oder Schisma, anerkannt wird. In dieser Katholizitit
liegt beschlossen, dass man beiderseits iiberzeugt ist, dass die andere
das «holon», das Ganze der Kirche besitzt, in der Lehre, im Amt, im
Sakrament. Es konnen selbstverstandlich Altkatholiken beim Lesen
einiger der 39 Artikel bedenklich den Kopf schiitteln; natiirlich
liegen bei der einen Kirche die Akzente in der Lehre anders als bei
der anderen, aber es besteht eine gemeinsame Basis des ,Wesent-
lichen®, die die volle Katholizitit verbiirgt. Und es ist eine Biirg-
schaft vorhanden, dass auf der anglikanischen Seite nie beabsichtigl
ist, in einer Reformation einen neuen Anfang zu machen, und dass
auf altkatholischer Seite keine Abbiegung, z. B. im romischen Geist



— 213 —

gemacht worden ist, durch welche die Grundlage der alten Kirche
verlassen wiirde.

In bezug auf das Amt kann festgestellt werden, dass in den
evangelischen Kreisen der Anglikanischen Kirche ein mehr histori-
scher als doktrinirer Akzent gelegt wird. Aber auch dort ist man
der Uberzeugung, dass die Anglikanische Kirche «always intended to
continue the three orders of the Ministry, and to make Bishops,
Priests and Deacons as they existed in the Church from the beginning»;
dass «the Holy Spirit is given in Ordination for the work of the minis-
try», und dass in den Weiheformeln nichts da ist, was darauf hin-
weisen wiirde, dass nicht bezweckt wiire, «fo confer the charisma of
the Catholic ministry». Ob man dann die Weihe theologisch ein
Sakrament nennt oder nicht, macht dann nur noch wenig Unter-
schied. Dariiber aber spiter mehr. Beiderseits ist hier die Uber-
zeugung ausgesprochen, dass das eigene Amt einen anderen, sagen
Wir: einen lauteren, mehr sakralen Charakter und eine stéirkere
Biirgschaft der Kontinuitit aufweist als das Amt in den reformatori-

schen Kirchen.
Aus dieser gemeinsamen Grundlage der Anerkennung beider

Katholizitiit ergibt sich, dass prinzipiell — dogmetisch und devo-
tionell — «the Order for the administration of the Lord’s Supper
or Holy Communion» und die altkatholische Messfeier identisch
sind; dass bei den Amtsweihen die Handauflegung durch angli-
kanische oder durch altkatholische Bischofe gleicher apostolischer
Giiltigkeit ist; dass «confirmation» und « Spendung der Firmung»
Promiscue vorgenommen werden kénnen und auch tatsdchlich vor-
genommen werden, dass eine « reconciliatio» durch Gebet und Hand-
a'“flegmlg beiderseits von gleicher Wirksamkeit ist; dass die Kran-
en gleichwertig und tatkriftig getrostet» werden; dass ein A'lt~
katholik seine Eheeinsegnung in einer anglikanischen Kirche gleich
sakral betrachten darf wie in seiner eigenen Kirche, und dass —
Natiirlich unter Vorbehalt aller kanonisch-diszipliniren Bestimmun-
gen und Vereinbarungen — die Amtstrager beider Kirchengemein-
Schaften einander iiberall und in allem ersetzen koénnen.
Fiir den ,Katholiken® ist die Grundlage der Katholizitit durch-
Schlaggebend in der Theorie und in der Praxis der ,intercommunio‘.
Dies schliesst eine Gebundenheit an, eine Kontinuitét mit der
Ungeteilten Kirche ein, welche von einer Trennung, von einem Bruch
oder von einer Reformation noch nichts wusste. Es ist in Lund tiber

die Kirche Vieles und Gutes gesagt worden. Wenn es ein Gebiet
14
Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1953.



— 214 —

gibt, auf dem sich eine Schwenkung in der Richtung zur Katholizitéit
im okumenischen Denken offenbart, dann ist es ohne Zweifel in
punkto ,Kirche’. Was fiir den ,Katholiken‘ Lebensatem ist, dass
nimlich die Kirche «der Leib Christi» ist, nicht nur in bildlichem
Sinn, sondern in allerhéehster, gottlicher Realitdat, wurde schon in
der ersten Sitzung der beziiglichen Sektion aus dem Munde des gut
reformatorischen Professors Torrance gehort. Der ,Katholik‘ hat
beim Anhéren seiner Worte in erstaunter Wiedererkennung die
Ohren weit gedffnet. Dass dieser Gedanke sogar im Schlussbericht
Platz gefunden und die Genehmigung der Konferenz erhalten hat,
erfiillt mit grosser Dankbarkeit, auch wenn wir uns nicht verhehlen,
dass er an vielen Orten kiihler gelesen und weniger geschitzt werden
wird, als er aufgeschrieben wurde. Dennoch liegt hier einer der
Grundsteine der Lehre iiber das Wesen der Kirche. Fiir den ,Ka-
tholiken ist die Kirche keine Stiftung, kein Gewichs oder Machwerk
menschlicher Art und Herkunft, die nur so von selbst entstanden ist
und mit der wir machen kénnen, was wir wollen, weil wir Menschen
nun einmal die Kirche bilden und wenn nétig sie reformieren und
nach unserm Geschmack zuschneiden, die wir mit einer Bibel, mit
Amtern und sakramentalen Apparaten ausriisten und die letzten
Endes eigentlich nur unsere Dienerin ist, was sie fiir den reformatori-
schen Menschen in der Theorie meistens gewiss nicht ist, aber dafiir
in praktischer Hinsicht um so mehr. Nein, die Kirche ist der Leib
des verherrlichten Herrn, der ausschliesslich von Thm herkommt,
aus IThm geboren ist, aus IThm allein lebt durch seinen Hl. Geist, der
lebendig macht. Sie ist die Trigerin seines Heiles — mehr als nur
Tréagerin seiner Heilszusicherung, denn sie ist mehr als ein eschato-
logischer Wegweiser —, und darum einzig seine Dienerin, die sein
Heilswerk fortsetzt, Ihn reprisentiert, d.h. IThn «gegenwirtig»
macht, so dass nach dem Worte des Kirchenvaters Cyprian
«keiner Gott zum Vater haben kann, der nicht die Kirche zur
Mutter hat». Der ,KKatholik‘ weiss, dass das Wesen der Kirche ver-
standen werden muss von dem Urgrund, ndmlich von Gottes Offen-
barung aus, und dass sie von dieser Offenbarung der lebendige,
bleibende, wirkende, dynamische Zeuge ist. Der ,Katholik‘ bekennt
ohne Vorbehalt das «CREDO ecclesiam». Und «credere», glauben,
heisst fiir ihn: gehorchen, dienen und aus dem Geglaubten leben.
Natiirlich weiss er, dass Gottes Liebe und Weisheit ihm auch in
der Bibel die geschriebene Urkunde gab, die die Lampe fiir scinen
Fuss ist, aber eben deshalb, weil die Bibel primiir und prinzipiell



— 215 —

die Lampe der Kirche ist, durch die gleiche gottliche Hand an-
geziindet, die auch die Kirche schuf und sie zur Triigerin und Hiiterin
dieser Lampe machte. Fiir ihn ist es keine Frage, ob die Kirche der
Hl. Schrift untergeordnet, ihre gefiigige Dienerin und Willensvoll-
Streckerin ist, die wir — ja, gebt acht: WIR! - jedesmal auf die Finger
klopfen und zur Ordnung rufen diirfen. Sie ist von Gott «bezeugt»
n der HI. Schrift, und dieses gottliche Zeugnis ist die Autoritéiit der
Schrift. Aber die Kirche ist der Zeuge, der einzige und zuverlissige,
die auf Grund ihrer direkten gottlichen Herkunft das Recht und die
Kraft besitzt, um von der HL. Schrift und ihrer Autoritiit das Zeugnis
Zu geben, dass sie, die Schrift, das Zeugnis Gottes ist —, und dies ist
die Autoritiit der Kirche. Hier werden alle Fragen beziiglich Unter-
ordnung oder Nebenordnung hinweggefegt und gilt allein das selig-
Mmachende Mysterium von der Identitit des «credo ecclesiam» und
des «kata tas graphas». Denn es gibt hier nur einen Grund: Gott,
der schafft und spricht, Gott, der sich offenbart in seinem Sohn
Jesus Christus, der das Haupt der Kirche und das Herz der Schrift ist.

Deshalb kann der ,Katholik¢ auch nicht ohne das Wort ,Tra-
dition auskommen, denn jede Offenbarung Gottes geht, trotz der
Wirkung seines HI. Geistes, einen menschlichen Weg, den Weg des
Weitergebens, des «tradere». Gott «gibt sich selber weiter» in seiner
Kirche und Er « spricht sich selber weiter» in seiner von seinem HI.
Geist durchwehten Schrifturkunde, deren Mund seine Kirche ist.
Indem diese Tradition ein menschlicher Weg ist, ist sie dennoch
hicht, weniger (lottes Wille und Schopfung; sie hat die Kirche als
_Wohnstéitte und Organismus fiir alle Jahrhunderte, und ihre Stimme
18t Gottes heiliges Wort.

Natiirlich wissen wir, dass wir als Theologen mit diesem Zeugnis
foch nicht, sogar nie denkend-zufrieden sein werden, und dass wir
Noch ein ganzes Heer von Fragen aufrufen konnen. Aber der ,Ka-
tholik‘, der nach dem Wort ,Offenbarung‘ die Dreizahl: Kirche,
Sehrift und Tradition in einem Atem bekennend nennt, hat diese

fagen prinzipiell auf ein niederes Niveau heruntergesetzt, wo r.licht
Mehr (ag gottliche Zeugnis spricht, sondern nur menschliches
dgen und Wiegen.

In der Autoritiit der Kirche als des Leibes Christi — gerade und
Ysschliesslich darum — beruht das Amt der Kirche. Nie ka‘nn das

mt gleichgultig sein, nie «gut» in jeder beliebigen Form.. Nie kann
8 «nury brauchbar sein _, es ist unentbehrlich. Das Amt ist Fakjcor
unq Kettenglied in Gottes Tradition, im Weitergeben Gottes, gleich



— 216 —

fest und tief, wie die Kirche selbst, wurzelnd in und hervorspriessend
aus der Offenbarung und aus dieser, durch die Kirche, seine Wahr-
heit und Wahrhaftigkeit, seine Autoritit und Dauerhaftigkeit, seine
Berufung und seine Aufgabe empfangend. Darum ist das Amt nicht
lediglich eine Sache des ,Wohlseins® der Kirche, so dass ihr Werk
flott und logisch und ordentlich verliuft, bei dem man aber das Amt
schliesslich auch entbehren konnte. Nein, das Amt gehért zum
,Sein‘ der Kirche, zu ihrem Wesen als Kirche. Ohne das Amt ist sie
verstiimmelt und nicht der vollkommene Leib ihres Herrn, der ihr
Haupt ist und der seine Kirche «mit Herrlichkeit bekleidet» hat,
damit sie «ohne Makel oder Riige» sein sollte (Eph. 5: 27).

Es braucht kaum erwihnt zu werden, in welcher Form sich
fiir den ,Katholiken‘ dieses Amt entfaltet, nimlich in der Dreizahl:
Bischof, Priester und Diakon. Aber hier stehen wir denn auch auf
einmal mitten im Problem der ,intercommunio, das gerade im Amt
ihr schwerstes Hemmnis findet. Ich glaube nicht, dass es notig ist,
hier exegetische, dogmatische und historische Arbeit zu verrichten,
sondern vor allem zu sagen, wie die Dinge liegen und warum sie so
liegen. Wohlan, der ,Katholik, anerkennt dieses dreifache Amt als
das unveriusserliche und unverinderliche Erbgut der Kirche der
Apostel, die, durch den Herrn als « Grundlage» gestellt, den Auftrag
und die Vollmacht empfangen haben, die Kirche zu bauen, damit
«in Thm der ganze Bau, wohlgefiigt, emporwachsen sollte zu einem
heiligen Tempel im Herrn» (Eph. 2: 20f.), der das «Haupt ist, von
dem aus der ganze Leib, durch die Gelenke und Bénder unterstiitzt
und zusammengehalten, das Wachstum vollzieht, welches Gott
gibt» (Kol. 2: 19). In der Zusicherung, dass durch die Héande seiner
Apostel der Bau emporwachsen soll «<in Thm» und «zu dem von Gott
gewollten Wachstum» liegt die Biirgschaft des absolut sakralen
Charakters des Amtes. In den deutlichen Anweisungen der neu-
testamentlichen Briefe und in der Antwort der daraus erwachsenen
Praxis in den iltesten Zeiten der Kirche liegt fiir uns die Biirgschaft
der apostolischen Herkunft des Amtes.

In diesen letzten Siitzen liegt natiirlich der Gegensatz zwischen
«katholisch» und «protestantisch». Wenn man reformatorischerseits
gerne versichert, dass das Neue Testament fiir ein presbyterales
System eintritt, méchten wir antworten, dass das Neue Testament
keine Systeme befiirwortet, sondern uns Bausteine vorlegt. In die-
sem Zusammenhang erinnern wir an die interessante Arbeit des
Prof. Dr. A. M. Brouwer: «Die kirchliche Organisation des ersten



— 217 —

Jahrhunderts und wir», 1937. Wir sind in verschiedenen Punkten
ganz anderer Ansicht als der Verfasser, aber wir nehmen gerne Notiz
von seiner Bemerkung, dass man «aufhéren sollte iiber eine schrift-
gemisse Organisation zu redeny, und zwar von einer presbyterial-
synodalen Kirchenordnung; dass man «das Nimliche zugunsten
einer Organisation sagen kann, in welcher bestimmte Personen eine
autoritative Stellung einnehmen, sei es, dass man sie ,Aufseher,
,Bischof* oder ,Superintendent’ oder wie auch nennen will.» Bei dem
letzteren «wird dem allgemeinen Priestertum der Glaubigen nicht
notwendigerweise zu nahe getreten». Dann aber fahrt der Verfasser
fort: «Meint man, ich befiirworte eine bischofliche Einrichtung ?
Bei weitem nicht. Ich bin der Ansicht, dass die Geschichte unserer
(d. h. der Niederliindischen Reformierten) Kirche und unsere Volks-
art keinen Bischof ertragen.» Hier liegt eine auffallende Verzerrung
vor, die man heute zu den «non-theologischen Faktoren» rechnen
wiirde. s werden hier absichtlich der Wert und die Wahrheit der
iltesten Tradition der Kirche beiseite geschoben und dafiir eine
Tradition und eine historische Entwicklung, die nach des Verfassers
eigener Ansicht aus der Reformation und dem Protest gegen die
Smische Kirche geboren sind, sanktioniert. Dieser Standpunkt
sanktioniert eine Tradition, die sich — nach der Meinung des Verfas-
Sers — nur sehr diirftig auf eine biblische Grundlage stiitzen kann.
Die logische, natiirliche und biblische Schlussfolgerung hitte wohl
diese sein miissen: die Tradition der ersten Jahrhunderte, die solch
®in unbestrittenes Zeugnis fiir die bischofliche Organisation der
Kirche darstellt, zu sanktionieren, eine Organisation, die das Neue
Testament mit weit grosserer Wahrscheinlichkeit vermuten lisst als
eine presbyterale Kirchenordnung, um von einer kongregationalisti-
Schen ganz zu schweigen.
Aber. .. es handelt sich hier nicht um Systeme, Verfassungs-
formen oder Methoden der Organisation. Unser Herr stiftete die
*Kirche‘ und nicht eine Einrichtung mit schon im voraus genat fest-
gestellten Regeln, Gesetzen, Funktionen, liturgischem Zeremoniell
und dienendem Personal. Sein Evangelium verkiindet die Verwirk-
Ichung des Knigreiches Gottes, und die dussere Gestalt der Kirche
18t dazu nur das Mittel ; aber ein Mittel, das Er selber gibt, unentrinn-
8¢ und unerlisslich, absolut notwendig fiir alle, die zu seinem Heile
®mmen wollen. Ebenso liegen in seinem Evangelium die Prinzipien,
'® das Amt ponieren, aber ohne amtliche Vorschriften, un(_l die
Tundsiitze, die die Heilsmittel hervorrufen, aber ohne liturgische



— 218 —

Umschreibung. Er stiftete einen lebendigen Organismus, keine
Organisation, kein Statut. Er schuf deshalb Raum fiir eine Entwick-
lung, aber keine zeitliche oder ortliche Begrenzung.

All dieses «Zweite» schafft die Kirche selber, indem sie auf-
gebaut wird durch die Apostel des Herrn, ausgeriistet mit dem
Geiste 1hres Herrn, und darum handelnd in der Autoritit ihres
Herrn, der ihr Haupt und dessen Leib sie ist. Der Herr handelt
durch seine Kirche so wie das Haupt den Leib regiert. So gibt die
Kirche dem Amt und dem Heilsmittel ihre ,Gestalt‘, im Anfang
ihren Weg suchend inmitten der Bediirfnisse von Ort, Zeit und
Umsténden, in einem Freiheitsmass, das besonders die Prirogative
der ,Catholica“ ist, so wie Verstarrung die Prirogative der Hiaretiker
und Schismatiker ist.

Aus dieser logischen und gesunden Entwicklung wichst die
feste Form des Amtes von Bischofen, Priestern und Diakonen em-
por, wurzelnd in den Grundsitzen des Evangeliums, gebildet in den
iltesten Gemeinden, konsolidiert in der Kirche der ersten Jahr-
hunderte. Der ,Katholik‘ scheut sich keinen Moment, hier die Biirg-
schaft der iltesten Tradition zu akzeptieren. Wer dazu nicht im-
stande ist, akzeptiert die Gefahr einer Quelle, die schon unmittelbar
bei ihrem Ursprung als triib erscheint, und greift zugleich nach dem
Wagnis einer anderer, «eigenen» Tradition, der jede Kontinuitat
fehlt.

Es will uns vorkommen, dass die Frage: Bischof oder nicht,
in der Frage der ,intercommunio‘ nicht die wichtigste ist, obwohl
wir zugeben, dass seit der Reformation der Schrecken vor der Figur
des ,Bischofs* herumgeht und noch immer nicht zur Ruhe gekommen
ist. Wenn es sich nur um die Figur des Bischofs handelte oder um das
Wort ,Priester‘, wiirden die Schwierigkeiten und der Schrecken
bald aus der Welt geschafft sein, auf Grund der Tatsache, dass auch
in den reformatorischen Kirchen allerwege Bischéfe fungieren.
«T'o make episcopacy in their system», kann schliesslich nur eine
organisatorische oder Utilititsfrage sein.

Die wichtigsten, die kruzialen Fragen bleiben die von der Weshe
und der apostolischen Sukzession. Sie gehoren eng zusammen, aber
sie binden gleichzeitig das Gebiet des Amtes an das Gebiet des
Sakramentalen oder Sakralen.

Die Handauflegung hat ihren Ursprung in der Zeit der Apostel
Die Einsetzung der «Sieben» (Apg. 6: 1-6) unter Handauflegung
und Gebet ist liturgisch, dogmatisch und sakramental exemplarisch-



— 219 —

Wenn auch im Anfang eine Verschiedenheit in den Personen, die
diese Handlung vollzogen, da war, die Form selber erscheint vom
Anfang an kontinuiert zu sein. Handauflegung als die Form des
Amtsauftrages und der Amtsiibertragung zeigt nicht auch nur
die geringste Unbestimmtheit. Handauflegung neuer Amtstriger
geschieht durch die Kirche — d. h. von der Kirche her, im Auftrag
der Kirche — durch die Hiinde ihrer rechtmissigen Diener. Hier ist
nichts Magisches, es sei denn, man will alles, was Sakrament oder
sakral heisst, magisch nennen. Nie fehlt das Gebet, das um die
,Gabe‘, das Charisma, betet, bei dem dann die Handauflegung das
Kommen der Gabe von oben ,symbolisiert‘, ,be-zeichnet, d.h. die
Wirklichkeit des Kommens offenbart.

So sind fiir den ,Katholiken* Am¢ und Amisibertragung (oder
Amtsweihe) unzertrennlich. Lassen wir es mit den Fachausdriicken
,0rdo‘ und ,ordinatio’ nennen diirfen. Wohlan, wo einmal die Not-
wendigkeit des ,ordo‘ in der Kirche anerkannt ist, da kann die Ver-
1eihung dieses ,ordo‘, die ,ordinatio* also, nicht als ein gleichgiiltiger
oder sachlicher Moment betrachtet werden, sondern da ist diese
,ordinatio‘ von selbst sakral. Die genuine katholische Theologie
meint denn auch sich hier vor zwei IExtremen hiiten zu miissen.

Es kann ein einseitiger Akzent da sein, so wie wir es auf der
romischen Seite zu sehen meinen. Es ist ein Akzent, der die ,ordo*
Zu einem hierarchischen Apparat macht und auf die Dauer die
Kirche in eine lehrende und eine horende Kirche zerlegt, und dabel
die Kirche — mehr oder weniger deutlich ausgesprochen — vom
Klerug abhiingig macht und diesen als die eigentliche Kirche be-
trachtet. Hier verliert der ,ordo‘ seinen vor allem «dienenden»
Charakter. Von einem Ministerium, welches das «diakonein» zur
Aufg&be hat, wiichst es zu einem «regimen ecclesiae» heraus, sowohl
In stofflichem als in geistigem, sowohl in disziplinirem als in sakra-
Mentalem Sinn. Die Kirche wird von ihrem Klerus abhiingig, der
die Macht, der Sakramentsbedienung besitzt. Zu Ende gedacht be-
deutet dies, dass der ,ordo¢ Gott, Christus und den Hl. Geist ersetzt
und, philosophisch geredet, den Gottesbegriff deistisch mac‘h?. Gf)tt
hat auf frden seinen Statthalter, der gleichzeitig die Tradition ist.
Zwar heissen die Kleriker noch «servi Dei», aber praktisch wird
Gott - das Sanctum oder die Sancta — ihr Sklave, ihr Objekt, ih?‘e

Tirogative, iiber welche sie aus Kraft ihrer ,ordinatio‘ souveran

. _ ) : - e -
Verfugen. Da wird der «Geweihte» durch die ,ordinatio® zu eine

Mit gittlicher Macht Bekleideten, der anders ist und hoher steht



— 220 —

als der homo laicus. Er wird «Mittler» im striktesten Sinn. Hier
wird ein zu schwerer Akzent auf die Potestas, auf die Vollmacht
gelegt. '

Unseres Erachtens besteht auf der reformatorischen Seite im-
mer wieder die Gefahr, dass diese Potestas, diese Vollmacht, nahezu
verneint wird. Insoweit diese Potestas da ist, ist sie uiber allerhand
Funktionen und Amter verteilt, die nicht so sehr an eine ,ordinatio®,
sondern vielmehr an menschliche Satzungen gebunden sind, die
denn auch von menschlicher Wahl und menschlichem Vorzug ab-
hingig sind und die angetreten und wieder abgelegt werden konnen.
Dadurch wird der Charakter des Amtes vielmehr akzidentell, zeit-
lich, mehr prophetisch und nicht mehr priesterlich, mehr zeugend
als vermittelnd, mehr Lehrer als Mittler, mehr abhiingig von einem
in einem bestimmten Moment erhaltenen Charisma oder einer Gnade
als von einer bleibenden Vollmacht oder einem Auftrag getragen.
Hier verleiht die ,ordinatio‘ zu wenig. Sehen wir falsch, wenn wir
sagen, dass die Reformation immer Miihe hat, die Aufgabe und die
Vollmacht des Amtstrigers zu umschreiben ? Es bleibt dort, unseres
Erachtens, immer eine Moglichkeit, und sogar eine sehr grosse, dass
irgend jemand anderer als der Amtstriager seine Aufgabe «iibernimmt»
oder «usurpiert» und «inzidentelly zum Amtstriger wird. Vom
,katholischen‘ Gesichtspunkt aus droht hier immer die Gefahr fiir
die Unversehrtheit und die Realitidt der Sakramentsverwaltung. . .,
das grosse Hindernis auf dem Weg der ,intercommunio‘.

Der ,Katholik¢ findet sein Kriterium zwischen diesen beiden
Extremen. Der ,ordo‘, das Amt, ist ein notwendiger Faktor in der
Struktur der Kirche, er ist Wesensmerkmal. Ohne ,ordo‘ kann die
Kirche nicht sein und kann sie keine Kirche sein. So wie Christus
seine Apostel rief und «vor sich hinsandte», so ruft die Kirche ihre
Diener und sendet sie in derselben Weise, aber damit diese immer
thre — d. h. der Kirche — Aufgabe verrichten und einzig und allein
durch ihren Willen und durch ihre Sendung Amtstriger sind. Sie sind
immer «Diener Christi» und haben nie irgendeine Macht, potestas,
Vollmacht, Auftrag aus sich selbst. Sie teilen aus, was sie selber
wesentlich nicht haben. Kein Sakrament ist von ihrer Willkiir ab-
héngig. Sie haben nur die schwere Pflicht, ihrer Berufung und Sen-
dung von oben zu gehorchen und zu tun, «quod facit ecclesia».

Aber ihre ,ordinatio, ihre Weihe, ruft und sendet sie denn auch
realiter, sie, gerade sie, keinen anderen, so dass, wenn sie handeln,
die Kirche, Gott, Christus, der HI. Geist handelt und ihr mensch-



— 221 —

liches Handeln Gottes eigenes Werk reell macht — nichts weniger
als dies —, und so absolut reell, aber auch so absolut ministeriell, dass
esimmer bleibt « Deus, qui operatur», und nicht Paulus oder Apollos.
Hier ist kein inzidenteller Gnadenbesitz, der jemand fiir eine be-
stimmte Gelegenheit zu irgendeiner Amtshandlung geeignet macht,
Sondern ein bleibendes Charisma, das seine Vollmacht (der ,ordo‘)
unter der schweren Last der Verantwortlichkeit trigt und nur durch
Gnade (die ,ordinatio‘) wiirdig durch den Triiger besessen und aus-
gelibt wird.

Die Frage der apostolischen Sukzession hingt mit dem Voran-
gehenden unmittelbar und aufs engste zusammen. Sie heisst sogar
¢das katholische Bollwerk», auf das die ,intercommunio® zwischen
’katholisch* und ,protestantisch scheitert.

Es wird gut sein, wenn wir feststellen, dass der Begriff der
8postolischen Sukzession eine Entwicklung durchgemacht hat, die
einer gewissen Korrektur bedarf. Die élteste Auffassung bezweckt,
die Bischofe zu sehen als die Nachfolger der Apostel und legt den
N&Chdruck auf die Bischofsreihen der grossen Bischofssitze, welche
auf die Apostel zuriickgehen. Die Veranlassung war der Streit gegen

le gnostischen Sekten, die sich auf geheime Uberlieferungen der
Apostel beriefen. Demgegeniiber berief die Kirche sich auf ihre
“offene) Tradition, die sich gerade in der notoiren Reihe der Bischofe
Manifestierte. In einer solchen Reihe, die mit der Reihe jedes ande-
Ten grossen Bischofssitzes im « depositum fidei» iibereinstimmt, liegt
®In starkes Zeugnis fiir die Wahrheit. In dieser Reihe oder in diesen
eihen liegt Autoritiit, Nachweis und Bewahrung der Wahrheit.
ler ist die Tradition im besten Sinne des Wortes. Es wird hier also
®ine ununterbrochene Reihe von Amtstrigern konstatiert. In ihrer
_echtmitssigkeit, d. h. in ihrer regelmiissigen offentlichen Amts-
,e_msetzung, liegt die Kraft des Nachweises. Hier wird nichts gesagt
Uber die ,validitas‘, die Giiltigkeit der Weihe, die von dieser Suk-
“ession abhiingig sein wiirde. Ebensowenig wird erwihnt, ob .und
385 diese Sukzession selber abhiingig ist von bestimmten «geistigen
abeny, die in der Weihe geschenkt und weitergegeben werden.
.Ohl aber liegt diesem urspriinglichen Gedanken der «Bischofs-
Tethe) (ie Uberzeugung zugrunde, dass diese «Nachfolger der
Postely eben, als ihre N achfolger genaw dieselben Funktionen wie die
Postel qusibten. Gleich ihnen weiden sie die Kirche Gottes, ha,n(.i-
ben sie die Zucht, bewahren sie die reine Lehre, spenden sie die
akramente und legen sie die Hiinde auf. Sie sind das sichtbare



— 222 —

Monument der Einheit. In dieser «successio episcoporum» lag die
Biirgschaft fir die Unversehrtheit der Tradition der Lehre, der
Erweis der wahren Kirche als Kontinuitit, die Echtheit des Amtes
als apostolisch. Und diese Sukzession kommt zustande durch die
rechtmiissige Wahl innerhalb und durch die Kirche, durch die Weihe
nach den kirchlichen Regeln und in der Weihe durch den Diener der
Kirche.

Wir glauben, dass damit das Wichtigste tiber die apostolische
Sukzession gesagt ist. Aber spitere Zeiten — viel spitere sogar —
haben den Akzent verlegt. Eine Umschreibung dieser Auffassung
gibt unter anderen Bischof Dr. Charles Gore (The Church and
the Ministry, p. 59 ff.), wenn er sagt: «It was intended that there
should be in each generation an authoritative stewardship of the
grace and truth which came by Jesus Christ, and a recognised
power to transmit it, derived from above by Apostolic descent.»
In diesem Gedankengang handelt es sich nicht nur um die Suk-
zession des Amtes, sondern um die Sukzession der Weihe zum Amt,
und der Verfasser will hier sagen, dass die sakramentale Gabe, die
«dona Spiritus», oder dessen Kommen, oder jedenfalls die Befugnis
zum Amt, die Amtsautoritit (nie ist es ganz deutlich, was die «dona
Spiritus» genau enthalten) zustande kommt durch Transmission.
Die Gabe des Amtes — sei es als besondere Gnadengabe, sei es nur
als Amtsbefugnis — wird also «per manus episcopi», durch die Hande
des Bischofs, weitergegeben; und dieses Weitergeben ist eine apo-
stolische Sukzession, wenn es geschieht auf der Linie, die bis auf
die Apostel zuriickgeht. Wer das Amt nicht auf diesem Weg der
¢successio apostolica» empfingt, ist nicht Priester oder Bischof.
Jeder aber, der sie auf diese Weise empfingt, ist giiltig geweiht und
«steht in der apostolischen Sukzession».

Dieser Gedankengang — und wir vermuten, dass dieser vor allem
das reformatorische Herz entriistet — ist mechanisch. Kr bindet,
konsequent durchgedacht, die Gnade an menschliche Macht und
Willkiir. Man denkt sich einen goldenen Kanal, fiir den weder im
Neuen Testament noch in der alten Kirche eine Autoritéiit zu finden
ist und worauf sogar Rom sich nie berufen hat. Die TransmissioD
wird nur eine Sache des Amtes; sie ist nicht mehr an die Kirche ge-
bunden, d.h. an die rechtmissige Berufung und Wahl durch dif
Kirche. Hier droht der Weg der Magie und der gnostischen Theo-
sophie. Sie macht, in Verbindung mit den Theorien beziiglich-
,materia‘ und ,forma‘ und in bezug auf die ,intentio, alle WeiheD-



— 223 —

der fritheren J ahrhunderte, die diese Theorien noch nicht kannten,
zweifelhaft. Andererseits erklirt sie allerhand Weihen fiir giiltig,
welche unter willkiirlichen Verhiltnissen und Bedingungen statt-
finden, die in der alten Kirche als unzulissig galten. Sie eliminiert
die Kirche, die allein iiber das Amt zu entscheiden hat und die allein
das Amt trigt. Sie macht die Wirkung des HL. Geistes, wie die sich
offenbart in den Kirchen, die eben diese sogenannte apostolische
Sukzession nicht besitzen, unerklirlich und muss diese Wirkung
des HL. Geistes leugnen, wenn anders sie anerkennen miisste, dass
diese Form der apostolischen Sukzession eigentlich doch nicht un-
entbehrlich sei.

Die Liturgie der Kirche lehrt in ihren Weiheformeln von den
altesten Zeiten an richtiger. Es fillt dort der Nachdruck zunichst
auf die rechtmiissige Wahl durch die Kirche. Die Kirche, in ihrer
Gliederung von Bischofen, Priestern und Volk, muss anwesend sein,
um den Ordinandus zu identifizieren als die zum Bischof zu weihende
Person. Keiner kann Bischof sein, ohne dass die Kirche ihn ruft.
«Nullug episcopus sine ecclesia.» Das eigentliche Konsekrations-
gebet (oder Ordinationsgebet) richtet sich an Gott, dass Er durch
Christus den HI. (eist sende durch die Handauflegung des weihen-
den Bischofs. Der HI. Geist ist kein weiterzuleitender Besitz des
KOHsekrators, sondern die Glabe, das «donumy», die iiber den Kon-
sekrandus herabgefleht wird. Alles muss nach den als apostolisch
geltenden Regeln der Kirche geschehen. Und alles wird vollzogen
durch gen rechtmiissig angewiesenen Verwalter, den Konsekrator,
der zu diesem Zweck Autoritiit erhalten hat. Also durch den Bischof,
Nicht als Triger mehr oder weniger magischer, von den Aposteln
“Per  transmissionem» empfangener Krifte, sondern kraft des
Willens der Kirche, die selber ihn fiir diesen Zweck hat weihen
lﬂvssu:-an.

In dieser successio apostolica‘ liegt nichts Magisches, denn die
Ordinatioc oder consecratio® ist durch und durch sakramental,
d h,. Gott gibt den HI. Geist als Antwort auf das Gebet der Kirche,
und djegeg Gebet geschieht nach dem Willen der Kirche, unter der
IMpositi, manuum’, unter der Auflegung der Hinde. So ist und

leibt es die Kirche, die die ,Successio‘ tréi,gt und verwirklicht. Es ist
Gott, der auf das Gebet der Kirche antwortet, und dadurch kommt

asselbe zustande, was seit den Tagen der Apostel immer wieder
U dieselbe Weise zustande gekommen ist. Und das ist die aposto-
*Sche Sukzession.



— 224 —

Darum mochten wir hier die Erklirung einschalten, welche die
altkatholische Kirche in den Bericht iiber «das Amt und die Sakra-
mente» der Edinburger Konferenz «fiir Glauben und Verfassung»
von 1937 hat aufnehmen lassen. «Die Altkatholiken halten daran fest,
dass der Episkopat apostolischen Ursprungs st und zum Wesen der
Kirche gehort. Die Trigerin des Amites ist die Kirche. Die Amis-
personen handeln einzig in threm Auftrag. Das Amt wird empfangen,
verwaltet und weitergegeben in demselben Sinn und auf dieselbe Weise,
wie dve Apostel es der Kirche weitergegeben haben. Dive Unzertrennlich-
keit von Kirche und Amt und das nie wnterbrochene Bestehen beider
18t die apostolische Sukzession.»

Im Lichte des hier Ausgefithrten darf diese Erklirung in ihrer
Biindigkeit schwerwiegend in jedem ihrer Worte genannt werden.

Wenn wir vorhin gesagt haben, dass das Amt eine Weihe erfor-
dert, dass also der ,ordo‘ zu einer ,ordinatio sacra‘ zwingt, so kann
nun auch gesagt werden, dass umgekehrt, die ,ordinatio‘ iber die
Integritdt und Validitit des ,ordo‘ wacht. Die Weihe wacht iiber
die Unversehrtheit und Giiltigkeit des Amtes. Wir erortern dies
nicht tiefer; die Beweisfiihrung liegt im schon Gesagten.

Hier aber liegt eine schwierige und heikle Frage, die gerade
beim Problem der ,intercommunio‘ brennend ist und sich jedesmal
wieder erhebt. Diese Frage: Was sagt das katholische Urteil itber das
Amt der nicht-katholischen Kirchen? Freundschaftliche Beziehungen,
okumenischer Verkehr, persénliche Wertschitzung fithren bald und
leicht dazu, dieser Frage aus dem Wege zu gehen, den sichersten
Weg zu wihlen und sich eines Urteils zu enthalten. Wenn aber das
Problem der ,intercommunio‘ an der Tagesordnung ist und man
auf der einen Seite ein Nein horen ldsst, dann hat die andere Seite
Recht auf eine Antwort, die das Nein motiviert.

Unsere Antwort kann zwar aus dem vorher Gesagten ab-
geleitet werden, wo wir unsere ,katholische’ Uberzeugung ausge-
sprochen haben, aber es ist gerecht und ehrlich, dariiber priiziser
und ausfiihrlicher zu sprechen.

Zunichst diirfte folgendes deutlich sein. Fiir den ,Katholiken'
hingen Kirche und Amt unzertrennlich zusammen. Das Amt gehort
zum Wesen der Kirche; ohne Amt keine Kirche. Uberall, wo darum
die Idee der Kirche, das Verstindnis fiir die Kirche abgeschwéicht
oder gar vernachlissigt wird, dort muss auch das Amt an Bedeutung
einbiissen. Es wird nicht linger durch die Kirche getragen oder von
ihr verlangt; es hat keine Wurzel, es wird zu einem mehr oder



— 225 —

weniger offiziellen Lehramt, zum Predigeramt ex professo herab-
gesetzt. Wo die Kirche nicht mehr oder noch nicht, oder kurz: nicht,
ihren Charakter von Kirche, vom Leib Christi, in striktem Sinne
besitzt, leidet auch das Sakrament Schaden, und dort ist kein Amt,
das dem Offenbarungswert der Kirche gleichkommt.

Aber auf breitem orthodox-reformatorischen Gebiet hilt man
Kirche, Amt und Sakrament in Geltung, obwohl wir ehrlichkeits-
halber doch sagen miissen, dass der Kirchenbegriff auf reformatori-
scher Seite wohl viel schwicher gewesen ist und wahrscheinlich
vielerseits auch heute noch ist, als das dkumenische Gesprich ver-
muten lisst. Wir lernen wahrlich wohl dies und jenes voneinander
In diesem Gesprich.

Wir finden in den lutherischen Kirchen ein Amt, das in einem
Land Priester und Bischofe kennt (Schweden) und dessen Ursprung
auf eine Fortsetzung des Amtes der vorreformatorischen Kirche
hinweist. Man wird diese Fortsetzung und dieses ungebrochene
Band gewiss nicht brechen, aber man legt dennoch kein besonderes
Gewicht darauf, dass dieser Ursprung des Amtes zum Wesen der
Kirche gehore. Anderswo begegnen wir Bischofen, nicht der Weihe
Dach, sondern gemiss einer amtlichen Organisation spiteren Da-
tums. Wieder anderswo (Niederlande) ist das Luthertum bischoflos.
Im ganzen Luthertum wird das Amt als Faktor der apostolischen
Sukzession oder der Kontinuitit der Kirche nachdriicklich ab-
gewiesen und wird die Sukzession gesucht in der Kontinuitit des
Techten ({laubens.

Die kalvinistisch orientierten Kirchen haben eine stark ent-
Wickelte Amtsorganisation, die sich gerne presbyterial nennt und
darum das Bischofsams grundsiitzlich ablehnt und die Notwendig-
keit einer sakramentalen Weihe und Amtsiibertragung, die das
Bang mit der alten Kirche bewahrt, nicht akzeptiert. Da ist sehr

®Wusst mit dem Amt ein neuer, reformatorischer Beginn gemacht
Worden. (jerade diesen neuen Beginn kann der JKatholik‘ nie als
gesund und richtig annehmen. Hier stosst er auf einen Schlagbaum,
der jhn daran hindert, mit dieser Amtsauffassung und mit diesem
Mtswert, iibereinzustimmen.

Natiirlich kann und darf der ,Katholik nicht die Augen schlies-
%0 vor der gnadenreichen Tatsache, dass der Hl. Geist auch in den
Meht-katholischen Kirchen und durch ihre Diener wirkt und
Yvundel‘bar wirkt. Der Geist weht, wohin Er will. Auch dies hat das
“Xumenigche Leben, Lehren und Lernen uns deutlich offenbart, und



— 226 —

diese Lektion an und fiir sich ist schon ein ganz grosser Schritt in
der Richtung zueinander. Aber auch dies erlaubt dem ,Katholiken®
noch nicht, die Grenzen zu verwischen, welche fiir ihn tiefe Glau-
bensiiberzeugung sind. Wenn gemiiss dieser Uberzeugung auf der
anderen Seite Irregularitit, Verstiimmelung und Mangel anwesend
sind, aber Gott trotzdem auch dort wirken will, dann beugt der
,Katholik‘ das Haupt vor Gott, der «unendlich mehr tun kann als
wir denken oder fragen». Aber dies gibt ihm nicht das Recht, die
Grenzen und die Ordnung, die Gott :hn gelehrt hat, preiszugeben
oder das andere als gleichwertig zu betrachten.

Der ,Katholik¢ will — mit aller Vorsicht und Bescheidenheit im
Urteil iiber das Amt der anderen Kirchen — das Gleichgewicht be-
wahren zwischen individueller géttlicher Berufung und kirchlicher
Sukzession. Es ist dieselbe Spannung, wie sie auch zwischen der
durch Gott direkt verliehenen sakramentalen Gnade und der durch
die Kirche verbiirgten Zuverlissigkeit und Wahrhaftigkeit der sakra-
mentalen Handlung besteht. Fiir ihn liegt die feste Sicherheit in
Gott, der ruft, sendet, weiht und austeilt durch seine Kirche. Kirche,
Amt und Amtsweihe sind fiir ihn unléslich eins, und deswegen allein
und absolut zuverlissig, weil Gott «durch seinen Geist den ganzen
Leib der Kirche heiligt und regiert», wie er am Karfreitag seit Jahr-
hunderten in der Kirche betet. In dieser Gewissheit liegt fiir ihn bei
jeder Amtsweihe die Biirgschaft fiir die Erfillung der altkirchlichen
Bitte: «Gib ihm, allméchtiger Gott, durch Deinen Christus teil an
dem HI. Geist, damit er die Macht besitze. . ., in Ubereinstimmung
mit der Macht, die Du den Aposteln gegeben hast.»

Wir fiigen noch einen Punkt hinzu, weil auch dies eine ,crux’
bleibt auf dem Weg der ,intercommunio‘. Wir meinen: das Sakra-
ment oder die Sakramente. Offen gesagt ist die 6kumenische Bewe-
gung noch nicht an diesem Punkt angelangt. Er ist zwar wiederholt
zur Sprache gekommen und sogar dann und wann mehr oder weniger
ausfiihrlich erortert worden, aber Kirche und Amt haben die Be-
sprechungen schon so sehr in Anspruch genommen, dass das tiefere
Durchdenken der Frage iiber die Sakramente noch nicht auf der
Tagesordnung erschienen ist. Deshalb liegt hier fiir den ,Katholiken’
in der heutigen Sachlage eine Leichtfertigkeit im ckumenischen
Wollen und Streben. Dies tritt zutage in dem ,agreement‘ in bezug
auf die Hl. Eucharistie oder das Hl. Abendmahl. In bezug auf diesen
Punkt sind wir nicht davon iiberzeugt, dass dieses ,agreement‘ von
allen unterschrieben wird, noch weniger, dass es von allen mit den-



— 227 —

selben Gedanken gefiillt und erliutert wird. Dennoch sehen wir hier
wohl Licht und Moglichkeiten zum besseren gegenseitigen Verstind-
nis und zum besseren Begriff des eigenen Besitzes. Wir meinen fol-
gendes.

Bis heute ist es ein festgewurzelter Brauch, in der 6kumenischen
Welt, zu sprechen von den zwei Sakramenten oder auch von den
zwel neutestamentlichen Sakramenten. Dass der ;Katholik¢ sieben
Sakramente kennt, kommt kaum in Betracht. Wir sind freilich
iberzeugt, dass schon das Gespriich iiber diese zwei Sakramente,
Taufe und Abendmahl, geniigend Probleme aufwerfen wird, aber. . .
Wie steht es in bezug auf die anderen fiinf ? Wird das Gesprich diese
davernd ignorieren ? Wird die reformatorische Seite dauernd ihnen
jeden Wert entsagen und sich nicht der eigenen Armut bewusst
Wwerden ? Soll der ,Katholik® sie wie hinter dem Riicken verstecken
als einen Privatbesitz, der nur eine Bagatelle heissen darf?

Es liegt hier in erster Linie ein grundsitzlich verschiedener
Sakr&mentsbegriff vor. Das «Siegel und Zeichen» wird dem ,Katho-
liken‘ niemals genug sein; er glaubt an die Realitit und an die
gewisse, untriigliche Handlung Gottes durch das Sakrament. Er
glaubt, auch, dass dasjenige, was das Sakrament verleiht, auf keine
andere Weise, auf keinem anderen Weg gegeben wird. Nie wird der
Katholik: den Gedanken annehmen konnen : das Sakrament schenkt
Dichts anderes, als was auch im «Wort» geschenkt wird.

Es kommt noch etwas hinzu, worauf wir besonderen Wert
legen und das wir hier empfehlen mochten. — Wenn einmal auch das

hemag, «die Sakramente» Studienobjekt der Faith-and-Order-
Gmppe wird, sollte man den Mut haben, anfinglich das Wort
’Sakrament‘ einfach ganz wegzulassen. Dieses Wort selber ist nicht
“Indeutig, aber die Theologie spiterer Zeit hat es mit einer Hecke
Umziiung, Ks ist bekannt, dass die orthodoxe Kirche des Ostens
it Vorliebe von den JMysterien‘ spricht. Das Definieren des Wortes
’Sa'kl‘&ment‘ ist immer in der Theologie ein Kreuz gewesen, und die
eformation hat dieses Kreuz ruhig aus dem Mittelalter mithiniiber-
8Nommen und triigt es heute noch. Man sucht eine Sache, eine
andlung der Kirche in eine Definition zu zwingen, umzuformen
d 2y werten, Und je nachdem die Definition lautet, zihlt oder
Streicht man Sakramente. . _
Wiirde es nicht klug sein, wenn jede Kirche sich auf jede e.mzelne
&ndlung besiinne, die sie, sei es als Sakrament, sei es als eine be-
Stimmge Handlung der Kirche besitzt ? Auch die katholische Theo-



— 228 —

logie hat immer gesprochen von den «zwei wichtigsten Sakramen-
ten», die «duo principua sive eximia sacramenta», und sie ist sich
dessen bewusst, dass zwischen den sieben oder zwischen den zwei
wichtigsten Sakramenten und «those five commonly called sacra-
ments» tiefgehende Unterschiede bestehen. In der Taufe und in der
Eucharistie geschieht fiir den ,Katholiken‘ ganz etwas anderes als
in seinem ,sacramentum ordinis‘, den Weihen zum Priestertum.
Aber ist das letztgenannte darum weniger sakral im Charakter,
weniger reell in der Wirkung, wo es sich doch handelt um Amts-
auftrag, Amtsiibertragung und Gnade des HI. Geistes ¢ Wichtiger
als die Frage, ob die ,confirmatio® ein Sakrament heissen darf oder
soll, ist die Frage, ob die Handauflegung hier wahrhaftig und wahr-
lich den HI. Geist mitteilt.

Und weiss die Reformation denn gar nichts von diesen «fiinf» ?
Was bedeutet bei ihr die « Konfirmation» ? Kennt sie kein Gebet zur
Siindenvergebung, bei dem sie die Gewissheit zu geben wagt, dass
die Siinden vergeben sind? Kennt sie keine ,wirksame‘ Kranken-
trostung ? Welche Bedeutung legt sie ihrer Amtseinfithrung bei ?
Und was geschieht eigentlich, oder was meint sie, dass geschieht,
wenn sie eine Ehe ,einsegnet‘ ?

Es bleibt unseres Erachtens die Aufgabe der Theologie, auf bei-
den Seiten, in ihrer Sakramentstheologie zuerst dies und jenes zu
«desorganisieren», loszutrennen, zu befreien aus dem driickenden
Band einer nie befriedigenden Sakramentsdefinition, um dann jede
heilige Handlung der Kirche auf ihre eigene Bedeutung und in
ihrem eigenen Wert zu erkennen, und erst dann ihre Sakraments-
theologie von neuem und besser zu ¢organisiereny. Wir sind iiber-
zeugt, dass man im reformatorischen Kreis alsdann besser und
reicher iiber den eigenen sakralen Besitz urteilen wiirde.

Dies alles nun liegt auf dem Weg zur ,Intercommunio*. — Wir
haben versucht, vom ,katholischen® Standpunkt aus die wichtigsten
Fragen, die sich hier erheben, darzulegen. Absichtlich haben wir
das Wort ,katholisch® immer zwischen Anfiihrungszeichen geschrie-
ben als ein Signal zur Andeutung eines Standpunktes, der, globaliter
gesprochen, in der okumenischen Bewegung von jenen Kirchen
eingenommen wird, die sich nicht mit der Reformation assimilieren.
Es diirfte tiberfliissig sein, aber es ist nun einmal immer wieder not-
wendig, zu sagen, dass ,katholisch® nicht identisch ist mit der Kirche
von Rom. ,Katholisch® ist freilich eine Prirogative, welche auch die
reformatorischen Kirchen fir sich in Anspruch nehmen, wo sie im



— 229 —

Apostolikum — leider in einer unrichtigen Ubersetzung — bekennen
zu glauben an «die heilige allgemeine christliche Kirche». Aber auch
in diesem breiteren Sinn gesehen, werden sie nicht leugnen wollen
oder uns als anmassend beurteilen, wenn wir auf die Position:
katholisch — protestantisch Nachdruck legen. Es ist gerade diese
Juxta- und vielerseits auch Kontraposition, die in der Frage der
;intercommunio® sich immer wieder vordringt.

Die Frage der ,intercommunio® ist nicht so einfach wie viel-
leicht ein oberflichlicher Leser des Lundberichtes vermuten konnte.
Was namentlich uns in diesem Bericht enttiuscht — wir sagten es
schon —, ist die neue Terminologie, die allen Schattierungen einen
Namen zu geben versucht. Man kann zwar nicht ohne Terminologie
sein, aber der ,Katholik‘ kann niemals mit dem Gedanken tiber-
einstimmen, dass es viele Arten der ,intercommunio® giibe, withrend
andererseits in dieser Schematisierung die Kernfrage: was nun ,inter-
communio‘ eigentlich ist, unbeantwortet und unbeachtet geblieben
ist. Es wird nur umschrieben, welche Ergebnisse sie unter bestimm-
ten Verhiiltnissen zwischen bestimmten Kirchen zu erreichen sucht.

Wir konnen als Katholiken® auf diesem Gebiet nur ernstlich
auf der Hut sein. Kann man im Ernst von dem ,Katholik‘ erwarten,
dass er an einer Abendmahlsfeier teilnehmen wiirde, in der die
Ministrierende Kirche nichts weiteres bezweckt als eine « Gedichtnis-
feiers von nur wenig mehr als symbolischem Wert ? Oder dass de'r
Katholik® erwarten wiirde, dass ein Protestant zu seine.m ,ka,tlhoh-
Schen‘ Opfermahl herannahen wiirde — wir gebrauchen hier a.b'smht-
lich einmal starke Ausdriicke —, das im Heidelberger Kzimtechlsmus
als eine «Verleugnung des einzigen Opfers und des Leld'ens.Jesu
Christi und eine verfluchte Abgotterei» bezeichnet wird ? Wir wissen,
dass «offene Kommuniondienste» zwar sehr reiflich erwogen werden,
aber dies kann uns jedoch nicht von der Furcht befreien, dass g.era,d'e
&1 6kumenischen Konferenzen — wo logischerweise die Getell.thelt
durch gje getrennte Abendmahlsfeier so scharf empfunden‘ wird —
eher die Bereitschaft und die personlichen Bindungen zu einer ge-
Meinsamen Feier treiben werden als die tiefgewurzelte Uberzeugung
und die Verantwortlichkeit. _

JIntercommunio¢ ist mehr denn gemeinsa..me }(ommunlon.

ies letzte ist eine Folge, allerdings eine wicl}tlge Folge. ,Inter-
®Ommunio* ist die Grenze der Einheit, weil sie die Anerkennung 'der
Wa‘hl‘haftyigen und vollen Katholizitdt ist. Wir sagen es auf diese

. 2 io¢ ng kennt.
eise, weil unsere Kirche die ,intercommunio” aus Erfahrung ;

Internat, Kirehl, Zeitschrift, Heft 4, 1953.



— 230 —

Das Erste, was die Kirchen der Anglikanischen Gemeinschaft und
die Altkatholischen Kirchen zur Grundlegung ihrer Interkommunion
feststellten, war die Anerkennung der Katholizitdt. Und das trifft
so stark zu, dass jede Handlung dieser ,intercommunio‘ ein Zeugnis
fiir diese gegenseitig anerkannte Katholizitit ist. Man hat da und
dort vermutet und es auch wohl ausgesprochen, dass die Anglika-
nische Kirche diese ,intercommunio‘ gesucht hitte, um damit ihre
Weihen, durch die Teilnahme von altkatholischen Bischofen, ein
fur allemal sicherzustellen. Diese Anschauung miisste die Bezeich-
nung ,magisch‘ tragen und ist eine falsche Auffassung der apostoli-
schen Sukzession. Wenn altkatholische Bischéfe an einer angli-
kanischen Bischofsweihe teilnehmen oder umgekehrt, tun sie dies
nicht, um die Weihen zu «verbessern» oder «mehr katholisch», «reiner
apostolisch» zu machen, sondern sind sie anwesend und tétig als
Zeugen der eigenen und der anderer Katholizitit. Diese, und diese
allein ist der Beweggrund, der sie zusammenbrachte, und die Grund-
lage, wo sie einander finden und sich gegenseitig als Gleiche er-
kennen.

Dass diese Grundlage einmal von der ganzen Christenheit ge-
funden werden moge, bleibt unser Gebet. Dass sie gefunden werden
kann, bleibt unser Glaube.

Langanhaltender Beifall der Kongressteilnehmer unterstrich
den Dank, den Prof. Dr. Spuler Erzbischof Dr. Rinkel im Namen
des Kongresses iibermittelte.

Hierauf wurde die 1. Kongress-Sitzung geschlossen.

2. Kongress-Sitzung, Donnerstag, den 3. September

Die 2. Kongress-Sitzung stand unter dem Diskussionsthema
«Lebendige Gemeinde».

Die drei folgenden Kurzreferate wurden in den sogenannten
Thesen zusammengefasst und bildeten die Grundlage fiir die am
anderen Tag vorgesehenen Diskussionen.

Zuniichst verlas Generalvikar Bernauer-Wien das von Bischof
Dr. Stefan Torék-Wien verfasste Referat:



— 231 —

Die Bibel im Leben der Gliubigen
I.

Es kann keinem Zweifel unterliegen, dass ich das vorliegende
Thema nur in sehr unvollkommener und skizzenhafter Weise zu
behandeln vermag und damit dem mir gestellten ehrenvollen Auf-
trage kaum gerecht werden diirfte. Ich werde iiber knappe An-
deutungen nicht hinausgelangen. Denn allzuviele Probleme der
Bibelwissenschaften, der systematischen und praktischen Theologie,
hicht zuletzt der Religionspsychologie, stossen zusammen, ver-
kniipfen und iiberschneiden sich, wenn nach der «Bedeutung der
Bibel im Leben der Gldubigen» gefragt wird. Es handelt sich dabei
um Probleme, deren Schwierigkeit von den Fachleuten seit eh und
Je oder gerade jetzt aufs neue deutlich gesehen wird. Nun soll aber
das Thema gar nicht vor Fachleuten allein behandelt werden, es
soll den besonderen Vorzug geniessen, seinen Niederschlag vor einem
Forum zu finden, dem es jenseits aller fachlichen Verklammerung
und iiber alle Theorie und Problemstellungen hinweg, die an ihrem
Orte natiirlich ihre Berechtigung haben, etwa um das geht, was
Q. Ernest Wright, D. D., Professor am theologischen Seminar in
Chica,go, in seinem Aufsatze «Der Weg von der Bibel zur Welt» (in:
“Die Autoritit der Bibel heute», «ein vom Weltkirchenrat zu-
Sammengestelltes Symposion», 8. 255) folgend ausfiihrt: «Die

irche» — und damit der einzelne Gliubige — «muss die biblische
BOtscha,ft als einen lebendigen Faktor ihres Lebens, ihrer Predigt
Und ihrer Liturgie ansehen.»

Damit ist nicht nur die eminente kirchliche Aktualitit des
fagenkreises aufgetan, sondern zugleich angedeutet, dass das
eben der Kirche und damit des einzelnen Gliubigen bestimmt und

8tragen ist von der Bibel, von der in der Predigt heraustretenden
j’{i"Chenlehre und von dem in der Liturgie entfalteten Gebet. Damit
8t aber auch zugleich die sinnvolle Dreigliederung der heutigen
rI‘hmhenfolge angedeutet: Die Bibel, die Lehre und das Gebet im
MGlaubigen.

(Nur jene Belegstellen, die ich wortlich zitiere,.sind in der tiblichen Art
angegeben- SOHStige Hinweise auf Literatur, die bel der pqrstellung mittel-
“F oder unmittelbar beriicksichtigt wurden, sind zur Zeltemsp?,rung unter-
‘eben, Sehr wesentlich wurde im allgemeinen verwertet: U. Kdry, ¢ Schrift
ind Tradition nach altkatholischem Verstiindnis», IKZ, Jahrg. 8.)



— 232 —

II.

Die Bibel hat im Leben der Christen der frithen Kirche eine
grundlegende und fiir jede christliche Zeit normierende Bedeutung
gespielt. Jedoch wusste der einzelne Gliubige, die Bibel sei ihm
nicht unmittelbar geschenkt, sondern nur soweit er als Glied der
Christusgemeinde der Kirche, der neuen Partnerin in dem Gottes-
bunde, in Erscheinung trat. Sein Schrifterlebnis war lediglich im
kirchlichen Schrifterlebnis denkbar. Dieses aber war sich dariiber
klar, dass sie mit ihrem Lehramte nicht berufen sei, Herrin iiber die
Schrift zu sein, sondern sich als Dienerin zu bescheiden habe. Der
dem Vortrage gesteckte zeitliche Rahmen verbietet das Eingehen
auf besondere Textbelege.

I1I.

1. Die abendlindische Kirche ist nach ihrer Loslosung von der
morgenlindischen dieser Haltung nicht treu geblieben. Aus be-
stimmten Griinden verhinderte bzw. erschwerte Rom den Gliubigen
die Moglichkeit, ein von der Bibel getragenes Leben zu fiihren.
Mochte auch die Haltung Roms dabei nicht immer konsequent und
geradlinig verlaufen und in jiingster Zeit vieles zuriicknehmen, so
blieb es bei dem unkatholischen, dem Grundsatz der alten Kirche
widerstreitenden Glaubenssatz, das kirchliche Lehramt stehe diber
der Bibel. Fiir das Leben des Glaubigen sei wohl die Aufnahme
dieses Lehrinhaltes, nicht aber die der Bibel erforderlich.

Bezeichnend ist, wie der romisch eingestellte Kulturphilosoph
F. Heer diesen Sachverhalt in « Wort und Wahrheit» (Monatsschrift
fiir Religion und Kultus, 8. Jahrg., 1953, S. 585) bedauert und
damit dem altkatholischen Urteile zustimmt:

«Es ist heute noch nicht zu ermessen, welche Krifte der Person-
lichkeits-, der Kernbildung dem katholischen laikalen Raum in den
letzten Jahrhunderten durch den praktischen Entzug der Bibel
verlorengingen, ein Verlust, der von Jahrhundert zu Jahrhundert
verhingnisvoller werden musste nach der Schwichung des religiosen
Schau- und Hérvermogens, nach dem Ausscheiden des Gesichts-
sinnes (der im Barock letzte problematische Erfolge und Uber-
erfolge einbrachte), nach dem Erlahmen des durch Predigt wie
Nichtpredigt ermiideten Ohrs. Die Innerlichkeit und die religiose
Verantwortungsfreude des Laien wurden durch die Ausscheidung. . -
des Bibellesens. .. getroffen, oft zu Tode getroffen.»



— 233 —

2. Begreiflicherweise trat eine gewaltige Reaktion gegen den
romischen Lehrcaesaropapismus in der Reformation ein. Im Sturm
und mit gliubiger Begeisterung suchte man das Leben des Glaubigen
aufs neue von der Bibel her zu befruchten. Da das Lehramt der
Kirche verdichtig geworden war, verwarf man es theoretisch, ohne
€8 natirlich praktisch iiberwinden zu kénnen. Immerhin hatte man
dadurch, wie Rom, die Verbindung mit den altkirchlichen Grund-
sitzen verloren. Der Einzelne empfing nicht mehr als Glied der
Kirche die TI. Schrift, sondern als wunmattelbarer Partner. Die
Neueste Lehrentwicklung in den Reformationskirchen hat jedoch
diese im Girunde subjektivistische Vorstellung von der Bedeutung
der Bibel fiir das Leben des Glaubigen weitgehend aufgeben miissen.

3. Die altkatholische Auffassung zur Bedeutung der Bibel im
Leben der Gliubigen war von Anbeginn an eindeutig.

Am 14. September 1873, also vor nahezu 80 Jahren, fiihrte
Bischof Reinkens auf dem Kongress in Konstanz unter anderem aus:

«Lesen Sie» die Heilige Schrift, «um mit Gott in den vertrau-
lichen Verkchr zu treten: dann werden Sie auch immerdar den Mut
haben, 7u sagen, nichts konne Sie scheiden von der Liebe Jesu
Christily «Hg geniigt nicht, dass eine Bibel in jedes Haus getragen
wird und miissig daliegt. . . sie muss da sein als das Licht der Seele,
Zu welchem sie sich immerdar wieder wendet.»

Demgemiiss wurde anlisslich der Bonner Unionskonferenzen
Yon 1874 erklirt: «Wir stimmen iiberein, dass das Lesen der
Heiligen Schrift in der Volkssprache auf rechtmiissige Weise nicht
Verboten werden kann» (Bericht iiber die am 14., 15. und 16. Sep-
tember 1874 in Bonn gehaltenen Unionskonferenzen, herausgegeben
von H. Reusch, 1874, S. 16).

Es gilt nun, diesen Standpunkt im einzelnen noch auszufiihren,

1V.

L. In einer Zeit, da zahlreiche Autorititen wanken und zu-
Sa‘mmenstﬁrzen, die in den verschiedenen Lebensbereichen galten
nd gelten, wird es der Gliubige als besondere Kraft und ausser-
Ordentlichen Trost empfinden, dass die Bibel, Gottes « Wort», Autors-
at hat, - und zwar Autoritit nicht von «dieser Welt her», sondern
Von Gott, also absolute Autoritit.

In diesem Sinne hat die Bibel vor allem in der Zeit des furc}.lt—

ren Zusammenbruches um 1945 gnadenvoll und segensreich im



— 234 —

Leben von Glidubigen und neu zum Glauben Aufgerufenen wirken
konnen — an den Fronten, in den Luftschutzraumen, in den Bunkern,
in den Gefangenen- und Anhaltelagern, auf den Landstrassen.
«Hitte ich die Bibel nicht besessen mit ihrer einzigartigen Gewiss-
heit — ich hidtte nicht durchgehalten» — versicherte ein aus poli-
tischen Griinden verfolgter altkatholischer Richter in Osterreich.

Allerdings hat die Bibel diese Autoritit nur dadurch, dass sie
in einem grundlegenden Autorititsverhiltnis wirksam sein darf.
Dieses Autoritiatsverhiltnis besteht in Gottes Wort, das ist sein
Handeln und Wirken der Kirche gegeniiber, die er eingesetzt, ge-
schaffen hat.

Der Gldubige, der die Bibel im wahren Geiste erlebt, erlebt
sie in seiner Eigenschaft als Kreatur, als Geschopf — Geschopf in
seiner vernichtenden Armseligkeit von Kleinheit und Vergéinglich-
keit — Geschopf in seiner gnadenvollen Grosse von Erwihltsein und
Gotteskindschaft. Auch die Natur, der gestirnte Himmel etwa, ein
geschichtliches oder schicksalhaftes Ereignis kann den Menschen
seiner Kleinheit und seiner Grosse gewiss machen. Dass aber weder
die «Kleinheit» noch die « Grosse» von Menschen her Bestand hat,
sondern nur von Gott her — diese Lebensgewissheit hat nur die
Bibel zu geben.

2. Gottes « Wort», Gottes Offenbarung, ist also die Begegnung
des Schopfers mit dem Geschopfe, des Vaters mit dem Kinde.
Dabei handelt es sich nicht immer um «Wort», um «Rede» im
eigentlichen, sprachlichen Sinne. E. Gaugler fiithrt in seinem Vor-
tragspaar « Was ist die Bibel ? Warum sollen wir die Bibel lesen ?»,
1938/1939, S. 17 f. (im folgenden: «Bibelvortrag») aus: «Es ist eine
ganz falsche Vorstellung, wenn man unter der Offenbarung Gottes
eine blosse Mitteilung von Lehren versteht. Der Gott des Alten und
des Neuen Testaments nicht minder handelt. Er offenbart sich durch
Versprechen, durch Biindnisse, durch Befehle, durch Gerichte,
kurz: durch T'aten.» Der biblische Gott spricht also in geschicht-
lichen Ereignissen zu uns, gerade dort, wo der Mittel- und Quell-
punkt unseres Lebens liegt; denn Leben ist Geschehen, ist Ge-
schichte. Gott beriihrt uns in unserem Existentiellen. Damit wird
die Gefahr einer sogenannten «Buchreligion» vermieden, in der
letzten Endes der Buchstabe entscheidet.

3. Gottes «Wort», also Gottes Handeln am menschlichen Ge-
schehen, hat jedoch seine besonderen Akzente.



— 2356 —

Gott ist einerseits Lenker der Geschichte, wie auch Deuter
seines eigenen Handelns. Und dasist nun das Eigenartige und Einzig-
artige an Gottes « Wort»: Dass er an uns handelt und dass er dieses
Tun als far uns getan verkiindet: Gottes gnidige und erlosende Tat,
durch die wir in Christus Jesus errettet sind. Das ist das eine, was
der Glidubige in seinem Leben an der Bibel erfahren kann.

Dabei ist allerdings die Gefahr gegeben, dass die Bibel als ein
Geschichtsbuch das dem Kommenden zugewandte Leben eines
Glii.ubigen unberiihrt lisst. « Was geht mich ein Ereignis an, das
vor unvordenklichen Zeiten aktuell gewesen ist ? Unser modernes
Leben bendtigt unmittelbares Beriihrtsein.» Indes — das Geschicht-
liche in Gottes durch die Bibel verkiindetem Handeln ist von
Spezifischer Priigung. Die Botschaft von Kreuz und Auferstehung
18 Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zugleich. Das ist das
andere. Das Alte Testament blickt nach vorwirts, die Geschichte
der Kirche nach riickwiirts. Tm Leben des Gldubigen wird die alte
Geschichte gegenwirtiges Zeugnis, das jeden Gliubigen jetzt und
hier zur eigenen Zeugenschaft aufruft. Diese freilich bliebe un-
geniigend und fiir den Einzelnen unbefriedigend, wenn sie nicht ein-
gegliedert wiire in der Zeugenschaft der anderen, aller gleichen
Glaubens. Denn nur durch den Zusammenklang der‘Zeugenschaft
Vieler gewinnt die eigene Zeugenschaft erst die rechte Uber-Zeugung.
Daher wird das Tun Gottes, wird die Heils-Geschichte erst Heils-
Gegenw'art im Leben des Einzelnen durch seine Verbundenheit mit
der kirchlichen Clemeinschaft; da allerdings nicht bloss mit der
8egenwiirtigen, sondern auch mit der vergangenen und mit der zu-

Unftigen., Mit der vergangenen im Traditionsdenken; ein jedes
Wahre Leben ist ja irgendwie der Vergangenheit verwoben, weil es
U8 jhren Voraussetzungen stammt. Und mit der zukiinftigen; ein
ledes wahre Leben gehort ja schon irgendwie dem Zukiinftigen an,
Weil es seine Voraussetzungen keimen lisst. Gerade in den letzten
J&hrzehnten hat die theologische Forschung erkannt, wie wichtig
¢in Bibelerlebnis ist, das sowohl der Traditionssicht wie auch der
S0genannten eschatologischen Schau zugewandt ist.

~ Wenn die gliubige Gemeinde zur Zeugenschaft, zum Bekenr.lt-
s im Geiste der Bibel aufgerufen ist, kann sie dies sinnvoll nur im

8hmen der grossen Bekenntnisausprigungen der alten ka,thol.ischen
irche tun. Gewiss wird irgendwie ihr «modernes Antlitz» mit zum
urchblick kommen. Doch die eigentlich tragende Grundlage wird
. bibelgeméi.sse Traditionsgut sein! Man hat da und dort, zu-



— 236 —

weilen in bester Absicht, versucht, die alten Glaubensbekenntnisse
neuzeitlich aufzufrischen, und versagte kliglich. Das Leben der alten
Kirche lasst sich nicht unterdriicken.

Doch ebenso weiss die gliubige Gemeinde, dass sie im Bibel-
glauben stets unter dem «noch nicht» und dem «bereits schony,
also unter der eschatologischen Spannung steht. Der Heiland ist
stets «schon da», denn «wo zwel oder drei versammelt» sind in
seinem Namen, ist er mitten unter ihnen (Math. 18, 20). Aber die
gleiche Gemeinde wird durch das «noch nicht» genotigt zu dem
altchristlichen Gebet: « Amen. Ja, komm, Herr Jesu!» (Off. 22,20.)

4. Gottes « Wort», sein Handeln und Wirken also, muss sich
natiirlich nicht ausschliesslich durch die Schrift vollziehen. Gott
ist nicht an sie gebunden. Er kann «reden», wo er will (vgl. Joh. 3,
34). IV. Gaugler betont in seiner Arbeit «Das Wort und die Kirche
im N.T.» (IKZ, 1939, S.24) mit Absicht: «Gottes Wort muss
weder in der Schrift prinzipiell gefangen, noch durch sie prinzipiell
abgeschlossen sein.»

Es ist also an sich nicht ausgeschlossen, dass der Glaubige
Gottes Anruf in besonderen Augenblicken des Lebens, im Reiche
der Natur, der Kunst oder dergleichen erfihrt. Doch solche « Sonder-
erfahrungen» werden prinzipiell nur dann als ein Wirken von Gott
her angesehen und beurteilt, wenn sie vom Lichte der Schrift aus
Erhellung und Deutung finden. Ein ausserbiblischer Anruf Gottes
kann vom «natirlichen» Menschen nie verstanden werden. Er
gleicht einer Rune; Schliissel zur Entzifferung verleiht erst die
Bibel.

Indes — derartige Wege geht Gott mit den Menschen nur von
Fall zu Fall. Gott hat dadurch, dass er eine Bibel geschaffen hat,
die sich durch seine Gemeinde an jeden Glaubenden wendet, be-
wiesen und festgelegt, dies sei die «ordentliche», im allgemeinen
giiltige Art, in der Gott mit den Menschen Kontakt sucht.

Daher darf auch der Katholik die Hinlinglichkeit der Schrift
gliubig bekennen.

Bei den Unionsverhandlungen mit den Anglikanern in den
Jahren 1930/1931 erklirten sich die altkatholischen Theologen aus-
driicklich mit dem 6. und 20. der 39 Religionsartikel einverstanden,
in welchen die Hinléinglichkeit der Schrift zur Seligkeit festgestellt
und ausgefithrt wird, die Kirche sei befugt, in Glaubensstreitig-
keiten nach Massgabe der HI. Schrift zu entscheiden. (Dokumente



— 237 —

2u den Unionsverhandlungen der anglikanischen und altkatho-
lischen Kirche, IKZ 1931, S. 136, 143, 157.)

5. Es wurde schon mehrfach betont, Gott «rede» in der Bibel
nicht unmittelbar, sondern mittelbar, nimlich im Wege der Kirche
zu den Gliubigen. Die Bibel hat im Leben der Glidubigen nur, oder
besser erst Bedeutung durch die Kirche. Dies war der alte katho-
lische Standpunkt, der vom Altkatholizismus voll geteilt wird. Wir
sahen, sowohl die Romische wie die Reformationskirchen, die
diesen alten katholischen Grundsatz aufgaben, gerieten in Ein-
ehgungen, Verkiirzungen und Inkonsequenzen.

Nur die Kirche ist wahrhaft Partnerin im gottlichen Autoritiits-
Verhiiltnis; ja noch genauer: Nur die Universalkirche kann diese
Partnerschaft voll ausiiben. Der einzelne Gliubige, wie die im
Partikularismus verklammerte Kirche wird stets in Gefahr geraten,
die Schrift falsch zu deuten. Warum dies im Grunde so sein muss,
Wird noch im besonderen anzudeuten sein.

6. Von romischer Seite wird zugunsten der Auffassung vom
Primate des kirchlichen Lehramtes iiber die Bibel immer wieder
eingewendet, die Festlegung des sogenannten Kanons, also der ver-
Pflichtenden Sammlung der als biblisch anerkannten Schriften, be-
Weise, dass das kirchliche Lehramt dber der Bibel stehe, sonst

hiitte e nicht entscheiden diirfen, welche Schriften zur Bibel ge-
hirten.

Die gliubige Erfahrung des Katholiken wird dagegefl in dem
ekenntnis gipfeln, der Kanon sei von vornherein in seinem So-
Sein vop Gott gewollt gewesen. Gott habe es so gefiigt, dass b(?-
estimmte Biicher und nur diese schliesslich im lebendigen Zeugnis
der Gesamtkirche als im biblischen Sinne geltend durchgedrungen
Seien. Die Kirche hat diese Fiigung und Fiihrung lediglich in Gehor-
Sam anerkannt,

Dabei wird man im allgemeinen sagen miissen, die alte Kirche

Sei bei ihrer Anerkennung der biblischen Schriften, bei der I_{anons-
ﬂduhg also, in der Tat vom Ewigen her gelenkt worden. Sie }.wi,tte
I von ihr beschrittenen Wege kaum aus eigener, menschh.ch(.ar
icht y gehen vermocht. Wie dankbar diirfen wir sein, dass wir in
th. und Lk. nur so zarte, keusche «Kindheitsgeschichten» be-
Sitzen und andere plumpe Kindheitsevangelien nicht in den Kanon
ufgenommen wurden, die den Gliubigen von heute in seinem

« .
InOdf‘fl‘nen» Leben schwer belasten miissten.



— 238 —

7. Die Reformatoren glaubten — wie schon angedeutet wurde —,
der uns iiberlieferte Bibeltext sei schlechthin mit dem Worte Gottes
gleichzusetzen. Dann lige ein «Diktat» vor, «das wire» — wie
E. Gaugler (Bibelvortrag, S. 21) mit Recht erklirt — «etwas furchtbar
Starres, ja Totes». Manche moéchten — so fithrt er an anderer Stelle
(S. 13) aus, «dass man ihnen auch beweisen konnte, dass dieses Buch
direkt vom Himmel herabgefallen sei, dass man es wie ein Orakel
brauchen kénne. .. Das ist aber ein heidnischer Bibelgebrauch. So
geht der zaubergliubige Mensch mit seinem Goétzen um.» Eine
solche Bibelvorstellung ist also ganz gewiss abzulehnen. Andere
wieder stellen Fehlbarkeit und Mehrdeutigkeit eines bestimmten
Bibeltextes fest und meinen nun, Gottes « Wort» selbst sei dem Irr-
tum verfallen. Nicht so selten wird dann der weitere Schluss ge-
zogen, die Bibel enthalte gar nicht Gottes « Wort», es liage hier eine
tragische Tauschung vor. In dem Leben dieser Menschen verblasst
dann infolge des aufgezeigten Missverstindnisses die Beziehung zur
Bibel iiberhaupt. Daher wird es ganz besonders darauf ankommen,
mit aller Klarheit die Erkenntnis herauszustellen, dass weder das
biblische Textwort unfehlbar sei, noch dass es von vornherein das
«Wort» Gottes unverkiirzt ausdriicke. Dass sich vielmehr Gottes
unfehlbares und eindeutiges « Wort» in fehlbaren und mehrdeutigen
Menschenworten darstellen muss, weil dies so einem Willen Gottes
entspricht.

8. Aus der Fehlbarkeit und Mehrdeutigkeit des Bibeltextes
aber ergibt sich fiir die Gliubigen die Notwendigkeit, in geeigneter
Weise, also vor allem durch Bibelforschung und Bibelerkldrung nach
Moglichkeit zum unfehlbaren und eindeutigen Gotteswort vor-
zustossen. Dass es sich bei der Bibelforschung in dem hier gemeinten
Sinne um ernste, wissenschaftlich begriindete Arbeit handelt und
nicht um das, was die sogenannten «Ernsten Bibelforscher» meinen,
braucht nicht besonders dargetan zu werden.

Als Grundpfeiler jeder echten Bibelforschung und -erklirung
haben sich die sogenannte Bibelkritik und die Versuche erwiesen,

das sogenannte innere, verborgene Zeugnis des Hl. Geistes in der
Bibel zu erhellen.

9. Einige Worte werden zur Frage der Bibelkritik zu sagen
sein. Mancher Gliubige wird sich vielleicht in seinem Gewissen be-
driingt fiihlen, wenn er von Bibelkritik hért und eingeladen wird,
sich mit ihren bisherigen Ergebnissen zu befassen. Ein solches Be-



— 239 —

denken ist lediglich einer Kritik gegeniiber angebracht, die im
wesentlichen gar nicht mehr als Kritik anzusprechen ist, son-

dern einem armseligen, schablonenhaft vorgehenden Nihilismus
gleicht,.

Die altkatholischen Vorkimpfer des vorigen Jahrhunderts
hatten die Ansitze zur Bibel- und Dogmenkritik, soweit sie damals
vorhanden waren, positiv aufgenommen und in ihr den Anbeginn
einer «unverfilschten Exegese» erkannt.

Anbeginn einer jeden rechten Bibelforschung, die letztlich der
Vertiefung des gliubigen Erlebens der Hl. Schrift dienen will, wird
die Hera.usarbeitung eines sprachlich einwandfreien Bibeltextes sein.
Hatte noch vor 60 und 70 Jahren der Naturphilosoph E. Haeckel
beha.upten konnen, die neutestamentlichen Biicher seien um 150
christlicher Zeitrechnung zusammengefilscht worden, kann heute
dank der Bibelforschung festgestellt werden, dass simtliche Schrif-
ten des Neuen Testamentes schon um 100 christlicher Zeitrechnung
im wesentlichen abgeschlossen gewesen seien und wir heute einen
Bibeltext besissen, der in der Hauptsache mit dem der Erstschriften
ﬁb_ereinstimme.

. Neben dem (richtigen Texte» kommt einer entsprechenden
Ubersetzung erhebliche Bedeutung zu. So mancher Gliubige hat
beim Hren oder Lesen eines Satzes in der Bibel Schiffbruch ge-
litten oder Anstoss genommen, weil die Ubersetzung mangelhaft
War oder iiberaltert wirkte. Der Herstellung oder Verwendung
Prauchba.rer Bibeliibersetzungen sollten die altkatholischen Kirchen
thr Augenmerk zuwenden.

~ Zar Einfiihrung in den Schrifttext und zu seinem Ver.stéa'.ndnis
8t weiters die Feststellung seiner literarischen Form nicht un-
Wesentlich. Wir wissen heute, dass die Bibel vor allem zahlreiche
Poetische Stiicke enthiilt, Lieder, die vielfach gottesdienstliche Ver-
V.Vendung gefunden hatten, dass die Bibelleser durch sie in uralte
burgische Erlebnisse eingefithrt werden konnen.

Unter besonderer Beriicksichtigung des dichterischen Sprach-
&ebrauches — vor allem im Alten Testament — werden auch Aus-

icke zu beurteilen sein, die Gott in vermenschlichter Weise
“Prechen und handeln lassen. Man hat sich vielfach an den «Augen»,

“Ohren) und «Hiinden» Gottes ebenso gestossen wie an sel.nei
. dika
«Freud@», seiner ¢ Reue», seinem «Zorne». Wollte man hier ra

Vorgehen, miisste man allerdings « Gottes Wort» oder «Gottes An-



— 240 —

ruf» ebenso verdammen wie « Gottes Mund». Ja sogar der gewaltige
Ausdruck von der «Fleischwerdung des Wortes», der das christliche
Erlosungsgeheimnis und die hochstmaogliche Begegnung Gottes mit
dem Menschen umschreiben will, wire unter solchen Umstéinden
untragbar. Zum ganzen muss festgehalten werden, dass der Mensch
selbst in der profanen Kunst Ewiges und Unsagbares in einer stets
unzulédnglich bleibenden Bildhaftigkeit umschreiben muss, will er
sich iiberhaupt kiinstlerisch dussern und entfalten. Religion wiirde
ein totes Schweigen und damit zur radikalen Vereinsamung.des
Menschen, wenn sie auf jede menschliche Antwort auf Gottes «An-
ruf» verzichten wollte, mag diese nun auch noch so sehr in mensch-
heitsbedingter Gleichnisform gefangen liegen.

Zum rechten und umfassenden Verstindnis einer Stelle wird
insbesondere viel beitragen, wenn die allgemeinen und die besonderen
Umweltsgegebenheiten und Begleitumstiinde in Betracht gezogen
werden. Unter den allgemeinen Faktoren dieser Art sind in vorder-
ster Linie die zeit- und kulturgeschichtlichen Gegebenheiten wesent-
lich. Wie vieles, was eine oberflichliche Aufklirungstheologie als
Sage oder Marchen in der Bibel abgewiesen hatte, wurde durch die
neuesten Ausgrabungen und sonstigen Beobachtungen als Aus-
drucksformen eines ganz bestimmten Kulturerlebnisses dargetan.
Bei Berticksichtigung der Umwelt- und Zeitgegebenheiten wird man
sich natiirlich vor verschrobenen und blutleeren, rein konstruktiven
Einseitigkeiten freihalten miissen, wie sie etwa in den Modeerschei-
nungen vorlagen, alles und jedes von Agypten, Babylon, aus dem
Iran oder aus Indien herzuleiten oder als astralmythisch zu er-
kldren.

Hilt man ein entsprechendes Ebenmass, wird auch das
Problem gemeistert werden konnen, das sich aus dem Verhiltnis
zwischen Altem und Neuem Testamente ergibt und die Kirche seit
eh und je ernsthaft beschiftigt hat. Diesem Pfoblem wird man frei-
lich ebensowenig gerecht, wenn man in der christlichen Verkiindi-
gung das Alte Testament ganz ausschalten will oder es durch
mechanisches Allegorisieren verschristlichen mochte. So gerne sich
die Forschung auf den heilsgeschichtlichen Weg besinnt, der in
beiden Testamenten als besonderer Zweck hervortritt, wird man die
wesensentsprechende Relation finden.

Jede alttestamentliche Stelle muss natiirlich zuniichst in ihrem
Verhiltnis zur religiosen Lage von Israel-Juda untersucht werden-
Bei dieser «zeitgeschichtlichen Position» kann man jedoch nich®



— 241 —

Stehenbleiben. Man muss versuchen, den Abschnitt im Lichte neu-
testamentlicher Perspektiven zu betrachten.

Andererseits darf bei der « Umwelt», die bei jeder neutestament-
lichen Stelle zu beachten ist, nie die Beziehung zum Alten Testa-
ment verkiirzt werden. Aus dieser Bezugsetzung ergeben sich nicht
S0 selten erst Einsichten in den Gang der heilsgeschichtlichen Voll-
endung, der im Neuen Testamente seine Krénung gewann.

Unter solcher Sicht entgeht man auch der Gefahr, gewisse
“gesetzliche» Bestimmungen des Alten Testamentes, vor allem jene,
die die damalige israelisch-jiidische Sozial- und Wirtschafts-
ordnung betrafen, aus ihrer religions- und zeitgeschichtlichen Be-
dingtheit herauszulésen, zu verabsolutieren und etwa nun als Norm
fir die Gestaltung moderner Ordnungssysteme gleicher Art an-
Zusehen.

Es wurde hier versucht, mit einigen fliichtigen Strichen den
Aufgabenkreis der wissenschaftlichen Bibelforschung zu umschrei-
ben. Welcher Laie wird sich dabei nicht sagen oder gesagt haben:
Wenn dem so ist, kann ich nicht mit. Wie ist es mir moéglich, den
biblischen Text auf seine Richtigkeit hin zu prﬂfer}, wie kann ich
ein selbstéindiges Urteil iiber das Zutreffen einer Ubersetzung ab-
8eben, wie soll ich zur Erklirung einer Bibelstelle Kenntnisse zur
Frage der Umwelt, der Zeit- und Kulturgeschichte aufbringen!
Aber auch der Bibelfachmann wird die aufgezeigte Problemlage
ebenfallg — ja, wenn er einsichtsvoll ist in noch viel grosserem Aus-
Magse — empfinden. k. Gaugler mahnt in seiner viel beachteten
Schrift « Dag Abendmahl im Neuen Testament» (« Gegenwartsfragen
Biblischer Theologie» II., 1943, S.6) den neutestamentlichen

Orscher: «KEs ist zu vermuten, dass bei der Unzulinglichkeit
Menschlicher Krkenntnis immer ein Weniger nur erfasst werden
A0n, als in jhnen steht. Aber diese Grenze unseres Verstehens ist
Weder durch Vorsatz noch durch Anstrengung legitim iibt.arsc.hrei!;-
ar. Die Offenbarung selbst setzt uns diese Grenze, weil sie die
Ouverinitit des Offenbarens nie preisgibt. In diesem und dem
84Nz schlichten Sinne, dass die Forschung nie zum Abschluss kommt,
86 nicht 4 verhehler;, dass unsere Deutung an vielen Stellen nicht
ber eip vermutlich* oder ,wahrscheinlich’ hinauskomme.n kann.»
dsst der |y xeget diese Forderungen unbeachtet, gerat er in eine «kon-
“ruieren e Unfehlbarkeit», die zur «Karikatur» des «Dog_maS .der
Tofessoreny wird (ebenda S. 23). Und E. Schweizer warnt in seiner
Theit Geist und Gemeinde im Neuen Testament und heute» (in:



— 242 —

«Theologische Existenz heute», Neue Folge, Nr. 32, 1952) insbeson-
ders, vor «individualistischer» Auslegung einzelner ohne Riicksicht
auf die Gemeinde.

So wichtig auch die wissenschaftliche Forschung an der Bibel
sein mag, so unentbehrlich sie ist, jede Entwicklung einer selbst-
sicheren und selbstherrlichen Schriftgelehrsamkeit und einer « Herr-
schaft» dieser iiber die biblische Auslegung muss vom christlichen,
vom katholischen Standorte aus zuriickgewiesen werden. Weder der
einzelne noch eine bestimmte Gruppe noch ein bestimmter Stand
sind berufen, ein «Diktat der Auslegung» auszuiiben! Biblische
Forschungsarbeit muss stets — wie E. Gaugler, a. a. O. feststellt, be-
wusster Dienst an der Kirche bleiben.

10. Die Einheit der Kirche, in die sich der einzelne bzw. ein
besonderer Stand von «Schriftgelehrten» einzugliedern hat, wenn
es darum geht, im Dienste der Kirche Bibelarbeit zu leisten, diese
Einheit der Kirche muss eine allumfassende, universelle, organische,
kurz katholische sein.

Es wurde im Verlaufe der kirchlichen Ideengeschichte eine Ein-
teilung der Kirchenglieder in hérende und lehrende aufgestellt.
Diese Einteilung hat im Blickfeld eines organisch gefassten Kirchen-
begriffes, eines Kirchenbegriffes im Sinne der paulinischen Leib-
Christi-Vorstellung, eine gewisse Berechtigung. Wird jedoch zwi-
schen den beiden Begriffspaaren das Prinzip einer Uber- bzw. Unter-
ordnung im Sinne eines Herrschafts- und Machtgedankens ein-
gebaut, erscheint die gesamte Konstruktion untragbar.

Auch hier wird das Moment der dienenden Liebe als Auftrag
und Verpflichtung massgebend zu sein haben. Die lehrende und
horende Kirche werden zusammen, als zwei Glieder an dem einen
Leib, einander gegenseitig tragend, einander gegenseitig helfend in
der Bezeugung fiir die Bibel Bruderdienste leisten.

Selbstverstindlich wird man — und das ist das zweite — den
Begriff der Kirche katholisch, also 6kumenisch fassen miissen.
Manche Ansiitze zu einer 6kumenischen Bibelbezeugung sind schon
vorhanden, der Altkatholizismus wird seine Aufgabe darin erblicken
missen, an dieser Arbeit weiter mitzuwirken.

Die Bibelbezeugung der ganzen Kirche wird jedoch nicht auf
die gegenwiirtige Generation eingeschrinkt bleiben diirfen. So
wesentlich es ist, dass bei der Auslegung der Bibel die Gegenwarts-
scheu nicht verkiirzt werde — Religion ist ja immer ein Gegenwarts-
problem, und gerade die Gegenwart hat manches in der Bibel sehen



— 243 —

gelernt, was friiher iibersehen wurde —, kénnte jener Kirchengedanke
nicht 6kumenisch genannt werden, der nicht auf die Kirche der Ver-
gangenheit mit einbezoge. Das aber ist gemeint, wenn wir von der
Berﬁcksichtigung der Schrifttradition bei der Bibelauslegung reden.
Wie der Stand der besonderen Bibelgelehrten, die lehrende und die
hérende Kirche einer bestimmten Epoche zum gegenseitigen Dienst
in der Bezeugung der Bibel aufgerufen sind, diirfen wir den Bruder-
dienst nicht verschmihen, den uns bei dieser Arbeit die alte Kirche
leisten will, vor allem jene Briider, die wir als «Viter» bezeichnen
und die aus verschiedenen Griinden als besondere Zeugen des
Wortes Gottes erscheinen.

Damit wird die Tradition zur lebendigen Briicke iiber den
Zeitenstrom hinweg und zum Teile auch eine besondere Form der
Zeit- und kulturgeschichtlichen Arbeitsmethode, deren Wichtigkeit
fiir die Bibelauslegung wir friiher kennen gelernt haben. Dabei darf
Natiirlich die traditionserfiillte Auslegung nie mehr sein wollen als
E?‘klc'irung der Bibel, Ablegung dienender Zeugenschaft; sie darf
Nicht in den Fehler der romischen Theologie verfallen, die die Tradi-
tion alg Glaubensregel neben, ja in letzterer Zeit sogar @ber die Bibel
Setzt. Wie sehr eine echte Bibelarbeit als Erklirungshilfe den
briiderlichen Dienst der gesamten Kirche aller Zeiten bedarf, beweist
. ®in Urteil von A. Gaugler in der bereits erwihnten Arbeit «Das
Abendmahl im Neuen Testament», S. 5. Er fithrt aus: Eine tradi-
tionelle Auslegung der Bibel hat nie die Gewihr, «dass sie nicht
&ndere sikulare Voreingenommenheiten an den ihr vorerst fremden
Gegenstand herantriigt», «dass sie das Material nicht willkiirlich
Zusammenordnet, dass ihre Rekonstruktion nicht nur ,Konstruk-
tion blejbt,.,

. Weil an einer solchen Auslegung die ganze, katholische,
Gkumenische Kirche beteiligt ist, ist der ihr verheissene HI. Geist
8ewiss, darf sie sich im Zeichen der inneren Zeugenschaft dieses
Ottesgeistes fiihlen. Und sie wird seiner Gaben unter bestimmten
edingungen, derer noch kurz Erwihnung zu tun sein wird, um so
Sicherer gewiss werden dirfen. _

In ausserordentlichen Sonderfillen mag dem einzelnen dieses
SOnst nur der ganzen Kirche geschenkte innere Zeugnis des Gottes-
Beistes verlichen werden. So dann, wenn die Kirche oder eine t'ra,-
8ende Kirchengruppe vom Wege einer schriftgemassen Tradition
*8ewichen st und damit selbst die Gewissheit der Teilhabe am
{nerey Zeugnis des Gottesgeistes verloren hat. Ein solcher Glaubiger



— 244 —

wird dann aber verpflichtet sein, moglichst bald wieder die Ver-
bindung mit wahrhaft katholischem Kirchentume zu suchen. In
einer solchen Lage befanden sich ja unsere Viter im Jahre 1870.

11. Nach der Bibel und der mit ihr tibereinstimmenden, der sie
erklirenden Tradition hat sich das Glaubensdenken der Kirche, die
Kirchenlehre, die Dogmatik zu richten, wie Erzbischof A. Rinkel
mit Recht feststellt (IKZ, 1951, S. 3). E. Gaugler unterstreicht in
seiner Arbeit «Das Abendmahl im Neuen Testament», S. 9, diesen
Sachverbalt noch besonders: «Jede dogmatische Arbeit muss von
der Schrift ausgehen, so lange... die Kirche gewillt ist, ihre dog-
matischen Entscheidungen je und je vom Zeugnis der Schrift
richten und neu begriinden zu lassen.»

Dabei wird man nicht iibersehen diirfen, dass das kirchliche
Lehramt zuweilen gendtigt ist, in getreuer Nachfolge biblischer
Grundsiitze diese den Erfordernissen der Zeit entsprechend aus-
und zu Ende zu denken. Wieder wird es die Gesamtkirche sein, die
dariiber zu wachen hat, dass die Kirchenlehre im Geiste der Bibel
verbleibe und nichts Bibelfremdes oder Bibelwidriges ausprige. Die
letzte und tiefste Bezeugung der Bibel aber wird dort entfaltet
werden, wo jenseits jeder exegetischen und systematischen Arbeit
die Bibel im Leben der Gliubigen zum Befen fithrt und das Gebet
in ganz ungeahnter Weise die Wirksamkeit des HI. Geistes im Be-
zeugen der Bibel freimacht.

E. Gaugler hat in seiner bereits angefiihrten Arbeit iiber «Das
Abendmahl im Neuen Testament», S.4, dazu folgende ernst-
zunehmenden Worte gefunden:

«Die Entscheidung des Glaubens fillt an einem anderen Ort.
Und sie wird auch kaum durch unsere Forschung ausgelost, sie fillt
unter jene Begegnung, die der Mensch nicht in der Hand hat, der
er nur antworten kann, die geschieht, wenn das iiberlieferte Wort
wieder gegenwirtig wird und uns anspricht.»

Diese letzterreichbare Einschau in Gottes Wort wird dort mog-
lich, wo sich im rechten Geiste Bibel und Gebet der Gemeinde, also
Liturgie, verweben. Dann wird es den Gliubigen ergehen wie der
schlichten Handelsfrau Lydia in der Stadt Thyatira, der nach APG
16, 14 «der Herr das Herz auftaty.

Es wird berichtet, man habe nach dem Tode Luthers auf
seinem Schreibtisch einen Zettel mit folgenden Worten gefunden
«Lege die Hand nicht an die Schrift, sondern geh tief anbetend ihre?
FupBstapfen nach.»



— 245 —

_ Damit moge dieser Vortrag ausklingen und den Versuch der
Uberleitung wagen zu den beiden anderen Themen iiber die Kirchen-
lehre und das Gebet.

Im Anschluss folgte das Referat von Prof. P. J. Jans, Amers-
foort :

Die Lehre der Kirche im Leben der Gliubigen

Unter den Kurzreferaten zum Diskussionsthema: «Lebendige
Gemeinde» nimmt das Thema: «Die Lehre der Kirche im Leben der
Gliubigen» programmgemiiss eine zentrale Stelle ein.

Bei tieferem Verstiindnis wird sich zeigen, dass diese zentrale
Stelle kein Zufall sein kann.

Als schriftliches Offenbarungszeugnis Gottes geht die Bibel
der Lehre der Kirche voran, nicht in dem Sinne, dass die Bibel iiber
der Kirche steht oder die Bibel der Kirche untergeordnet ist, sondern
wie eine der Kirche von Gott beigeordnete Gabe, welche als priméare
Richtschnur ihrer Lehre dienen darf.

Ebenso hat die Lehre der Kirche im Leben der Gliubigen nicht
nur Erfolg, wenn sie uns zur tiichtigen Glaubenskenntnis oder
zum klugen theologischen Verfahren hinfiihrt, sondern viel mehr,
wenn sie uns zu einem Leben des Gebetes anregt und zu einem wahr-
haften Leben der christlichen Liebe erzieht.

In etwa zehn Thesen habe ich versucht, die Stelle und die Be-
deutung der Lehre der Kirche zu umschreiben.

Quelle, Zuverldssigkeit und Zweck ihrer Lehre sind in Thesen 1,
6 und 9 bezeichnet. .

Die iibrigen Thesen bringen die Lehre an Si(_:h nochmals in
Spezieller Beziehung zu Kirche, Dogma und Amt. Die letzt'e fasst
kurz aber fundamental unsere persinliche Einstellung (Orientierung)
Zur Kirche zusammen.

Ich bin mir dessen bewusst, dass die Gefahr droht, dass wir uns
anhand dieser Thesen leicht in theologischen Betrachtungen ver-
Irren und damit den Zweck unseres Referates nicht erfiillen. Sie
Werden aber mit mir darin iibereinstimmen, dass wir nur in der theo-
logischen Verantwortung zu unserm Ziel: «Lebendige Gemeinde»
gelangen kénnen, auch wenn wir sonst Theologie nicht in streng
Wissenschaftlichem Sinne pllegen. .

Prof. Dr. (i. vander Leeuw, ein niederlindisch-reformierter Theo-
©ge, schrieb in seinen «Dogmatische Brieven» (Amsterdam 1933,

1 16
bbernat, Kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1953.



— 246 —

Seite 7): «Ein guter Christ wird immer, in wie einfacher Weise auch,
ein guter Theologe sein.»

Ich hoffe, dass es uns gelingen wird, in katholischer Breite
einander durch Priifen und Forschen in jenen Fragen zu stéirken,
die fiir eine Wiederbelebung unseres Glaubens und damit fiir ein
erneuertes Leben in unseren Gemeinden Voraussetzung sind.

Die Thesen bilden in grossen Ziigen die Denklinie des Referates,
das durch die Formulierung des Themas: «Die Lehre der Kirche
im Leben der Glaubigen» begrenzt ist. Wir betonen Lehre und Leben,
aber nicht nur in der neutralen téiglichen Bedeutung von Theorie
und Praxis, sondern in der uns von Gott gegebenen Beziehung zur
Kirche und zum Glauben.

I. Die Quelle der Lehre

Lehre setzt Kenntnis voraus. In Beziehung zur Kirche kann
nur Gott Objekt unserer Kenntnis sein. Gott wird aber nicht ohne
weiteres erkannt. Dass er erkennbar ist, haben wir der Tatsache zu
verdanken, dass er sich erkennen lisst. Er will erkannt sein! Unsre
Kenntnis von Gott ist also nicht zufillig, sie ist von Thm gewollt.
Dazu ruft und sucht er den Menschen jeder Zeit. Der Mensch reagiert
aber schlecht auf Gottes Rufen und Suchen. «Von Anbeginn aber
ist es nicht also gewesen» (Matth. 19:8) kénnen wir hier Jesus
nachsagen; « Gott der Herr ging im Garteny, lesen wir in Genesis 3, 8,
und er ging mit dem Menschen, solange der Mensch sich nicht vor
Ihm verbarg. Nach dem Siindenfall verbarg der Mensch sich aber
noch mehr vor dem Angesicht Gottes, und das macht er heute noch.
Es soll nicht sein und es kann auch anders sein! Die Bibel erzihlt
uns dariiber von Abel, Noah, den Erzvitern und der weiteren
Geschichte des Volkes Israel und den Propheten und berichtet uns,
wie Gottes Suchen und Rufen sich in voller Klarheit und Wahrheit
in der Menschwerdung seines Sohnes offenbarte. Die Bibel erzihlt
uns dariiber in menschlicher Einfalt, aber Christus, der in seiner
Menschwerdung, in seinem Leben, Leiden, Sterben und Auferstehen
den Offenbarungsinhalt der Bibel ergiinzte, gewihrte diesem mensch-
lichen Zeugnis durch die Wirkung des Heiligen Geistes die Autoritit,
welche sie fiir die Kirche zur Kenntnisquelle ihrer Lehre machte.

In Christus hat Gott uns geoffenbart, dass sein Ziel mit dem
Menschen nicht nur eine mehr oder weniger grosse Kenntnis der
Bibel, eine Kenntnis des Wortlautes des Gesetzes, sondern dass das
Heil des Menschen seine Erlosung aus der Macht der Siinde ist. Sein



— 247 —

Erlosungswerk, in Christus angefangen, setzt Er in seiner Kirche
fort. Ebensowenig wie die Kirche dadurch mit der Menschwerdung
Christi identisch ist, sondern das Resultat davon, ebensowenig ist
die Bibel identisch mit dem Reden Gottes durch den Heiligen Geist,
sondern Resultat dieses Redens, Frucht der Inspiration.

Immer droht menschlicherseits die Gefahr, dass die Bibel von
uns sehr subjektiv gewertet wird. Nur die Tradition der Kirche
kann uns vor diesem Irrtum schiitzen. Sie konserviert nicht nur den
Inhalt von Gottes Offenbarung, wie sie uns in der Bibel gegeben ist,
sondern sie schiitzt ihn gegen willkiirliche, eigenmiichtige Inter-
Pretation und sorgt dafiir, dass die Bibel nicht nur schriftlich, buch-
stiblich unverfilscht, sondern vielmehr, dass ihre Autoritit als
Offenbarungsurkunde anerkannt und richtig interpretiert bleibt.
Und so, in dieser Wechselwirkung zwischen Bibel und kirchlicher
Tradition, bleiben Bibel und Tradition eine unerschépfliche Glau-
bensquelle, welche das Glaubensbewusstsein der Kirche niihrt, ent-

faltet und aufklirt.

Bibel und Tradition Erkenntnisquelle der Lekre der Kirche

Eine Quelle fliesst und je niher wir bei ihrem Ursprung stehen,
desto klarer und sauberer wird das Wasser sein. Die Kirche steht
Wie eine Hiiterin iiber der Quelle unserer Gottes- und Glaubens-
erkenntnis. Sie gibt ihre Kenntnis weiter wie aus erster Hand.
Sorgen wir dafiir, dass wir dieser Hiiterin der Wahrheit nahestehen.
Dies ist moglich, weil nach Paulus’ Wort von Eph. 5, 23 die Kirche
der Leib ist, wovon Christus das Haupt darstellt.

Christus Haupt, die Kirche Leib. Diese Relation lisst sich nicht
Missverstehen. Sie setzt eine gegenseitige Abhingigkeit voraus, aber
Wohlgemerkt eine gegenseitige, die durch Christus gewollt ist.. H:.;t
e seinen Aposteln gegeniiber nicht selbst gesprochen: «Ich bin ein
Techter Weinstock und mein Vater ein Weingirtner. Eine jegliche
_Rebe an mir, die nicht Frucht bringt, wird er wegnehmen ; und eine
Jegliche, die da Frucht bringt, wird er reinigen, dass sie mehr Frucht
bringe. .. Bleibet in mir und Ich in euch. Gleich wie die Rebe keine

tucht bringen kann von sich selbst, sie bleibe denn am Weinstock,
fﬂSO auch ihr nicht, ihr bleibet denn in mir. .. denn ohne mich kénnt
thr nichts tun.» (Joh. 15, 1, 2, 4 und 5). Diese gegenseitige Abhingig-
keit hat Christus gewollt, was Paulus uns bewusst macht durch sein
ort: «Ihr aber seid der Leib Christi, und Glieder, ein jeglich?r
Nach seinem Teil» (1. Korr. 12, 27). «Jeder fiir sich» heisst es 1n



— 248 —

unserer neuen hollindischen Ubersetzung. Als Kirchen streben wir
diesem «Jeder fiir sich» nach in der Teilnahme an der Okumenischen
Bewegung. Fiir uns als individuelle Glaubige ist dieses «Jeder fiir
sich» nur zu erreichen in der Katholizitit unseres Denkens, unseres
Denkens, unseres Willens, unserer Arbeit und unseres Glaubens.
An der Katholizitdt soll nicht nur die Kirche, sondern jedes ihrer
Glieder zu erkennen sein.

In der Wissenschaft haben wir darin die Garantie, dass Christus
als Relation zu seiner Kirche die Relation Haupt und Leib gewollt
hat und dass er sich in der Regel keiner anderen Relation fiir die
Unterweisung und Fihrung aller Gliubigen bedienen will. Darum
konnen wir die Kirche in unserm Leben nie ernst genug nehmen.
Sie lisst sich nie und nirgends unsererseits ersetzen, so wie auch
Christus sie fiir uns nirgends und nie ersetzt hat.

Er bedient sich seiner Kirche als Fiihrerin und Mutter fiir alle,
die an Thn glauben. Thre Mutterschaft soll erkannt werden, damit
ihre Fiihrerschaft als selbstverstindlich empfunden werden kann.
Und ihre Mutterschaft kann erkannt werden, weil sie die Kenntnis
Gottes nicht nur vom Verstand, sondern auch vom Herzen erleben
Lisst. Wir denken hier an das Wort: «Wer die Kirche nicht als Mutter
hat, kann Gott nicht als Vater haben.»

Die Kirche entledigt sich ihrer Aufgabe, Fiihrerin zu Christus
zu sein, durch ihre Lehre. Wortlich bedeutet lehren: unterrichten,
belehren. Die Kirche lisst sich aber nie zu einer Lehranstalt de-
gradieren. Es ist nicht so, dass man, um zur Kenntnis Gottes zu
kommen, sich nur zu immatrikulieren hat. Nein, die miitterliche
Fiihrerschaft der Kirche setzt unsererseits die Kindschaft voraus.
Threrseits bringt die Kirche nicht nur eine abwartende Haltung mit,
sondern ein Rufen und Suchen ebenso wie ihr Herr.

Die Kirche sucht und ruft den Menschen durch die Verkiindi-
gung des Evangeliums. In dieser Verkiindigung tritt sie uns nicht
nur mit dem Wort, sondern auch mit der Tat entgegen, nicht nur
mit der Gnadenverkiindigung, sondern auch mit den Gnaden-
mitteln, nicht nur mit der Predigt, sondern auch mit dem Sakrament,
nicht nur mit dem Katechismus, sondern auch mit der Liturgie,
nicht nur mit ihrer Autoritit, sondern auch mit ihrer pastoralen
Fiirsorge und Liebe, kurz und gut: nicht nur belehrend, sondern
ermahnend und verzeihend, anregend und trostend, strafend und
heiligend und also wahrmachend das Wort des 111. Psalms: «Die



— 249 —

Furcht des Herrn ist der Weisheit Anfang; das ist eine feine Klug-
heit, wer danach tut, des Lob bleibt ewiglich».

11. Die Zuverlissigkeit der Lehre der Kirche

Der unzuverlissige Mensch fordert immer die grosstmaogliche
Zuverlissigkeit fiir sich ein. Das macht er auch beziiglich der Lehre
der Kirche. Die Biirgschaft (Garantie) fiir die Zuverlissigkeit ihrer
Lehre verschafft die Kirche dem Menschen in Dogma und Amt.

Kurz zusammengefasst ergibt sich das folgende:

Im Dogma formuliert und fixiert die Kirche in grossen Linien
die Offenbarungswahrheit, welche aus der Bibel und der Tradition
gefolgt ist. Das Dogma ist notwendig, nicht weil es unsern indivi-
duellen Gilauben begriindet, sondern weil es den Glauben der Kirche
fixiert, einen Glauben, der unablehnbar ist.

Das Dogma braucht nicht wortlich in der Bibel vorhanden zu
Sein, es soll aber biblisch sein, das heisst: Prizipitat (Produkt), Pro-
Jektion, Zeugnis der Offenbarungstitigkeit Gottes.

Das Dogma steht nie isoliert, ist aber von dem Konzil im
Symbolum der Kirche kodifiziert. Nie kann ein Dogma, Mittelpunkt
der Kirchenlehre sein. Es kann und darf den inneren Zusammen-
hang des Symbolums nie entbehren.

Damit der Inhalt der uns geoffenbarten und durch die Kirche
Uberlieferten Gllaubenswahrheit nicht erstarre, braucht das Dogma,
das Kerugma, nicht nur durch die Predigt, sondern ebenso durch
die Sakramentgemeinschaft, die Liturgie, die Katechese und die
Pastorale Fiirsorge.

Das Dogma legt also nicht fest, was wir bezeugen, von der
Grésse und der Liebe Gottes, sondern, was die Kirche davon bezeugt
Und wags wir davon bezeugen sollen. So iiberwacht das Dogma das

®ugnis, aber das Zeugnis iiberwache immer das Dogma, damit es
Nicht erstarre,
. Christus bedient sich seiner Kirche durch das Am¢. Das Amt
8% der durch Thn gewollte Organismus. Die Kirche, die das Amt im
Uftrag ihres Herrn aufrecht erhiilt, garantiert dessen Legitimitit,
]f\.Ta'Oh dem Vorgang der Apostel erhilt die Kirche das Amt in den
Mtern von Bischof, Priester und Diakon aufrecht. Dieses besondere
Mt aber erfiillt seinen Triiger nicht mit gottlicher Autoritét und
beilt die Kirche nicht in eine bekennende und hérende Kirche, son-
°In es ist die (farantie dafiir, dass die mancherlei Gnadengaben,



— 250 —

welche Gott in und durch seine Kirche schenkt, ebenso wie Christus
dieses tat, in einer fiir Menschen zuverldssigen Weise ausgeteilt
bleiben. Das besondere Priesteramt beeintriichtigt jedoch nicht die
allgemeine Priesterschaft der Gliubigen, so dass im Empfang der
Gnadengaben jeder Gliubige sein eigener Priester vor Gott bleibt.

111, Der Zweck der Lehre der Kirche

Mit diesem dritten und letzten Abschnitt unseres Referates
nihern wir uns dem Leben der Glaubigen und damit der Praxis des
Glaubens selbst.

In der neunten These haben wir den Glauben unterschieden
in einem partiellen — und einem katholischen Glauben.

In der Bibel, im Neuen Testament, speziell in der Parabel vom
Samann, werden wir dariiber klar unterrichtet. Tatséichlich gibt es
Glaubige, die das Wort héren und annehmen, aber keine Wurzel
fassen, nicht ausharren also, Gliubige, die wohl Wurzel fassen,
aber das Wort ersticken. In beiden Fillen bringen sie keine Frucht.
Sie glauben nur zum Teil, ihr Glaube ist ein partieller Glaube.

Diesem Glauben gegeniiber stelle ich den katholischen Glau-
ben, katholisch in buchstiblicher Bedeutung, Glaube als eine
Gesamtheit unseres geistlichen Lebens, Glaube als eine Totalitit,
als eine Lebensbedingung fiir unsere Lebenshaltung, unsere Lebens-
fiilhrung und unsere ganze Lebensdauer.

Dieser Glaube weiss, dass fiir ihn eine Gebundenheit besteht,
der er sich nicht entziehen kann, dass er einerseits Wahrheiten
akzeptieren — oder Dinge fiir wahr halten muss, die allein auf der
Erkenntnis einer hoheren Autoritit, als der Mensch sie darstellt,
liegen. Dies ist eine Gebundenheit, der niemand entkommt. Es gibt
Wahrheiten, besser gesagt Gewissheiten, welche keine Autoritit
brauchen, weil ihre Grenzen bis auf unsere personliche Wahr-
nehmung, Wille oder Vernunft beschriinkt sind. Es gibt aber auch
Wahrheiten, welche wir nur dadurch akzeptieren koénnen, dass wir
uns einer Autoritit unterziehen, welche hoch iiber uns steht. Das
haben auch andere immer und iiberall vor uns getan. Damit will
nicht gesagt sein, dass glauben etwas ist, das wirmit jedem Geschopf
gemein haben, wie zum Beispiel das Atmen, den Stoffwechsel, das
Sein und das Leben. Nein, glauben ist eine sehr bewusste, person-
liche, positive Entscheidung, eine Tat, welche uns nicht von aussen
her, wider Willen und wider besseres Wissen aufgezwungen wird,



— 251 —

sondern wozu wir uns von innen heraus entscheiden. Glauben ist fiir
wahr halten, etwas als Wahrheit akzeptieren, woriiber ich sonst mit
meinen persionlichen Fihigkeiten keine Gewissheit erlangen kann.
Und wenn unser Glaube nicht eine Sache, sondern eine Person
betrifft, wird er in hochster Instanz vertrauen, sich einem zutrauen,
sich einem hingeben, so wie ein Kind sich seinen Eltern hingibt, ein
Patient dem Arzt, das Geschopf seinem Schopfer, so wie der Mensch
sich seinem Gott hingibt. Also: nicht die Kirche glaubt, sondern
ich glaube: ich glaube an Gott, ich glaube an Jesum Christum, ich
glaube an den Heiligen Geist, ich glaube an die Kirche. Mit diesem
katholischen Glauben sollen wir im Leben der Lehre der Kirche
entgegentreten.

Das heisst: Unser Glaube an die Kirche soll uns zu der Tat be-
kennen lassen. Die Autoritiit der Kirche soll akzeptiert werden,
nicht nur fiir die Bibel und das Gebet, nicht nur fiir den Sonntag,
die Geburt, die Trauung, die Krankheit und den Tod, sondern auch
fir das Leben des Alltags, fiir die Moral in unserer Ehe, in unserer
Arbeit, in unserem Geschiift, sowohl fiir die Erziehung unserer Kin-
der wie fiir unsere soziale und politische Einstellung, damit unser
Glaube Frucht bringe, die Frucht, welche in der Messliturgie so klar
bekennt wird: « Ermahnt und belehret durch unseres Herrn Unter-
weisung, wagen wir zu sprechen: Vater unser. .. geheiliget werde
Dein Name. Zu uns komme Dein Reich. Dein Wille geschehe!»

Lehre und Leben sollen einander auf der Waage dieses katholi-
schen (ilaubens begegnen und uns zur Anbetung der Macht der
Liebe bringen, denn nur in der Liebe zu der Kirche werden wir
tatsichlich dem Ruf des Apostels Paulus, Leib Christi zu sein, ent-
Sprechen,

VOTschldge sur Diskussion iber das Kurzreferat: Die Lehre der Kirche
im Leben der Qliubigen

Im Anschluss an das Referat stelle ich einige konkrete Vor-
Schlige iiber das Thema: «Lebendige Gemeinde» zur Diskussion.
I. So bald wie moglich soll die Kirche nach der Kindtaufe
Cinen Anfang machen mit der Unterweisung der Kinder nicht nur
durch Kinderbiicher und Sonntagsschulen, sondern mehr noch
durch Kindergottesdienste mit Liturgie und Predigt, welche vom
ind aufgenommen werden konnen.
I1. Die Lehre der Kirche soll der Jugend nicht nur mittels des
atechismusunterrichts beigebracht werden, sondern ebenfalls



— 252 —

mittels aktiver Anteilnahme (als Ministrant, Kollektant und Kiister-
helfer) in ihrem Ehrendienst und als Mitarbeiter in dem kirchlichen
Dienst der Barmherzigkeit, ebenso wie zum Beispiel in Pfadfinder-
organisationen die Jungen zu sehr verschiedenen Aktivititen an-
geregt werden.

I11. Die Predigt soll mehr als bisher als ein integrierender Teil
der Liturgie betrachtet und geiibt werden. Sie soll nicht an erster
Stelle allgemein humanistische Ideen austragen, sondern konsequen-
ter dem kirchlichen sakramentalen Leben, also dem unmittelbaren
Gnadenleben mit und durch Christus, entsprechen.

I'V. Die Kirche soll sich in der Verkiindigung ihrer Lehre und
in der Darstellung ihres Lebens, speziell im Erleben ihrer Liturgie,
mehr als bisher ausserhalb des Kirchengebdudes und der kirch-
lichen Organisationen bewegen und die Mutterschaft iiber ihre
Kinder nicht wie von einem elfenbeinernen Turm her ausiiben. Sie
soll dazu ihren Kindern nachlaufen, wie der Hirt das verlorene
Schaf suchte.

V. Die Gliaubigen sind der Kirche und damit ihren Dienern den
Gehorsam schuldig, den ein Kind der Mutter schuldig ist; fehlt
dieser Gehorsam, so lisst sich keine Gemeinde am Leben erhalten
und noch viel weniger lebendig machen.

Den Schluss des Diskussionsthemas «Lebendige Gemeinde»
bildete das Referat von Prof. Dr. J. P. Maan, Utrecht:

Das Gebet im Leben der Glaubigen

Es wire leichter, ein Buch iiber das Gebet zu schreiben als eine
Abhandlung. Und es hat etwas Verletzendes, iiber das Gebet zu
sprechen. Zusammen beten, das ist etwas Gottgeschenktes. Denn
das Gebet hat etwas vom Mysterium. Man kann in das Mysterium
hineindringen, man kann sich in das Mysterium versenken, man
kann es anbeten, man kann daraus leben, aber es aussagen kann
man nicht.

Sie miissen darum von mir nicht eine, sei es phinomenolo-
gische, sei es psychologische Behandlung des Gebetes erwarten. Wir
wollen auch nicht vom Verhiltnis Gebet und Naturgesetz reden
und genau so wenig vom Problem des Bittgebetes in Beziehung auf
Gottes Vorherwissen. Ja, wir wollen sogar die dogmatische Seite
des Gebetes nur streifen. Wir wollen hier zusammen sein wie Jiinger
Christi und den Herrn der Kirche bitten: Herr, lehre uns beten.



— 253 —

Denn wir leben aus der Dankbarkeit, nicht dass wir beten
kénnen, sondern dass wir beten diirfen, beten diirfen, weil wir in
der Kirche, in der Gemeinschaft Jesu Christi sind.

Wenn man von irgendwelcher menschlichen Betrachtungs-
Wweise an das Gebet herantritt, begegnet uns die Frage: Wie hat
Jesus beten konnen, warum hat Jesus gebetet ? Wir, die von der
biblischen Botschaft ausgehen wollen, wissen, dass das Beten Jesu
Christi nicht nur Ausdruck ist von seiner Menschlichkeit und seiner
Hilfsbedﬁrftigkeit, sondern dass das Gebet hervorquillt aus seiner
Gottessohnschaft, aus seiner Gottesgemeinschaft, dass das Gebet
der Ausdruck des Verkehrs Jesu mit seinem Vater ist. Und die
vierzig Tage, die Jesus in der Wiiste verbrachte, zeigen uns, wie
dieser Verkehr den Vorzug hatte tiber Speise und Trank.

Wenn wir kurz betrachten, was uns im N.T. iiber das Beten
Jesu mitgeteilt wird, so lernen wir, dass es erstens den Lobpreis
umfasste (Mt. 11, 25): «Ich preise dich, Vater, Herr des Himmels
und der Erde, dass Du dies vor Weisen und Klugen verborgen
und es Unmiindigen geoffenbart hast.» Bei der Speisung der 5000
Sagt Matthius: «dann nahm er die sieben Brote und die Fische,
Sprach den Lobpreis. . .» Nachher (Mt. 15, 36; Mk. 8, 6) wird in
Verwandtem Zusammenhang das Zeitwort eucharistein verwendet.

les bringt uns zum Abendmahlsbericht, wo auch von Jesu Dank-
Sagung die Rede ist.

Neben dem Lobpreis, der Danksagung, trifft uns in Jesu Beten
das eigentliche Bitten, wie der Schreiber des Hebrierbriefes sagt:
“Er hat nun in den Tagen seines Erdenlebens Bitten und Flehen
Wit lautem Gleschrei vor den gebracht, der ihn vom Tode zu retten
Vermochten (Hebr. 5, 7). Der Hebrierbrief spielt hier auf das %n
Matth, 26 Mitgeteilte an, das erschiitternde Bittgebet Jesu: «Mein

ater, wenn es moglich ist, so lass diesen Kelch an mir voriiber-
8ehen; doch nicht, wie ich will, sondern wie Du willst (Mt. 26, 39).

Und schliesslich begegnen wir bei Jesu der Fﬁrbitt:,e. Wie Jesus
® zu Petrug sagt (Lk. 22, 32): «Ich aber habe fiir Dich gebef,et.»
.ie es am Kreuze erklingt: «Vater, vergib ihnen, denrll sie wissen
icht, wag sie tun» (Lk. 23, 34). Oder wie es seinen schonsten Aus-
drucy findet im hohenpriesterlichen Gebet von Joh. 1, 17: «I(ih
bitte fiir sie. Tch bitte aber nicht nur fiir diese, sondern auch fir
le, welche durch ihr Wort zum Glauben an mich kommen werden»
oh.17 ¢ 20).



— 254 —

Dies alles bezieht sich auf das Privatgebet Jesu, aber wir
gollen nicht vergessen, dass neben den Stunden und Naichten,
welche Jesus im Gebet verbrachte, Jesus auch die vom Gesetz
verlangten Gebetszeiten innehielt und am Gottesdienst des Tempels
und der Synagoge mitmachte. Wenn im Vespergottesdienst der
niederldndischen Kirche gebetet wird: Herr, 6ffne Du meine Lippen
und mein Mund verkiinde Dein Lob! dann beten wir Worte, welche
auch unser Heiland gebraucht hat. Wenn wir vor der Mahlzeit die
Danksagung sprechen, iiben wir einen Brauch, welcher auch von
Jesus gehandhabt wurde. Gerade die Stiftung des Herrenmahles
zeigt uns, wie Jesus mit dem religiosen Brauchtum seines Volkes
verwachsen war.

Wir diirfen daher sagen, dass im Leben Jesu das Gebet nach
zwei Seiten gepflegt wurde: das liturgische Gebet, das Gebet mit
oder im Geiste der Gemeinde und das personliche Gebet.

Und wir schliessen daraus, dass fiir uns, die in der Nachfolge
Jesu Christi stehen wollen, auch das Gebet von grosster Wichtigkeit
sein muss. Dafiir haften uns zahlreiche Worte des Herrn, die uns
das Gebet auferlegen.

«Bittet, so wird euch gegeben werden!»

«Denn wer da bittet, der empfingt.» (Mt. 7,7; vgl. auch
7, 11; Joh. 15, 7; 16, 24.)

Joh. 14, 13: «Und alles, um was ihr dann in meinem
Namen bittet, das werde ich tun.»

Das letzte Wort lehrt uns zugleich die Bedingung, welche
jedes Gebet erfiillen soll. Das Gebet soll geschehen «im Namen
Jesu». Diese Formel soll nie, wie der abendlindische Mensch leicht
geneigt ist, als Formalitit aufgefasst werden. Der Osten hat immer
besser von der Bedeutung des Namens gewusst, und das urspriing-
liche Wissen festgehalten, dass der Name die Person vergegen-
wirtigt. Wer im Namen Jesu beten will, betet in dem Bewusstsein,
dass Christus der Lebendige, der Gegenwiirtige ist. Er betet als
Mitglied der Kirche, als einer, der durch die Taufe in Christus ein-
verleibt ist. Er betet als einer, der den Geist Christi besitzt (Eph-
6, 18), als einer, der Glauben hat (M. 21, 22; Mk. 11, 24).

Die letzten Jahre ist immer deutlicher geworden, welches die
grosse Bedeutung der Kirche fiir unseren Glauben ist. Christliches
Beten soll an erster Stelle kirchliches Beten sein. Tertullian hat
etwas sehr Wichtiges vom Christentum ausgesagt, als er schrieb:



— 255 —

corpus sumus, wir sind ein Leib. Der Christ betet nie allein, sondern
immer in Gemeinschaft; in der Glemeinschaft Christi und in der
Gemeinschaft aller Gliubigen, was eben die Gemeinschaft der Hei-
ligen, die Kirche ist. Ich glaube, dass hier ein Grundunterschied
ist zwischen unserem Beten und dem Beten Christi. Christus
konnte in der Einsamkeit beten, in seiner Einsamkeit, allein. Wir
diirfen nicht allein beten, wenn unser Beten wirkliches christliches
Beten sein will.

Das ist auch der Grund, warum das liturgische Gebet von so
grosser Bedeutung ist. Man kann den Begriff der Liturgie sehr ver-
schieden fassen, aber man wird wohl immer dariiber einig sein,
dass Liturgie Gemeinschaft fordert und Ausdruck von Gemeinschaft
ist. Und es ist nicht zufiillig, dass die letzten Jahrzehnte nicht nur
eine Wiederbetonung der Kirche, sondern auch ein erneutes Inter-
esse fiir die Liturgie gebracht haben. Liturgie vereinigt und ist
Ausdruck der Einheit. In der Liturgie lost sich der Christ vom
Individualismus und wird sich bewusst, inkorporiert zu sein, zum
Leib zu gehoren, von dem Tertullian sprach. Wir sind froh, dass
das Verstindnis fiir das liturgische Gebet im Wachsen begriffen
ist. (lleichwohl hoffe ich, dass in den Diskussionsgruppen Wider-
stiinde und Beschwerden offen zutage treten werden, denn ich
weiss, wie schwer dem modernen Menschen das Formulargebet
fallen kann. Aber doch : Christus, der alle Gefahren des auswendigen
Betens klar erkannte, hat uns ein Formulargebet hinterlassen, das
Zu den grossten Schiitzen der Christenheit gehort und von Ter-
tullian nicht mit Unrecht ein breviarium totius evangelii genannt
Wurde. Zwar, und das scheint mir wichtig, wissen wir nicht, welchen
Wortlaut das Vaterunser in Jesu Mund gehabt hat. Matth. 6 und
Lk, 11 iiberliefern uns zwei unter sich verschiedene Fassungen, und
Wir diirfen annehmen, dass die Kirche seit dltester Zeit das Vater-
Unser abweichend gebetet hat. Wie auch jetzt die niederlindische
Kirche betet: «Erlose uns von dem Bosen» und die deutsc}.p
SPrachigen Kirchen: «Erlose uns von dem Ubel». Wenn wi'r mit

lesem Unterschied auch nicht einverstanden sind, konnen wir uns
doch damit abfinden, weil es beim Formulargebet, auch beim hei-
ligsten, nicht um die Form geht, sondern um den Inhalt. Wir wolle'n
gern dem altchristlichen Brauch beipﬂichten, welcher ein drei-
Maliges Beten des Vaterunsers vorschrieb, aber wir wollen uns

Uten vor der Auffassung, dass. wer oft das Vaterunser be‘tet oder
8 viele Male wiederholt, bestimmt gut beten wiirde. Wir sollen



— 256 —

das Vaterunser als Priifstein fiir jedes kirchliche Beten sehen. Und
dann macht uns dieses Gebet an erster Stelle klar, dass jedes Beten
mit Gott anfingt. Der Beter soll innewerden, dass er sich in die
Gegenwart Gottes stellt — Gott, der weit Erhabene, vom Menschen
grundverschiedene Gott, welchen der Mensch durch das unerforsch-
liche Mysterium der gottlichen Selbsthingabe Vater nennen darf.
Hier wird schon deutlich, dass wir im Namen Christi beten, denn
allein als Glied der Kirche, allein in Christo, diirfen wir Gott Vater
nennen. Und auch in Christo wird der Vatername Gottes nicht
etwas Selbstverstidndliches, denn auch der Mensch in der Kirche
soll von Gottes Heiligkeit wissen und soll sich im Gebet wie im
Leben befleissigen, die Haltung zu fordern, die mit der Heiligkeit
Gottes im Einklang steht. Wie die Heerscharen des Himmels ihre
Liturgie der Huldigung vollziehen und Gott das Heilig, Heilig,
Heilig zusingen, so wollen auch wir in unserem Gebet an der himm-
lischen Liturgie teilnehmen, wenn wir sagen: «Geheiliget werde
Dein Name!» Voll Ehrfurcht beugt sich der Beter vor der Konigs-
herrschaft Gottes, wenn er sagt: «Zu uns komme Dein Reich». Er
verzichtet auf eigenes Herrschenwollen und erwartet alles aus
Gottes Hand, dessen Willen (auch durch uns, auch an uns) ge-
schehen soll, wie im Himmel, also auch auf Erden.

Wir haben hiermit die ersten Bitten des Vaterunsers kurz,
zu kurz skizziert. Aber was ist im Menschen geschehen, der diese
Bitten wirklich gebetet hat ? Wenn das ganze Leben des Menschen im
Zeichen der metanoia, der Umkehr, der Bekehrung, stehen soll, so
kann er dieses Umdenken, Sich-aufs-neue-Orientieren immer wieder
erleben am Gebet des Vaterunsers. Hier ist die Summe des Glau-
bens, der kurze Inhalt des Evangeliums.

Fahren wir noch kurz weiter. Ich mochte nicht, simplifizierend,
die erste Hilfte des Vaterunsers als Huldigung und die zweite Hilfte
als Bittgebet charakterisieren, wohl aber kann man sagen, dass
in der zweiten Hilfte des Vaterunsers die allgemein menschlichen
Néte durchbrechen. Die Bitte um das tigliche Brot, die man son-
derbarerweise so oft aus dem Vaterunser hat hinausdeuten wollen,
weil es ein zu materialistisches Gebet wiire und welches doch so
herrlich deutlich zeigt, dass wir bitten diirfen, so wie das Kind den
Vater bittet, dass wir alle unsere Néte, die stofflichen wie die geist-
lichen, vor Gottes Angesicht bringen diirfen, in dem Wissen, dass
er uns héren will, Gott, den wir auch bitten diirfen um Vergebung
unserer Siinden, wenn wir Gottes Nachfolger sind und denen ver-



— 257 —

geben, die sich gegen uns versiindigt haben. Gott, den wir bitten
diirfen um Bewahrung vor gegenwiirtigem und zukiinftigem Ubel,
sei es ausserhalb oder innerhalb von uns.

Dies alles, was uns das Vaterunser lehrt, lebt uns die Kirche
in ihrer Liturgie, in ihren Gebeten, ihren (resiingen, ihren sakramen-
talen Feiern, im Kirchenjahr, in der Heiligung des Tages vor. Und
alles, was die Kirche an Liturgie besitzt, soll immer dem entsprechen,
was das Vaterunser enthilt. Die Formen der Liturgie kénnen dabei
in Ubereinstimmung mit der Zeit und den Menschen wechseln. Sie
miissen sich sogar jeder Zeit und jedem Geschlecht anpassen. Die
Sprache der Liturgie soll immer wiirdig, aber nie veraltet sein. Wir
Altkatholiken sind gliicklich, Messformulare zu besitzen, von denen
keines ilter als 70 Jahre ist und die in einer Sprache verfasst sind,
die dem Gliubigen leicht zugiinglich ist. Ich glaube nicht, dass es
notwendig ist, dass unsere Gebetsformulare in der Alltagssprache
verfasst werden, und es soll eine Aufgabe des Religionsunterrichtes
sein, die Jugend in die Sprache des Gebetbuches einzufiihren. Viel-
leicht urteile ich hier falsch und kann die Diskussionsgruppe griossere
Klarheit schaffen, inwieweit die Form der Kirchengebete hemmend
oder fordernd wirkt. Einen Mangel weisen meines Erachtens unsere
Gebetbiicher auf : sie nehmen wenig Bezug auf besondere Note,
Bed\'irfnisse, Anlisse, welche den Gldubigen in ihren Bann ziehen
konnen. Ich darf hier wiederholen, was ich 1948 auf dem Kongress
in Hilversum gesagt habe: unsere Messformulare enthalten eine
Riille von (ebeten, aber umfassen doch nicht alle Note, die uns
Menschen mit Sorge erfiillen konnen. Es miisste eine Stelle geben,
Wo der Priester in einem freien Gebet oder durch eine Wahl aus einer
Reihe von Giebeten auf diese Bediirfnisse Bezug nehmen kann
(KOHgI'essbericht S. 56). Das Book of Common Prayer der Angli-

anischen Kirche kann hier wegweisend sein, aber ich glaube, dass
®ine noch reichere Auswahl geboten werden sollte. Das allgemeine
Kil‘chengebet, das die deutschsprachigen Kirchen kennen, ist se}}r
Wertvoll und sollte 6fters gebetet werden. Ich weiss nicht, inwieweit
die Litanei diesem Bediirfnis entgegenkommt. Wir sollten aber aus-
driicklich fiir die Arbeitslosen, die Fliichtlinge, die Ungliiubigen,
die Geistlichkeit, die Obrigkeit beten konnen. Wir kﬁnnen_ diese
insche darum so offen vortragen, weil wir um die S.ch('jnlrlelt und
®n Reichtum unserer Liturgie wissen und danl‘iba.r SI?d, nicht f]:en
A0gen Weg nach Rom gehen zu miissen, bis die gewiinschten An-
®rungen iiberhaupt iiberlegt werden konnen.



— 258 —

Wenn wir zuerst vom kirchlichen Gebet in spezifischem Sinne
gesprochenhaben, ist der Grund nicht der, dass wir dem persénlichen
Gebet kein Gewicht beilegen wiirden. Nein, aber unser Privatgebet
soll durch die Schule des kirchlichen Gebetes hindurchgehen. Wir
miissen, wie wir es schon gesagt haben, auch im persénlichen Gebet
als Mitglied der Kirche beten.

Miissen wir beten ?

In einem bekannten Bild wird das Beten mit dem Atmen ver-
glichen. So wie der gesunde Mensch atmet, betet der Christ. Wollen
wir wirklich Christen sein, dann miissen wir das Gebet iiben. Beten
ist der Verkehr des Christen mit Gott. Im Gebet stellt der Mensch
sich in die Gegenwart Gottes. Er hort, was Gott ihm zu sagen hat,
und er darf seine Anliegen vor Gott bringen. Das Gebet ist eine der
Formen der Gemeinschaft zwischen Gott und Menschen. Es ist das
Vorrecht seiner Gotteskindschaft, dass der Mensch beten darf.

Koénnen wir beten ?

Wer wagt zu sagen: er konne nicht beten ? Wer wagt zu sagen:
er konne es ? Dass wir auf diesem Kongress iiber das Gebet einen
Vortrag halten und dariiber in Diskussionsgruppen sprechen wer-
den, will doch wohl sagen, dass unter uns Fragen in bezug auf das
Gebet und das Beten lebendig sind, dass wir, um mit Paulus zu
sprechen: «wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie sich’s ge-
biihrt» (Rémer 8, 26, Ubersetzung Gaugler), dass wir mit den Jiin-
gern bitten miissen: «Herr, lehre uns beten.»

Wir hoffen, dass unsere Einfithrung etwas Nutzen gebracht hat.
Ich mochte klar gemacht haben, dass unser Gebet nicht an erster
Stelle ein Bitten ist, sondern ein Akt der Anbetung. Vieles Beten
ist fruchtlos, weil es nicht bei Gott, sondern beim Menschen anfingt.
Und das fruchtlose, das unerhérte Gebet ist vielleicht die grosste
Qual, welche einen Menschen treffen kann. s lisst den Menschen
zweifeln an seinem Gott, es kann ihm den Glauben nehmen, es kann
ihn des Mutes berauben, weiter zu beten. Ich weiss, dass es viele
Leute gibt, die nur vorsichtig beten, die ein Gebet diplomatischer
Art pflegen, das weder sie noch Gott zu viel verpflichtet. Ich glaube,
dass diese Art des Betens einem Beter vorzuziehen ist, der so un-
verfroren bittet, dass er selbst erschrocken sein wiirde, wenn Gott
ihm seine Bitte erfiillen wiirde.

Seien wir uns also bei unserem Gebet eingedenk, wer Gott ist und
zu wem wir beten. Gott, den wir fiirchten miissten, wenn wir ihm



— 259 —

nicht in Christo Jesu begegnen diirften. Gott, der Allméchtige, der
Vater, Schopfer des Himmels und der Erde. Gott, dem wir aus Liebe
unsere Anbetung darbringen.

Wenn wir uns in dieser Weise Gottes Grosse, Majestit und
Heiligkeit vergegenwiirtigen, erwacht bei uns das Bewusstsein, wie
sehr wir in Gegensatz zu Gottes Wesen stehen. Wir werden ein-
gedenk, wie klein und unvollkommen, wie schwach, wie unheilig,
wie siindig wir sind. Und darum reiht sich an unseren Akt der
Anbetung das Bekenntnis unserer Schuld. Wir haben geslindigt in
Gedanken, Worten und Handlungen. Wir sind schuldig, weil wir
nachlissig waren im Vollbringen unserer Pflichten in bezug auf
Gott und unseren Niichsten. Wenn durch das Bewusstsein unserer
Schuld die Reue in uns erwacht, werden wir doch vor der Ver-
zweiflung behiitet, weil wir wissen und mit grosser Dankbarkeit
aussagen diirfen, dass Gottes Liebe gerade den Siinder sucht, dass
Wwir es als Mitglieder der Kirche, als getaufte Christen wissen diirfen
und aus der Vergebung der Siinden leben diirfen. Dafiir danken wir
Gott und danken ihm fiir alle Wobltaten, welche er uns tiglich er-
weist. Sehr schon finden wir diese Elemente im klassischen Morgen-
gebet, das in der niederlindischen Kirche verwendet wird. Nach
der Bitte um den Heiligen Geist folgt dieses Gebet: Wir bekennen,
0 Gott, dass Du unser hochster Herr und Meister bist, dass wir ganz
in Deiner Macht sind und ohne Dich, der Du uns erschaffen hast,
Nichtg vermogen. Du bist es, Herr, der uns das Leben geschenkt hat
und unser Leben erhilt; Du bist es, der uns erlost und zum
Christentum berufen hat, der uns nach diesem Leben die ewige
Herrlichkeit bereitet hat und uns die Mittel verleiht, das Heil der
Se]igen zu erreichen. Wir danken Dir, o Herr, fiir alle Wohltaten
und Ginaden, welche wir vom Anfang des Lebens erhalten haben
und noch tiglich von Deiner unendlichen Giite erhalten. Hore flie
auf, o (ott, Deinen Segen iiber uns auszuschiitten. Sende uns 1?e1ne
&Gttliche Hilfe; erleuchte unseren Verstand mit Deinem gottlichen

icht; stiirke unsere Schwachheit; erfiille unsere Herzen mit De.mer
iebe; heile die Verdorbenheit unseres Willens, damit wir, jeghc?he
Gewalt unserer Feinde besiegend, Dir gefallen diirfen durch eine
eilige Verwendung Deiner Gnade. . . _

Dieses klassisch schone Gebet, von dem ich nur einen Te.11
Zitiert habe, weist einen Mangel auf; das Fiirbittgebet ist zu wenig
SPezifiziert. Wir diirfen doch unsere Note, unsere Bitten sehr ko.nkret
VOr Gottes Angesicht bringen. Wie es Paulus sagt: Sorget um nichts,



— 260 —

sondern lasst in jeder Lage eure Anliegen durch Gebet und Flehen,
verbunden mit Danksagung, vor Gott kund werden (Phil. 4, 7).

Das gilt vom Bittgebet so gut wie von der Fiirbitte. Wir be-
sitzen einen grossen Reichtum, indem wir die Firbitte iiben dirfen.
Aber dieser Reichtum legt uns zu gleicher Zeit eine grosse Verant-
wortung auf. Vielleicht formuliere ich einseitig, aber es ist meine
Uberzeugung, dass die Liebe zum Nichsten an erster Stelle das
Fiirbittgebet von uns fordert. Alle, mit denen wir uns verbunden
wissen, alle, fiir welche wir Verantwortung tragen, sollen in unserer
Firbitte vertreten sein: die Lebendigen und die Toten, die Freunde
und die Feinde, die Fernen und die Nahen. Wir miissen fiir andere
beten, so wie wir hoffen, dass andere fiir uns beten. Wie es der HI.
Paulus sagt: Ich ermahne euch aber, Briider, durch unseren Herrn
Jesus Christus und durch die Liebe des Geistes, dass ihr mir helfet
kiimpfen in euren Gebeten fiir mich vor Gott (Rémer 15, 30, Uber-
setzung Gaugler). Welche Gemeinschaft wiirde entstehen, wenn wir
alle fiireinander beten wiirden!

Wir haben versucht, etwas Lebendiges, wie das Gebet, zu
schemadtisieren. Sie werden verstehen, dass ein solcher Versuch nie
gut gelingen kann. Aber es mag doch seinen Nutzen haben, kurz die
Elemente des personlichen Gebetes zusammenzufassen, dabei im
Auge behaltend, dass die Reihenfolge wie die Anzahl der Elemente
nicht unverinderlich zu sein brauchen. Wir unterschieden: An-
betung, Schuldbekenntnis, Danksagung, Bitte und Fiirbitte. So
diirfen wir beten im Glauben an Jesus Christus, der uns den Bei-
stand des HI. Geistes versprochen hat, wenn wir in seinem Namen
beten.

Wird so unter uns gebetet ? Oder miissen wir ehrlich sein und
sagen, dass unter uns mangelhaft gebetet wird ? Ist es schon nicht
kennzeichnend, dass das Gebetbuch von Reusch seit 1877 keinen
Neudruck erfahren hat, dass das Andachtsbuch von Bischof Herzog
auch seit 40 Jahren keine neue Ausgabe erhielt, dass das Hausbuch
unserer niederlindischen Kirche seit 1894 nicht mehr herausgegeben
wurde ? Ich weiss, dass mit diesen Daten nicht alles gesagt ist. Aber
doch diirfen wir ruhig sagen, dass unser Vorgeschlecht fester im
Gebet wurzelte als wir. Und wir diirfen auch sagen, dass es fiir den
Menschen unseres Jahrhunderts schwieriger ist zu beten als fir
frithere Generationen. Es fillt dem modernen Menschen in jeder
Hinsicht schwer, sich zu konzentrieren und dies diirfte in gesteiger-
tem Mass seine Auswirkung finden auf das Gebet. Unsere Viter



— 261 —

konnten Predigten zuhéren, die linger als eine Stunde dauerten.
Jetzt lehren uns die Psychologen, dass es Genialitit braucht, die
Zuhorer liinger als eine halbe Stunde zu fesseln. Unsere Gebetsnot
hiingt mit der ganzen Not des modernen Menschen zusammen. Und
es ist unserem Mitmenschen in entscheidendem Masse geholfen,
wenn wir ihm beten helfen.

Mehr als je werden wir darum der Gebetserziehung unsere Auf-
merksamkeit widmen. Dazu werden wir die noch vorhandenen Ge-
betbiicher in verstirktem Masse beriicksichtigen miissen. Dag
Gebetbuch muss nicht nur ein Buch fiir die Kirche, fiir den Gottes-
dienst sein, sondern auch fiir den Privatgebrauch. Auch das Gesang-
buch kann in dieser Hinsicht gute Dienste erweisen. Wir denken
zum Beispiel an den Hymnus: Veni creator spiritus:

Komm, Schopfer Geist, Dich bitten wir;
die Seelen sehnen sich nach Dir.

Erfiille mit der Gnade Ruf

die Herzen, die Dein Hauch erschuf.

Ich bin mir bei der Vorbereitung dieses Referates klar geworden,
dass wir in dieser Hinsicht sehr viel besitzen. Und ich méchte an
das Goethewort erinnern: Was du ererbt von deinen Vitern hast,
erwirb es, um es zu besitzen!

Aber wir miissen einen Schritt weitergehen. Man hat in England
beobachtet (aber die Tatsache wird international sein.!), dass e.igent—
lich nur die jungen Kinder beten lernen. Bei der Erziehung rlehte.n
die Eltern meistens ihre Aufmerksamkeit auf die Gebete, welche die
Kinder am Tisch oder vor dem Schlafengehen beniitzen. Spiter
wird das Kind seinem Geschick iiberlassen. Und doch sollte ger.ade
die heranreifende J ugend das Gebet iiben. Wir sol}en -doch mf}ht
vor dieser zarten Aufgabe zuriickschrecken und, 80 wie Wn'.das Kind
auf dem Studiengang begleiten, diirfen wir es nlc.ht im Stlch lass.en
bei seiner Schulung zum Gebet. Aufgabe der K:rche wird es sein,
eine Gebetssammlung zu bieten, welche Material verscha.fft‘ nicht
hur fiir das Alter von 4-8 Jahren, sondern auch von 8-12 .und
12-18 Jahren. Wenn diese Gebete uns so vertraut werden, wie es
die Kindergebete sind, wird dem jungen Menschen dadurch ein
fester Halt im Leben geboten. ) "

Einen wichtigen Anteil in der Schulung zum Gebet konnen aucl
die stillon Zeiten, Binkehrwochen, Wochenende oder -a.ndere Pe.:rl-
Oden bieten, in welchen man sich aus der Welt zuriickzieht und sich

dem Gebet, oder dem Erlernen des Gebetes widmet. Wir konnen

17
Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1953,



— 262 —

tiber dieses Sichzuriickziehen die Worte des Heilands stellen:
«Kommt ihr allein mit mir abseits in eine einsame Gegend und ruht
dort ein wenig aus» (Mk. 10, 31). Sie wissen, dass das Retraitewesen
in der romischen Kirche eine Technik geworden ist, welche die
Verdusserlichung in starkem Masse gefordert hat. Das soll uns Alt-
katholiken nicht der Einsicht berauben, dass mit diesen Gebets-
zeiten sehr Wertvolles geboten wird. Und es geschah mit grosser
Dankbarkeit, dass ich aus Deutschland und der Schweiz von An-
sitzen gebort habe, welche eine Freizeit zum Gebet bezwecken.
In den Niederlanden hat die dem HIl. Willibrord gewidmete Bruder-
schaft schon einige Male ein Wochenend zu diesem Zweck in unserem
Amersfoorter Seminar abgehalten. Ks ist hier wohl deutlich ge-
worden, dass wir hier eigene Wege gehen miissen und eine eigene
Form werden suchen miissen.

Neben diesen Wochenenden oder Wochen, welche immer mit
Kosten an Zeit und Geld verbunden sind, besteht die Moglichkeit,
Gebetskurse zu halten. Dies kénnte in der Gemeinde geschehen, und
es wire vielleicht zu befiirworten, dass der Kurs jedesmal nur einen
bestimmten Kreis der Gemeinde umfassen wiirde. Wobei wohl zu
bedenken ist, dass es eine verantwortungsvolle Aufgabe ist, sei es
eine Gebetswoche oder einen Gebetskurs zu leiten. Vielleicht kann
ein unmusikalischer Mensch noch einen Kurs iiber Musik geben.
Wer dies jedoch in bezug auf das Gebet tun wiirde, ohne selbst das
Gebet zu kennen und zu iiben, begeht eine Missetat. Uberlegen
wir uns darum, was wir tun sollen. Aber lassen wir nicht die
Moglichkeit verstreichen, uns selbst und Gott zu finden.

Wer beten lernt, betritt ein unbekanntes Gebiet. Das Gebet kann
ihm neue Welten erschliessen, es kann ihn auch in die Nacht hinein
fithren, aber es fiihrt ihn immer zu Gott, zum Licht, zum Leben.

Wer so das Gebet gelernt hat, wird es auch in seiner Umgebung
tiben kénnen. Ich habe das Vorrecht, einer Familie zu entstammen,
in welcher morgens und abends die Familie niederkniete und das
Gebet verrichtete. Und in unserer Mitte ist ein Freund und Kollega,
der es mitgemacht hat, dass wiihrend des Abendgebetes der Vor-
beter abgewechselt wurde, und zwar von den Kindern, die das
Vaterunser oder das Glaubensbekenntnis beteten. Koénnen Sie sich
vorstellen, welchen Einfluss dies auf unsere Entwicklung gehabt hat ?

Es ist daber etwas Erschreckendes, wenn wir wissen, dass das
héusliche Gebet in unserer Zeit kiimpfen muss, um sich zu behaup-
ten. Wir brauchen die Ursachen hier nicht zu analysieren. Wir



— 263 —

wissen alle, dass das moderne Leben den Rhythmus und darum die
Ruhe verloren hat. Und doch wollen wir feststellen, dass die Familie
das Gebet braucht, es ebensosehr braucht wie das tigliche Brot, weil
die Familie wie die Kirche einen Platz in Gottes Heilsplan hat und
weil wir die Familie wie eine ecclesiola, eine Miniaturkirche, eine
Kirche im Keim erblicken diirfen, deren von Gott bestellte Liturgen
die Eltern sind. In der christlichen Familie wird die Mahlzeit nicht
eine siikularisierte Angelegenheit sein. Unsere Mahlzeiten sollen
den Mahlzeiten gleichen, welche Jesus mit seinen Jiingern hielt, und
sollen des Tischgebetes nicht entbehren. Wenn es keine Gelegenheit
zu einem gemeinschaftlichen Morgen- oder Abendgebet gibt, sollen
die Eltern doch darauf achten, dass gebetet wird. Ich kenne den
Einwand: das kann alles Gewohnheit werden; das Gebet kann
abgeschliffen werden wie eine Miinze und seinen Wert verlieren.
Wird aber diese Gefahr nicht zum grossen Teil behoben werden
konnen, wenn die Erwachsenen, die Eltern voran, das personliche
Gebet kennen und iiben? Wenn die Eltern durch die Schule des
Gebetes hindurchgegangen sind, ist da dann nicht die Moglichkeit
gegeben, dass von Zeit zu Zeit ein freies Gebet gesprochen wird!) ?

Wenn wir in dieser Hinsicht nachlissig gewesen sind, wollen wir
uns doch nicht weiter abgleiten lassen in dem Sikularisierungsprozess
unserer Zeit, sondern aus dem Wissen leben, dass nur das Gebet
wirkliche (iemeinschaft bringen kann, Gemeinschaft an Stelle von
Blutsverwandtschaft in der Familie, Gemeinschaft mit dem Néch-
sten, (emeinschaft in der Kirche, Gemeinschaft mit Gott.

Wenn der Apostel uns im ersten Thessalonicherbrief ermahnt:
«Betet ohne Unterlass», meint er die ununterbrochene Gemeinschaft
mit Gott, die der Gliubige durch das Gebet geniessen darf. Gebe
Gott, dass wir in dieser heiligen Gemeinschaft stehen diirfen! Und
moge es von unserer Kirche gesagt werden konnen, wie es von der
ersten Christengemeinde in der Apostelgeschichte geschrieben steht:
«Sie hielten aber treu an der Lehre der Apostel und an der Gemein-
Schaft, am Brotbrechen und am Gebet fest.»

—_—

1) A. Schlatter, Das Christliche Dogma?, Stuttgart 1923, S.211: Eine
Familicw ist soweit wirklich und vollig verbunden, als sie sich betend zu

€lnigen vermag.
Auf einige Biicher, welche mir geholfen haben, mdochte ich noch hin-
WeiSOn:

H, Northcott, The Venture of Prayer, London (StP- CK) 1950;
Ch. ¥, Whiston, Teach us to pray, Boston (The Pilgrim Press) 1949;

'HeI‘ZOg, Gott ist die Liebe, Olten 1914.




— 264 —

Prof. Dr. Spuler spricht den Referenten den Dank des Kon-
gresses aus und schliesst die zweite Kongress-Sitzung mit einigen
organisatorischen Mitteilungen, darunter, dass das im Terrassen-
saal des Hofbréuhauses vorgesehene Festbankett in den Festsaal
des Kunstgewerbehauses verlegt wurde.

Der Abend vereinigte die Kongressteilnehmer zu einem Fest-
bankett, auf dem die Vertreter der einzelnen Kirchen des In- und
Auslandes herzlich gehaltene Begriissungsworte wechselten.

2. Kongresstag

Der zweite Tag des Kongresses wurde mit einem Gedichtnis-
gottesdienst fiir die entschlafenen Fiihrer des Altkatholizismus in
der Miinchner Pfarrkirche begonnen, den Erzbischof Dr. Rinkel,
Utrecht, hielt. Der Vormittag war der Arbeit in den Diskussions-
gruppen vorbehalten, die unter der Leitung von Drs. Mulder,
Utrecht, Armin Konrad, Hausen am Albis, und Franz Riette, Bern,
standen.

Thesen, Diskussionsberichte und Schlussfolgerungen
zum Thema «Lebendige Gemeinde »

1. Gruppe: Die Bibel im Leben der Gliubigen
Thesen von Bischof Dr. St. Torok-Wien

Il

Das Leben der Kirche und der einzelnen Gliubigen soll ge-
tragen sein von der Bibel, von der Kirchenlehre und vom Gebete.

II.

1. Das Schrifterlebnis des alten Christen war lediglich im kirch-
lichen Gesamterlebnis denkbar.

2, Aber die alte Kirche hat sich in ihrem Lehramte nicht als
Herrin tiber die Schrift, sondern als Dienerin an der Schrift ge-
wusst.

I11.

1. Die Romische Kirche hat sich in ihrem Lehramte als Herrin
ber die Schrift gesetzt, die als nicht unbedingt heilsnotwendig
empfunden wird. Sie hat sich damit von der altkirchlichen Auf-
fassung iiber die Bedeutung der Bibel fiir die Giemeinde entfernt.



8]

=

10,

11,

— 265 —

In den Reformationskirchen fiithrte eine begreifliche Reaktion
zur Unterbetonung des Kirchlichen beziiglich der Bibel und
damit zu einem individualistischen Biblizismus, der jedoch
nicht konsequent gehalten werden konnte. Die neueste Lehrent-
wicklung nihert sich der altkirchlichen Auffassung.

. Der altkatholische Standpunkt sucht den der alten Kirche zu

vertreten und hat dies bereits auf dem Kongress in Konstanz
1873 ausgesprochen.

IV.

. Die Bibel hat absolute Autoritit, weil sie « Wort Gottes» ist.

«Wort» Gottes ist das gnadenvolle Handeln Gottes an seinem
«Volke».

Die Bibel ist einerseits eine geschichtliche Grosse, andererseits
ein gegenwirtiges Zeugnis, sie ist Ausdruck des Traditions-
denkens und der eschatologischen Schau.

Gottes « Wort» muss sich nicht ausschliesslich durch die Bibel
vollziehen:; ausserbiblische «Rede» Gottes bleibt jedoch Aus-
nahme.

Die Bibel ist nicht dem Einzelnen unmittelbar «geschenkty,
sondern nur durch die Kirche.

Die Iestlegung des biblischen Kanons durch die Kirche war
Dienst der Kirche an der Bibel; sie liess sich dabei von Gott
lenken.

Gottes unfehlbares und eindeutiges « Wort» ist in der Bibel in
fohlbarem und mehrdeutigem Menschenwort ausgeprigt.
Daher ist wissenschaftliche Bibelforschung und kirchenbewusste
Bibelerklirung nétig, um Gottes « Wort» in der Bibel zu ﬁ'nden.
Bibelforschung, im besonderen «Bibelkritik» .ha,t sich.mlt der
Untersuchung des biblischen Textes, der biblischen Literatur-
formen, der biblischen Umwelt und Zeitgeschichte zu befassen.
Sie muss sich jedoch stets ihrer Relativitit bewu.sst bleiben.
Die Bibelbezeugung der ganzen Kirche, in die sich augh der
Einzelne einzugliedern hat, hat sich nichF nur auf die der
gegenwiirtigen Kirche, sondern auch auf die der vergangenen
auszudehnen. Keine traditionslose Auslegung.

Aus dem rechten kirchenverbundenen Bibelerlebnis ergibt sich,
dass die Bibel Grundlage fiir die Kirchenlehre und fiir das

(ebetsleben zu sein hat.



— 266 —

Diskussionsbericht

Es wurde angefangen mit einem kurzen Gebet. Der Vor-
sitzende eriffnete die Versammlung mit folgender Aussprache:
«Man soll die Bibel nicht den Laien ausliefern»; er meinte, dass fiir
katholische Christen die Bibel nur im Rahmen der Kirchenlehre
gelesen und verstanden werden kann. Die Bibel ist die Grundlage
der Lehre und des Gebets. Aber wie kommen die Leute in Berithrung
mit der Bibel ? Die Bemerkung wird gemacht, dass in einigen Ge-
meinden Bibelkurse abgehalten werden. Der Pfarrer gibt eine Ein-
leitung ; nachher ist Raum fiir die Diskussion. Man muss aber friiher
anfangen mit biblischen Darlegungen, das heisst: man hat die
Jugend mit der Bibel vertraut zu machen. Beim Unterricht der
Schulkinder miissen sie die Bibel in der Hand haben. Preisfragen,
Aufsitze usw. werden sie in die Bibel eindringen lassen. Auch im
Jugendbunde soll die Bibelbesprechung eine feste Stelle haben. Das
Wichtigste ist aber, dass n der Familie die Bibel gelesen wird. Also
miissen Gelegenheiten gesucht werden, bei denen die Kirche ihren
Glaubigen Bibeln tiberreicht, z. B. bei Hochzeiten. Die Gefahr bleibt
jedoch, dass sie ungelesen im Schranke liegen bleibt. Darum soll
man Bibelkreise bilden; der erste Kreis wird gefithrt vom Pfarrer,
aber die Teilnehmer haben die Aufgabe, neue Kreise zu griinden
(«Zellenbildung»). Es kénnte beim Studium von den Kirchenperi-
kopen ausgegangen werden, wenn diese Methode auch keine
zwingende sein darf. Das Kirchenblatt sollte einen ausfiihrlicheren
Bibelkalender enthalten, d. h. einen solchen mit erklirenden Be-
merkungen. Weiter werden als Beispiel kleine Biicher der Angli-
kanischen Kirchen erwidhnt, die als Leitfaden bei der Bibellektiire
gebraucht werden. Denn es ist selbstverstindlich, dass man Fiih-
rung braucht beim Lesen der Bibel.

In dieser Hinsicht ist eine Notsituation festzustellen in der
Altkatholischen Kirche, weil man es als anormal betrachtet, wenn
ein altkatholischer Christ die Bibel liest. Diese Situation wird
deutlich an den folgenden Beispielen:

1. In einer altkatholischen Jugendgruppe fiir Schulkinder wurden
drei Fragen vorgehalten:

a) Sind Sie bekannt mit der Bibel? Antwort: Die Bibel

wird weder in der Familie noch beim Religionsunterrichb
gelesen.,



— 267 —

b) Ist Bibellektiire wichtig? Antwort: Ja, aber wir Altkatho-
liken wissen nur wenig davon.
¢) Wollen Sie die Bibel lesen ? Antwort: Ja, aber wie ?

2. Zu einem Gemeinde-Bibelkreise kamen nur 1,5 %, der Gemeinde-
glieder: ein Viertel dieser Anzahl waren Minner, die iibrigen
Frauen, und ausserdem waren alle gebildete Leute.

Einige sind der Meinung, Bibelkreise seien zu anstrengend fiir
Arbeiter, die am Abend miide nach Hause kommen, oder fiir Haus-
miitter mit Kindern. Jedoch meinen andere, dass es moglich sein
sollte, die Willigen zusammenzubringen in einem ersten Kreise,
falls die wichentliche Bibelstunde auch wirklich nur eine « Stnnde»
dauern wird.

Weiter werden Bemerkungen gemacht iiber die Gefahr von
Sonderausgaben des Neuen Testaments, weil dadurch das Alte
Testament mehr oder weniger degradiert zu werden scheint. Will
man den Laien die Bibel in die Hand geben, dann soll es die ganze
Bibel sein. Auch wird gesprochen iiber das Problem der Bibel-l?ber-
setzungen. Es sei zu losen, wenn die Bischofe eine bestimmte Uber-
setzung zum Gebrauch empfehlen.

Die Zeugen Jehovas werden genannt als sehr begeisterte Bibel-
forscher. Aber sie sind nicht nachahmenswert, vielleicht allein in
der Freimiitigkeit ihres Zeugnisablegens.

Es bleiben noch die Fragen bestehen: In welcher Weise ist die
Bibel Gottes Wort ? und: Wie muss sie uns ansprechen im person-
lichen Leben ? Sie werden wohl gestellt, aber nicht beantwortet.

Zum Schluss sprach man iiber die verschiedenen Mdglichkeiten
von Bibelbesprechungen. Soll man ein ganzes Bibelbuch hinter-
einander lesen oder einzelne Stiicke? Beide Methoden sind nétig.

Der Vorsitzende schliesst die Besprechungen mit einem Gebet.

Schlussfolgerungen

L. Der altkatholische Standpunkt war von altersher, dass jeder
Christ die Bibel lesen soll.

2. Dabei sollen wir uns hiiten vor einer traditionslosen Auslegung,
d. h. wir sollen die Bibel lesen im Hinblick auf die Tradition
und unter Anleitung der Kirche.

3. Jede Landeskirche soll ihren Gliubigen Gelegenheit bieten,
sich in dieser Weise mit der Bibel vertraut zu machen.



— 268 —

4. Von Bedeutung ist dabei, dass die Kirche den Gldubigen eine
gute und zeitgemisse Ubersetzung zur Verfiigung stellt.

5. Das Lesen der Bibel soll bei den Kindern anfangen; jede Alters-
stufe soll in der Art des Unterrichtes beriicksichtigt werden.
a) Fir die vorschulpflichtige Jugend sind Bilder- und Mal-

biicher erwiinscht.

b) Im Religionsunterricht werden den Kindern Bibelabschnitte
in anschaulicher Weise nahegebracht, worauf die betreffende
Stelle von den Kindern (auch zu Hause) nachgelesen wird.
Dadurch werden auch die Eltern zum Bibellesen angeregt.

¢) Fiir die Jugendlichen empfehlen sich Aussprachen, die von
den Teilnehmern oder dem Geistlichen angeregt werden.

d) Fir die Erwachsenen werden regelmiissige Bibelstunden
(Bibelkreise, Studienzirkel usw.) in kleinen Gruppen vor-
geschlagen. Die Teilnehmer der vom Pfarrer geleiteten
Kerngruppe sollen versuchen, neue Gruppen zu bilden und
deren Leitung zu iibernehmen. In den meisten Fillen
wird der Pfarrer dabei anwesend sein.

6. Hilfsmittel fiir das Bibellesen sollen geschaffen werden. Es gibt
schon gute Literatur, z. B.
A. Ernst Gaugler: «Was ist die Bibel ? Warum sollen wir die
Bibel lesen ?» Druck: Fritz Pochon-Jent AG., Bern.

B. Rev. E. R. Wickham: «The Word of God» (In the series:
Unto a fullgrown Man, published for the Anglican Young
People’s Association; London 1946; National Society;
Society for Promoting Christian Knowledge.

S. de Diétrich: «Zuriick zur Bibel». ..

Prof. A. Rinkel: «De Oud-Katholieke Kerk on de Bijbel»
und «De QOud-Katholieke Kerk on de Overlevering» in
«Katholieke Stemmen» (Rotterdam 1928).

E. Prof. M. A, Zwart und Prof. Dr. P. J. Maan in «Oud-Katho-

lieke Theologische Ontwikkelingscursus» (1952/1953).

Dagegen fehlt zur Zeit von altkatholischer Seite eine prak-
tische Einfiihrung.

Andere Hilfsmittel sind Richtlinien in der Art von «Leaflets
of the British Biblereading Society». Der Bibellesekalender im
Kirchenblatt und in anderen Publikationen soll durch Erliute-
rungen ergiinzt werden. Die Textstelle fiir das Predigtwort soll
ebenfalls publiziert werden.

Sle!



7.

— 269 —

Es wiire erfreulich, wenn das Bibellesen auch in der Familie
regelmissig gepflegt wiirde. Den Brautleuten soll die Bibel
mit einer Einfithrung zum Bibellesen iiberreicht werden.

Der Diskussionsleiter: Der Sekretiir:
Drs. R. Mulder-Utrecht Pfarrer D. N. de Rijk-Egmond aan Zee

]

ot

10.

2. Gruppe: Die Lehre im Leben der Gliubigen

Thesen von Prof. P.J.Jans-Amersfoort

. Erkenntnisquelle der Kirche sind Bibel und Tradition.
. Die Kirche ist der Leib Christi, Christus ist ihr Haupt.

Jesus Christus bedient sich Seiner Kirche als Fiihrerin und
Mutter fiir alle, die an Thn glauben.

Die Kirche erfiillt diese Aufgabe nicht nur durch ihre Lehre.

. Die Lehre der Kirche ist nicht nur Belehrung der Gliubigen,

sondern Evangeliumsverkiindigung im weitesten Sinne des
Wortes.

. Die Kirche garantiert die Zuverliissigkeit ihrer Lehre durch

Dogma und Amt.

. Das Dogma ist das massgebende Zeugnis der Kirche in betreff

des Bekenntnisses ihres Glaubensinhaltes.

Das Amt ist das durch Christus gewollte Organ der Kirche,
dessen Er sich bedient, um Sein Heilswerk unter uns fest und

konsequent fortzusetzen.
Die Lehre der Kirche bezweckt nicht die Partikularitit, sondern
die Katholizitit des Glaubens.

Wenn die Gliubigen sich zur Kirche verhalten wie zu ihrer
heiligen Mutter, wird ihr Leben tatsichlich dem Wesen der

Kirche, Leib Christi zu sein, entsprechen.

Diskussionsbericht

Es wird allgemein festgestellt, dass die Lehre dem Laien nicht

80 nahe stehen kann wie andere Belange des kirchlichen Lebens.
Fiir viele Cieistliche ist die Predigt die einzige Moglichkeit, an die
Erwachsenen heranzukommen, um ihnen unsere kirchliche Lehre
naherzubringan. Doch sollten in der Predigt auch die Kinder an-



— 270 —

gesprochen werden kénnen. Darum darf die Predigt nicht zu hohen
theologischen Gehalt aufweisen, damit sie leicht verstandlich bleibt.
Eine gewisse Anpassung an gewisse ortliche Verhéltnisse ist von
noten (Bauerngemeinden, Grofistadtgemeinden usw.). Kopf und
Herz, Gefiihl und Verstand miissen beide angesprochen werden.
Die Predigt ist, verglichen mit dem iibrigen Gottesdienst, nicht
etwas Losgelostes. Das gesamte sakramentale Leben, das Gnaden-
leben der Kirche ﬁberhaupt, muss beriicksichtigt werden, so wie
auch das praktische Leben im Alltag. Wo Kindergottesdienste statt-
finden, sollten sie nicht zu sehr den Charakter einer Schulstunde
haben, weil sonst der Ubergang zur Teilnahme am Gemeindegottes-
dienst zu schwer fillt. Auch der Jugendgottesdienst bedarf eines
gewissen liturgischen Rahmens (Katechumenenmesse?). Im Re-
ligionsunterricht sollte nicht eine zu grosse Angstlichkeit vor dem
Auswendiglernen eines gewissen Liederschatzes vorhanden sein.
Kinder und Jugendliche kénnen in mancherlei Weise in das prak-
tische Gemeindeleben eingefiihrt werden durch Heranziehung zu
allerlei Mitarbeit.

Es lassen sich vielleicht an manchen Orten noch vermehrte
oder geeignetere Vortragsabende (Bibelabende, eventuell mit Licht-
bildern) durchfiihren. Es sollten mit der Zeit fiir alle Pfarrer ge-
eignete Taufbiichlein und Ehebiichlein zur Verfigung stehen, die
nebst der Traubibel tiberreicht werden konnten. Der Verbreitung
des iibrigen kirchlichen Schrifttums ist grosse Aufmerksamkeit zu
schenken. Damit die Lehre lebendig werden und bleiben kann, muss
sie von der Bibel her immer wieder neu fundiert werden und in
einem rechten Gebetsleben Ausdruck finden. Es hat sich gezeigt,
dass kaum eines der drei Themata behandelt werden kann, ohne
nicht auch die beiden anderen in Betracht zu ziehen.

Schlussfolgerungen

1. Nach der ersten These sind Bibel und Tradition die Erkenntnis-
quelle unserer Kirche. Ubereinstimmend wird festgestellt, dass
diese Erkenntnisquellen bei den Gliedern unserer Kirche viel
zu wenig bekannt sind.

2. Darum wird es als dringend notig erachtet, dass wir in unseren
Kirchen nach Mitteln und Wegen suchen, diesem MiBstande zu
steuern und die Bibel und ihr Verstindnis in vermehrtem Masse
an die Glidubigen heranzubringen.



10,

— 271 —

Ein in erster Linie gegebenes Mittel hiezu ist die Predigt, die,
obwohl ihren lehrhaften Charakter wahrend, leicht verstiandlich
und ins Leben weisend sein soll.

Die Predigt ist nicht vom iibrigen gottesdienstlichen Geschehen
zu trennen, sondern soll hinweisen auf das Sakrament und auf
den eigentlichen Sinn der liturgischen Worte, die trotz ihrer
Fassung in der Muttersprache den heutigen Menschen leicht

fremd anmuten.

Bereits der Jugendliche, angefangen beim Kleinkind, hat auf
Grund der Taufe ein Anrecht darauf, durch Eltern und iibrige
Erzieher in angemessener Weise weiter in das Leben der kirch-
lichen Gemeinde eingefiihrt zu werden.

Es wird gut sein, wenn in jeder Gemeinde durch Geistliche und
librige Giemeindemitglieder iiberpriift wird, wodurch und auf
welche Weise die bestehenden Einrichtungen, wie Jugend-
gottesdienste irgendwelcher Art und kirchlicher Unterricht,
aktiviert oder ergiinzt werden konnen.

Fordernd wirkt auch die Heranziehung der Jugendlichen zu
allerlei Mitarbeit, wie Ministrantendienst, Kirchenschmuck,
Laienspiel und édhnliches.

Um die Glieder unserer Kirche vermehrt mit unserer Lehre und
Uberlieferung bekannt zu machen, empfiehlt es sich, die Art
unserer Vortragsabende neu zu iiberpriifen und zu versuchen,

durch Verabreichung nicht nur von Traubibeln, sondern auch
von Gebetbiichern, Tauf- und Ehebiichlein das religiése Leben

in unseren Gemeinden zu fordern.
Es ist immer wieder zu iiberpriifen, ob unsere kirchliche Presse

und das iibrige kirchliche Schrifttum der Aufgabe gerecht wird,
unsere (lemeindeangehérigen in Lehre und Leben der Kirche

einzufiihren.

Weil unsere Kirche nur dann lebendig sein und bleiben kann,
wenn sie immer wieder in der Anbetung Gottes ihren Ausdruck
findet, sollten auch unsere Kirchen an Wochentagen zu stiller

Sammlung fiir den Gliubigen offen sein.

Der Diskussionsleiter: Der Sekretir:

Q. Konrad-Hausen a. Albis Pfarrer W. Schwarz-Wallbach



— 272 —

3. Gruppe: Das Gebet im Leben der Gliubigen
Thesen von Prof. Dr. J. P. Maan-Utrecht

1. a) Wenn das Leben der Gliaubigen im Zeichen der Nachfolge
Christi stehen soll, muss das Gebet ein unerlisslicher Be-
standteil dieses Lebens sein.

b) Das Beten Jesu ist Ausdruck seiner vollkommenen Gottes-

sohnschaft.

Es enthilt: Danksagung,
Bitte,
Firbitte.

c) Beten in der Nachfolge Jesu Christi bedeutet Beten in der

Gemeinschaft Christi, das heisst: Beten in und mit der Kirche.
2. a) Das Gebet der Kirche findet seinen schonsten Ausdruck in der
Liturgie.

b) Liturgie ist das Sichtbarwerden der Gemeinschaft, die die
Gldubigen mit ihrem Herrn und miteinander haben.

c¢) Priifstein und Wegleitung fiir jedes kirchliche Beten ist das
Vaterunser.

d) Die Formulargebete der Kirche miissen in griosserem Masse
als bisher Bezug nehmen auf alle N6te und Bediirfnisse der
Gldaubigen.

3. a) Das personliche Gebet des Christen ist Ausdruck und Vor-
recht seiner Gotteskindschaft.

b) Es umfasst: Anbetung,

Bekenntnis,
Danksagung,
Bitte,
Firbitte.

¢) Es soll geschehen im Namen Jesu.

d) Erziehung zum Gebet ist notwendig. Mittel dazu sind: Gebet-
biicher zum personlichen Gebrauch, Retraiten, Gebetskurse.

4. a) Das Gebet der Familie ist notwendig, weil auch die Familie
Kirche ist, deren «Liturgen» von Gottes wegen die Eltern sind.

b) Die Hindernisse, welchen das hiusliche Gebet in unserer Zeit-
lage ausgesetzt ist, konnen nur iiberwunden werden, wenn
das personliche Gebet gepflegt wird. |

¢) Nur durch das gemeinschaftliche Gebet kann die Familie
wirkliche Gemeinschaft werden.



— 273 —

Diskussionsbericht

Die Aussprache, durch bestimmte zuvor aufgestellte Diskus-
sionspunkte vorbereitet, ergab zum ersten die Ubereinstimmung,
dass der Gliubige sich von der Liturgie der Kirche angesprochen
weiss, wenn auch gewisse «stille Momente» im Gottesdienst er-
wigenswert wiiren, in denen die Anwesenden ihre persénlichen An-
liegen vor Gott tragen. Doch wurde auch darauf hingewiesen, dass
solche stille Minuten fiir viele heutige Menschen vorerst leicht zu
leeren Pausen wiirden. Auf alle Fille scheint es noétig zu sein, in
Unterricht und Predigt die Liturgie immer wieder griindlich zu er-
liutern, damit sowohl Kinder wie Erwachsene deren Sinn ver-

stehen. Auch fest formulierte Gebete miissen stets personlich erfiillt
werden.

Neue Gebete in die Liturgie einzufiihren oder die bisherigen
abzuiindern, erscheint weniger notig. Dagegen wiren vermehrte
Abwechslung des bereits vorhandenen Gutes, das allgemeine oder
ein freies Gebet nach der Predigt und laut gesprochene, nicht iiber-
spielte oder libersungene Fiirbitten fiir Tote und Lebende am Platz.

Das Gebetbuch der Kirche, auch dessen Liederteil, wird zu
Hause des oftern verwendet. Trotzdem wiire die Beschaffung neuer,
ansprechender Biichlein fiir den Hausgebrauch erwiinscht, denen
als Vorbild gelten kénnten: die vom schweizerischen Minnerverein
hera.usgegebenen «Gebete fiir die Wochentage» oder Pfr. Pfisters:
«Tire zu Gott». Man denkt dabei aber wirklich nicht an ein neues
Gebetbuch (fiir den Gebrauch in der Kirche), wohl aber an ein Bet-
buch (fiir das Haus).

Sprachen einzelne Stimmen sich fiir kurze Gebete aus, sahen
andere darin cher eine Gefahr: dadurch biirgere sich eine regel-
miissige Gebetszeit nur noch viel schwerer ein, bald wiirde auch die
Zeit zu beschnittenen Gebeten fehlen. Hingegen kime eine kurze
Anleitung zum Beten im Vorwort dieser Biichlein in Frage. Auch

sollten unsere Kirchenblitter dem Gebete mehr Aufmerksamkeit
schenken.

Fiir Wochenendtagungen, Retraiten, Einkehr- und Besinnungs-
wochen ist das Bediirfnis offensichtlich vorhanden. Sie sollen nicht
nur in die Stille fithren, sondern von Vorteil auch im kleinen und
stillen begonnen werden, wofiir notigenfalls von Mann zu Mann
und Frau zu Frau zu werben ist. Grosse Sorgfalt soll bei der Aus-
wahl des Namens der Veranstaltung und der Leitung walten.



— 274 —

Gewicht wurde ferner auf die gesamte Erziehung zum Gebet
gelegt, sei es in der Predigt, im Gottesdienst selbst durch das ge-
meinsam gesprochene, statt vom Priester gesungene « Vater-unsers,
oder auch in kirchlichen Sitzungen und Versammlungen, die nicht
ohne Gebet eroffnet und geschlossen werden sollten. Auch das
tiibliche « Erheben von den Sitzen» bei Totenehrungen ist durch ein
kurzes Gebet zu ersetzen.

Zur Erziehung zum Gebet gehort selbstverstiindlich auch das
regelmissige Beten in der Familie, wofiir Anleitung erwiinscht wiire.

Die Diskussion klang aus mit dem ermunternden Hinweis auf
Rom. 8, 26 ff. : « Kbenso kommt auch der Geist unserer Schwachheit
zu Hilfe. Denn wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie sich’s
- gebiihrt; sondern der Geist selbst tritt fiir uns ein mit unaussprech-
lichen Seufzern. Der aber die Herzen erforscht, weiss, was des
Geistes Sinn ist; denn er vertritt die Heiligen so, wie es Gott an-
gemessen ist.»

Schlussfolgerungen

1. Der Glaubige wird auch heute von der Liturgie der Kirche an-
gesprochen, wenn er deren Sinn kennt. In Unterricht und Predigt
ist die Liturgie deshalb immer wieder griindlich zu erliutern.

2. Die Einfithrung neuer Gebete in die Liturgie oder die Abinde-
rung der bestehenden erscheint weniger dringlich. Hingegen
wire vermehrte Abwechslung beim bereits vorhandenen Gut
am Platz, ebenso das allgemeine oder ein freies Gebet nach der
Predigt. ‘

Die Firbitten fiir Tote und Lebende sollen laut gesprochen
und nicht mehr iiberspielt oder iibersungen werden.

3. Erwigenswert erscheint im Gottesdienst die Einschaltung «stiller
Momente», in denen der Gliaubige seine personlichen Anliegen vor
Gott tragen kann. Damit solche stille Momente nicht zu leeren
Pausen werden, braucht der Glidubige vorerst Anleitung ebenso-
sehr wie dafiir, wie er fest formulierte Gebete personlich erfiillen
kann.

4. Das Gebetbuch der Kirche, auch dessen Liederteil, wird zu
Hause des 6ftern verwendet. Daneben wiire die Herausgabe neuer,
ansprechender Biichlein fiir den Hausgebrauch sehr erwiinscht.

5. Im Vorwort dieser Betbiicher soll eine kurze Anleitung zum
Beten enthalten sein. Das Gebotene soll aus dem Gut grosser



— 275 —

Beter aller Zeiten schopfen, doch nicht nur kurze Gebete bieten,
weil damit der Einfithrung regelmissiger Gebetszeiten zu Hause
nicht gedient wire. Fiir das Notwendige muss man «Zeit haben».

6. Unterstrichen wird die Anregung, dass unsere kirchliche Presse
dem Gebet mehr Aufmerksamkeit und Raum schenkt.

7. Fiir Wochenendtagungen, Retraiten, Einkehr- oder Besinnungs-
wochen ist das Bediirfnis offensichtlich vorhanden. Sie sollen
nicht nur in die Stille fithren, sondern von Vorteil auch im
kleinen und stillen begonnen werden.

Auf die Auswahl des Namens der Veranstaltung und auf
die Leitung ist mit grosser Sorgfalt zu achten.

8. Die gesamte Erziehung zum Gebet ist zu férdern, sei es in der
Predigt, im Gottesdienst selbst durch das gemeinsam gesprochene,
statt vom Priester gesungene «Vater-unser», oder auch in kirch-
lichen Sitzungen und Versammlungen, die nicht mehr ohne Gebet
eroffnet oder geschlossen werden sollten. Ferner kann das tibliche
«Erheben von den Sitzen» bei Totenehrungen durch ein kurzes
Gebet ersetzt werden.

9. Zur Erziehung zum Gebet gehort selbstverstindlich das regel-
miissige Beten in der Familie. Dazu ist zu ermuntern und dafiir
sind Anleitungen wiinschenswert.

Der Diskussionsleiter: Der Sekretir:
F. Riette-Bern Pfr. Otto Gschwind-Laufen

3. Kongress-Sitzung, Freitag, den 4. September

Die 3. Kongress-Sitzung wurde mit den Wahlen des Kongress-
ausschusses und des nichsten Kongresslandes begonnen. Prof.
Dr. Kiiry gibt die einschligigen Bestimmungen fiir diese Wahlen be-
kannt. Seit dem letzten Kongress verlor der Kongressausschuss
seinen Vorsitzenden, Drs. J. J. Vermeulen-Utrecht, und Pfarrer
H. Michelis-Koéln. Bis zu den Neuwahlen erginzten die Herren
A. M. C. de Wilde-Delft und Prof. Dr. Zeimet-Miinchen den Kon-
gressausschuss. Der Kongress war mit dem Vorschlag einer offenen
Wahl einverstanden und wiihlte den Dbisherigen Sekretir des
stindigen Kongressausschusses, Prof. Dr. Kiiry-Olten, wieder und
bestiitigte die Herren de Wilde und Prof. Zeimet mit allen gegen
3 Stimmen und 3 Enthaltungen als Mitglieder des stindigen Kon-



— 276 —

gressausschusses. Herr de Wilde bedankte sich fiir das erwiesene
Vertrauen in seinem und der Mitgewihlten Namen.

Die Wahl des Landes, in dem der niichste internationale Alt-
katholikenkongress abgehalten werden soll, loste eine kleine De-
batte aus, als Generalvikar Bernauer-Wien Osterreich in Vorschlag.
brachte. Prof. van Kleef hielt es nicht fiir opportun, die nun einmal
bestehende Reihenfolge zu unterbrechen, weil Osterreich auf den
gegenwirtigen Kongress, der ja bereits im Vorjahr in Wien hitte
stattfinden sollen, verzichten musste. Prof. Dr. Kiiry erklirte die
Bereitwilligkeit der Schweiz, die Ausrichtung des nichsten Kon-
gresses zu ilibernehmen. Die Abstimmung erfolgte ebenfalls 6ffent-
lich. Das Ergebnis war die Wahl der Schweiz mit 64 gegen 16
Stimmen bei 8 Enthaltungen.

Im Anschluss an die Wahlen sprach Lic. theol. K. Pursch-
Bottrop iiber

Die neueste Entwicklung in der réomisch-katholischen Kirche

Vorbemerkung: Es ist selbstverstindlich unmoéglich, ein um-
fassendes Bild zu zeichnen. Ich komme mir vor wie ein Maler, der
ein Bild zu malen hat, auf dem eine zu grosse Anzahl von Personen
dargestellt werden soll. Manches miisste gewiss noch gezeichnet
oder wenigstens skizziert werden, doch der Raum, der zur Verfiigung
steht, ist begrenzt. Vielleicht ist es méglich, in einer umfassenderen
Studie das Fehlende zu erginzen und das Bild etwas besser ab-
zurunden.

In der Zeit unmittelbar nach dem verhidngnisvollen Krieg
schien die dussere Grosse und auch die innere Macht der Kirche von
Rom in einem ungeahnten Masse zu wachsen. Viele glanzvolle Hohe-
punkte dusseren Prunkes und mittelalterlicher Prachtentfaltung
boten sich dem Auge des oberflichlichen Beschauers. Grosse Zahlen
in der Ricktrittshewegung und Beitritte aus dem evangelischen
Christentum wurden stolz registriert. Es schien eine neue Ara des
romischen Katholizismus gekommen, der sich in der vergangenen
Epoche durch beredte Zeugnisse von persénlichem Heldentum und
Mannesmut bewihrt hatte. Als «ruhender Pol in der Erscheinungen
Flucht» erschien der Stuhl des romischen Papstes und als Angel-
punkt im Ausland bewiihrte sich der Primat an der Tiber. Das
waren aber nur die ersten Reaktionen, und einem tiefer Sehenden
zeigte sich gar bald der innere Kern dieser Erscheinungen.



— 277 —

Denn mehr als jemals in der Geschichte ist die Kirche von Rom
unter das Kreuz getreten. Die Entchristlichung der einst katholi-
schen Linder, die Aufnahme neuen Volkstums in den Missions-
gebieten, der katastrophale Priestermangel in den Stammlindern
fordert tief- und weitgreifende Reformen und véllig neue Ent-
scheidungen!).

Trotz der Erfahrungen mit dem nationalsozialistischen und
faschistischen Staat, der die Kirche um jede Sicherung bei mensch-
lichen und irdischen Michten brachte und ihr eindeutig vor Augen
fithrt, dass «ihr Reich nicht von dieser Welt» sei, dass sie ihr Heil
allein unter dem Kreuz suchen und finden kann, versucht der réomi-
sche Katholizismus in einer riickliufigen Bewegung die alten
Positionen wieder zu gewinnen und moglichst noch zu verstirken.
Ja, man hat mit einer gewissen bitteren Ironie gesagt, es gehe heute
mancherorts um eine neue Gegenreformation.

Dabei muss diese Kirche zunichst den Gefahren aus ihrem
eigenen Schosse begegnen. Sie sieht sich mehr denn je vor der Gefahr
der Vermassung, spiirt in den eigenen Reihen gerade im religiosen
Bereich einen gefihrlichen und noch nie in diesem Masse auf-
getretenen Sensationshunger, der durch manche leider zu sehr ge-
pflegte und trotz aller Warnungen aufrecht erhaltene Einrichtungen
immer neue Nahrung empfingt. Wir brauchen hier nur an die an-
geblichen Marienerscheinungen, die grassierenden Prophezeiungen
grosser Strafgerichte, die Ankiindigung iiberraschender Bekeh-
rungen und politischer Wunder und die Einfithrung neuer senti-
mentaler Andachten zu erinnern.

Das Fliichtlingsproblem hat plétzlich eine Diaspora geschaffen
mit einer beingstigenden Seelennot, der sich diese Kirche zum
erstenmal in einem derartigen Ausmass gegeniiber gestellt sieht.
Darum werden ganz neue Arten der Seelsorge versucht. In den
kirchlich ganz abgestandenen Gebieten wie Frankreich wurde der
Typ des Arbeiterpriesters oder Arbeiterpaters geprigt. Die meisten
von ihnen haben inzwischen kapituliert. Der Rest ist mutlos. In
der Bewegung der Arbeiterjugend konnten Fortschritte erzielt
werden. Auch in der Bannmeile der Grofstidte entfaltete die Kirche
ein grossziigiges Apostolat. In den Missionslindern war es das Be-

1)y Anmerkung: In den ésterreichischen Diézesen wurden beispielsweise in
diesern Jahr insgesamt nur 97 Priester geweiht, davon in Salzburg: 6, in
St. Pélten: 11, in Klagenfurt: 3, in Innsbruck: 7, im Burgenland: 2, die
ibrigen verteilen sich auf Graz, Wien und Linz.

Internat. Kirchl. Zeitschrift. Heft 4, 1953. 18



— 278 —

streben der beiden letzten Pipste, nicht nur einen einheimischen
Klerus heranzubilden, sondern auch eine einheimische Hierarchie
aufzubauen. Der Eindruck, dass das Kolonialsystem zu Ende geht,
bewegt seit langem die Aktionen der Propaganda fidei. Allerdings
sind alle Versuche des Einbaus anderen Volkstums, die seit dem
Ritenstreit nicht zum Schweigen gekommen sind, bisher immer an
der Uniformierungstendenz Roms zerbrochen. Auf der anderen
Seite zeigen sich ganz deutliche Versuche der Entitalianisierung
und Entromanisierung der Kirchenleitung in der Ernennung von
Kardinélen aus allen Vilkern und Rassen, in der Berufung von
Amerikanern zu wichtigen kirchlichen Missionen und diplomatischen
Vertretungen. Diese Entitalianisierung soll den Eindruck ver-
stiarken, dass diese Kirche in Wahrheit Weltkirche sein will, die sich
iiber alle Rassen, Farben, Sprachen, Kulturen und Linder erhoben
und erhaben fiihlt. Doch das sind mehr dussere Dinge. Sie alle zu
erwihnen — selbst in einer blossen Strichzeichnung — wiirde den
Rahmen dieser Ausfithrungen sprengen.

Im Inneren der Kirche vollzogen sich unter dem Druck der
dusseren Verhiltnisse gewichtige und wesentliche Wandlungen.
Wir wissen von der Erneuerung der Liturgie und durch die Liturgie?!).
Das wesentliche an dieser Bewegung ist die Betonung der Mitte.
Sie kommt aus der Mitte des Christentums — darum ist sie auch
christozentrisch. Sie ist Teil der grossen Seelsorgsbewegung, die
eine Erneuerung des ganzen religiosen Lebens will aus den Tiefen
des Christentums heraus. Aus dieser Wurzel erwiichst dann erst die
Freude an der Belebung der urspriinglichen Form. Damit geht Hand
in Hand die Vertiefung des Kirchenbegriffs. Die Riickwendung
zum Altar als Mittelpunkt der Frommigkeit bedeutet eine Wendung
vom religiosen Individualismus zur Gemeinschaft des Leibes Christi,
vom Subjektiven zum Objektiven. In dieser Atmosphire gedeiht
dann auch am besten die Bewegung um die Una Sancta. Und hier
ist die Wurzel der Bibelbewegung.

Viele positive und wertvolle Krifte scheinen am Werke zu sein,
doch konnte leicht der Eindruck entstehen, als wiire dies alles schon
die Regel. Dem ist jedoch nicht so. Die erwarteten Hohepunkte sind
nicht gekommen. In weitem Masse bleibt das Kirchenvolk davon
vollig unberiihrt. Die Versuche zur Mitfeier des Gottesdienstes er-
scheinen mehr als Beigabe und Zutat fiir besonders Eifrige. Das

1) Anmerkung: Vgl. Dr. Adolf Kiiry in Internationale Kirchliche Zeit-
schrift, 1952, 2. Heft. S. 65.



— 279 —

grosste Hindernis ist und bleibt uneingestanden und in der letzten
Zeit auch schon ganz offen eingestanden die Verwendung der un-
verstiindlichen Liturgiesprache. Die Krise des Hochamtes liegt offen
zu Tage. Beobachtungen iiber die Kirchginger einer GroBstadt
zeigen zum Beispiel von zwolf iberpriiften Gottesdiensten fiinf reine
Singmessen, vier Betsingmessen und drei Gemeinschaftsmessen.
Nur eine der Gemeinschaftsmessen wurde vorschriftsmissig als
solche eingehalten. Im Kirchenanzeiger einer anderen GroBstadt-
pfarrei sind von sieben Messen eine still, zwei Singmessen, ein
Hochamt mit mehrstimmigem Gesang, zwei Betsingmessen und
eine Gemeinschaftsmesse. Die Beteiligung an den Gebeten schwankte
im Durchschnitt zwischen 15 und 60 Prozent. Am schwiichsten war
die Beteiligung an Gebeten, die aus dem Messbuch rezitiert wurden.
Aber selbst bei bekannten Gebeten, wie «Gebet des Herrn» und
Glaubensbekenntnis war die Beteiligung geringer als 60 Prozent.
Mit dem Gesang war es nicht wesentlich besser bestellt. Im Durch-
schnitt beteiligten sich an den Geséngen 20 bis 70 Prozent, je nach
Beliebtheit der Lieder. Die prozentuale Beteiligung an Gebet und
Gesang war bei den Frauen erheblich grosser als bei den Minnern,
Liturgiewidriges Sitzen und Stehen wurde bei 20 Prozent aller Per-
sonen beobachtet, die in den Binken Platz genommen hatten. Das
Nichtknien der Stehplatzbesucher bei der hl. Wandlung ist mit
60 Prozent im Durchschnitt ausserordentlich stark verbreitet. Die
Frauen machten darin keine Ausnahme. Beim Betreten und Ver-
lassen des Gotteshauses verzichteten annihernd 50 Prozent der
Besucher vollig auf das liturgische Beugen des Knies, die Benutzung
des Weihwassers und die Bekreuzigung. Weitere 30-40 Prozent taten
dies, jedoch in lissiger, formverletzender Weise. Die restlichen Be-
sucher verhielten sich korrekt. Ausserordentlich hoch ist der Pro-
zentsatz derjenigen, die zu spit kommen. Im Durchschnitt ergab
die Untersuchung, dass 25,5 Prozent der Besucher erst nach Beginn
der Messe sich einfanden. Im Durchschnitt verliessen 14 Prozent
der Besucher das Gotteshaus vor Beendigung des Gottesdienstes.
(Vgl. Heinz Scholl in den «Ruhr-Nachrichten», 5.Jg. Nr. 2, Dort-
mund.) Dabei sind die GroBstidte zumeist in dieser Hinsicht noch
Idealfille. Es gibt hinreichend Landgemeinden, in die iiberhaupt
noch keine liturgische Bewegung eingestromt ist.

Die Bibelbewegung wurde in Deutschland im Jahre 1933 in
Stuttgart als «Katholisches Bibelwerk» ins Leben gerufen. Uber
fiinf Millionen Bibeln wurden verbreitet, Bibelkurse, Bibelwochen,



— 280 —

Studientagungen, Triduen gehalten und die Zeitschrift «Bibel und
Kirche» herausgegeben. Die Bilanz ist aber recht unbefriedigend.
Praktisch geschieht noch sehr wenig. Nur einige kleine Kreise sind
davon erfasst.

Uber die Una-Sancta-Bewegung kann nur gesagt werden, dass
sie den Boden des akademischen Gespriches kaum verlassen hat.
Die letzten Schritte Roms waren zudem nicht dazu angetan, ihr
Auftrieb zu geben. Die Voraussetzungen des interkonfessionellen
Gesprichs sind auf seiten der romischen Gesprichspartner vollig
andere.

In der theologischen Wissenschaft regt sich weithin der Eros
zur Wahrheit, vor allem in der Kirchengeschichte, indem gewisse
Schiden der vorreformatorischen Kirche schonungslos aufgedeckt
werden und uns zum Beispiel ein véllig neues Lutherbild vorgelegt
wird. (Vgl. Lortz, Hessen und das Institut fiir reformationsgeschicht-
liche Forschung in Miinchen!) Auch iiber die Umstédnde des Vati-
canums und die Persénlichkeit Pius’ IX. werden allméhlich Ansiitze
zu einer sachlicheren Beurteilung offenbar, die allerdings im Hin-
blick auf die Kanonisierung dieses Papstes wieder unterdriickt wer-
den diirften.

In der Theologie kénnen wir ausserdem das Bemiihen beobach-
ten, dem Verstande der Menschen unserer Tage die heilige Wissen-
schaft in ihrer ganzen Erhabenheit als Erlgserin des menschlichen
Denkens wieder zuginglich zu machen. Das gleiche Bestreben war
ja schon in den Zeiten der Kirchenviiter zu beobachten, vor allem
in Alexandrien seit der Mitte des zweiten Jahrhunderts, zur Zeit
eines Augustinus auf dem Hohepunkt des goldenen Zeitalters der
Patristik, zugleich auf dem Schnittpunkt zwischen Antike und
Mittelalter, und schliesslich auch zur Zeit eines Thomas von Aquino
mit der Heriibernahme des aristotelischen Denkens.

Diese Erneuerungsbestrebungen der theologischen Wissenschaft,
die um eine Anpassung der Offenbarungsauslegung an die Begriffe
und Ergebnisse der modernen Philosophie ringen, haben heute ihre
wichtigsten Zentren in Frankreich, und zwar bei den Dominikanern
in Le Saulchoir, die ihren Versuch das «Theologische Problem»
nennen, und bei den Jesuiten in Lyon, die ihre Auffassung «Neue
Theologie» heissen. Das sind zwei Stromungen oder Bewegungen,
die sich zwar in manchem voneinander unterscheiden, aber im
wesentlichen so gleichen, dass man sie am besten als Zwillings-
schwestern bezeichnen konnte.



— 281 —

Es sind sehr gesunde Forderungen, die da erhoben werden und
die wir nur begriissen konnen, Forderungen, die lingst von den
Viitern unserer Bewegung gestellt waren. Dem Geschichtlichen wird
der Vorrang eingerdumt, der Scholastizismus mit sichtlicher Zuriick-
haltung und Abneigung behandelt, die klassische Metaphysik
durch eine konkrete Methode von lebendiger Gegenwiirtigkeit er-
setzt. Diese Gelehrten sind sich dariiber klar geworden, dass heute
niemand mehr scholastisch denkt. Wie zur Zeit eines Augustinus
die Philosophie des Neuplatonismus das Feld beherrschte und zur
Zeit eines Thomas von Aquino die aristotelische Philosophie aller-
dings iiber den Umweg iiber Arabien ins Abendland eindrang, so
sehen wir heute in den meisten Universititen der Welt die ratio-
nalistische, materialistische oder existentialistische Philosophie
vertreten. Man fithrt mit Recht Klage dariiber, dass das kostbare
Gut der Offenbarung, von Christus fiir die ganze Menschheit mit
seinem Blute besiegelt, von Tag zu Tag den denkenden Geistern
unzuginglicher wiirde, denen die mittelalterliche Scholastik vollig
fremd geworden sei. Die Vertreter der beiden Schulen fragen sich,
ob eine Anniherung zwischen diesen zwei so weit auseinander-
liegenden Welten nicht doch noch maéglich wiire. Dabei ergeben sich
dann zwei Gruppen; die kiihneren formulieren sich etwa folgender-
massen: Wie Thomas von Aquino die aristotelisch-scholastische
Philosophie schuf, die zuerst heftig bekimpft wurde, die aber dem
Denken der damaligen Zeit am besten entsprach, so muss es heute
moglich sein, eine evolutionistische, existentialistische oder vita-
listische Theologie zu schaffen, die dem Denken der Gegenwart
angemessener wiire. Die Gemiissigteren wollen die im modernen
Denken eingeschlossenen Erkenntnisse in den Thomismus auf-
nehmen und verarbeiten. Das Problem der Anpassung an das mo-
derne Denken bietet in der Praxis nicht geringe Schwierigkeiten.

Auch wacht die kirchliche Behorde dariiber, dass der immer noch
amtliche Thomismus keinen Schaden leidet, und hat es an Tadel
und Riige nicht fehlen lassen. Es mangelt noch an den ausreichenden
Unterlagen fiir das konkrete und objektive Studium dieser Fragen.
Doch sind zwei Dinge vollig klar und allgemein angenommen:
1. diese Fragen als aktuellste Probleme der Theologie jetzt ins Auge
zu fassen, erscheint notwendig und dringlich, 2. die Wiirdigung
des modernen Denkens und seiner Grundbegriffe kann dazu
beitragen, uns die Glaubenssitze der christlichen Offenbarung,
besonders hinsichtlich der Schopfung, Offenbarung, Gnade, Recht-



fertigung, Erlosung und des Abendmahls klarer bewusst zu
machen?).

Wir sehen in diesen Bestrebungen viele unserer eigenen Forde-
rungen neu gestellt und anerkannt und begriissen die Auflockerung
des Bodens, der durch das starre Festhalten an der Scholastik gleich-
sam vereist war.

Trotz dieser hoffnungsvollen Versuche ist die Philosophie im
katholischen Kulturkreis als Grundlage des theologischen Denkens
nicht immer gliicklich, wie katholische Gelehrte selbst zugeben. Sie
ist zu stark an die Tradition gekettet. Die Tradition ist fiir die Theo-
logie eine Glaubensquelle, aber sie hat eine Grenze in einem not-
wendigen Raum. In der romisch-katholischen Kirche sprengt sie
diesen relativ kleinen Raum und dehnt sich auf die ganze Sphiire
aus. Gewohnung wird damit verwechselt, und nach unserem Ge-
wihrsmann «macht die Herrschaft der Greise das Traditionsprinzip
zu einem unheilvollen Faktor». Wahrheiten kionnen gefihrlicher
sein als Irrtiimer, wenn sie alles Mass tiberschreiten. Darum fehlt es
im romisch-katholischen Raum an originellen Denkern, weil alle
nehmen sollen von andern, nie aber schépferisch sein diirfen. Zur
Kette der Tradition tritt die Kette der Autoritit. «In diese Autoritit
geht alles ein, wozu sich die Religion entwickelt, auch die Theologie,
wenn sie auch nur die Fransen am Mantel Gottes zihlt. Und da die
Philosophie in der katholischen Geistessphiire wie Weltanschauung
behandelt wird, geht sie mit ein, und die Autoritit wird auch ihr
Kleid.» (Vgl. Aloys Miiller, Die Philosophie im katholischen Kultur-

1) Anmerkung: «Da die christliche Wahrheit nicht nur fiir einige wenige
Auserwiihlte da ist, muss sich die Theologie anpassen, um den Bediirfnissen
unserer Zeitgenossen zu entsprechen. Sie muss daher warten, bis die Philo-
sophie eine breite Briicke gebaut hat, die allen offen steht, ebenso fest im
scholastischen Denken verankert wie in der Terminologie den Problemen
und Loésungsversuchen des modernen Denkens weit gedffnet. Niemand
leugnet, mehr, dass gegeniiber dem Rationalismus, Materialismus und dem
Existentialismus, die durch den Einfluss vor allem von Hegel, Marx, Kierke-
gaard im modernen Denken um die Vorherrschaft kimpfen, der Thomismus
keine dringendere Aufgabe hat als den Wahrheitsgehalt, der in diesen grossen
Systemen da und dort gleichsam als Keim eingestreut ist, aufzunehmen und
zu verarbeiten. Man muss daher Hegel, Marx und Kierkegaard studieren,
um zu erkennen, wieviel Wahrheit ihre Systeme enthalten. Vor allem ist es
notwendig, Hegel zu studieren, der der Schlissel zum Marxismus und zum
Existentialismus ist. Nur so kénnen wir die rettende Briicke bauen zwischen
dem scholastischen und dem modernen Denken, genauer gesagt zwischen
Thomas und Hegel.» G. Fessard, Thomisme ct Philosophie moderne in Rech.
Scien. Relig. 36 (1949) 311, 316.



— 283 —

kreis im Archiv fiir Philosophie T [1947] S. 140.) So wird die Philo-
sophie in ein Kleid gezwiingt, das ihr nicht passt und das ihre be-
dauernswerte Gestalt erst so recht zu Tage treten lisst. Der con-
sensus omnium und die «Schule», die eine ungeheure Macht dar-
stellen, sind dussere Zeichen dafiir. Die viel gepriesene Kinheitlich-
keit wird zum Beweise der Einseitigkeit. Dazu kommt als weiterer
Mangel, dass die katholische Philosophie sich als abgeschlossenes
(Ganzes fiihlt, das nur noch ganz geringfiigiger Ergiinzungen bedarf,
«Die mittelalterliche Philosophie musste untergehen, weil sie fertig
war. Sie wird heute nur kiinstlich am Leben erhalten. Alles Fertige
Im geistigen Bereiche fiillt wie ein reifer Apfel vom Baume.» (A.a.0.,
S. 14.2) Wir wissen, dass dieses Fertigsein dem Wesen der Philo-
sophie widerspricht. Sie steht wie jede Wissenschaft vor einem gros-
sen noch unerforschten Gebiet. «Kin Denken, das von Traditions-
prinzip, Autoritit und Fertigsein als von ihm vollig Fremden ge-
formt ist, muss verkiimmern und schwach werden. Ein gesunder
Mensch, der dauernd auf Kriicken geht, verliert den Gebrauch
seiner Glieder.» (A.a.0., S. 143.) So hat das philosophische Denken
der Neuzeit im katholischen Raum véllig versagt und keine einzige
bedeutende Leistung aufzuweisen. Wenn schon von Problem-
bewusstsein und Behauptung grosser Forschungsméglichkeiten
der Anschein erweckt wird, so ist es eben nur Schein, eine einzig-
artige grosse Tiuschung, gesucht-modernes Reden zur Gewinnung
des Gegners. Dass sich damit der Hochmut paart, kann nicht aus-
bleiben. Das zeigt sich vor allem darin, dass man durch nichts iiber-
rascht werden kann. Alle Probleme sind bereits gelost. Thomas von
Aquino hat gleichsam alle Wahrheiten vorweggenommen und alle
Irrtimer widerlegt. «Ist es nicht im Grund der gleiche Hochmut,
wenn die scholastische Philosophie, insbesondere der Thomismus,
aus der Sphiire der irdischen Relativitit herausgehoben und zur
absoluten, ewigen und universalen Vernunft der Menschheit gemacht
wird 7» (A.a.0., S. 144))

In diesen Ausfithrungen scheinen mir am bedeutendsten die
Sitze zu sein, die fiir unsere Theologie und die vorbereitende philo-
sophische Grundlegung wegweisend sein konnen: «Alle seine (des
Aristoteles) Kategorien sind nimlich nur von der realen Welt her-
genommen und dienen ausschliesslich ihrem Verstindnis. Das
Christentum kam aber mit ganz anderen Wirklichkeiten, mit der
Gnade, der Siinde, der Wirklichkeit Christi im Christen und vielem
andern. Sie sind nicht bloss schlechthin anders als alles Reale, son-



— 284 —

dern auch als alles Irreale, das man damals kannte. Es ist eine Sinn-
losigkeit, mit aristotelischen Kategorien an die christliche Wahrheit
heranzugehen. Jede originiire Wirklichkeitssphiire hat ihre eigenen
Kategorien, in ihnen driickt sich ja ihr Wesen aus. Man muss nur
die Augen haben, es zu sehen. Das ist ein rein philosophisches Pro-
blem, aber von einer solchen Eigenart und Tiefe, dass es als Kri-
terium dienen kann, um den echten von den unechten Philosophen
zu unterscheiden. Wer die Zugehorigkeit der aristotelischen Kate-
gorien zu einer bestimmten Sphire nicht erfasst, der ist kein Philo-
soph.» (A.a.0., S. 148.) '

Von weiteren theologischen Stromungen wire zu erwihnen die
Theologie der Verkiindigung. Der Blick fiir materialkerygmatische
Fragen wurde ausserordentlich geschérft. Dabei wurde offenbar,
wie sehr die Glaubensverkiindigung in das Schlepptau der Zeit-
theologie, besonders unter den Einfluss der Polemik der Reforma-
tions- und Gegenreformationszeit und spater der Aufklirung geraten
ist und wie stark die aus jenen Kontroversen entstandenen Petre-
fakten noch in einer Zeit nachwirken, deren geistiges und theo-
logisches Gesicht sich vollig gewandelt hat. Die kerygmatische
Zentralidee des Christentums greift einen Gedanken Michael Sailers
auf: «Gott — durch Christus — das Heil der siindigen Welt.» Das
Ergebnis der Besinnung ist die wachsende Einsicht in die Eigen-
stindigkeit und Eigengesetzlichkeit der Verkiindigung, nicht auf
Kosten, sondern gegeniiber der wissenschaftlichen Theologie.

Im einzelnen zeigen sich in der Abendmahlstheologie bedeutende
Fortschritte gegeniiber dem Tridentinum und seinen Epigonen.
Nach Guardini ist die Gestalt der Messe das Mahl, auch Séhngen
tritt dafiir ein. «Das Wesen der Messe erblicke ich in der sakramen-
talen oder sinnbildwirklichen Darstellung (repraesentatio) des Kreuz-
opfers, und zwar in einer solchen Darstellung, welche die wahrhafte
Nachahmung des Kreuzopfers und so zugleich dessen sakramentale
Darbringung (oblatio) ist. Dieses sakramentale Opferwesen der Messe,
die memoria passionis Christi, erscheint in der Gestalt eines heiligen
Mahles, des sacrum convivium.» (Séhngen, Das sakramentale Wesen
des Messopfers, 1946, S. 58.) « Die Messe kann und darf nicht den Sinn
haben, das Kreuzopfer eigentlich zu wiederholen.» (A.a.0., S. 60.)«Das
Mahl hat den Sinn und den einzigen Sinn, Teilnahme zu geben und
zu gewinnen am vollbrachten Opfer.» (A.a.O., S. 60.) Diese Auf-
fassungen immerhin bedeutender Theologen decken sich mit den
Auffassungen, wie sie in der Utrechter Erklirung enthalten sind,



— 285 —

und helfen damit einen Baustein setzen in der Theologie der Oku-
mene. An der Eucharistie ist das christliche Abendland zerbrochen,
an ihr soll es auch wieder gesunden.

Die hoffnungsvollen Ansitze einer aufgeschlossenen Theologie
werden aufgewogen durch das «angebrochene marianische Zeit-
alter». Erst in den letzten Tagen erreichte uns die Nachricht, dass
sich die Vermutungen bestiitigten und der Papst das Jahr 1954
zu einem ausserordentlichen heiligen und marianischen Jahr erklirt
hat anlisslich der Jahrhundertfeier der Definition von der unbe-
fleckten Empfingnis Mariens. Es wiire eine sehr dankenswerte
wissenschaftliche Untersuchung, einmal iber die Mariologie der
letzten Pipste zu handeln. Die marianische Fehlentwicklung hat
faktisch einen neuen Traditionsbegriff geschaffen, ja eigentlich eine
neue Glaubensquelle. Wir begegnen Siitzen wie diesen: «Das Richt-
mass meines katholischen Glaubens ist keineswegs die Heilige Schrift,
sondern das lebendige Glaubensbewusstsein der heute bestehenden
Kirche.» (Feckes, zitiert nach Okumenische Einheit, Heft 2, 1951,
S. 92.) Die neu entdeckte Glaubensquelle ist der Glaubenssinn der
Gliubigen. Darum gehen die religivsen Ausserungen auch mehr in
die Breite als in die Tiefe. Es handelt sich zumeist um die alten
Frommigkeitsformen, die noch mehr veriusserlicht auftreten als
vorher. Wir brauchen hier nicht weiter darauf einzugehen.

Die Dogmatik beschiftigt sich nicht allzuviel mit Christus, als
dem Mittelpunkt, trotz aller Forderungen und verheissungsvollen
Ansiitze. Sie wird mehr und mehr zur reinen Mariologie. Man ver-
liisst damit den wissenschaftlichen Boden und begibt sich nicht
etwa in das Reich einer gesunden Spekulation, sondern der Phan-
tastik und Legende. Gegen den Satz des Volkerapostels: «Es ist nur
ein Gott und einziger Mittler zwischen Gott und den Menschen: der
Mensch Jesus Christus» (2.Tim. 2, 5), steht bereits die Enzyklika
«Mystici Corporis», wo Maria als Mittlerin und Miterl6serin be-
zeichnet wird. Oder wir lesen folgende Sitze bei Hengstenberg in
seiner Schrift «Michael gegen Luzifer»: «Es ist sinnvoll, dass Maria
als Mittlerin zwischen Christus und den Menschen gilt, so wie Christus
der Mittler zwischen Gott und den Menschen ist. Durch das un-
befleckte Herz Mariens sollen wir zum unbefleckten Herzen Christi
gelangen.» — «Es ist als sinnvoll und angemessen, dass die Mensch-
heit in einem anderen Menschen noch besonders nach seiten der
menschlichen Person am Wiederaufstieg sich beteiligen sollte. Zu
dieser Rolle ist gewiss niemand wiirdiger als die Gottesmutter selbst,



e DEG e

die damit von Anbeginn zur Mittlerin am Erlésungswerk bestimmt
ist.o (Zitiert nach Okumenische Einheit, Heft 1, 1948, S. 42.)

Das #dussere Erscheinungsbild des romischen Katholizismus
nach dem Krieg ist trotz mancher guter Ansatzpunkte im grossen
und ganzen dasselbe geblieben, ja bietet vielleicht noch mehr Anlass
zur Besorgnis als ehedem. Es kam zum erstenmal seit dem Vati-
canum zu einer Definition eines Glaubenssatzes, und damit ist hin-
reichend bewiesen, wie richtig die Warnungen der Initiatoren unse-
rer Bewegung waren. Rom mit seiner Verrechtlichungstendenz,
seiner Verdusserlichung, seinem Machtstreben ist Schicksal und
Verhiingnis der Christenheit.

Der Wallfahrtsbetrieb mit all seinen iiblen Nebenerscheinungen
ist gesteigert worden. Mefstipendien werden als Devisen gehandelt.
Die Marienverehrung ist allmihlich in Bahnen gelenkt worden, die
nur noch als Hiresie bezeichnet werden kénnen. Wir haben alle
erschiittert und beschimt aufgehorcht iiber die vielen angeblichen
Marienerscheinungen in Portugal, Italien, Belgien und Deutsch-
land, die in ungeahnter Weise in Krisenzeiten wie jetzt die Volks-
seele aufwiihlen und verwirren. Besonders Fatima wurde zu einem
Begriff der Superstition, eine Art von Superlourdes. Fatima-
vortrige, Fatimawochen, Fatimawallfahrten finden grossen An-
klang. Die angeblichen Offenbarungen von Fatima erhalten ein
bedenkliches Ubergewicht gegeniiber den Offenbarungen des Neuen
Testamentes. All dies vollzieht sich unter allerhéchster Forderung
durch die kirchliche Obrigkeit. Die Weihe der ganzen Welt an das
unbefleckte Herz Mariens und die Einfithrung eines neuen Festes
zu Ehren des Herzens Mariens unterstreichen diese Bewegung
und versuchen den Beweis zu erbringen: lex supplicandi — lex
credendi.

Die Prophezeiung von Fatima soll erfillt werden: «Am Ende
wird mein unbeflecktes Herz triumphieren!s So iibt diese Privat-
offenbarung einen ungemein miéchtigen Einfluss auf das Glauben,
Denken und Beten der romischen Kirche aus. Immer noch gilt der
Rosenkranz als Allheilmittel aller Ubel. Ein bedauerliches Abirren
vom Christus der Evangelien, der fast nur noch unter dem Bilde
seines Herzens verehrt wird, ein bedenkliches Verlassen der Wege
des Neuen Testamentes und eine Verzeichnung der erhabenen Ge-
stalt Mariens in der Heiligen Schrift und ersten christlichen Uber-
lieferung lisst uns zutiefst erschrecken. Maria als Miterloserin wird
zur Fiirbitterin, zur Gnadenvermittlerin, zur Nothelferin in allen



— 287 —

Anliegen, zur «Allmacht auf den Knien» gemacht. «Sie ist es, die
den Arm ihres gottlichen Sohnes immer noch zuriickhilt, dass er
nicht in furchtbarem Zorne die ganze Welt zerschligt.» (Aus einer
Fatimabroschiire.) Welche Umgestaltung des wahren und echten
Christusbildes! Trotz des Versuches einer Bibelbewegung wird in der
ganzen Breite das Volk mit den Worten der Fatimamadonna ver-
trauter gemacht als mit den Worten der Heiligen Schrift. So kommt
es zur Materialisierung der ganzen Religion. Man sieht in Maria die
Helferin in irdischen Anliegen. Man verlangt greifbare Wunder und
sucht spiirbare Ginadenerweise.

Wenn wir diese Erscheinungen iiberblicken, dann tritt uns eine
gewisse Doppelgesichtigkeit dieser Kirche entgegen. Kinerseits
finden wir stark ausgepriigt und gerade bei den Besten und Wert-
vollsten eine starke Einwendung zur Christozentrik und urspriing-
lichen Haltung — anderseits aber auch ein unaufhaltsames Abgleiten
in die Hiiresie. Nach Meinung eines romischen Theologen wird «der
losgeloste Stein weiterrollen und die tonernen Fiisse eines Kolosses
zertriimmern, der so fest zu stehen schien. (Wir meinen natiirlich
nicht die Kirche Christi, sondern ein in ihr herrschendes System.)
Vielleicht will Gott auf einem anderen Wege, als die Kirchenmiinner
es sich denken, die Una Sancta herstellen.» (Vgl. Okumenische Ein-
heit, 2.Jg., Heft 2, S.126.)

Wir wollen mit den Worten dieses Theologen, der anonym
bleiben will, schliessen: « Ohne Zweifel steht die (rémische) Kirche
am Scheidewege : Entweder riickt sie immer mehr ein Geflecht von
Dogmen, die um des Heiles willen wie Gottes Offenbarung geglaubt
werden miissen, in den Mittelpunkt, oder sie sucht wieder das « Eine
Notwendige»: das Leben aus dem Glauben, das Aufstrahlen des
Antlitzes Christi im Menschen der Nachfolge. Entweder sehen wir
in Christus den Herrn unseres GGlaubens und den ersten Theologen
oder den Herrn unseres Lebens, den «Lebensfiirsten» (Apg. 3, 15),
der uns in grossen Bildern und Gleichnissen das Reich der Himmel
erschlossen hat und uns einholen will zum Vater.» (A.a.0., S. 133.)

Wir erkennen aus dem Gesagten, dass sich die Forderungen
unserer Kirche von neuem bestiitigen und ihr innerhalb der Oku-
mene eine erhohte Bedeutung zukommt. Wir kénnen nur hoffen,
dass uns die gegenwirtige Stunde bereit findet, die hohe und ver-
antwortungsvolle Aufgabe zu erfiillen. Und wir kénnen und werden
sie nur dann erfiillen, wenn wir unserem Wesen treu bleiben : «Halten



— 288 —

wir das fest, was iberall, was immer und was von allen geglaubt worden
1st, denn das ist wahrhaft und eigentlich katholisch!/» (Vinzenz von
Lerinum.)

Nachdem Prof. Dr. Spuler den Dank fiir den Vortrag aus-
gesprochen hatte, berichtete Prof. Zevmet iiber einen wihrend der
Mittagszeit stattgefundenen Presseempfang, an dem 12 Presse-
referenten und Rundfunkreporter teilnahmen. Der Empfang habe
sich durch seine ungewohnlich freundliche Atmosphiire ausgezeichnet.
Das vom bayerischen Rundfunk aufgenommene Interview wurde
in den Vortragssaal im Anschluss an die 3. Kongress-Sitzung iiber-
tragen.

Hernach gaben die Diskussionsgruppenleiter die Zusammen-
fassung der Ergebnisse bekannt, die in den einzelnen Gruppen ge-
wonnen wurden. Die Ergebnisse selbst wurden dem sténdigen
Kongressausschuss zur weiteren Verarbeitung und Dienstbar-
machung fiir die Gemeinden iiberwiesen.

Die Ausfithrungen der Vorsitzenden des Verbandes der alt-
katholischen Frauenvereine in Deutschland, Frauw Ruth Michelis,
durften den ungeteilten Beifall aller Kongressteilnehmer entgegen-
nehmen. Besonders ihre Anregungen, dass auf den kommenden
Kongressen auch die Frauen mehr zu Wort kommen sollten und die
Liga der Frauenverbinde auf internationaler Basis wieder aufleben
sollte, fanden allgemeine Billigung, der auch der Prisident des
Kongresses in seinem Dank «nichts mehr hinzuzufiigen hatte».

Nach einem Bericht von Lic. K. Pursch iiber die Jugendtagung
in Bottrop sprach der 2. Vorsitzende des Kongresses, Pfr. Th. Mole-
mann-Dordrecht, Prof. Dr. Spuler fiir die ausgezeichnete Leitung
des Kongresses den Dank aller Beteiligten aus.

Der Abend vereinigte noch einmal alle Kongressteilnehmer zu
einer Offentlichen Kundgebung im Festsaal an der Sophienstrasse,
auf der die Vertreter der altkatholischen und der befreundeten
Kirchen des In- und Auslandes Ansprachen hielten. Neben den
Bischofen der in der Utrechter Union vereinigten Kirchen sprachen:

Bischof Misiascek von der polnischen altkatholischen Kirche in
Amerika,

Bischof Keeler von der Episcopal Church of America,

Rev. Williams, als Vertreter des Erzbischofs von Canterbury,

Rev. Dr. Gallin, als Vertreter des Weltrates der Kirchen,

Bischof Jost fiir die altkatholische Kirche in Slowenien,



— 2890 —

Landesbischof D. Meiser fiir die protestantische Kirche in Bayern und
zugleich fiir den Rat der evangelischen Kirchen in Deutschland,

Rev. Dr. Nelson fir den Oekumenischen Rat der Kirchen

Dekan Prof. Dr. Louwaris, Vertreter des Erzbischofs von Athen, und

Prof. Dr. Winogradow, Miinchen, fiir die orthodoxe Kirche,

Pfarrer Dr. Eckstrom fiir die lutherische Kirche in Schweden,

Prof. van Kleef fiir die altkatholische Kirche Holland

Pfarrer Paul Richterich fir die christkatholische Kirche der Schweiz.

Prof. Dr. Spuler richtete darauf ein herzliches Dankwort an
alle Teilnehmer des 16. Internationalen Altkatholiken-Kongresses
und gedachte im besonderen noch der briiderlichen Verbundenheit,
die nach dem Kriege so viel fiir die Kirche getan hat, die diesmal
den Kongress ausrichten durfte. Seine Worte: «Diese, Ihre Hilfe,
unterstiitzt durch unsere Regierung und unsere eigene Arbeit hat
uns doch ein gutes Stiick weiter gebracht, und dafiir haben wir dem
Herrn Dank abzustatten!» klangen aus in dem gemeinsam ge-
sungenen machtvollen Hymnus: «Nun danket alle Gott!»

Ausklang

Zum Abschluss des Kongresses fand am Samstag nach einem
Gottesdienst in schwedischer Liturgie noch ein Omnibusausflug
an den Tegernsee statt mit Besuch des altkatholischen Jugend-
heimes, der Ringberghiitte, und einer Tour auf den Wallberg.

Briefe sind eingegangen von:
Erzbischof von Canterbury, Erzbischof von Athen, Bischof Stefan
Torok in Wien, von der Generalkonferenz der christkatholischen
Geistlichen der Schweiz.

Telegramme trafen ein von:
Patriarch Alexis-Moskau fiir die russisch-orthodoxe Kirche,
von den Bischofen der polnischen katholischen Kirche in Warschau,
John Burley Society St. Willibrord, London,
Ladies Society of St. Stanislaus Cathedral, Scranton,
Kalina Choir of St. Stanislaus Cathedral, Scranton,
Maria Konop Icka Society of St. Stanislaus Cathedral, Scranton,
St. Stanislaus Parish of the Polish National Catholik Church,
Polish National Union of America,
New-Britain Church of Transfiguration.



— 290 —

Teilnehmerliste des XVI. Internationalen Altkatholikenkongresses
in Miinchen
am 3. und 4. September 1953

A. Deutschland

Augsburg
Pfarrer Emil Volz mit Frau
Karl Kugler mit Frau
Berlin
Pfarrer Dr. Franz Buchta
Blumberg
Pfarrer Clemens Feldmann mit Frau

Philipp Feldmann
Pfarrer Heinrich Schmitt

Bottrop
Pfarrer lic. Kurt Pursch
Alfred Werner

Bonn

Bischof Johannes Josef Demmel

Pfarrer Prof. Dr. Werner Kiippers mit
Frau

Schwester Hilde Gorg

Clothilde Kreuzer

Irmingard Kreuzer

Frau Heynen

FEssen
Pfarrer Heinrich Hutwohl
Dr. Kluge

Frankfurt/ Main
Pfarrer Paul Pfister mit Frau

I'resburg{ Breisgau
Pfarrer Wilhelm Rosch
Adele Alberti
Frau Kumpf
Ruth Michelis
Hamburg
Prof. Dr. Berthold Spuler mit Frau

Karlsruhe
Pfarrer Benno Schdke
Renate Keussen
Ida Weiss
Kaufbeuren

Geistl. Rat Josef Siehr
Pfarrer Bernhard Bédefeld

Kempten
Pfarrer Josef Schniertshauer

Koln
Oskar Hiusler
Kithe Richartz
Franz Royer
Frau Wamser

Krefeld
Pfarrer Werner Schmidt mit Frau

Mannheim

Weihbischof Dr. Otto Steinwachs mit
Frau
Pfarrer Dr. Hugo Roder

Miinchen

Prof. Dr. Johannes Zeimet mit Frau

Vikar Edgar Nickel

Max Allmer mit Frau

Ludwig Allmer mit Frau

Mathilde Arnold

Heinrich Aumiiller mit Frau und
Tochter

Franz Brinner

Tily Demmel

Hans Detlef Demmel

Jakob Damm

Wilhelm Deister

Adam Emmert

Maria Ernst

Franz Faustmann mit Frau

Berta Gatzenmeyer

Heinrich Heiden mit Frau

Heinz Hesse

Heinz Jendrissek

Anna Knérrich

Herr Kafka

Maria Goétzensberger

Adolf Kigler

Franz Kiirzinger

Adolf Michel mit Frau

Hilda Niedermeyer

Olga Nipeiller

Elisabeth Paulus

Krescenz Pickert

Lorenz Pleithner mit Frau

Charlotte Plotz

Hans Pschierer

Edmund Rutz

Anna Schwaiger

Meta Schunk

Seifert mit Frau

Dr. Adolf Thiirlings

Georg Westermeyer sen. mit Frau

Georg Westermeyer jun. mit Frau

Karl Wipplinger

Herr Zeller

Landgerichtsrat i. R. Zenger

Abt Richard Walter

Wilhelm Wohlmacher



Niirnberg

Pfarrer Franz Ewald Fuchs
Leo Haas

stud. theol. Karl Koschitz mit Frau .

Passau
Pfarrer Franz Billich
Ernst Seybold
Herr Weidinger

Rosenheim

Pfarrer Anton Eberle
Josef Maier mit Frau
Josef Miethaner mit Frau
Josef Jodl

Karl Kohler

291

Frau Schreynfels
Herr Sebus
Stuttgart
Pfarrer Fritz Herrmann
Dr. Siebers
Singen am Hohentwiel
Pfarrer Karl Kuenz
Wendlingen am Neckar
Herta Stetter
Wiirzburg
Pfarrer Josef Huemer
Zell/ Wiesenthal
Pfarrer Anton Degen

B. Niederlande

Amersfoort

President P. J. J. Jans
Pfarrer M. Kok

Amsterdam
A. D. Hoogslag

Delft
Pfarrer Roosjen
Herr A. M. C. de Wilde

Den Helder
Pfarrer . Wijker

Dordrecht
Pfarrer Th. Moleman

Egmont aan Zee
Pfarrer D. N. de Rijk

Hzilversum

Pfarrer Kanonikus G. A. Smit
Rigswijk

Herr Struyk mit Frau

Rotterdam

Pfarrer A. van Hassan
Herr H. J. W. Verhey
Frau Verhey-Nevens

Schiedam
Pfarrer C. Tol

Utrecht
Erzbischof Dr. Andreas Rinkel
Prof. van Kleef
Prof. Maan
Dr. Mulders
Frl. H. J. Smits

C. Schweiz

Basel
Adolf Schmid-Carlin

Bern

Bischof Dr. Adolf Kiiry

Prof. Dr. Albert Riithy mit Frau
Pfarrer Kurt Stalder

Herwig Aldenhoven

Robert von Arx mit Frau
Therese von Arx

Albert Baumgartner mit Frau
Dora Baumgartner

Rosly Burkhard

Hanny Berner

Frau Frey-Bauer

Dr. Peter Gilg mit Frau

Dr. Hans Girtler mit Frau
Hanny Gygax

Viktor Jungo

Frau Kaufmann

Gottfried Konrad

Peter Kunz

Lotti Kunz

Franz Kunz mit Frau
Karl Keller mit Frau
Bruno Lehmann mit Frau
Mathias Marti
Dr. Werner Meier
Kmil Meier
Walter Miiller mit Frau
Franz Riette mit Frau
Alice Riette
Margit Riette
Robert Schobinger mit Frau
Emma Soder
August Wey mit Frau
Mariette Wirz
Miggi Zweili

Brel
Pfarrer Paul Richterich

Hausen am Albis
Armin Konrad

Kiisnacht
Lydia Isely



— 292 —

Laufen
Pfarrer Otto (Gschwind mit Frau

Lugano
Hedwig Anghinoni

Luzern

Frau Lehmann-Schiirmann
Mohlin

Pfarrer Hugo Flury

Olten

Prof. Dr. Urs Kiiry mit Frau
Frieda Allemann

Martha Frey-Bichler
Rosemarie Moser

Ernst Peyer

Rosa Schlecker

Rheinfelden
Pfarrer Hans Frei

Solothurn
Pfarrer Lothar Affolter

St. Gallen
Frau Hauser-Lechner

Wallbach

Pfarrer Willy Schwarz
Ziirich

Frau Alberti

Frida Biichel-Gichter

Frau Haseneder

Katharina Koéppel-Hollmann

Martha Ochsner

Frida Wehrli

D. Osterreich

Graz

Vikar Kurt Spuller
stud. jur. Otfried Goerger
Prof. Maria Heller

Salzburg
Pfarrer Hofrat Dr. Werner
Wien
Generalvikar Bernauer

E. Polnische Altkatholische Kirche in Amerika

Scranton

Bischof Misiascek mit Begleiter

Attorney Alphonse Kinowski

F. Anglikanische Kirche und bischifliche Kirche von Amerika

Bischof Keeler

Bischof Scaif mit Sekretir

Rev. Williams, Vertreter des Krz-
bischofs von Canterbury

Rev. G.Dr. Gallin, Vertreter des Welt-
rates der Kirchen

Rev. Dr. Craske

Rev. A. du Bois

Rev. Lutge mit Frau

Rev. Tomkins

Rev. Dr. Nelson, Vertreter der Kom-
mission fiir «Glauben und Verfas-
sung» des ckumenischen Rates der
Kirchen

Rev. Maxwell

Mrs. Peddie

Mrs. Sturm

G. Jugoslawien

Agram

Pfarrer Dragutin Hrsak
Pfarrer Wilim Huzjak

Athen

Prof. Dr. Louwaris, Vertreter des Erz-

bischofs von Athen

Miinchen
Prof. Dr. Winogradow

Erzpriester Alexander Demetraschwili

Laibach
Bischof Jost

H. Orthodoxe Kirche

Priester Anatol Drewig
Erzpriester Theodor Luhowenka

Paris
Priester Sergius Heiz

Stuttgart
Erzpriester Michael Lessig

I. Schweden

Pfarrer Anderson

Pfarrer Dr. Eckstrom

K. Ehrengiiste

Dr. W. Menn-Frankfurt, Vertreter der

Okumenischen Zentrale

Kirchenpriisident Dr. Martin Niemo&ller




	Bericht über den XVI. Internationalen Altkatholikenkongress in München 1. bis 4. September 1953

