
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 4

Vereinsnachrichten: Bericht über den XVI. Internationalen Altkatholikenkongress in
München 1. bis 4. September 1953

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


197

Bericht
über den

XVI. Internationalen Altkatholikenkongress in München
1. bis 4. September 1953

Bearbeitet von Pfarrer F. Herrmann in Stuttgart

Tagesordnung des Kongresses

Dienstag, den 1. September

8 Uhr : Hl. Amt in der alt-katholischen Pfarrkirche (Blumen-
strasse 32).

9-13 Uhr: Theologische Studientagung I
(Deutsches Museum)
I.Referat: Busse und Buss-Sakrament im Neuen

Testament, Prof. Dr.A.E. Rüthy, Bern.
Erstes Diskussionsvotum: Pfr. K. Staldcr, Bern.

15-18 Uhr: 2. Referat: Buss-Institut und Buss-Sakrament in
der Tradition der Kirche, Prof. M. Kok, Amersfoort.
Erstes Diskussionsvotum : Pfr. H. Frei, Rheinfelden.

20 Uhr: Zwangloses Beisammensein mit den Kongress¬
teilnehmern.

Mittwoch, den 2. September

8 Uhr : Hl. Amt in der alt-katholischen Pfarrkirche (Blumen-
strasse 32).

9-13 Uhr: Theologische Studientagung II
(Deutsches Museum)
3.Referat: Das Buss-Sakrament als Problem der

Dogmatik, Prof. Dr. W. Küppers, Bonn.

Jö-lSUhr: 4. Referat: Buss-Sakrament und Seelsorge, Pfr.

J. Schniertshauer, Kempten.
Korreferate : Die Busse in der anglikanischen Kirche,
Rev. F. W. Craske, Berlin.
Die Busse in der orthodoxen Kirche, Prof. W. Wino-

gradow, München.

tnternat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1953.
13



— 198 —

20 Uhr : Hauptversammlung der internationalen Arbeits¬

gemeinschaften
Anschliessend: Hauptversammlung des internationalen

alt-katholischen Hilfsvereins
(Deutsches Museum).

Donnerstag, den 3. September

8.30 Uhr: Festgottesdienst in der St. Lukaskirche (anderlsar).
10.30-13 Uhr: 1. Kongress-Sitzung

(Deutsches Museum)

a) Begrüssung durch den Präsidenten des ständigen
Kongress-Ausschusses, Herrn A.M.C, de Wilde;

b) Wahl des Präsidenten und des Büros des

Kongresses ;

c) Bericht des Sekretärs des ständigen Kongress-
Ausschusses, Prof. Dr. U.Küry, Ölten;

d) Vortrag des Herrn Erzbischofs von Utrecht,
Mgr. Dr. A.Rinkel: Die ökumenische Bewegung
und der Alt-Katholizismus.

15-18 Uhr: 2. Kongress-Sitzung
(Deutsches Museum)
Kurzreferate zum Diskussionsthema:
Lebendige Gemeinde.

a) Die Bibel im Leben der Gläubigen,
Bischof Dr. St. Török, Wien;

b) Die Lehre im Leben der Gläubigen,
Prof. P. J. Jans, Amersfoort;

c) Das Gebet im Leben der Gläubigen,
Prof. Dr. J. P. Maan, Utrecht.

19 Uhr: Festbankett.

Freitag, den 4. September

8.30 Uhr : Gedächtnisgottesdienst für die entschlafenen Führer
des Alt-Katholizismus in der alt-katholischen
Pfarrkirche (Blumenstrasse 32).

9.30-13 Uhr: Sitzung der Diskussionsgruppen zur Besprechung
des Themas: Lebendige Gemeinde
(Deutsches Museum)



— 199 —

1. Gruppe: Leitung Drs. Mulder, Utrecht.
2. Gruppe: Leitung G. Konrad, Hausen a. Albis
3. Gruppe: Leitung F. Riette, Bern.

15-18 Uhr: 3. Kongress-Sitzung
(Deutsches Museum)
a) Wahl des ständigen Kongress-Ausschusses;
b) Bestimmung des nächsten Kongress-Landes ;

c) Vortrag des Herrn Lie. theol. K. Pursch, Bottrop :

Die neueste Entwicklung in der römisch-katholischen

Kirche;
d) Zusammenfassung und eventuelle Beschluss¬

fassung zum Thema: Lebendige Gemeinde.
20 Uhr: Öffentliche Kundgebung mit Ansprachen der Ver¬

treter der alt-katholischen und der befreundeten
Kirchen (Festsaal an der Sophienstrasse 6, Nähe
Hauptbahnhof).

Samstag, den 5. September

8 Uhr: Abendmahlsfeier nach schwedischem Ritus.
9 Uhr: Gemeinsamer Ausflug an den Tegernsee.

(Uer Bericht über die Theologische Studientagung erscheint im nächsten Heft
dieser Zeitschrift)

Erste Kongress-Sitzung, Donnerstag, den 3. September,
im Vortragssaal des Deutschen Museums

Nach dem Gottesdienst in der evangelisch-lutherischen Sankt-
i'ukas-Kirche, an dem Bischof J. J. Demmel das hl. Amt, Weih-
hschof Dr. 0. Steinwachs die Predigt hielt, eröffnete um 11 Uhr
lrn Vortragssaal des Deutschen Museums A.M.C, de Wilde, Delft
(Holland), der Präsident des ständigen Kongress-Ausschusses, die
erste Kongress-Sitzung mit folgender Anspraohe:

Hochansehnliche Versammlung
Es ist mir eine Ehre und eine Freude, den heutigen internationalen

Alt-Katholiken-Kongress zu eröffnen und ein Begrüssungs-
^prt sprechen zu dürfen. Es war uns aus organisatorischen Gründen
eider nicht möglich, im vorigen Jahre den in Wien geplanten Kongress

durchzuführen. Um so mehr freut es uns, dass uns jetzt die
Möglichkeit gegeben ist, hier in München zusammenzukommen, um
^hs wieder auf das Glaubenszeugnis und das Leben unserer in der
Utrechter Union verbundenen altkatholischen Kirchen zu besinnen.



— 200 —

Es ist uns eine besondere Freude und ein Vorrecht, unseren
Kongress in München abhalten zu können, in der Stadt, wo die

Wiege der altkatholischen Bewegung stand und in dem genialen
Geschichtskenner von Döllinger ihren überzeugten Vorkämpfer
gefunden hat; in der Stadt, die uns ans Herz gewachsen ist durch
ihr pulsierendes, brausendes Leben und als die Hüterin von Kunst
und Kultur. Wir haben schon mit Befriedigung feststellen können,
dass ihr Wiederaufbau kräftig in die Hand genommen ist und die
schöne und traute Stadt in neuem Glänze ersteht. Unser Verbleiben
in dieser Stadt bringt uns überdies wieder näher zu der wunderbaren

bayerischen Gebirgswelt mit ihren seltenen Vorzügen von
wilder Naturpracht. Ich gebe der Hoffnung Ausdruck, dass die
Stadt zur neuen Blüte emporsteigen möge und mit ihr die treue
altkatholische Gemeinde.

Was bezwecken wir mit unseren internationalen Kongressen
und wozu sollen sie dienen

Als Altkatholiken sind wir stolz darauf, Mitglieder nationaler
katholischer Kirchen zu sein ; und auf diesen nationalen Charakter
legen wir gelegentlich gerne das volle Gewicht. Unsere Kongresse
aber wollen in erster Linie dazu dienen, die internationalen,
zwischenkirchlichen Beziehungen zu vertiefen und zu verstärken. Wir
sind, relativ gesprochen, klein an der Zahl. Um so tiefer aber empfinden

wir das Bedürfnis und die Notwendigkeit, mit unsern Glaubensgenossen

ausserhalb der eigenen Landesgrenzen Fühlung zu nehmen
und unsere Erfahrungen, unsere Erfolge und unsere Enttäuschungen
untereinander auszutauschen. Denn trotz allen Landesgrenzen
wissen wir uns in unserem gemeinsamen Glauben und unseren
kirchlichen Bestrebungen miteinander aufs engste verbunden. Wir sind
der Überzeugung, dass gerade die persönlichen Beziehungen und
die persönlichen Gespräche von grösster Bedeutung sind und in
ihrem geistigen Wert nie überschätzt werden können. In unseren
internationalen Kongressen ist uns die Gelegenheit geboten, uns
dessen von neuem bewusst zu werden, dass es eine geistige Einheit
und eine tiefe Glaubensverbundenheit über alle Sprachunterschiede
und Landesgrenzen hinaus gibt. Darum begrüssen wir auch diesen

Kongress wieder mit aufrichtiger Freude und geben der Hoffnung
Ausdruck, dass diese Münchner Tage dazu beitragen mögen, die
etwa zerrissenen und gelockerten Beziehungen wiederherzustellen
und neue Verbindungen anzuknüpfen.



— 201 —

Sodann wollen unsere Kongresse eine Art «Berichterstattung»
sein über die wichtigsten Tatsachen und Geschehnisse, die sich auf
international-kirchlichem Gebiet seit dem vorangegangenen Kongress

ereignet haben. In dieser Beziehung steht unsere Mitarbeit
und unsere Stellung innerhalb der ökumenischen Bewegung im
Vordergrund. Unsere Kirchen haben es vom Anfang an als eine ihrer
wichtigsten Aufgaben betrachtet, nach dem Masse unserer Kräfte
an der Wiedervereinigung der getrennten Kirchen mitzuwirken.
Darum durfte ein Vortrag über unsere ökumenische Aufgabe in
unserem heutigen Kongressprogramm nicht fehlen.

Unsere Kongresse wollen weiterhin «Kraftquellen» sein, aus
denen wir neue Anregungen schöpfen, die zur Vertiefung und
Intensivierung des religiös-kirchlichen Lebens in unseren Heimatkirchen

und -gemeinden beitragen können. Je grösser die innere
Kraft der einzelnen Kirchen ist, um so heller wird das Licht über
die Grenzen hinausstrahlen. Aus diesem Grunde finden Sie in unserem

Kongressprogramm einige Themata auf der Tagesordnung,
die sich besonders mit der Wiedererweckung und Neubelebung des

religiös-kirchlichen Lebens in den einzelnen Gemeinden befassen. Es
8ind die Themata über: die Bibel, die Glaubenslehre, und das Gebet.

Zur richtigen und erfolgreichen Durchführung dieses Bestrebens
haben wir uns entschliessen müssen, eine von der bisher üblichen
Arbeitsmethode abweichende einzuführen. Wir wollen künftighin
Unsere Kongresse so gestalten, dass sie nicht nur fast ausschliesslich

^eoZoj/enkongresse werden, sondern vielmehr international-kirch-
'iche Zusammenkünfte, an denen auch die Laien sich mehr und mehr
beteiligen und zu den Beratungen herangezogen werden sollen.
Wh hoffen, auf diese Weise auch der Laienwelt Gelegenheit zu geben,
*hre Stimme in den brennenden allgemein-kirchlichen Fragen
vernehmen zu lassen, damit sie die hier erworbenen Kenntnisse und

eiupfangenen Anregungen in die Ortsgemeinden hinaustragen und
in die Tat umsetzen lernen. So können unsere Kongresse ein kräftiger

Ansporn zur Wiedererweckung und Neubelebung des

religiössittlichen und kirchlichen Lebens in den teilnehmenden Kirchen
Verden. Darum möchte ich Sie bitten: Schicken Sie immer mehr
Jhre besten Söhne und Töchter zu unseren Kongressen!

Und schliesslich will dieser Kongress eine «Kundgebung» und
ein Zeugnis sein von dem Daseinsrecht unserer Kirchen, das heisst:

^e Handhabung, die Verteidigung und die Verbreitung der alten
katholischen Glaubenswahrheiten. So wie unsere Bischöfe seit 1950



— 202 —

anlässlich des neuen Mariendogmas Zeugnis unseres Glaubens
abgelegt haben.

Aber, wenn wir auch gerne die Laienwelt mehr und intensiver
zu unseren Kongressen zuziehen möchten, so sindwir dennoch davon
überzeugt, da ss diese Kongresse ihre Aufgabe nie vollauf bewältigen
können, wenn nicht unsere Geistlichen und namentlich unsere
Bischöfe dabei mitwirken, und durch ihre Anwesenheit und ihr Urteil
unseren Zusammenkünften ihren Wert und ihr Gepräge geben.

Darum begrüsse ich im Namen des Kongressausschusses mit
Freude die Bischöfe und die bischöflichen Behörden der Kirchen,
vereinigt in der Utrechter Union, also die altkatholischen Kirchen
von Deutschland, Holland und Österreich, die Christkatholische
Kirche der Schweiz und the Polnish-National Church of USA, und
heisse sie herzlichst willkommen. Wir freuen uns über ihre
Anwesenheit und bringen Ihnen dafür unsern verbindlichsten Dank.

In the name of the Congress-committee I greet the representatives

of the Churches of England, Ireland, Scotland and the United
States of America, with whom we have friendly relations. The
main aim of our Congress is to strengthen the bonds between the
Old-Catholic Churches, but we want also to consolidate the bonds
which bind these Churches to your Churches, in order that mutual
understanding and appreciation may grow ; that we may continually
draw nearer to each other, and that the oecumenical effort to true
unity may be promoted. We highly appreciate your presence here
and we thank you with all our hearts for your coming to this
congress.

Magno gaudio salutem dico legatis ecclesiarum orientalium et
Graeco-orthodoxarum. Sunt res, quae nos séparant, sed res multae

quoque nos iungunt. Ideo quamque occasionem inter se congre-
diendi et vicissim cognoscendi utendam et magno gaudio accipien-
dam esse puto. Ea ratione maiorem aestimationem mutuam asse-

quemur et alteri alteros melius intelligemus et ita propius accedemus
ad acelesiam unam sanctam actholicam.

XaiQcov xovç TiQEoßeic, xovç pev xrjç èv xaiç âvaxoXaiç êxxXrjaiaç>

xovç ôs xrjç ÔQ'&oôo^ov êxxXrjoiaç xrjç 'EXXaôoç ôei;iovpai. HoXXa pev

rjpaç x<*>QiÇei, noXXa ôe Tiavxeç xoivcoç ôpoXoyovpev. Aia xavxa rjpaç
ôei, <bç olpai, navxi èvxv%ovxi xaigm, èv q> avveXûuv xal âXXrjXovç

yvcovai ôvvaxov eaxiv, èxovxaç xal %aiQovxaç %Qrjo&ai. Tovxm xœ xgoirtp
peiÇov pev âXXrjXcov aÇiwpa xxr\aopsda, âpeivov ô' âXXrjovç avviqaopsv,
xal ovxwç xrjç piaç âyiaç cmoaxoXixr\ç, êxxXrjoiaç èyyvxegov yeveaope&a-



— 203 —

Weiter heisse ich die übrigen hier anwesenden Vertreter, soweit
sie nicht zu der anglikanischen oder orthodoxen Kirchengemeinschaft

gehören, herzlichst willkommen, und gerne schliesse ich alle
Gäste der uns nahestehenden und befreundeten Kirchen in dieses
«Willkommen» ein. Ihre Anwesenheit ist uns ein erfreuliches Zeichen
brüderlicher Verbundenheit über die kirchlichen Trennungslinien
hinaus.

Ich begrüsse die Geistlichen und Laien von Deutschland,
Jugoslawien, Österreich und dem deutschsprechenden Teil der Schweiz.
Uns liegt die Aufgabe ob, durch gemeinsame Arbeit diesen Kongress
in allen Teilen zu einem vollen Erfolg zu führen. Namentlich werden
jetzt die Laien durch ihre Mitarbeit und ihr Interesse zeigen können,
wie sie Wert darauf legen, dass immer mehr auf ihre Stimmen
gehört wird. Die Ergebnisse ihrer Arbeit sollen nun in die eigene
Kirche hineingetragen und fruchtbar gemacht werden. Von ihnen
wird erwartet, dass das unter viel Asche glimmende Feuer zu einer
lodernden Flamme von Liebe, Treue und Begeisterung angefacht
wird.

J'ai aussi l'honneur de saluer le clergé et les laïques ici présents,
qui ont le privilège de pouvoir énoncer leurs idées en langue
française. Vous êtes aussi appelés à faire réussir notre Congrès dont le
hut est d'approfondir la vie ecclésiastique, et de renforcer les hens

mternationaux. La possibilité pour les laïques parmi vous pour faire
retentir vos voix a reçu toute attention. Nous espérons que vous
en profiterez pleinement et que vous retournerez à vos foyers,
animés par notre travail commun, afin de stimuler encore votre vie
réligieuse

Ik begroet de geestelijken en leken, die uit Nederland gekomen
ziJn om met hun rijpe ervaring er het hunne toe bij te dragen om
het congres te doen slagen. Zet u in voor gemeenschappelijke arbeid ;

legt stevige verbindingen met uw geloofsgenoten buiten de grenzen.
Bedenkt, dat gij, levend in een kleine kring, een internationaal

Wen nodig hebt, maar bedenkt ook dat gij representanten zijt
van de kerk van Utrecht. Noblesse oblige!

Ich gedenke ehrfurchtsvoll aller jenen Mitglieder der altkatholi-
s°hen und der mit ihnen befreundeten Kirchen, die seit dem letzten

Congress zu einem höheren Leben abberufen sind. Wir vermissen
heute viele bekannte, führende Männer, Geistliche und Laien und
tfeue Besucher unserer Kongresse. Nur einen wollen wir mit Namen

^führen : den vor zwei Wochen in Bonn hingeschiedenen Bischof



— 204 —

der deutschen Kirche, Erwin Kreuzer. Obwohl er infolge seiner
Krankheit schon Jahre vom aktiven Leben der Kirche ausgeschaltet

war, gedenken wir seiner als einer treibenden Kraft unserer
Kongresse, die er viele Jahre als Mitglied des ständigen
Kongressausschusses mitvorzubereiten geholfen hat. Wir sprechen der
Altkatholischen Kirche in Deutschland unser herzlichstes Beileid aus.
Möge ihr getreuer Hirt ruhen im Frieden seines Herrn!

Wir werden aller morgen in einem Gedächtnisgottesdienst vor
Gott gedenken. Wir danken ihnen für ihre treue und fruchtbare
Arbeit und ihr hohes Vorbild.

Daneben aber wollen wir unsere Kraft suchen bei den jetzt
Lebenden. Ihnen liegt die Aufgabe ob, das Feuer brennend zu
halten. Lasset uns jetzt an unsere Arbeit herantreten und all unser
Denken und Tun und deren Erfolge in Gottes gnädigen Schutz
stellen. Ich erkläre den 16. internationalen Altkatholiken-Kongress
für geöffnet.

Wahl des Präsidenten des Kongresses und des Kongress-Bureaus

Auf Antrag des ständigen Kongress-Ausschusses werden mit
Einstimmigkeit gewählt :

Präsident: Universitätsprofessor Dr. B. Spuler, Hamburg.
1. Vizepräsident: Pfarrer P. Richterich, Biel. 2. Vizepräsident:
Pfarrer Th. Molemann, Dordrecht. Schriftführer: 1. Pfarrer F.Herr¬
mann, Stuttgart. 2. Pfarrer Dr. Werner, Salzburg. 3. Pfarrer C. Toi,
Schiedam.

Prof. Dr. B. Spuler übernimmt die Leitung des Kongresses mit
einer kurzen Ansprache, dankt für das ihm entgegengebrachte
Vertrauen und verliest sodann die eingegangenen Begrüssungs- und
Entschuldigungstelegramme, welche am Schluss des Kongressberichtes

angeführt sind.

Hierauf erteilt der Präsident das Wort dem Sekretär des
ständigen Kongress-Ausschusses, Prof. Dr. U. Küry, Ölten :

Bericht des Sekretärs des ständigen Kongress-Ausschusses

Bald nach dem letzten Kongress in Hilversum sind im ständigen
Kongress-Ausschuss zwei tiefgreifende Änderungen eingetreten.
Zu Anfang des Jahres 1949 kam aus Deutschland die Nachricht,
dass der bisherige Vizepräsident Pfarrer H. Michelis, Köln, an den

Folgen eines Verkehrsunfalles gestorben ist. Im Frühsommer 1950



— 205 —

reichte Drs. J. J. Vermeulen, Utrecht, altershalber seine Demission
als Präsident ein. In Pietät und Dankbarkeit gedenken wir des früh
vollendeten Vizepräsidenten Pfarrer Michelis, der nur kurze Zeit
seines Amtes gewaltet, sich aber mit der ganzen Kraft seiner jugendlichen

Begeisterung für unsere Ziele eingesetzt hat. Herzlicher Dank
gebührt sodann Herrn Drs. J. J. Vermeulen, Utrecht, der bei der
Vorbereitung des letzten Kongresses in Hilversum in massgebender
Weise mitgewirkt hat.

Wir gedenken an dieser Stelle in Liebe und Dankbarkeit auch
all derjenigen Kongressmitglieder, die seit Hilversum verstorben
sind und die an unserer Kongressarbeit mittelbar oder unmittelbar
Anteil genommen haben. Es sind dies vor allem:

Aus dem altkatholischen Episkopat: Bischof J. Jasinski, Pittsburg,

Bischof J. Padewski, Krakau, Bischof F. Hodur, Scranton,
Bischof R. Tüchler, Wien, Bischof E. Kreuzer, Bonn, welch letzterer
von 1915 bis 1938 als umsichtiger und überaus aktiver Vizepräsident
dem ständigen Kongressausschuss angehört hat und sich um den

organisatorischen Ausbau unseres Kongresswerkes hochverdient
gemacht hat.

Aus Holland: Pfarrer P. J. Harderwijk, Pfarrer Lambertus
Rinkel, Pfarrer P. J. Conijn; der letztere war Sekretär der
internationalen liturgischen Kommission Hollands gewesen.

Aus Deutschland: Dr. Merkt, Pfarrer Jone, Pfarrer F.Hacker.

Aus der Schweiz: alt Bankdirektor E. Frey-Vogt, eine um die

schweizerische Kirche und den Gesamtaltkatholizismus hochverdiente

Persönlichkeit, der von 1919 bis 1938 den ständigen Kongressausschuss

und verschiedene Kongresse als Tagespräsident mit
Auszeichnung geleitet hat, ferner Pfarrer W. Heim, Pfarrer A. Bailly
Und Werner Herzog, der jahrelang die Kongressbeiträge in der
Schweiz eingezogen und verwaltet hat.

Mögen die Verstorbenen ruhen in Gottes Frieden!

In den ständigen Kongressausschuss wurden auf Vorschlag der
Landesbischöfe durch Kooptation neu gewählt: als Vizepräsident
Prof. Dr. J. J. Zeimet, München, als Präsident A.M.C, de Wilde,
¦Delft. Rasch hat sich der neue Ausschuss eingearbeitet und es - in
Ausführung der in Hilversum gefassten Beschlüsse - als seine

dringendsto Aufgabe betrachtet, die landeskirchlichen
Arbeitsgemeinschaften zu reaktivieren und die Konstituierung der
internationalen liturgischen Kommissionen in die Wege zu leiten.



— 206 —

Landeskirchliche Arbeitsgemeinschaften haben sich gebildet in
Holland unter Leitung von Prof. Jans, Amersfoort, in Deutschland
unter Prof. Küppers, Bonn, in der Schweiz unter Dr. W. Meyer,
Bern. In allen drei Ländern ist es gelungen, neue Kongressmitglieder
zu gewinnen. In Holland beträgt deren Zahl gegenwärtig 14, in
Deutschland 70, in der Schweiz 138 Mitglieder, von denen 60

Kollektivmitglieder sind, Kirchgemeinden und Kirchgemeindevereine,
die nicht bloss den statutarischen Betrag von Fr. 6.—, sondern

jährlich einen solchen von Fr. 20.— beziehungsweise Fr. 10.—
bezahlen. Die Herbeiziehung von Kollektivmitgliedern hat sich als

sehr vorteilhaft erwiesen und sei den anderen Arbeitsgemeinschaften
zur Nachahmung empfohlen. Nach einer in Hilversum getroffenen
Vereinbarung verwalten die Landesverbände ihre Eingänge
vorläufig selbständig. Die Kongresskasse in Basel, die nach wie vor
in mustergültiger Weise von Herrn Max Gürtler verwaltet wird,
weist gegenwärtig einen Bestand von Fr. 3491.55 auf.

Nach einem ebenfalls in Hilversum gefassten Beschluss können
in besonderen Fällen aus den landeskirchlichen Kongresskonti
Beiträge geleistet werden an die Reisekosten unserer altkatholischen
Vertreter an den Tagungen der Ökumene. Solche Beiträge sind mit
einer Gesamtsumme von rund Fr. 2500.— ausgerichtet worden an
die altkatholischen Vertretungen an der Konferenz für Faith and
Order in Chichester im Juli 1949, an den Konferenzen der ILAFO,
der «Internationalen Liga für apostolischen Glauben und Verfassung»

in Oxford im April 1950 und in Lund im August 1952, an den
Paulusfeierlichkeiten in Griechenland im Juni 1951, an der 3.

Weltkonferenz für Glaube und Verfassung in Lund im August 1952

sowie an die schweizerischen Teilnehmer an den altkatholischen
theologischen Stuclientagungen in Amersfoort 1950 und in Bonn
1951.

Auf Veranlassung des Ausschusses sind von den kirchlichen
Oberbehörden inzwischen auch die in Hilversum beschlossenen

internationalen liturgischen Kommissionen ernannt worden: je drei
Herren in Holland (Prof. Maan, Utrecht, Alex de Jong, Amsterdam,
und anstelle des verstorbenen Pfr. Conijn Pfr. Toi, Schiedam), in
Deutschland (Prof. Zeimet, Pfr. Hinz und Pfr. Kräling) und in der
Schweiz (Prof. Rüthy, Pfr. M. Heinz, H. Bieli). Aktiv war vor allem
die holländische Gruppe, die als Gegenstand der gemeinsamen
Beratung das Missale und das Kalendarium vorschlug und die neuerdings

damit begonnen hat, durch eine umfassende Umfrage den



— 207 —

Bestand der liturgischen Gebräuche und Bestrebungen in den drei
Bistümern aufzunehmen.

Der Kongressausschuss selbst hat anlässlich seiner beiden
Geschäftssitzungen am 26. August 1950 in Amersfoort und am
18. August 1951 in Bonn die Gelegenheit wahrgenommen, mit
Vertretern beider Organisationen, der Arbeitsgemeinschaften und der
liturgischen Kommissionen die Verbindung aufzunehmen, ihnen
seine Anregungen zu unterbreiten und sich selbst bei der
Vorbereitung dieses Kongresses von ihnen beraten zu lassen. Im übrigen
sind die laufenden Geschäfte auf brieflichem Wege erledigt worden.

Wichtige Schöpfungen unserer Kongresse sind sodann die
«Internationale Kirchliche Zeitschrift» und die «Internationale
Stipendienkasse», deren Redaktion beziehungsweise Verwaltung
in den Händen von Bischof A. Küry liegt. Er berichtet über die
beiden Institutionen folgendes: Leider hat sich die Hoffnung, die
wir in unserem Bericht in Hilversum zur «Internationalen Kirchlichen

Zeitschrift» äusserten, nicht erfüllt. Es gibt immer noch
Abonnenten, die mit der Bezahlung des Bezugsgeldes im Rückstand
sind oder es aus Valutaschwierigkeiten nicht leisten können. Das
Hilfswerk der christkathoüschen Kirche der Schweiz ist zum Teil
für sie eingetreten. Es ist nun doch zu erwarten, dass sich die
Verhältnisse mehr und mehr festigen und die Zeitschrift die Anerkennung

findet, auf die sie glaubt Anspruch erheben zu dürfen.
Rückschläge konnten aus Reserven und freiwilligen Spenden gedeckt
Verden. Das war nur deshalb möglich, weil Redaktion und
Mitarbeiter ihre Kraft der Zeitschrift um Gottes Lohn widmen.

Die «Internationale Stipendienkasse», die bestimmt ist für
ausländische Studenten altkatholischer und befreundeter Kirchen,
die an der christkatholisch-theologischen Fakultät der Universität
Rern studieren, konnte in den fünf Jahren 1948—1952 einem
Bulgaren, einem Griechen, einem Tschechoslowaken (Flüchtling) und
einem Österreicher Stipendien bezahlen. Die nötigen Fr. 6530.—
Wurden aus Beiträgen von Behörden, Frauenvereinen und Gönnern
Und aus Zinsen eines kleinen Kapitals zusammengelegt. Die Studen-
ten erhielten ausserdem freie Wohnung mit Licht und Heizung im
christkatholischen Studentenheim. Sechs serbische Studenten

(Flüchtlinge) erhielten die nötigen Stipendien und Studiengelder
v°n der Stipendienkommission des Ökumenischen Rates der
Kirnen in Genf. Auch diesen stand im Studentenheim freie Wohnung

^ Verfügung. Vier der Serben haben in Australien und den USA



— 208 —

im Laufe des Jahres 1951 eine neue Heimat gefunden. Die
Jahresrechnungen der IKZ und der Stipendienkasse werden vom
christkatholischen Synodalrat regelmässig geprüft.

Am Kongress in Hilversum war von holländischer Seite
gewünscht worden, es möchten Schritte unternommen werden, um
zwischen den einzelnen Altkatholiken-Kongressen, die bis jetzt
mehr oder weniger isolierte Kundgebungen gewesen waren, eine

grössere Kontinuität herzustellen. Erfreulicherweise haben die
Holländer selbst die Initiative zur Herbeiführung dieser grösseren
Kontinuität ergriffen und für die Tage vom 21.—28. August 1950

eine Gruppe von deutschen und schweizerischen Geistlichen zu
einer altkatholischen theologischen Stuclientagung nach Amersfoort
eingeladen. Im Mittelpunkt der Tagung standen Vorträge über die
Lehre von der Kirche, die römische Mariologie, die Eheeinsegnung
und das Eherecht, die Busse und Krankenölung, die Eucharistie,
an die sich eine angeregte Diskussion anschloss. «Es wurde dankbar
anerkannt - so heisst es im Schlussbericht der Tagung -, dass diese

erstmalige Zusammenkunft von etwa 30 Geistlichen der drei Kirchen
zu einer wirklichen Begegnung im gottesdienstlichen Leben, im
theologischen Gespräch und im persönlichen Zusammensein geführt
hat, sowie dass sie segensreich und notwendig war.» Es zeigte sich

vor allem, dass zwischen den drei Kirchen in vielen Fragen bedeutsame

Unterschiede in Lehre und Praxis bestehen, die den
Teilnehmern zum Teil ganz neu waren und die zu einer bewegten, aber
stets brüderlichen Aussprache Anlass gaben. In Amersfoort wurde
beschlossen, gleich im darauffolgenden Jahre eine zweite Studien-
tagung durchzuführen. Sie hat vom 13.—20. August 1951 unter
Beisein auch einer österreichischen Abordnung in Bonn
stattgefunden. Über sie ist in der IKZ ein ausführlicher Bericht erschienen.

Hauptthemata waren: die Autorität der Hl. Schrift, Schrift
und Tradition im altkatholischen Verständnis, das altkatholische
Kirchenverständnis, das Buss-Sakrament, die römische Mariologie
sowie die Frage der Mitwirkung der Laien in den altkatholischen
Kirchen. Diese zweite Tagung hatte in mancher Beziehung einen
etwas anderen Charakter als die erste: stand die Amersfoorter
Tagung mehr unter dem Zeichen einer ersten Fühlungnahme und
Abtastung der uns beschäftigenden Probleme, so war die Bonner
Konferenz schon bestimmter ausgerichtet auf einzelne Grundfragen,
aus denen sich als die praktisch vordringlichsten die Frage nach
Sinn und Bedeutung des Buss-Sakramentes und die nach der



— 209 —

Aktivierung der Laien im Leben unserer Gemeinden unmittelbar
ergaben.

Im wesentlichen auf Grund der an diesen beiden
Studientagungen gemachten Erfahrungen und in enger Zusammenarbeit
mit deren Teilnehmern sind in Amersfoort und Bonn die
Hauptthemata unseres heutigen Kongresses festgelegt worden. Um auch den
Laien die Möglichkeit der Meinungsäusserung zu geben, sind auch
die landeskirchlichen Arbeitsgemeinschaften angefragt und deren
Wünsche und Anregungen nach Möglichkeit berücksichtigt worden,
deren wichtigste die waren: es möchte die theologische Studientagung

klar von den übrigen Kongressverhandlungen abgegrenzt
und am Kongress selbst den Laien in vermehrtem Masse Gelegenheit
zUr Diskussion und zur aktiven Mitarbeit geboten werden. Der Verlauf

dieses Kongresses selbst muss zeigen, ob sich dieser neue Modus
bewähren und dazu mithelfen wird, die gewünschte Kontinuität
m unserer Kongressarbeit zu fördern und die Gemeinschaft unter
Unseren Kirchen zu vertiefen.

Zum Schluss liegt uns noch die angenehme Pflicht ob, im
Namen des Kongressausschusses unseren Brüdern von der
altkatholischen Kirche Deutschlands, insbesondere Herrn Bischof
Demmel und Herrn Prof. Zeimet für die örtliche Organisation des

Kongresses den herzlichsten Dank auszusprechen. Möge der Wunsch,
den der Münchner Ortsausschuss in seiner Einladung ausgesprochen
hat, sich erfüllen, «der Wunsch und die Hoffnung, dass der
XVI. Internationale Altkatholiken-Kongress in München die
altkatholischen Bistümer aufs neue und noch tiefer miteinander
verbindet, die in Interkommunion miteinander stehenden Kirchen
einander noch mehr nähert und weitere Brücken schlägt zur Meh-

rung der Einheit und zur Festigung des Friedens in Jesus Christus,
ttem Herrn der heiligen Kirche».

Im Anschluss an den Bericht des Sekretärs ergreift Dr. A. Rin-
kel Erzbischof von Utrecht das Wort zu seinem Vortrag:

Interkommunion
Ihre Grundlage, ihr Inhalt, ihre Folgerungen

Die Tagesordnung des Kongresses gibt an, dass ich über «die

ökumenische Bewegung und der Altkatholizismus» sprechen soll.
Diese Titelangabe ist mir einerseits zu unbestimmt, andererseits zu



— 210 —

vielumfassend. Am wenigsten gefällt mir der Ausdruck altkatholizismus',

dessen ich mich sparsam bediene aus der Erwägung heraus,
dass wir kein ,ismus' sind, sondern «Kirche».

Ich werde mich darum auf einen Punkt beschränken, und zwar
auf die Frage und den Begriff der Jnterkommunion', und versuchen,
eine Antwort zu geben auf die Frage, was nach der alten katholischen

Auffassung die Grundlage der Interkommunion ist, was sie

alles umfasst und welche Schlussfolgerungen sich daraus ergeben.
Anlass zu diesem Thema bietet die Konferenz ,für Glauben und

KirchenVerfassung' von Lund 1952, wo das Thema ,intercommunio'
in einem besonderen Rapport vorbereitet wurde und in einer eigenen
Sektion zur Behandlung kam. Die Verhandlungen über diesen

Gegenstand nahmen einen nur mühsamen Verlauf, und der Schlussbericht

war ziemlich unbefriedigend. Es sind zwar die Hintergründe
und die damit verbundenen Konsequenzen mehr oder weniger
angedeutet worden, aber völlig erschöpft sind sie nicht. Der
Hauptmangel ist wohl dieser, dass nirgends in klaren und unzweideutigen
Worten ausgesprochen ist, was nun eigentlich ,intercommunio' ist.
Im Schlussbericht der Konferenz hat man zwar eine Terminologie
aufgestellt, in der alle Arten und Abstufungen der ,intercommunio'
rubriziert worden sind, aber dieses Vorgehen war aus der Not
geboren und kann weder unser Denken noch die Tatsachen binden.
Unseres Erachtens war der grösste Fehler wohl dieser, dass man
beim Wort ,intercommunio' viel zu viel, ja fast ausschliesslich an die

gemeinsame Abendmahlsfeier gedacht hat. Dies trifft wohl am
deutlichsten zu Tage, wenn man das Wort in der deutschen Sprache
mit jAbendmahlsgemeinschaft' übersetzen wiU. Diese Bezeichnung
macht zwar den Eindruck, sehr konkret zu sein, der Begriff ,inter-
communio' wird jedoch dadurch endgültig verengert und verarmt.
Wir verstehen, dass die Orthodoxe Kirche des Ostens das Wort
jintercommunio' nicht kennt und es ablehnt. Trotzdem sind wir
überzeugt, dass wir als Altkathohsche Kirche - und zwar auf Grund
unserer Interkommunion mit den Kirchen der Anglikanischen
Kirchengemeinschaft und nicht weniger auf Grund der Verhandlungen

zwischen Orthodoxen und Altkatholiken in Bonn 1931, wo
völlige Übereinstimmung erreicht wurde - äusserst wichtige Dinge
über das Wort und die Tatsache der ,intercommunio' sagen können.
Das sind aber zu gleicher ZeitDinge, die auch die grössten Schwierigkeiten

und die tiefsten Gegensätze innerhalb der ökumenischen
Bewegung aufdecken. Es kommt noch hinzu, dass in ökumenischen



211

Kreisen das Drängen in der Richtung der sogenannten ,offenen
Kommunion' jeden Tag stärker wird, wobei dann aber alle als lästig
empfundenen Hindernisse der auseinandergehenden Auffassungen
über Kirche, Amt und Sakrament oder - auf noch höherem Niveau-
über Offenbarung, Bibel und Tradition vertuscht werden, oder
man ist ihnen aus dem Wege gegangen. Dieses Vorgehen erscheint
dem ,Katholiken' als das Ergreifen-Wollen eines zu hoch liegenden
Zieles, während das, was man dann tatsächlich ergreift, nicht das
Ziel ist, sondern nur Schein, unecht und unaufrichtig. Aus diesen

Gründen möchten wir heute etwas sagen über ,intercommunio', was
nns Licht über ihre Grundlage, ihren Inhalt und ihre Folgerungen
bringen könnte.

Als im Juli 1931 die von den Erzbischöfen von Canterbury und
Utrecht ernannten Kommissionen in Bonn zur Verhandlung über
ein engeres Zusammengehen zwischen den ,Churches of the Anglican
Communion' und den Altkatholischen Kirchen zusammentraten,
ham man zu einem Übereinkommen, das später von den beiden

Kirchengemeinschaften ungeändert angenommen wurde. Der erste

Artikel dieser Vereinbarung lautet: «Jede Kirchengemeinschaft
erkennt die Katholizität und Selbständigkeit der anderen an und
hält die eigene aufrecht.» Das Wort .Kirchengemeinschaft' ist hier
die deutsche Übersetzung des englischen Wortes .communion'. In
diesem ersten Paragraphen wird das Wesentliche festgelegt, nämlich
die Anerkennung der gegenseitigen Katholizität und die gegenseitige

Selbständigkeit. Erst im zweiten Artikel wurde das Prinzip
ausgearbeitet, und zwar so: « Jede Kirchengemeinschaft stimmt zu, die

Mitglieder der anderen Kirchen an den Sakramenten teilnehmen zu
lassen.» Man achte auf die Mehrzahl. Sehr nachdrücklich wird nicht

«^schliesslich an die Abendmahlsgemeinschaft gedacht, die übri-
8ens schon vordem wiederholt in der Praxis geübt wurde, sondern

*<* allem an die Teilnahme an den gegenseitigen Bischofsweihen.
Der dritte Artikel zog die Grenzen, nämlich: «Die Interkommumon

klangt von keiner der beiden Kirchengemeinschaften die An-

nahme aller Lehrmeinungen, sakramentaler Frömmigkeit oder

^rgischer Praxis, die der anderen eigentümlich sind, sondern

fliesst in sich, dass jeder glaubt, die andere halte alles Wesentliche

J* christlichen Glaubens fest.» Es wurde über das .Wesentliche' -
aiese .essentials' - tiefgehend diskutiert, wie z. B. über das Verhältnis

eschen Bibel und Tradition und beider Autorität, über die Stellungnahme

gegenüber den Konzilien nach dem Jahre 1000, über die Lehre



— 212 —

und die Auffassungen der Eucharistie und über die Bedeutung der
«five commonly called Sacraments», die fünf andern Sakramente.

Wir zitieren dies so ausführlich, weil wir damit nicht in erster
Linie zeigen wollten, welches Ergebnis die .intercommunio' hat,
sondern worin sie gegründet ist. Dieser Grund ist hier deutlich
genannt, nämlich die Anerkennung beider Katholizität. Was bezweckten
denn diese beiden Kirchengruppen Es war immer noch eine offene

Frage gewesen, ob die altkatholischen Kirchen die Gültigkeit der

anglikanischen Weihen anerkannten. Diese Anerkennung war im
Jahre 1925 altkatholischerseits gegeben und ausgesprochen worden.
Damit war der Weg geebnet zu einer Annäherung ,in sacris'. Als
man beiderseits überzeugt war, dass man auf derselben
Glaubensgrundlage stand, die nämlichen Ämter und Sakramente besass,

stand nichts mehr im Wege, einander als ,katholische' Kirche
anzuerkennen. Die 1931 zustandegekommene Interkommunion besagte,
dass die Altkatholische Kirche die Anglikanische Kirche als ,die

katholische Kirche von England' und dass die Anglikanische Kirche
die Altkatholische als ,die katholische Kirche der Niederlande'
(Deutschlands, der Schweiz usw.) betrachtet. Dies bedeutete sowohl
ihre Einheit wie beider Unabhängigkeit und Selbständigkeit. Und
dies ist der volle Sinn ihrer Interkommunion.

Es ist keine organische ,unio' zustandegekommen; sie ist auch

nicht bezweckt. Es bleibt fraglich, ob diese je nötig sein werde oder
ob uns dies einen Schritt weiter bringen würde. Interkommunion
ist kein Mittel zum Ziel, sondern das Ziel selbst. Es bleiben immer
historische und regionale Grenzlinien, die aber keine Trennungslinien

sind, sondern logische Merkmale historischer und örtlicher
Selbständigkeit. Die tiefere Einheit aber, die ,unio', liegt in der

.Katholizität', bei der die Kontinuität mit der alten Kirche, vor
jedem Bruch oder Schisma, anerkannt wird. In dieser Katholizität
liegt beschlossen, dass man beiderseits überzeugt ist, dass die andere
das «holon», das Ganze der Kirche besitzt, in der Lehre, im Amt, im
Sakrament. Es können selbstverständlich Altkatholiken beim Lesen

einiger der 39 Artikel bedenklich den Kopf schütteln; natürlich
liegen bei der einen Kirche die Akzente in der Lehre anders als bei

der anderen, aber es besteht eine gemeinsame Basis des .Wesent¬

lichen', die die volle Katholizität verbürgt. Und es ist eine
Bürgschaft vorhanden, dass auf der anglikanischen Seite nie beabsichtig*

ist, in einer Reformation einen neuen Anfang zu machen, und dass

auf altkatholischer Seite keine Abbiegung, z. B. im römischen Geist«



— 213

gemacht worden ist, durch welche die Grundlage der alten Kirche
verlassen würde.

In bezug auf das Amt kann festgestellt werden, dass in den

evangelischen Kreisen der Anglikanischen Kirche ein mehr historischer

als doktrinärer Akzent gelegt wird. Aber auch dort ist man
der Überzeugung, dass die Anglikanische Kirche «always intended to
continue the three orders of the Ministry, and to make Bishops,
Priests and Deacons as they existed in the Church from the beginning» ;

dass lithe Holy Spirit is given in Ordination for the work of the ministry»,

und dass in den Weiheformeln nichts da ist, was darauf
hinweisen würde, dass nicht bezweckt wäre, «to confer the charisma of
the Catholic ministry». Ob man dann die Weihe theologisch ein

Sakrament nennt oder nicht, macht dann nur noch wenig
Unterschied. Darüber aber später mehr. Beiderseits ist hier die

Überzeugung ausgesprochen, dass das eigene Amt einen anderen, sagen

wir: einen lauteren, mehr sakralen Charakter und eine stärkere

Bürgschaft der Kontinuität aufweist als das Amt in den reformatorischen

Kirchen.
Aus dieser gemeinsamen Grundlage der Anerkennung beider

Katholizität ergibt sich, dass prinzipiell - dogmatisch und devo-

tionell - «the Order for the administration of the Lord's Supper

or Holy Communion» und die altkathohsche Messfeier identisch

sind; dass bei den Amtsweihen die Handauflegung durch
anglikanische oder durch altkatholische Bischöfe gleicher apostolischer

Gültigkeit ist; dass «confirmation» und «Spendung der Firmung»

Promiscue vorgenommen werden können und auch tatsächlich

vorgenommen werden, dass eine «reconciliatio» durch Gebet und

Handauflegung beiderseits von gleicher Wirksamkeit ist; dass die Kranken

gleichwertig und tatkräftig «getröstet» werden; dass ein

Altkatholik seine Eheeinsegnung in einer anglikanischen Kirche gleich

sakral betrachten darf wie in seiner eigenen Kirche, und dass -
natürlich unter Vorbehalt aller kanonisch-disziplinären Bestimmungen

und Vereinbarungen - die Amtsträger beider Kirchengemeinschaften

einander überall und in allem ersetzen können.

Für den .Katholiken' ist die Grundlage der Katholizität durch-

schlaggebend in der Theorie und in der Praxis der .intercommunio'.

Dies schliesst eine Gebundenheit an, eine Kontinuität mit der

geteilten Kirche ein, welche von einer Trennung, von einem Bruch

°der von einer Reformation noch nichts wusste. Es ist in Lund über

*"> Kirche Vieles und Gutes gesagt worden. Wenn es ein Gebiet

i. 14
'Meruat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1953.



— 214 —

gibt, auf dem sich eine Schwenkung in der Richtung zur Katholizität
im ökumenischen Denken offenbart, dann ist es ohne Zweifel in
punkto ,Kirche'. Was für den .Katholiken' Lebensatem ist, dass

nämlich die Kirche «der Leib Christi» ist, nicht nur in bildlichem
Sinn, sondern in allerhöchster, göttlicher Realität, wurde schon in
der ersten Sitzung der bezüglichen Sektion aus dem Munde des gut
reformatorischen Professors Torrance gehört. Der ,Katholik' hat
beim Anhören seiner Worte in erstaunter Wiedererkennung die
Ohren weit geöffnet. Dass dieser Gedanke sogar im Schlussbericht
Platz gefunden und die Genehmigung der Konferenz erhalten hat,
erfüllt mit grosser Dankbarkeit, auch wenn wir uns nicht verhehlen,
dass er an vielen Orten kühler gelesen und weniger geschätzt werden
wird, als er aufgeschrieben wurde. Dennoch liegt hier einer der
Grundsteine der Lehre über das Wesen der Kirche. Für den .Ka¬
tholiken' ist die Kirche keine Stiftung, kein Gewächs oder Machwerk
menschlicher Art und Herkunft, die nur so von selbst entstanden ist
und mit der wir machen können, was wir wollen, weil wir Menschen

nun einmal die Kirche bilden und wenn nötig sie reformieren und
nach unserm Geschmack zuschneiden, die wir mit einer Bibel, mit
Ämtern und sakramentalen Apparaten ausrüsten und die letzten
Endes eigentlich nur unsere Dienerin ist, was sie für den reformatorischen

Menschen in der Theorie meistens gewiss nicht ist, aber dafür
in praktischer Hinsicht um so mehr. Nein, die Kirche ist der Leib
des verherrlichten Herrn, der ausschliesslich von Ihm herkommt,
aus Ihm geboren ist, aus Ihm allein lebt durch seinen Hl. Geist, der

lebendig macht. Sie ist die Trägerin seines Heiles - mehr als nur
Trägerin seiner Heilszusicherung, denn sie ist mehr als ein eschato-

logischer Wegweiser -, und darum einzig seine Dienerin, die sein

Heilswerk fortsetzt, Ihn repräsentiert, d. h. Ihn «gegenwärtig»
macht, so dass nach dem Worte des Kirchenvaters Cyprian
«keiner Gott zum Vater haben kann, der nicht die Kirche zur
Mutter hat». Der .Katholik' weiss, dass das Wesen der Kirche
verstanden werden muss von dem Urgrund, nämlich von Gottes
Offenbarung aus, und class sie von dieser Offenbarung der lebendige,
bleibende, wirkende, dynamische Zeuge ist. Der .Katholik' bekennt
ohne Vorbehalt das «CREDO ecclesiam». Und «credere», glauben,
heisst für ihn: gehorchen, dienen und aus dem Geglaubten leben-
Natürlich weiss er, dass Gottes Liebe und Weisheit ihm auch in
der Bibel die geschriebene Urkunde gab, die die Lampe für seinen
Fuss ist, aber eben deshalb, weil die Bibel primär und prinzipiell



— 215 —

die Lampe der Kirche ist, durch die gleiche göttliche Hand
angezündet, die auch die Kirche schuf und sie zur Trägerin und Hüterin
dieser Lampe machte. Für ihn ist es keine Frage, ob die Kirche der
Hl. Schrift untergeordnet, ihre gefügige Dienerin und Willensvoll-
streckerin ist, die wir - ja, gebt acht : WIR - jedesmal auf die Finger
klopfen und zur Ordnung rufen dürfen. Sie ist von Gott «bezeugt»
in der Hl. Schrift, und dieses göttliche Zeugnis ist die Autorität der
Schrift. Aber die Kirche ist der Zeuge, der einzige und zuverlässige,
die auf Grund ihrer direkten göttlichen Herkunft das Recht und die
Kraft besitzt, um von der Hl. Schrift und ihrer Autorität das Zeugnis
zu geben, dass sie, die Schrift, das Zeugnis Gottes ist -, und dies ist
die Autorität der Kirche. Hier werden alle Fragen bezüglich
Unterordnung oder Nebenordnung hinweggefegt und gilt allein das
seligmachende Mysterium von der Identität des «credo ecclesiam» und
des «kata tas graphas». Denn es gibt hier nur einen Grund: Gott,
der schafft und spricht, Gott, der sich offenbart in seinem Sohn
Jesus Christus, der das Haupt der Kirche und das Herz der Schrift ist.

Deshalb kann der .Katholik' auch nicht ohne das Wort
Tradition' auskommen, denn jede Offenbarung Gottes geht, trotz der
Wirkung seines Hl. Geistes, einen menschlichen Weg, den Weg des

Weitergebens, des «tradere». Gott «gibt sich selber weiter» in seiner
Kirche und Er «spricht sich selber weiter» in seiner von seinem Hl.
Geist durchwehten Schrifturkunde, deren Mund seine Kirche ist.
Indem diese Tradition ein menschlicher Weg ist, ist sie dennoch
nicht weniger Gottes Wille und Schöpfung; sie hat die Kirche als

Wohnstätte und Organismus für alle Jahrhunderte, und ihre Stimme
lst Gottes heiliges Wort.

Natürlich wissen wir, dass wir als Theologen mit diesem Zeugnis
noch nicht, sogar nie denkend-zufrieden sein werden, und dass wir
noch ein ganzes Heer von Fragen aufrufen können. Aber der .Ka¬

tholik', der nach dem Wort ,Offenbarung' die Dreizahl: Kirche,
Schrift und Tradition in einem Atem bekennend nennt, hat diese

fragen prinzipiell auf ein niederes Niveau heruntergesetzt, wo nicht
^ehr das göttliche Zeugnis spricht, sondern nur menschliches
Wägen und Wiegen.

In der Autorität der Kirche als des Leibes Christi - gerade und

ausschliesslich darum - beruht das Amt der Kirche. Nie kann das
Alßt gleichgültig sein, nie «gut» in jeder beliebigen Form. Nie kann
es «nur» brauchbar sein -, es ist unentbehrlich. Das Amt ist Faktor
Und Kettenglied in Gottes Tradition, im Weitergeben Gottes, gleich



— 216 —

fest und tief, wie die Kirche selbst, wurzelnd in und hervorspriessend
aus der Offenbarung und aus dieser, durch die Kirche, seine Wahrheit

und Wahrhaftigkeit, seine Autorität und Dauerhaftigkeit, seine

Berufung und seine Aufgabe empfangend. Darum ist das Amt nicht
lediglich eine Sache des .Wohlseins' der Kirche, so dass ihr Werk
flott und logisch und ordentlich verläuft, bei dem man aber das Amt
schliesslich auch entbehren könnte. Nein, das Amt gehört zum
.Sein' der Kirche, zu ihrem Wesen als Kirche. Ohne das Amt ist sie

verstümmelt und nicht der vollkommene Leib ihres Herrn, der ihr
Haupt ist und der seine Kirche «mit Herrlichkeit bekleidet» hat,
damit sie «ohne Makel oder Rüge» sein sollte (Eph. 5 : 27).

Es braucht kaum erwähnt zu werden, in welcher Form sich
für den ,Katholiken' dieses Amt entfaltet, nämlich in der Dreizahl :

Bischof, Priester und Diakon. Aber hier stehen wir denn auch auf
einmal mitten im Problem der ,intercommunio', das gerade im Amt
ihr schwerstes Hemmnis findet. Ich glaube nicht, dass es nötig ist,
hier exegetische, dogmatische und historische Arbeit zu verrichten,
sondern vor allem zu sagen, wie die Dinge liegen und warum sie so

hegen. Wohlan, der .Katholik, anerkennt dieses dreifache Amt als
das unveräusserliche und unveränderliche Erbgut der Kirche der
Apostel, die, durch den Herrn als «Grundlage» gestellt, den Auftrag
und die Vollmacht empfangen haben, die Kirche zu bauen, damit
«in Ihm der ganze Bau, wohlgefügt, emporwachsen sollte zu einem

heihgen Tempel im Herrn» (Eph. 2 : 20f.), der das «Haupt ist, von
dem aus der ganze Leib, durch die Gelenke und Bänder unterstützt
und zusammengehalten, das Wachstum vollzieht, welches Gott
gibt» (Kol. 2 : 19). In der Zusicherung, dass durch die Hände seiner

Apostel der Bau emporwachsen soll «in Ihm» und «zu dem von Gott
gewollten Wachstum» hegt die Bürgschaft des absolut sakralen
Charakters des Amtes. In den deutlichen Anweisungen der
neutestamentlichen Briefe und in der Antwort der daraus erwachsenen
Praxis in den ältesten Zeiten der Kirche liegt für uns die Bürgschaft
der apostolischen Herkunft des Amtes.

In diesen letzten Sätzen liegt natürlich der Gegensatz zwischen
«katholisch» und «protestantisch». Wenn man reformatorischerseits

gerne versichert, dass das Neue Testament für ein presbyterales
System eintritt, möchten wir antworten, dass das Neue Testament
keine Systeme befürwortet, sondern uns Bausteine vorlegt. In
diesem Zusammenhang erinnern wir an die interessante Arbeit des

Prof. Dr. A. M. Brouwer: «Die kirchliche Organisation des ersten



217 —

Jahrhunderts und wir», 1937. Wir sind in verschiedenen Punkten

ganz anderer Ansicht als der Verfasser, aber wir nehmen gerne Notiz
von seiner Bemerkung, dass man «aufhören sollte über eine schrift-

gemässe Organisation zu reden», und zwar von einer presbyterial-
synodalen Kirchenordnung; dass man «das Nämhche zugunsten
einer Organisation sagen kann, in welcher bestimmte Personen eine

autoritative Stellung einnehmen, sei es, dass man sie .Aufseher',

.Bischof oder .Superintendent' oder wie auch nennen will.» Bei dem

letzteren «wird dem allgemeinen Priestertum der Gläubigen nicht

notwendigerweise zu nahe getreten». Dann aber fährt der Verfasser

fort: «Meint man, ich befürworte eine bischöfliche Einrichtung?
Bei weitem nicht. Ich bin der Ansicht, dass die Geschichte unserer

(d. h. der Niederländischen Reformierten) Kirche und unsere Volksart

keinen Bischof ertragen.» Hier liegt eine auffallende Verzerrung

vor, die man heute zu den «non-theologischen Faktoren» rechnen

würde. Es werden hier absichtlich der Wert und die Wahrheit der

ältesten Tradition der Kirche beiseite geschoben und dafür eine

Tradition und eine historische Entwicklung, die nach des Verfassers

eigener Ansicht aus der Reformation und dem Protest gegen die

römische Kirche geboren sind, sanktioniert. Dieser Standpunkt

sanktioniert eine Tradition, die sich - nach der Meinung des Verfassers

- nur sehr dürftig auf eine biblische Grundlage stützen kann

Die logische, natürliche und biblische Schlussfolgerung hätte wohl

diese sein müssen: die Tradition der ersten Jahrhunderte, die solch

ein unbestrittenes Zeugnis für die bischöfliche Organisation der

Kirche darstellt, zu sanktionieren, eine Organisation, die das Neue

Testament mit weit grösserer Wahrscheinlichkeit vermuten lasst als

eme presbyterale Kirchenordnung, um von einer kongregationalistischen

ganz zu schweigen. tt
Aber. es handelt sich hier nicht um Systeme, Verfassungs-

f°rmen oder Methoden der Organisation. Unser Herr stiftete die

•Kirche' und nicht eine Einrichtung mit schon im voraus genau

festgestellten Regeln, Gesetzen, Funktionen, liturgischem Zeremoniell

und dienendem Personal. Sein Evangelium verkündet die Verwirk-

üchung des Königreiches Gottes, und die äussere Gestalt der Kirche

j8t dazu nur das Mittel ; aber ein Mittel, das Er selber gibt, unentnnn-

** nnd unerlässlich, absolut notwendig für alle, die zu seinem Heile

k°mmen wollen. Ebenso liegen in seinem Evangelium die Prinzipien
*e das Amt ponieren, aber ohne amtliche Vorschriften und die

Grnndsätze, die die Heilsmittel hervorrufen, aber ohne liturgische



— 218 —

Umschreibung. Er stiftete einen lebendigen Organismus, keine

Organisation, kein Statut. Er schuf deshalb Raum für eine Entwicklung,

aber keine zeitliche oder örtliche Begrenzung.
All dieses «Zweite» schafft die Kirche selber, indem sie

aufgebaut Avird durch die Apostel des Herrn, ausgerüstet mit dem
Geiste ihres Herrn, und darum handelnd in der Autorität ihres

Herrn, der ihr Haupt und dessen Leib sie ist. Der Herr handelt
durch seine Kirche so wie das Haupt den Leib regiert. So gibt die
Kirche dem Amt und dem Heilsmittel ihre ,Gestalt', im Anfang
ihren Weg suchend inmitten der Bedürfnisse von Ort, Zeit und
Umständen, in einem Freiheitsmass, das besonders die Prärogative
der ,Catholica' ist, so wie Verstarrung die Prärogative der Häretiker
und Schismatiker ist.

Aus dieser logischen und gesunden Entwicklung wächst die
feste Form des Amtes von Bischöfen, Priestern und Diakonen
empor, wurzelnd in den Grundsätzen des Evangeliums, gebildet in den
ältesten Gemeinden, konsolidiert in der Kirche der ersten
Jahrhunderte. Der ,Katholik' scheut sich keinen Moment, hier die
Bürgschaft der ältesten Tradition zu akzeptieren. Wer dazu nicht
imstande ist, akzeptiert die Gefahr einer Quelle, die schon unmittelbar
bei ihrem Ursprung als trüb erscheint, und greift zugleich nach dem

Wagnis einer anderer., «eigenen» Tradition, der jede Kontinuität
fehlt.

Es will uns vorkommen, dass die Frage: Bischof oder nicht,
in der Frage der ,intercommunio' nicht die wichtigste ist, obwohl
wir zugeben, dass seit der Reformation der Schrecken vor der Figur
des .Bischofs' herumgeht und noch immer nicht zur Ruhe gekommen
ist. Wenn es sich nur um die Figur des Bischofs handelte oder um das

Wort .Priester', würden die Schwierigkeiten und der Schrecken
bald aus der Welt geschafft sein, auf Grund der Tatsache, dass auch

in den reformatorischen Kirchen allerwege Bischöfe fungieren.
«To make episcopacy in their system», kann schliesslich nur eine

organisatorische oder Utilitätsfrage sein.
Die wichtigsten, die kruzialen Fragen bleiben die von der Weihe

und der apostolischen Sukzession. Sie gehören eng zusammen, aber
sie binden gleichzeitig das Gebiet des Amtes an das Gebiet des

Sakramentalen oder Sakralen.
Die Handauflegung hat ihren Ursprung in der Zeit der Apostel

Die Einsetzung der «Sieben» (Apg. 6 : 1-6) unter Handauflegung
und Gebet ist liturgisch, dogmatisch und sakramental exemplarisch.



— 219 —

Wenn auch im Anfang eine Verschiedenheit in den Personen, die
diese Handlung vollzogen, da war, die Form selber erscheint vom
Anfang an kontinuicrt zu sein. Handauflegung als die Form des

Amtsauftrages und der Amtsübertragung zeigt nicht auch nur
die geringste Unbestimmtheit. Handauflegung neuer Amtsträger
geschieht durch die Kirche - d. h. von der Kirche her, im Auftrag
der Kirche - durch die Hände ihrer rechtmässigen Diener. Hier ist
nichts Masisches, es sei denn, man will alles, was Sakrament oder

sakral heisst, magisch nennen. Nie fehlt das Gebet, das um die

.Gabe', das Charisma, betet, bei dem dann die Handauflegung das

Kommen der Gabe von oben .symbolisiert', ,be-zeichnet', d.h. die

Wirklichkeit des Kommens offenbart.
So sind für den ,Katholiken' Amt und Amts Übertragung (oder

Amtsweihe) unzertrennlich. Lassen wir es mit den Fachausdrücken

>ordo' und ,ordinatio' nennen dürfen. Wohlan, wo einmal die Not-

Wendigkeit des ,ordo' in der Kirche anerkannt ist, da kann die

Verleihung dieses ,ordo', die .ordinatio' also, nicht als ein gleichgültiger
oder sachlicher Moment betrachtet werden, sondern da ist diese

.ordinatio' von selbst sakral. Die genuine katholische Theologie

meint denn auch sich hier vor zwei Extremen hüten zu müssen.

Es kann ein einseitiger Akzent da sein, so wie wir es auf der

römischen Seite zu sehen meinen. Es ist ein Akzent, der die ,ordo'

zu einem hierarchischen Apparat macht und auf die Dauer die

Kirche in eine lehrende und eine hörende Kirche zerlegt, und dabei

die Kirche - mehr oder weniger deutlich ausgesprochen - vom
Klerus abhängig macht und diesen als die eigentliche Kirche
betrachtet. Hier verliert der ,ordo' seinen vor allem «dienenden»

Charakter. Von einem Ministerium, welches das «diakonein» zur

Aufgabe hat, wächst es zu einem «regimen ecclesiae» heraus, sowohl

in stofflichem als in geistigem, sowohl in disziplinarem als in
sakramentalem Sinn. Die Kirche wird von ihrem Klerus abhangig, der

die Macht der Sakramentsbedienung besitzt. Zu Ende gedacht

bedeutet dies, dass der ,ordo' Gott, Christus und den Hl. Geist ersetzt

nnd, philosophisch geredet, den Gottesbegriff deistisch macht. Gott
hat auf Erden seinen Statthalter, der gleichzeitig die Tradition ist

Zwar heissen die Kleriker noch «servi Dei», aber praktisch wird

°ott - das Sanctum oder die Sancta - ihr Sklave, ihr Objekt, ihre

Prärogative, über welche sie aus Kraft ihrer .ordinatio' souverän

Verfügen. Da wird der «Geweihte» durch die .ordinario' zu einem

mi* göttlicher Macht Bekleideten, der anders ist und hoher steht



— 220 —

als der homo laicus. Er wird «Mittler» im striktesten Sinn. Hier
wird ein zu schwerer Akzent auf die Potestas, auf die Vollmacht

gelegt.
Unseres Erachtens besteht auf der reformatorischen Seite

immer wieder die Gefahr, dass diese Potestas, diese Vollmacht, nahezu
verneint wird. Insoweit diese Potestas da ist, ist sie über allerhand
Funktionen und Ämter verteilt, die nicht so sehr an eine ,ordinatio',
sondern vielmehr an menschhche Satzungen gebunden sind, die
denn auch von menschlicher Wahl und menschlichem Vorzug
abhängig sind und die angetreten und wieder abgelegt werden können.
Dadurch wird der Charakter des Amtes vielmehr akzidentell, zeitlich,

mehr prophetisch und nicht mehr priesterlich, mehr zeugend
als vermittelnd, mehr Lehrer als Mittler, mehr abhängig von einem
in einem bestimmten Moment erhaltenen Charisma oder einer Gnade
als von einer bleibenden VoUmacht oder einem Auftrag getragen.
Hier verleiht die ,ordinatio' zu wenig. Sehen wir falsch, wenn wir
sagen, dass die Reformation immer Mühe hat, die Aufgabe und die
Vollmacht des Amtsträgers zu umschreiben Es bleibt dort, unseres
Erachtens, immer eine Möglichkeit, und sogar eine sehr grosse, dass

irgend jemand anderer als der Amtsträger seineAufgabe « übernimmt »

oder «usurpiert» und «inzidentell» zum Amtsträger wird. Vom
,katholischen' Gesichtspunkt aus droht hier immer die Gefahr für
die Unversehrtheit und die Realität der Sakramentsverwaltung....
das grosse Hindernis auf dem Weg der ,intercommunio'.

Der jKatholik' findet sein Kriterium zwischen diesen beiden
Extremen. Der ,ordo', das Amt, ist ein notwendiger Faktor in der
Struktur der Kirche, er ist Wesensmerkmal. Ohne ,ordo' kann die
Kirche nicht sein und kann sie keine Kirche sein. So wie Christus
seine Apostel rief und «vor sich hinsandte», so ruft die Kirche ihre
Diener und sendet sie in derselben Weise, aber damit diese immer
ihre - d. h. der Kirche - Aufgabe verrichten und einzig und allein
durch ihren Willen und durch ihre Sendung Amtsträger sind. Sie sind
immer «Diener Christi» und haben nie irgendeine Macht, potestas,
Vollmacht, Auftrag aus sich selbst. Sie teilen aus, was sie selber
wesentlich nicht haben. Kein Sakrament ist von ihrer Willkür
abhängig. Sie haben nur die schwere Pflicht, ihrer Berufung und
Sendung von oben zu gehorchen und zu tun, «quod facit ecclesia».

Aber ihre ,ordinatio', ihre Weihe, ruft und sendet sie denn auch
realiter, sie, gerade sie, keinen anderen, so dass, wenn sie handeln,
die Kirche, Gott, Christus, der Hl. Geist handelt und ihr mensch-



— 221 —

liches Handeln Gottes eigenes Werk reell macht - nichts weniger
als dies -, und so absolut reell, aber auch so absolut ministeriell, dass
es immer bleibt «Deus, qui operatur», und nicht Paulus oder Apollos.
Hier ist kein inzidenteller Gnadenbesitz, der jemand für eine
bestimmte Gelegenheit zu irgendeiner Amtshandlung geeignet macht,
sondern ein bleibendes Charisma, das seine Vollmacht (der ,ordo')
Unter der schweren Last der Verantwortlichkeit trägt und nur durch
bnade (die ,ordinatio') würdig durch den Träger besessen und
ausgeübt wird.

Die Frage der apostolischen Sukzession hängt mit dem
Vorangehenden unmittelbar und aufs engste zusammen. Sie heisst sogar
<(das katholische Bollwerk», auf das die ,intercommunio' zwischen
'katholisch' und .protestantisch' scheitert.

Es wird gut sein, wenn wir feststellen, dass der Begriff der
apostolischen Sukzession eine Entwicklung durchgemacht hat, die
einer gewissen Korrektur bedarf. Die älteste Auffassung bezweckt,
nie Bischöfe zu sehen als die Nachfolger der Apostel und legt den
-N achdruck auf die Bischofsreihen der grossen Bischofssitze, welche
auf die Apostel zurückgehen. Die Veranlassung war der Streit gegen
die gnostischen Sekten, die sich auf geheime Überheferungen der
Apostel beriefen. Demgegenüber berief die Kirche sich auf ihre
<(offene» Tradition, die sich gerade in der notoiren Reihe der Bischöfe
Manifestierte. In einer solchen Reihe, die mit der Reihe jedes anderen

grossen Bischofssitzes im «depositum fidei» übereinstimmt, hegt
ein starkes Zeugnis für die Wahrheit. In dieser Reihe oder in diesen

Reihen liegt Autorität, Nachweis und Bewahrung der Wahrheit.
Hier ist die Tradition im besten Sinne des Wortes. Es wird hier also

^ne ununterbrochene Reihe von Amtsträgern konstatiert. In ihrer
Rechtmässigkeit, d. h. in ihrer regelmässigen öffentlichen Amts-
einsetzung, liegt die Kraft des Nachweises. Hier wird nichts gesagt
tìber die ,validitas', die Gültigkeit der Weihe, die von dieser

Sukzession abhängig sein würde. Ebensowenig wird erwähnt, ob und

^•ss diese Sukzession selber abhängig ist von bestimmten «geistigen

^aben», die in der Weihe geschenkt und weitergegeben werden.
W°hl aber liegt diesem ursprünglichen Gedanken der «Bischofs-

^eihe» die Überzeugung zugrunde, dass diese «Nachfolger der
Postel» eben als ihre Nachfolger genau dieselben Funktionen wie die
Vostel ausübten. Gleich ihnen weiden sie die Kirche Gottes, handln

sie die Zucht, bewahren sie die reine Lehre, spenden sie die

bramente und legen sie die Hände auf. Sie sind das sichtbare



— 222 —

Monument der Einheit. In dieser «successio episcoporum» lag die

Bürgschaft für die Unversehrtheit der Tradition der Lehre, der
Erweis der wahren Kirche als Kontinuität, die Echtheit des Amtes
als apostolisch. Und diese Sukzession kommt zustande durch die

rechtmässige Wahl innerhalb und durch die Kirche, durch die Weihe
nach den kirchlichen Regeln und in der Weihe durch den Diener der
Kirche.

Wir glauben, dass damit das Wichtigste über die apostolische
Sukzession gesagt ist. Aber spätere Zeiten - viel spätere sogar -
haben den Akzent verlegt. Eine Umschreibung dieser Auffassung
gibt unter anderen Bischof Dr. Charles Gore (The Church and
the Ministry, p. 59 ff.), wenn er sagt: «It was intended that there
should be in each generation an authoritative stewardship of the

grace and truth which came by Jesus Christ, and a recognised

power to transmit it, derived from above by Apostolic descent.»

In diesem Gedankengang handelt es sich nicht nur um die
Sukzession des Amtes, sondern um die Sukzession der Weihe zum Amt,
und der Verfasser will hier sagen, dass die sakramentale Gabe, die
«dona Spiritus», oder dessen Kommen, oder jedenfalls die Befugnis
zum Amt, die Amtsautorität (nie ist es ganz deutlich, was die «dona

Spiritus» genau enthalten) zustande kommt durch Transmission.
Die Gabe des Amte3 - sei es als besondere Gnadengabe, sei es nur
als Amtsbefugnis - wird also «per manus episcopi», durch die Hände
des Bischofs, weitergegeben; und dieses Weitergeben ist eine
apostolische Sukzession, wenn es geschieht auf der Linie, die bis auf
die Apostel zurückgeht. Wer das Amt nicht auf diesem Weg der
«successio apostolica» empfängt, ist nicht Priester oder Bischof.
Jeder aber, der sie auf diese Weise empfängt, ist gültig geweiht und
«steht in der apostolischen Sukzession».

Dieser Gedankengang - und wir vermuten, dass dieser vor allem
das reformatorische Herz entrüstet - ist mechanisch. Er bindet,
konsequent durchgedacht, die Gnade an menschliche Macht und

Willkür. Man denkt sich einen goldenen Kanal, für den weder im
Neuen Testament noch in der alten Kirche eine Autorität zu finden
ist und worauf sogar Rom sich nie berufen hat. Die Transmission
wird nur eine Sache des Amtes; sie ist nicht mehr an die Kirche
gebunden, d. h. an die rechtmässige Berufung und Wahl durch dit-

Kirche. Hier droht der Weg der Magie und der gnostischen Theo-
sophie. Sie macht, in Verbindung mit den Theorien bezüglich-
,materia' und .forma' und in bezug auf die .intentio', aUe Weihen-



— 223 —

der früheren Jahrhunderte, die diese Theorien noch nicht kannten,
zweifelhaft. Andererseits erklärt sie allerhand Weihen für gültig,
welche unter willkürlichen Verhältnissen und Bedingungen
stattfinden, die in der alten Kirche als unzulässig galten. Sie eliminiert
die Kirche, die allein über das Amt zu entscheiden hat und die allein
das Amt trägt. Sie macht die Wirkung des Hl. Geistes, wie die sich
offenbart in den Kirchen, die eben diese sogenannte apostolische
Sukzession nicht besitzen, unerklärlich und muss diese Wirkung
des Hl. Geistes leugnen, wenn anders sie anerkennen musste, dass
diese Form der apostolischen Sukzession eigentlich doch nicht
unentbehrlich sei.

Die Liturgie der Kirche lehrt in ihren Weiheformeln von den
ältesten Zeiten an richtiger. Es fällt dort der Nachdruck zunächst
auf die rechtmässige Wahl durch die Kirche. Die Kirche, in ihrer
Gliederung von Bischöfen, Priestern und Volk, muss anwesend sein,
Um den Ordinandus zu identifizieren als die zum Bischof zu weihende
Person. Keiner kann Bischof sein, ohne dass die Kirche ihn ruft.
«Nullus episcopus sine ecclesia.» Das eigentliche Konsekrationsgebet

(oder Ordinationsgebet) richtet sich an Gott, dass Er durch
Christus den Hl. Geist sende durch die Handauflegung des weihenden

Bischofs. Der Hl. Geist ist kein weiterzuleitender Besitz des

Konsekrators, sondern die Gabe, das «donum», die über den Kon-
sekrandus herabgefleht wird. Alles muss nach den als apostolisch
geltenden Regeln der Kirche geschehen. Und alles wird vollzogen
durch den rechtmässig angewiesenen Verwalter, den Konsekrator,
der zu diesem Zweck Autorität erhalten hat. Also durch den Bischof,
nicht als Träger mehr oder weniger magischer, von den Aposteln
<(Per transmissionem» empfangener Kräfte, sondern kraft des

Willens der Kirche, die selber ihn für diesen Zweck hat weihen
lassen.

In dieser .successio apostolica' liegt nichts Magisches, denn die

'°rdinatio' oder .consecratio' ist durch und durch sakramental,
d- h. : Gott gibt den Hl. Geist als Antwort auf das Gebet der Kirche,
*nd dieses Gebet geschieht nach dem Willen der Kirche, unter der

'lrnpositio manuum', unter der Auflegung der Hände. So ist und

°Jeibt es die Kirche, die die .successio' trägt und verwirklicht. Es ist

Jott, der auf das Gebet der Kirche antwortet, und dadurch kommt
dasselbe zustande, was seit den Tagen der Apostel immer wieder
auf dieselbe Weise zustande gekommen ist. Und das ist die aposto-
llsche Sukzession.



— 224 —

Darum möchten wir hier die Erklärung einschalten, welche die
altkatholische Kirche in den Bericht über «das Amt und die
Sakramente» der Edinburger Konferenz «für Glauben und Verfassung»
von 1937 hat aufnehmen lassen. «Die Altkatholiken halten daran fest,
dass der Episkopat apostolischen Ursprungs ist und zum Wesen der

Kirche gehört. Die Trägerin des Amtes ist die Kirche. Die
Amtspersonen handeln einzig in ihrem Auftrag. Das Amt wird empfangen,
verwaltet und weitergegeben in demselben Sinn und auf dieselbe Weise,

wie die Apostel es der Kirche weitergegeben haben. Die Unzertrennlichkeit

von Kirche und Amt und das nie unterbrochene Bestehen beider

ist die apostolische Sukzession.»

Im Lichte des hier Ausgeführten darf diese Erklärung in ihrer
Bündigkeit schwerwiegend in jedem ihrer Worte genannt werden.

Wenn wir vorhin gesagt haben, dass das Amt eine Weihe erfordert,

dass also der ,ordo' zu einer ,ordinatio sacra' zwingt, so kann
nun auch gesagt werden, dass umgekehrt, die .ordinario' über die

Integrität und Validität des ,ordo' wacht. Die Weihe wacht über
die Unversehrtheit und Gültigkeit des Amtes. Wir erörtern dies

nicht tiefer; die Beweisführung liegt im schon Gesagten.
Hier aber liegt eine schwierige und heikle Frage, die gerade

beim Problem der ,intercommunio' brennend ist und sich jedesmal
wieder erhebt. Diese Frage : Was sagt das katholische Urteil über das

Amt der nicht-katholischen Kirchen Freundschaftliche Beziehungen,
ökumenischer Verkehr, persönhche Wertschätzung führen bald und
leicht dazu, dieser Frage aus dem Wege zu gehen, den sichersten

Weg zu wählen und sich eines Urteils zu enthalten. Wenn aber das

Problem der .intercommunio' an der Tagesordnung ist und man
auf der einen Seite ein Nein hören lässt, dann hat die andere Seite
Recht auf eine Antwort, die das Nein motiviert.

Unsere Antwort kann zwar aus dem vorher Gesagten
abgeleitet werden, wo wir unsere .katholische' Überzeugung
ausgesprochen haben, aber es ist gerecht und ehrlich, darüber präziser
und ausführlicher zu sprechen.

Zunächst dürfte folgendes deutlich sein. Für den .Katholiken'
hängen Kirche und Amt unzertrennlich zusammen. Das Amt gehört
zum Wesen der Kirche ; ohne Amt keine Kirche. Überall, wo darum
die Idee der Kirche, das Verständnis für die Kirche abgeschwächt
oder gar vernachlässigt wird, dort muss auch das Amt an Bedeutung
einbüssen. Es wird nicht länger durch die Kirche getragen oder von
ihr verlangt; es hat keine Wurzel, es wird zu einem mehr oder



— 225 —

weniger offiziellen Lehramt, zum Predigeramt ex professo
herabgesetzt. Wo die Kirche nicht mehr oder noch nicht, oder kurz : nicht,
ihren Charakter von Kirche, vom Leib Christi, in striktem Sinne

besitzt, leidet auch das Sakrament Schaden, uftd dort ist kein Amt,
das dem Offenbarungswert der Kirche gleichkommt.

Aber auf breitem orthodox-reformatorischen Gebiet hält man
Kirche, Amt und Sakrament in Geltung, obwohl wir ehrlichkeitshalber

doch sagen müssen, dass der Kirchenbegriff auf reformatorischer

Seite wohl viel schwächer gewesen ist und wahrscheinlich

vielerseits auch heute noch ist, als das ökumenische Gespräch
vermuten lässt. Wir lernen wahrlich wohl dies und jenes voneinander
m diesem Gespräch.

Wir finden in den lutherischen Kirchen ein Amt, das in einem
Land Priester und Bischöfe kennt (Schweden) und dessen Ursprung
auf eine Fortsetzung des Amtes der vorreformatorischen Kirche
hinweist. Man wird diese Fortsetzung und dieses ungebrochene
Band gewiss nicht brechen, aber man legt dennoch kein besonderes

Gewicht darauf, dass dieser Ursprung des Amtes zum Wesen der
Kirche gehöre. Anderswo begegnen wir Bischöfen, nicht der Weihe

nach, sondern gemäss einer amtlichen Organisation späteren
Datums. Wieder anderswo (Niederlande) ist das Luthertum bischoflos.
Im ganzen Luthertum wird das Amt als Faktor der apostolischen
Sukzession oder der Kontinuität der Kirche nachdrücklich
abgewiesen und wird die Sukzession gesucht in der Kontinuität des

achten Glaubens.
Die kalvinistisch orientierten Kirchen haben eine stark

entwickelte Amtsorganisation, die sich gerne presbyterial nennt und
darum das Bischofsamt grundsätzlich ablehnt und die Notwendigkeit

einer sakramentalen Weihe und Amtsübertragung, die das
ßand mit der alten Kirche bewahrt, nicht akzeptiert. Da ist sehr

bewusst mit dem Amt ein neuer, reformatorischer Beginn gemacht
forden. Gerade diesen neuen Beginn kann der ,Katholik' nie als

gesund und richtig annehmen. Hier stösst er auf einen Schlagbaum,
der ihn daran hindert, mit dieser Amtsauffassung und mit diesem

mtswert übereinzustimmen.
Natürlich kann und darf der .Katholik' nicht die Augen schlies-

Sen vor der gnadenreichen Tatsache, dass der Hl. Geist auch in den

^cht-katholischen Kirchen und durch ihre Diener wirkt und

^nderbar wirkt. Der Geist weht, wohin Er will. Auch dies hat das

°kumenische Leben, Lehren und Lernen uns deutlich offenbart, und



— 226 —

diese Lektion an und für sich ist schon ein ganz grosser Schritt in
der Richtung zueinander. Aber auch dies erlaubt dem ,Katholiken'
noch nicht, die Grenzen zu verwischen, welche für ihn tiefe
Glaubensüberzeugung sind. Wenn gemäss dieser Überzeugung auf der
anderen Seite Irregularität, Verstümmelung und Mangel anwesend

sind, aber Gott trotzdem auch dort wirken will, dann beugt der

jKatholik' das Haupt vor Gott, der «unendlich mehr tun kann als

wir denken oder fragen». Aber dies gibt ihm nicht das Recht, die
Grenzen und die Ordnung, die Gott ihn gelehrt hat, preiszugeben
oder das andere als gleichwertig zu betrachten.

Der ,Katholik' will - mit aller Vorsicht und Bescheidenheit im
Urteil über das Amt der anderen Kirchen - das Gleichgewicht
bewahren zwischen individueller göttlicher Berufung und kirchlicher
Sukzession. Es ist dieselbe Spannung, wie sie auch zwischen der
durch Gott direkt verliehenen sakramentalen Gnade und der durch
die Kirche verbürgten Zuverlässigkeit und Wahrhaftigkeit der
sakramentalen Handlung besteht. Für ihn liegt die feste Sicherheit in
Gott, der ruft, sendet, weiht und austeilt durch seine Kirche. Kirche,
Amt und Amtsweihe sind für ihn unlöslich eins, und deswegen allein
und absolut zuverlässig, weil Gott «durch seinen Geist den ganzen
Leib der Kirche heiligt und regiert», wie er am Karfreitag seit
Jahrhunderten in der Kirche betet. In dieser Gewissheit liegt für ihn bei

jeder Amtsweihe die Bürgschaft für die Erfüllung der altkirchlichen
Bitte : « Gib ihm, allmächtiger Gott, durch Deinen Christus teil an
dem Hl. Geist, damit er die Macht besitze..., in Übereinstimmung
mit der Macht, die Du den Aposteln gegeben hast.»

Wir fügen noch einen Punkt hinzu, weil auch dies eine ,crux'
bleibt auf dem Weg der ,intercommunio'. Wir meinen: das Sakrament

oder die Sakramente. Offen gesagt ist die ökumenische Bewegung

noch nicht an diesem Punkt angelangt. Er ist zwar wiederholt

zur Sprache gekommen und sogar dann und wann mehr oder weniger
ausführlich erörtert worden, aber Kirche und Amt haben die
Besprechungen schon so sehr in Anspruch genommen, dass das tiefere
Durchdenken der Frage über die Sakramente noch nicht auf der

Tagesordnung erschienen ist. Deshalb liegt hier für den ,Katholiken'
in der heutigen Sachlage eine Leichtfertigkeit im ökumenischen
Wollen und Streben. Dies tritt zutage in dem .agreement' in bezug
auf die Hl. Eucharistie oder das Hl. Abendmahl. In bezug auf diesen

Punkt sind wir nicht davon überzeugt, dass dieses .agreement' von
allen unterschrieben wird, noch weniger, dass es von allen mit den-



— 227 —

selben Gedanken gefüllt und erläutert wird. Dennoch sehen wir hier
wohl Licht und Möglichkeiten zum besseren gegenseitigen Verständnis

und zum besseren Begriff des eigenen Besitzes. Wir meinen
folgendes.

Bis heute ist es ein festgewurzelter Brauch, in der ökumenischen
Welt zu sprechen von den zwei Sakramenten oder auch von den
zwei neutestamentlichen Sakramenten. Dass der .Katholik' sieben
Sakramente kennt, kommt kaum in Betracht. Wir sind freilich
überzeugt, dass schon das Gespräch über diese zwei Sakramente,
Taufe und Abendmahl, genügend Probleme aufwerfen wird, aber..
wie steht es in bezug auf die anderen fünf l Wird das Gespräch diese
dauernd ignorieren Wird die reformatorische Seite dauernd ihnen
jeden Wert entsagen und sich nicht der eigenen Armut bewusst
Werden Soll der ,Katholik' sie wie hinter dem Rücken verstecken
als einen Privatbesitz, der nur eine Bagatelle heissen darf?

Es liegt hier in erster Linie ein grundsätzlich verschiedener

Sakramentsbegriff vor. Das «Siegel und Zeichen» wird dem .Katho¬
liken' niemals genug sein; er glaubt an die Realität und an die

gewisse, untrügliche Handlung Gottes durch das Sakrament. Er
glaubt auch, dass dasjenige, was das Sakrament verleiht, auf keine
andere Weise, auf keinem anderen Weg gegeben wird. Nie wird der
'Katholik' den Gedanken annehmen können : das Sakrament schenkt
nichts anderes, als was auch im «Wort» geschenkt wird.

Es kommt noch etwas hinzu, worauf wir besonderen Wert
legen und das wir hier empfehlen möchten. - Wenn einmal auch das
Thema «die Sakramente» Studienobjekt der Faith-and-Order-
Gruppe wird, sollte man den Mut haben, anfänglich das Wort
'Sakrament' einfach ganz wegzulassen. Dieses Wort selber ist nicht
eindeutig, aber die Theologie späterer Zeit hat es mit einer Hecke

umzäunt. Es ist bekannt, dass die orthodoxe Kirche des Ostens

mit Vorliebe von den ,Mysterien' spricht. Das Definieren des Wortes

¦Sakrament' ist immer in der Theologie ein Kreuz gewesen, und die

^formation hat dieses Kreuz ruhig aus dem Mittelalter mithinüber-

Jnommen und trägt es heute noch. Man sucht eine Sache, eine

Handlung der Kirche in eine Definition zu zwingen, umzuformen
Und zu werten. Und je nachdem die Definition lautet, zählt oder

reicht man Sakramente.
Würde es nicht klug sein, wenn jedeKirche sich auf jede einzelne

Handlung besänne, die sie, sei es als Sakrament, sei es als eine be-

8tlmmte Handlung der Kirche besitzt Auch die katholische Theo-



— 228 —

logie hat immer gesprochen von den «zwei wichtigsten Sakramenten»,

die «duo principua sive eximia sacramenta», und sie ist sich
dessen bewusst, dass zwischen den sieben oder zwischen den zwei

wichtigsten Sakramenten und «those five commonly called
sacraments» tiefgehende Unterschiede bestehen. In der Taufe und in der
Eucharistie geschieht für den .Katholiken' ganz etwas anderes als

in seinem .sacramentum ordinis', den Weihen zum Priestertum.
Aber ist das letztgenannte darum weniger sakral im Charakter,
weniger reeU in der Wirkung, wo es sich doch handelt um
Amtsauftrag, Amtsübertragung und Gnade des Hl. Geistes Wichtiger
als die Frage, ob die ,confirmatio' ein Sakrament heissen darf oder
soll, ist die Frage, ob die Handauflegung hier wahrhaftig und wahrlich

den Hl. Geist mitteilt.
Und weiss die Reformation denn gar nichts von diesen «fünf»

Was bedeutet bei ihr die «Konfirmation» Kennt sie kein Gebet zur
Sündenvergebung, bei dem sie die Gewissheit zu geben wagt, dass

die Sünden vergeben sind? Kennt sie keine .wirksame' Krankentröstung

Welche Bedeutung legt sie ihrer Amtseinführung bei
Und was geschieht eigentlich, oder was meint sie, dass geschieht,
wenn sie eine Ehe ,einsegnet'

Es bleibt unseres Erachtens die Aufgabe der Theologie, auf beiden

Seiten, in ihrer Sakramentstheologie zuerst dies und jenes zu
«desorganisieren», loszutrennen, zu befreien aus dem drückenden
Band einer nie befriedigenden Sakramentsdefinition, um dann jede
heilige Handlung der Kirche auf ihre eigene Bedeutung und in
ihrem eigenen Wert zu erkennen, und erst dann ihre Sakramentstheologie

von neuem und besser zu «organisieren». Wir sind
überzeugt, dass man im reformatorischen Kreis alsdann besser und
reicher über den eigenen sakralen Besitz urteilen würde.

Dies alles nun hegt auf dem Weg zur ,IntercommumV. - Wir
haben versucht, vom .katholischen' Standpunkt aus die wichtigsten
Fragen, die sich hier erheben, darzulegen. Absichtlich haben wir
das Wort ,katholisch' immer zwischen Anführungszeichen geschrieben

als ein Signal zur Andeutung eines Standpunktes, der, globaliter
gesprochen, in der ökumenischen Bewegung von jenen Kirchen
eingenommen wird, die sich nicht mit der Reformation assimilieren.
Es dürfte überflüssig sein, aber es ist nun einmal immer wieder
notwendig, zu sagen, dass .katholisch' nicht identisch ist mit der Kirche
von Rom. .Katholisch' ist freilich eine Prärogative, welche auch die
reformatorischen Kirchen für sich in Anspruch nehmen, wo sie im



229 —

Apostolikum - leider in einer unrichtigen Übersetzung - bekennen

zu glauben an «die heilige allgemeine christliche Kirche». Aber auch
in diesem breiteren Sinn gesehen, werden sie nicht leugnen wollen
oder uns als anmassend beurteilen, wenn wir auf die Position:
katholisch - protestantisch Nachdruck legen. Es ist gerade diese

Juxta- und vielerseits auch Kontraposition, die in der Frage der

.intercommunio' sich immer wieder vordrängt.
Die Frage der ,intercommunio' ist nicht so einfach wie

vielleicht ein oberflächlicher Leser des Lundberichtes vermuten könnte.

Was namentlich uns in diesem Bericht enttäuscht - wir sagten es

schon -, ist die neue Terminologie, die allen Schattierungen einen

Namen zu geben versucht. Man kann zwar nicht ohne Terminologie

sein, aber der ,Katholik' kann niemals mit dem Gedanken

übereinstimmen, dass es viele Arten der .intercommunio' gäbe, während

andererseits in dieser Schematisierung die Kernfrage : was nun .inter¬

communio' eigentlich ist, unbeantwortet und unbeachtet geblieben

ist. Es wird nur umschrieben, welche Ergebnisse sie unter bestimmten

Verhältnissen zwischen bestimmten Kirchen zu erreichen sucht.

Wir können als .Katholiken' auf diesem Gebiet nur ernstlich

auf der Hut sein. Kann man im Ernst von dem .Katholik' erwarten,

dass er an einer Abendmahlsfeier teilnehmen würde, in der die

ministrierende Kirche nichts weiteres bezweckt als eine « Gedächtnisfeier»

von nur wenig mehr als symbolischem Wert? Oder dass der

.Katholik' erwarten würde, dass ein Protestant zu seinem .kathoh-

schen' Opfermahl herannahen würde - wir gebrauchen hier absicht-

hch einmal starke Ausdrücke -, das im Heidelberger Katechismus

als eine «Verleugnung des einzigen Opfers und des Leidens Jesu

Christi und eine verfluchte Abgötterei» bezeichnet wird Wir wissen,

dass «offene Kommuniondienste» zwar sehr reiflich erwogen werden,

aber dies kann uns jedoch nicht von der Furcht befreien, dass gerade

an ökumenischen Konferenzen - wo logischerweise die Geteiltheit

durch die getrennte Abendmahlsfeier so scharf empfunden wird -
eher die Bereitschaft und die persönlichen Bindungen zu einer

gemeinsamen Feier treiben werden als die tiefgevvurzelte Überzeugung

und die Verantwortlichkeit.
.Intercommunio' ist mehr denn gemeinsame Kommunion.

Dies letzte ist eine Folge, allerdings eine wichtige Folge. ,Inter-

c°mmunio' ist die Grenze der Einheit, weil sie die Anerkennung der

Wahrhaftigen und vollen Katholizität ist. Wir sagen es auf diese

Weise, weil unsere Kirche die .intercommunio' aus Erfahrung kennt.

15
Uitcrnat. Kirch!. Zeitschrift, Heft 4, 1953.



— 230 —

Das Erste, was die Kirchen der Anglikanischen Gemeinschaft und
die Altkathohschen Kirchen zur Grundlegung ihrer Interkommunion
feststellten, war die Anerkennung der Katholizität. Und das trifft
so stark zu, dass jede Handlung dieser ,intercommunio' ein Zeugnis
für diese gegenseitig anerkannte Katholizität ist. Man hat da und
dort vermutet und es auch wohl ausgesprochen, dass die Anglikanische

Kirche diese .intercommunio' gesucht hätte, um damit ihre
Weihen, durch die Teilnahme von altkathohschen Bischöfen, ein
für allemal sicherzustellen. Diese Anschauung musste die Bezeichnung

.magisch' tragen und ist eine falsche Auffassung der apostolischen

Sukzession. Wenn altkatholische Bischöfe an einer
anglikanischen Bischofsweihe teilnehmen oder umgekehrt, tun sie dies

nicht, um die Weihen zu «verbessern» oder «mehr kathohsch», «reiner
apostolisch» zu machen, sondern sind sie anwesend und tätig als

Zeugen der eigenen und der anderer Katholizität. Diese, und diese

allein ist der Beweggrund, der sie zusammenbrachte, und die Grundlage,

wo sie einander finden und sich gegenseitig als Gleiche
erkennen.

Dass diese Grundlage einmal von der ganzen Christenheit
gefunden werden möge, bleibt unser Gebet. Dass sie gefunden werden
kann, bleibt unser Glaube.

Langanhaltender Beifall der Kongressteilnehmer unterstrich
den Dank, den Prof. Dr. Spuler Erzbischof Dr. Rinkel im Namen
des Kongresses übermittelte.

Hierauf wurde die 1. Kongress-Sitzung geschlossen.

2. Kongress-Sitzung, Donnerstag, den 3. September

Die 2. Kongress-Sitzung stand unter dem Diskussionsthema
«Lebendige Gemeinde».

Die drei folgenden Kurzreferate wurden in den sogenannten
Thesen zusammengefasst und bildeten die Grundlage für die am
anderen Tag vorgesehenen Diskussionen.

Zunächst verlas Generalvikar Bernauer-Wien das von Bischof
Dr. Stefan Török-Wien verfasste Referat :



— 231 —

Die Bibel im Leben der Gläubigen

I.
Es kann keinem Zweifel unterliegen, dass ich das vorliegende

-Thema nur in sehr unvollkommener und skizzenhafter Weise zu
behandeln vermag und damit dem mir gestellten ehrenvollen
Auftrage kaum gerecht werden dürfte. Ich werde über knappe
Andeutungen nicht hinausgelangen. Denn allzuviele Probleme der
Bibelwissenschaften, der systematischen und praktischen Theologie,
nicht zuletzt der Religionspsychologie, stossen zusammen,
verknüpfen und überschneiden sich, wenn nach der «Bedeutung der
Bibel im Leben der Gläubigen» gefragt wird. Es handelt sich dabei
Um Probleme, deren Schwierigkeit von den Fachleuten seit eh und
]e oder gerade jetzt aufs neue deutlich gesehen wird. Nun soll aber
das Thema gar nicht vor Fachleuten allein behandelt werden, es
soll den besonderen Vorzug geniessen, seinen Niederschlag vor einem
-fcorum zu finden, dem es jenseits aller fachlichen Verklammerung
Und über alle Theorie und Problemstellungen hinweg, die an ihrem
Urte natürlich ihre Berechtigung haben, etwa um das geht, was
u- Ernest Wright, D. D., Professor am theologischen Seminar in
Chicago, in seinem Aufsatze «Der Weg von der Bibel zur Welt» (in:
«Die Autorität der Bibel heute», «ein vom Weltkirchenrat
zusammengestelltes Symposion», S. 255) folgend ausführt: «Die
Kirche» - und damit der einzelne Gläubige - «muss die bibhsche
Botschaft als einen lebendigen Faktor ihres Lebens, ihrer Predigt
nnd ihrer Liturgie ansehen.»

Damit ist nicht nur die eminente kirchhche Aktualität des

^agenkreises aufgetan, sondern zugleich angedeutet, dass das
Leben der Kirche und damit des einzelnen Gläubigen bestimmt und
getragen ist von der Bibel, von der in der Predigt heraustretenden
flrchenlehre und von dem in der Liturgie entfalteten Gebet. Damit

^ aber auch zugleich die sinnvolle Dreigliederung der heutigen
^hemenfolge angedeutet : Die Bibel, die Lehre und das Gebet im

^^dei^Gläubigen.
(Nur jono Belegstellen, die ich wörtlich zitiere, sind in der üblichen Art

"gegeben. Sonstige Hinwoiso auf Literatur, die bei der Darstellung mitteler
oder unmittelbar berücksichtigt wurden, sind zur Zeiteinsparung unter-

Unrl *?" Sehr wesontlich wurde im allgemeinen verwertet: U. Küry, «Schrift
a Tradition nach altkatholischem Verständnis», IKZ, Jahrg. 8.)



— 232 —

II.
Die Bibel hat im Leben der Christen der frühen Kirche eine

grundlegende und für jede christliche Zeit normierende Bedeutung
gespielt. Jedoch wusste der einzelne Gläubige, die Bibel sei ihm
nicht unmittelbar geschenkt, sondern nur soweit er als Glied der
Christusgemeinde der Kirche, der neuen Partnerin in dem Gottesbunde,

in Erscheinung trat. Sein Schrifterlebnis war lediglich im
kirchlichen Schrifterlebnis denkbar. Dieses aber war sich darüber
klar, dass sie mit ihrem Lehramte nicht berufen sei, Herrin über die
Schrift zu sein, sondern sich als Dienerin zu bescheiden habe. Der
dem Vortrage gesteckte zeitliche Rahmen verbietet das Eingehen
auf besondere Textbelege.

III.
1. Die abendländische Kirche ist nach ihrer Loslösung von der

morgenländischen dieser Haltung nicht treu geblieben. Aus
bestimmten Gründen verhinderte bzw. erschwerte Rom den Gläubigen
die Möglichkeit, ein von der Bibel getragenes Leben zu führen.
Mochte auch die Haltung Roms dabei nicht immer konsequent und
geradlinig verlaufen und in jüngster Zeit vieles zurücknehmen, so

blieb es bei dem unkatholischen, dem Grundsatz der alten Kirche
widerstreitenden Glaubenssatz, das kirchliche Lehramt stehe über

der Bibel. Für das Leben des Gläubigen sei wohl die Aufnahme
dieses Lehrinhaltes, nicht aber die der Bibel erforderlich.

Bezeichnend ist, wie der römisch eingestellte Kulturphilosoph
F. Heer diesen Sachverhalt in «Wort und Wahrheit» (Monatsschrift
für Rehgion und Kultus, 8. Jahrg., 1953, S. 585) bedauert und
damit dem altkatholischen Urteile zustimmt:

«Es ist heute noch nicht zu ermessen, welche Kräfte der
Persönlichkeits-, der Kernbildung dem katholischen laikalen Raum in den
letzten Jahrhunderten durch den praktischen Entzug der Bibel
verlorengingen, ein Verlust, der von Jahrhundert zu Jahrhundert
verhängnisvoller werden musste nach der Schwächung des religiösen
Schau- und Hörvermögens, nach dem Ausscheiden des Gesichtssinnes

(der im Barock letzte problematische Erfolge und
Übererfolge einbrachte), nach dem Erlahmen des durch Predigt wie

Nichtpredigt ermüdeten Ohrs. Die Innerlichkeit und die religiöse
Verantwortungsfreude des Laien wurden durch die Ausscheidung.. •

des Bibellesens.. getroffen, oft zu Tode getroffen.»



— 233 —

2. Begreiflicherweise trat eine gewaltige Reaktion ge^en den
römischen Lehrcaesaropapismus in der Reformation ein. Im Sturm
und mit gläubiger Begeisterung suchte man das Leben des Gläubigen
aufs neue von der Bibel her zu befruchten. Da das Lehramt der
Kirche verdächtig geworden war, verwarf man es theoretisch, ohne
es natürlich praktisch überwinden zu können. Immerhin hatte man
dadurch, wie Rom, die Verbindung mit den altkirchlichen Grundsätzen

verloren. Der Einzelne empfing nicht mehr als Glied der
Kirche die Hl. Schrift, sondern als unmittelbarer Partner. Die
neueste Lehrentwicklung in den Reformationskirchen hat jedoch
diese im Grunde subjektivistische Vorstellung von der Bedeutung
der Bibel für das Leben des Gläubigen weitgehend aufgeben müssen.

3. Die altkatholische Auffassung zur Bedeutung der Bibel im
Leben der Gläubigen war von Anbeginn an eindeutig.

Am 14. September 1873, also vor nahezu 80 Jahren, führte
Bischof Reinkens auf clem Kongress in Konstanz unter anderem aus:

«Lesen Sie» die Heilige Schrift, «um mit Gott in den vertraulichen

Verkehr zu treten : dann werden Sie auch immerdar den Mut
haben, zu sagen, nichts könne Sie scheiden von der Liebe Jesu
Christi!» «Es genügt nicht, dass eine Bibel in jedes Haus getragen
wnd und müssig daliegt... sie muss da sein als das Licht der Seele,
zu welchem sie sich immerdar wieder wendet.»

Demgemäss wurde anlässhch der Bonner Unionskonferenzen
von 1874 erklärt: «Wir stimmen überein, dass das Lesen der
Heiligen Schrift in der Volkssprache auf rechtmässige Weise nicht
yerboten werden kann» (Bericht über die am 14., 15. und 16.
September 1874 in Bonn gehaltenen Unionskonferenzen, herausgegeben
v°n H. Reusch, 1874, S. 16).

Es gilt nun, diesen Standpunkt im einzelnen noch auszuführen.

IV.
L In einer Zeit, da zahlreiche Autoritäten wanken und

zusammenstürzen, die in den verschiedenen Lebensbereichen galten
Und gelten, wird es der Gläubige als besondere Kraft und ausser-
°rdentlichen Trost empfinden, dass die Bibel, Gottes «Wort», Autori-
^ hat - und zwar Autorität nicht von «dieser Welt her», sondern

n Gott, also absolute Autorität.
In diesem Sinne hat die Bibel vor allem in der Zeit des furcht-

baren Zusammenbruches um 1945 gnadenvoll und segensreich im



— 234 —

Leben von Gläubigen und neu zum Glauben Aufgerufenen wirken
können - an den Fronten, in den Luftschutzräumen, in den Bunkern,
in den Gefangenen- und Anhaltelagern, auf den Landstrassen.
«Hätte ich die Bibel nicht besessen mit ihrer einzigartigen Gewissheit

- ich hätte nicht durchgehalten» - versicherte ein aus
politischen Gründen verfolgter altkatholischer Richter in Österreich.

Allerdings hat die Bibel diese Autorität nur dadurch, dass sie

in einem grundlegenden Autoritätsverhältnis wirksam sein darf.
Dieses Autoritätsverhältnis besteht in Gottes Wort, das ist sein
Handeln und Wirken der Kirche gegenüber, die er eingesetzt,
geschaffen hat.

Der Gläubige, der die Bibel im wahren Geiste erlebt, erlebt
sie in seiner Eigenschaft als Kreatur, als Geschöpf - Geschöpf in
seiner vernichtenden Armseligkeit von Kleinheit und Vergänglichkeit

- Geschöpf in seiner gnadenvollen Grösse von Erwähltsein und
Gotteskindschaft. Auch die Natur, der gestirnte Himmel etwa, ein

geschichthches oder schicksalhaftes Ereignis kann den Menschen
seiner Kleinheit und seiner Grösse gewiss machen. Dass aber weder
die «Kleinheit» noch die «Grösse» von Menschen her Bestand hat,
sondern nur von Gott her - diese Lebensgewissheit hat nur die
Bibel zu geben.

2. Gottes «Wort», Gottes Offenbarung, ist also die Begegnung
des Schöpfers mit dem Geschöpfe, des Vaters mit dem Kinde.
Dabei handelt es sich nicht immer um «Wort», um «Rede» im
eigenthchen, sprachlichen Sinne. E. Gaugier führt in seinem
Vortragspaar «Was ist die Bibel Warum sollen wir die Bibel lesen ?»,

1938/1939, S. 17 f. (im folgenden: «BibelVortrag») aus: «Es ist eine

ganz falsche Vorstellung, wenn man unter der Offenbarung Gottes
eine blosse Mitteilung von Lehren versteht. Der Gott des Alten und
des Neuen Testaments nicht minder handelt. Er offenbart sich durch
Versprechen, durch Bündnisse, durch Befehle, durch Gerichte,
kurz: durch Taten.» Der bibhsche Gott spricht also in geschichtlichen

Ereignissen zu uns, gerade dort, wo der Mittel- und
Quellpunkt unseres Lebens hegt; denn Leben ist Geschehen, ist
Geschichte. Gott berührt uns in unserem Existentiellen. Damit wird
die Gefahr einer sogenannten «Buchreligion» vermieden, in der
letzten Endes der Buchstabe entscheidet.

3. Gottes «Wort», also Gottes Handeln am menschlichen
Geschehen, hat jedoch seine besonderen Akzente.



— 235 —

Gott ist einerseits Lenker der Geschichte, wie auch Deuter
seines eigenen Handelns. Und das ist nun das Eigenartige und Einzigartige

an Gottes «Wort»: Dass er an uns handelt und dass er dieses
Tun als für uns getan verkündet : Gottes gnädige und erlösende Tat,
durch die wir in Christus Jesus errettet sind. Das ist das eine, was
der Gläubige in seinem Leben an der Bibel erfahren kann.

Dabei ist allerdings die Gefahr gegeben, dass die Bibel als ein
Geschichtsbuch das dem Kommenden zugewandte Leben eines
Gläubigen unberührt lässt. «Was geht mich ein Ereignis an, das
vor unvordenklichen Zeiten aktuell gewesen ist? Unser modernes
Leben benötigt unmittelbares Berührtsein.» Indes - das Geschichtliche

in Gottes durch die Bibel verkündetem Handeln ist von
spezifischer Prägung. Die Botschaft von Kreuz und Auferstehung
ist Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zugleich. Das ist das
andere. Das Alte Testament blickt nach vorwärts, die Geschichte
der Kirche nach rückwärts. Im Leben des Gläubigen wird die alte
Geschichte gegenwärtiges Zeugnis, das jeden Gläubigen jetzt und
hier zur eigenen Zeugenschaft aufruft. Diese freilich bliebe
ungenügend und für den Einzelnen unbefriedigend, wenn sie nicht
eingegliedert wäre in der Zeugenschaft der anderen, aller gleichen
Glaubens. Denn nur durch den Zusammenklang der Zeugenschaft
vieler gewinnt die eigene Zeugenschaft erst die rechte Über-Zeugung.
Daher wird das Tun Gottes, wird die Heils-Geschichte erst Heils-
Gegenwart im Leben des Einzelnen durch seine Verbundenheit mit
der kirchlichen Gemeinschaft; da allerdings nicht bloss mit der

gegenwärtigen, sondern auch mit der vergangenen und mit der
zukünftigen. Mit der vergangenen im Traditionsdenken; ein jedes
^ahre Leben ist ja irgendwie der Vergangenheit verwoben, weil es
aus ihren Voraussetzungen stammt. Und mit der zukünftigen; ein
Jedes wahre Leben gehört ja schon irgendwie dem Zukünftigen an,
^eil es seine Voraussetzungen keimen lässt. Gerade in den letzten
Jahrzehnten hat die theologische Forschung erkannt, wie wichtig
em Bibelerlebnis ist, das sowohl der Traditionssicht wie auch der
8°genannten eschatologischen Schau zugewandt ist.

Wenn die gläubige Gemeinde zur Zeugenschaft, zum Bekennte's

im Geiste der Bibel aufgerufen ist, kann sie dies sinnvoll nur im
Rahmen der grossen Bekenntnisausprägungen der alten katholischen
Kirche tun. Gewiss wird irgendwie ihr «modernes Antlitz» mit zum
-^nrchblick kommen. Doch die eigentlich tragende Grundlage wird
^8 bibelgemässe Traditionsgut sein! Man hat da und dort, zu-



— 236 —

weilen in bester Absicht, versucht, die alten Glaubensbekenntnisse
neuzeitlich aufzufrischen, und versagte kläglich. Das Leben der alten
Kirche lässt sich nicht unterdrücken.

Doch ebenso weiss die gläubige Gemeinde, dass sie im
Bibelglauben stets unter dem «noch nicht» und dem «bereits schon»,
also unter der eschatologischen Spannung steht. Der Heiland ist
stets «schon da», denn «wo zwei oder drei versammelt» sind in
seinem Namen, ist er mitten unter ihnen (Math. 18, 20). Aber die

gleiche Gemeinde wird durch das «noch nicht» genötigt zu dem
altchristlichen Gebet: «Amen. Ja, komm, Herr Jesu!» (Off. 22,20.)

4. Gottes «Wort», sein Handeln und Wirken also, muss sich
natürlich nicht ausschliesslich durch die Schrift vollziehen. Gott
ist nicht an sie gebunden. Er kann «reden», wo er will (vgl. Joh. 3,

34). E. Gaugier betont in seiner Arbeit «Das Wort und die Kirche
im N.T.» (IKZ, 1939, S. 24) mit Absicht: «Gottes Wort muss
weder in der Schrift prinzipiell gefangen, noch durch sie prinzipiell
abgeschlossen sein.»

Es ist also an sich nicht ausgeschlossen, dass der Gläubige
Gottes Anruf in besonderen Augenblicken des Lebens, im Reiche
der Natur, der Kunst oder dergleichen erfährt. Doch solche «

Sondererfahrungen» werden prinzipiell nur dann als ein Wirken von Gott
her angesehen und beurteilt, wenn sie vom Lichte der Schrift aus

Erhellung und Deutung finden. Ein ausserbiblischer Anruf Gottes
kann vom «natürlichen» Menschen nie verstanden werden. Er
gleicht einer Rune; Schlüssel zur Entzifferung verleiht erst die
Bibel.

Indes - derartige Wege geht Gott mit den Menschen nur von
Fall zu Fall. Gott hat dadurch, dass er eine Bibel geschaffen hat,
die sich durch seine Gemeinde an jeden Glaubenden wendet,
bewiesen und festgelegt, dies sei die «ordentliche», im allgemeinen
gültige Art, in der Gott mit den Menschen Kontakt sucht.

Daher darf auch der Katholik die Hinlänglichkeit der Schrift
gläubig bekennen.

Bei den Unionsverhandlungen mit den Anglikanern in den
Jahren 1930/1931 erklärten sich die altkatholischen Theologen
ausdrücklich mit dem 6. und 20. der 39 Religionsartikel einverstanden,
in welchen die Hinlänglichkeit der Schrift zur Seligkeit festgestellt
und ausgeführt wird, die Kirche sei befugt, in Glaubensstreitigkeiten

nach Massgabe der Hl. Schrift zu entscheiden. (Dokumente



— 237 —

zu den Unionsverhandlungen der anglikanischen und altkathohschen

Kirche, IKZ 1931, S. 136, 143, 157.)
5. Es wurde schon mehrfach betont, Gott «rede» in der Bibel

nicht unmittelbar, sondern mittelbar, nämlich im Wege der Kirche
zu den Gläubigen. Die Bibel hat im Leben der Gläubigen nur, oder
besser erst Bedeutung durch die Kirche. Dies war der alte katholische

Standpunkt, der vom Altkatholizismus voll geteilt wird. Wir
sahen, sowohl die Römische wie die Reformationskirchen, die
diesen alten katholischen Grundsatz aufgaben, gerieten in
Einengungen, Verkürzungen und Inkonsequenzen.

Nur die Kirche ist wahrhaft Partnerin im göttlichen Autoritätsverhältnis;

ja noch genauer: Nur die Universalkirche kann diese
Partnerschaft voll ausüben. Der einzelne Gläubige, wie die im
* artikularismus verklammerte Kirche wird stets in Gefahr geraten,
n^e Schrift falsch zu deuten. Warum dies im Grunde so sein muss,
wird noch im besonderen anzudeuten sein.

6. Von römischer Seite wird zugunsten der Auffassung vom
Primate des kirchlichen Lehramtes über die Bibel immer wieder
eingewendet, die Festlegung des sogenannten Kanons, also der
verpflichtenden Sammlung der als biblisch anerkannten Schriften,
beweise, dass das kirchliche Lehramt über der Bibel stehe, sonst
natte es nicht entscheiden dürfen, welche Schriften zur Bibel
gehörten.

Die gläubige Erfahrung des Katholiken wird dagegen in dem
Bekenntnis gipfeln, der Kanon sei von vornherein in seinem So-

^ein von Gott gewollt gewesen. Gott habe es so gefügt, dass be-

estimmte Bücher und nur diese schliesslich im lebendigen Zeugnis
der Gesamtkirche als im biblischen Sinne geltend durchgedrungen
seien. Die Kirche hat diese Fügung und Führung lediglich in Gehor-
Sam anerkannt.

Dabei wird man im allgemeinen sagen müssen, die alte Kirche
sei bei ihrer Anerkennung der biblischen Schriften, bei der Kanons-
bildung also, in der Tat vom Ewigen her gelenkt worden. Sie hätte
die von ihr beschrittenen Wege kaum aus eigener, menschlicher

lcht zu gehen vermocht. Wie dankbar dürfen wir sein, dass wir in
^atth. und Lk. nur so zarte, keusche «Kindheitsgeschichten» be-
Sltzen und andere plumpe Kindheitsevangelien nicht in den Kanon
aufgenommen wurden, die den Gläubigen von heute in seinem

m°dernen» Leben schwer belasten mussten.



— 238 —

7. Die Reformatoren glaubten - wie schon angedeutet wurde -,
der uns überlieferte Bibeltext sei schlechthin mit dem Worte Gottes
gleichzusetzen. Dann läge ein «Diktat» vor, «das wäre» - wie
E. Gaugier (Bibelvortrag, S. 21) mit Recht erklärt - «etwas furchtbar
Starres, ja Totes». Manche möchten - so führt er an anderer Stelle
(S. 13) aus, «dass man ihnen auch beweisen könnte, dass dieses Buch
direkt vom Himmel herabgefallen sei, dass man es wie ein Orakel
brauchen könne... Das ist aber ein heidnischer Bibelgebrauch. So

geht der zaubergläubige Mensch mit seinem Götzen um.» Eine
solche Bibelvorstellung ist also ganz gewiss abzulehnen. Andere
wieder stellen Fehlbarkeit und Mehrdeutigkeit eines bestimmten
Bibeltextes fest und meinen nun, Gottes «Wort» selbst sei dem
Irrtum verfallen. Nicht so selten wird dann der weitere Schluss

gezogen, die Bibel enthalte gar nicht Gottes «Wort», es läge hier eine

tragische Täuschung vor. In dem Leben dieser Menschen verblasst
dann infolge des aufgezeigten Missverständnisses die Beziehung zur
Bibel überhaupt. Daher wird es ganz besonders darauf ankommen,
mit aller Klarheit die Erkenntnis herauszustellen, dass weder das

biblische Textwort unfehlbar sei, noch dass es von vornherein das

«Wort» Gottes unverkürzt ausdrücke. Dass sich vielmehr Gottes

unfehlbares und eindeutiges «Wort» in fehlbaren und mehrdeutigen
Menschenworten darstellen muss, weil dies so einem Willen Gottes

entspricht.

8. Aus der Fehlbarkeit und Mehrdeutigkeit des Bibeltextes
aber ergibt sich für die Gläubigen die Notwendigkeit, in geeigneter
Weise, also vor allem durch Bibelforschung und Bibelerklärung nach

Möglichkeit zum unfehlbaren und eindeutigen Gotteswort vor-
zustossen. Dass es sich bei der Bibelforschung in dem hier gemeinten
Sinne um ernste, wissenschaftlich begründete Arbeit handelt und
nicht um das, was die sogenannten «Ernsten Bibelforscher» meinen,
braucht nicht besonders dargetan zu werden.

Als Grundpfeiler jeder echten Bibelforschung und -erklärung
haben sich die sogenannte Bibelkritik und die Versuche erwiesen,
das sogenannte innere, verborgene Zeugnis des Hl. Geistes in der
Bibel zu erhellen.

9. Einige Worte werden zur Frage der Bibelkritik zu sagen
sein. Mancher Gläubige wird sich vielleicht in seinem Gewissen
bedrängt fühlen, wenn er von Bibelkritik hört und eingeladen wird,
sich mit ihren bisherigen Ergebnissen zu befassen. Ein solches Be-



— 239 —

denken ist ledighch einer Kritik gegenüber angebracht, die im
wesentlichen gar nicht mehr als Kritik anzusprechen ist,
sondern einem armseligen, schablonenhaft vorgehenden Nihilismus
gleicht.

Die altkatholischen Vorkämpfer des vorigen Jahrhunderts
hatten die Ansätze zur Bibel- und Dogmenkritik, soweit sie damals
vorhanden waren, positiv aufgenommen und in ihr den Anbeginn
einer «unverfälschten Exegese» erkannt.

Anbeginn einer jeden rechten Bibelforschung, die letztlich der
Vertiefung des gläubigen Erlebens der Hl. Schrift dienen will, wird
die Herausarbeitung eines sprachlich einwandfreien Bibeltextes sein.
Hatte noch vor 60 und 70 Jahren der Naturphilosoph E. Haeckel
behaupten können, die neutestamentlichen Bücher seien um 150
christlicher Zeitrechnung zusammengefälscht worden, kann heute
dank der Bibelforschung festgestellt werden, dass sämtliche Schriften

des Neuen Testamentes schon um 100 christlicher Zeitrechnung
*m wesentlichen abgeschlossen gewesen seien und wir heute einen
Bibeltext besässen, der in der Hauptsache mit dem der Erstschriften
übereinstimme.

Neben dem «richtigen Texte» kommt einer entsprechenden
Übersetzung erhebliche Bedeutung zu. So mancher Gläubige hat
beim Hören oder Lesen eines Satzes in der Bibel Schiffbruch ge-
htten oder Anstoss genommen, weil die Übersetzung mangelhaft
^ar oder überaltert wirkte. Der Herstellung oder Verwendung
brauchbarer Bibelübersetzungen sollten die altkathohschen Kirchen
*hr Augenmerk zuwenden.

Zur Einführung in den Schrifttext und zu seinem Verständnis
lst weiters die Feststellung seiner literarischen Form nicht
unwesentlich. Wir wissen heute, dass die Bibel vor aUem zahlreiche

Poetische Stücke enÖiält, Lieder, die vielfach gottesdienstliche

Verwendung gefunden hatten, dass die Bibelleser durch sie in uralte
hturgische Erlebnisse eingeführt werden können.

Unter besonderer Berücksichtigung des dichterischen
Sprachgebrauches - vor allem im Alten Testament - werden auch Aus-

^cke zu beurteilen sein, die Gott in vermenschlichter Weise

frechen und handeln lassen. Man hat sich vielfach an den «Augen»,
«Ohren» und «Händen» Gottes ebenso gestossen wie an seiner

<<Freude», seiner «Reue», seinem «Zorne». Wollte man hier radikal

Vorgehen, musste man allerdings «Gottes Wort» oder «Gottes An-



— 240 —

ruf» ebenso verdammen wie «Gottes Mund». Ja sogar der gewaltige
Ausdruck von der «Fleischwerdung des Wortes», der das christliche
Erlösungsgeheimnis und die höchstmögliche Begegnung Gottes mit
dem Menschen umschreiben will, wäre unter solchen Umständen
untragbar. Zum ganzen muss festgehalten werden, dass der Mensch
selbst in der profanen Kunst Ewiges und Unsagbares in einer stets

unzulänglich bleibenden Bildhaftigkeit umschreiben muss, will er
sich überhaupt künstlerisch äussern und entfalten. Religion würde
ein totes Schweigen und damit zur radikalen Vereinsamung. des

Menschen, wenn sie auf jede menschliche Antwort auf Gottes «Anruf»

verzichten wollte, mag diese nun auch noch so sehr in
menschheitsbedingter Gleichnisform gefangen liegen.

Zum rechten und umfassenden Verständnis einer Stehe wird
insbesondere viel beitragen, wenn die allgemeinen und die besonderen

Umweltsgegebenheiten und Begleitumstände in Betracht gezogen
werden. Unter den allgemeinen Faktoren dieser Art sind in vorderster

Linie die zeit- und kulturgeschichtlichen Gegebenheiten wesentlich.

Wie vieles, was eine oberflächliche Aufklärungstheologie als

Sage oder Märchen in der Bibel abgewiesen hatte, wurde durch die
neuesten Ausgrabungen und sonstigen Beobachtungen als
Ausdrucksformen eines ganz bestimmten Kulturerlebnisses dargetan.
Bei Berücksichtigung der Umwelt- und Zeitgegebenheiten wird man
sich natürlich vor verschrobenen und blutleeren, rein konstruktiven
Einseitigkeiten freihalten müssen, wie sie etwa in den Modeerscheinungen

vorlagen, alles und jedes von Ägypten, Babylon, aus dem
Iran oder aus Indien herzuleiten oder als astralmythisch zu
erklären.

Hält man ein entsprechendes Ebenmass, wird auch das

Problem gemeistert werden können, das sich aus dem Verhältnis
zwischen Altem und Neuem Testamente ergibt und die Kirche seit
eh und je ernsthaft beschäftigt hat. Diesem Problem wird man freilich

ebensowenig gerecht, wenn man in der christlichen Verkündigung

das Alte Testament ganz ausschalten will oder es durch
mechanisches Allegorisieren verschristlichen möchte. So gerne sich
die Forschung auf den heilsgeschichtlichen Weg besinnt, der in
beiden Testamenten als besonderer Zweck hervortritt, wird man die

wesensentsprechende Relation finden.
Jede alttestamentliche Stelle muss natürlich zunächst in ihrem

Verhältnis zur religiösen Lage von Israel-Juda untersucht werden.
Bei dieser «zeitgeschichtlichen Position» kann man jedoch nicht



— 241 —

stehenbleiben. Man muss versuchen, den Abschnitt im Lichte neu-
testamentlicher Perspektiven zu betrachten.

Andererseits darf bei der «Umwelt», die bei jeder neutestamentlichen
Stelle zu beachten ist, nie die Beziehung zum Alten Testament

verkürzt werden. Aus dieser Bezugsetzimg ergeben sich nicht
so selten erst Einsichten in den Gang der heilsgeschichtlichen
Vollendung, der im Neuen Testamente seine Krönung gewann.

Unter solcher Sicht entgeht man auch der Gefahr, gewisse
«gesetzliche» Bestimmungen des Alten Testamentes, vor allem jene,
die die damalige israelisch-jüdische Sozial- und Wirtschaftsordnung

betrafen, aus ihrer religions- und zeitgeschichtlichen
Bedingtheit herauszulösen, zu verabsolutieren und etwa nun als Norm
tür die Gestaltung moderner Ordnungssysteme gleicher Art
anzusehen.

Es wurde hier versucht, mit einigen flüchtigen Strichen den
Aufgabenkreis der wissenschaftlichen Bibelforschung zu umschreiben.

Welcher Laie wird sich dabei nicht sagen oder gesagt haben:
Wenn dem so ist, kann ich nicht mit. Wie ist es mir möglich, den
biblischen Text auf seine Richtigkeit hin zu prüfen, wie kann ich
ein selbständiges Urteil über das Zutreffen einer Übersetzung
abgeben, wie soll ich zur Erklärung einer Bibelstelle Kenntnisse zur
Frage der Umwelt, der Zeit- und Kulturgeschichte aufbringen!
Aber auch der Bibelfachmann wird die aufgezeigte Problemlage
ebenfalls - ja, wenn er einsichtsvoll ist in noch viel grösserem
Ausmasse - empfinden. E. Gaugier mahnt in seiner viel beachteten
Schrift «Das Abendmahl im Neuen Testament» («Gegenwartsfragen
Biblischer Theologie» IL, 1943, S. 6) den neutestamentlichen
Forscher: «Es ist zu vermuten, dass bei der Unzulänglichkeit
jnenschlicher Erkenntnis immer ein Weniger nur erfasst werden
kann, als in ihnen steht. Aber diese Grenze unseres Verstehens ist

^eder durch Vorsatz noch durch Anstrengung legitim überschreit-
°ar. Die Offenbarung selbst setzt uns diese Grenze, weil sie die
Souveränität des Offcnbarens nie preisgibt. In diesem und dem

^anz schlichten Sinne, dass die Forschung nie zum Abschluss kommt,
lst nicht zu verhehlen, dass unsere Deutung an vielen Stellen nicht

Jber ein vermutlich' oder .wahrscheinlich' hinauskommen kann.»
^asst der Exeget diese Forderungen unbeachtet, gerät er in eine

«kontierende Unfehlbarkeit», die zur «Karikatur» des «Dogmas der

^ofessoren» wird (ebenda S. 23). Und E. Schweizer warnt in seiner
Arbeit «Geist und Gemeinde im Neuen Testament und heute» (in:



— 242 —

«Theologische Existenz heute», Neue Folge, Nr. 32, 1952) insbeson-
ders, vor «individualistischer» Auslegung einzelner ohne Rücksicht
auf die Gemeinde.

So wichtig auch die wissenschaftliche Forschung an der Bibel
sein mag, so unentbehrhch sie ist, jede Entwicklung einer
selbstsicheren und selbstherrlichen Schriftgelehrsamkeit und einer
«Herrschaft» dieser über die bibhsche Auslegung muss vom christlichen,
vom katholischen Standorte aus zurückgewiesen werden. Weder der
einzelne noch eine bestimmte Gruppe noch ein bestimmter Stand
sind berufen, ein «Diktat der Auslegung» auszuüben! Biblische
Forschungsarbeit muss stets - wie E. Gaugier, a. a. 0. feststellt, be-
wusster Dienst an der Kirche bleiben.

10. Die Einheit der Kirche, in die sich der einzelne bzw. ein
besonderer Stand von «Schriftgelehrten» einzugliedern hat, wenn
es darum geht, im Dienste der Kirche Bibelarbeit zu leisten, diese

Einheit der Kirche muss eine allumfassende, universelle, organische,
kurz katholische sein.

Es wurde im Verlaufe der kirchlichen Ideengeschichte eine
Einteilung der Kirchenglieder in hörende und lehrende aufgestellt.
Diese Einteilung hat im Bhckfeld eines organisch gefassten
Kirchenbegriffes, eines Kirchenbegriffes im Sinne der paulinischen Leib-
Christi-Vorstellung, eine gewisse Berechtigung. Wird jedoch
zwischen den beiden Begriffspaaren das Prinzip einer Über- bzw.
Unterordnung im Sinne eines Herrschafts- und Machtgedankens
eingebaut, erscheint die gesamte Konstruktion untragbar.

Auch hier wird das Moment der dienenden Liebe als Auftrag
und Verpflichtung massgebend zu sein haben. Die lehrende und
hörende Kirche werden zusammen, als zwei Glieder an dem einen

Leib, einander gegenseitig tragend, einander gegenseitig helfend in
der Bezeugung für die Bibel Bruderdienste leisten.

Selbstverständlich wird man - und das ist das zweite - den

Begriff der Kirche katholisch, also ökumenisch fassen müssen.
Manche Ansätze zu einer ökumenischen Bibelbezeugung sind schon

vorhanden, der Altkatholizismus wird seine Aufgabe darin erblicken
müssen, an dieser Arbeit weiter mitzuwirken.

Die Bibelbezeugung der ganzen Kirche wird jedoch nicht auf
die gegenwärtige Generation eingeschränkt bleiben dürfen. So

wesentlich es ist, dass bei der Auslegung der Bibel die Gegenwartsscheu

nicht verkürzt werde - Religion ist ja immer ein Gegenwartsproblem,

und gerade die Gegenwart hat manches in der Bibel sehen



— 243 —

gelernt, was früher übersehen wurde-, könnte jener Kirchengedanke
nicht ökumenisch genannt werden, der nicht auf die Kirche der
Vergangenheit mit einbezöge. Das aber ist gemeint, wenn wir von der
Berücksichtigung der Schrifttradition bei der Bibelauslegung reden.
Wie der Stand der besonderen Bibelgelehrten, die lehrende und die
hörende Kirche einer bestimmten Epoche zum gegenseitigen Dienst
in der Bezeugung der Bibel aufgerufen sind, dürfen wir den Bruderdienst

nicht verschmähen, den uns bei dieser Arbeit die alte Kirche
leisten will, vor allem jene Brüder, die wir als «Väter» bezeichnen
Und die aus verschiedenen Gründen als besondere Zeugen des
Wortes Gottes erscheinen.

Damit wird die Tradition zur lebendigen Brücke über den
^eitenstrom hinweg und zum Teile auch eine besondere Form der
zeit- und kulturgeschichtlichen Arbeitsmethode, deren Wichtigkeit
für die Bibelauslegung wir früher kennen gelernt haben. Dabei darf
natürlich die traditionserfüllte Auslegung nie mehr sein wollen als

Erklärung der Bibel, Ablegung dienender Zeugenschaft; sie darf
nicht in den Fehler der römischen Theologie verfallen, die die Tradition

als Glaubensregel neben, ja in letzterer Zeit sogar über die Bibel
setzt. Wie sehr eine echte Bibelarbeit als Erklärungshilfe den
brüderlichen Dienst der gesamten Kirche aller Zeiten bedarf, beweist
ein Urteil von E. Gaugier in der bereits erwähnten Arbeit «Das
Abendmahl im Neuen Testament», S. 5. Er führt aus: Eine tradi-
^onelle Auslegung der Bibel hat nie die Gewähr, «dass sie nicht
andere säkulare Voreingenommenheiten an den ihr vorerst fremden
Gegenstand heranträgt», «dass sie das Material nicht willkürlich
zUsammenordnet, dass ihre Rekonstruktion nicht nur .Konstruk-
tion bleibt.»

Weil an einer solchen Auslegung die ganze, katholische,
ökumenische Kirche beteiligt ist, ist der ihr verheissene Hl. Geist
8ewisS) darf sie sich im Zeichen der inneren Zeugenschaft dieses

Gottesgeistes fühlen. Und sie wird seiner Gaben unter bestimmten
ßedingungen, derer noch kurz Erwähnung zu tun sein wird, um so

euerer gewiss werden dürfen.
In ausserordentlichen Sonderfällen mag dem einzelnen dieses

s°nst nur der ganzen Kirche geschenkte innere Zeugnis des Gottes-
Seistes verliehen werden. So dann, wenn die Kirche oder eine
tragende

Kirchengruppe vom Wege einer schriftgemässen Tradition
^gewichen ist und damit selbst die Gewissheit der Teilhabe am
nneren Zeugnis des Gottesgeistes verloren hat. Ein solcher Gläubiger



— 244 —

wird dann aber verpflichtet sein, möglichst bald wieder die
Verbindung mit wahrhaft katholischem Kirchentume zu suchen. In
einer solchen Lage befanden sich ja unsere Väter im Jahre 1870.

11. Nach der Bibel und der mit ihr übereinstimmenden, der sie

erklärenden Tradition hat sich das Glaubensdenken der Kirche, die
Kirchenlehre, die Dogmatik zu richten, wie Erzbischof A. Rinkel
mit Recht feststellt (IKZ, 1951, S. 3). E. Gaugier unterstreicht in
seiner Arbeit «Das Abendmahl im Neuen Testament», S. 9, diesen

Sachverhalt noch besonders: «Jede dogmatische Arbeit muss von
der Schrift ausgehen, so lange. die Kirche gewillt ist, ihre
dogmatischen Entscheidungen je und je vom Zeugnis der Schrift
richten und neu begründen zu lassen.»

Dabei wird man nicht übersehen dürfen, dass das kirchhche
Lehramt zuweilen genötigt ist, in getreuer Nachfolge biblischer
Grundsätze diese den Erfordernissen der Zeit entsprechend aus-
und zu Ende zu denken. Wieder wird es die Gesamtkirche sein, die

darüber zu wachen hat, dass die Kirchenlehre im Geiste der Bibel
verbleibe und nichts Bibelfremdes oder Bibelwidriges auspräge. Die
letzte und tiefste Bezeugung der Bibel aber wird dort entfaltet
werden, wo jenseits jeder exegetischen und systematischen Arbeit
die Bibel im Leben der Gläubigen zum Beten führt und das Gebet

in ganz ungeahnter Weise die Wirksamkeit des Hl. Geistes im
Bezeugen der Bibel freimacht.

E. Gaugier hat in seiner bereits angeführten Arbeit über «Das

Abendmahl im Neuen Testament», S. 4, dazu folgende
ernstzunehmenden Worte gefunden:

«Die Entscheidung des Glaubens fällt an einem anderen Ort.
Und sie wird auch kaum durch unsere Forschung ausgelöst, sie fällt
unter jene Begegnung, che der Mensch nicht in der Hand hat, der

er nur antworten kann, die geschieht, wenn das überlieferte Wort
wieder gegenwärtig wird und uns anspricht.»

Diese letzterreichbare Einschau in Gottes Wort wird dort möglich,

wo sich im rechten Geiste Bibel und Gebet der Gemeinde, also

Liturgie, verweben. Dann wird es den Gläubigen ergehen wie der

schlichten Handelsfrau Lydia in der Stadt Thyatira, der nach APÖ
16, 14 «der Herr das Herz auftat».

Es wird berichtet, man habe nach dem Tode Luthers ain
seinem Schreibtisch einen Zettel mit folgenden Worten gefunden:
«Lege die Hand nicht an die Schrift, sondern geh tief anbetend ihren

Fußstapfen nach.»



245 —

Damit möge dieser Vortrag ausklingen und den Versuch der
Überleitung wagen zu den beiden anderen Themen über die Kirchenlehre

und das Gebet.

Im Anschluss folgte das Referat von Prof. P. J. Jans, Amersfoort

:

Die Lehre der Kirche im Leben der Gläubigen

Unter den Kurzreferaten zum Diskussionsthema: «Lebendige
Gemeinde» nimmt das Thema: «Die Lehre der Kirche im Leben der
Gläubigen» programmgemäss eine zentrale Stelle ein.

Bei tieferem Verständnis wird sich zeigen, dass diese zentrale
Stelle kein Zufall sein kann.

Als schriftliches Offenbarungszeugnis Gottes geht die Bibel
der Lehre der Kirche voran, nicht in dem Sinne, dass die Bibel über
der Kirche steht oder die Bibel der Kirche untergeordnet ist, sondern
"wie eine der Kirche von Gott beigeordnete Gabe, welche als primäre
Richtschnur ihrer Lehre dienen darf.

Ebenso hat die Lehre der Kirche im Leben der Gläubigen nicht
nur Erfolg, wenn sie uns zur tüchtigen Glaubenskenntnis oder

zum klugen theologischen Verfahren hinführt, sondern viel mehr,

^enn sie uns zu einem Leben des Gebetes anregt und zu einem
wahrhaften Leben der christlichen Liebe erzieht.

In etwa zehn Thesen habe ich versucht, die Stehe und die

Bedeutung der Lehre der Kirche zu umschreiben.

Quelle, Zuverlässigkeit und Zweck ihrer Lehre sind in Thesen 1,

6 und 9 bezeichnet.
Die übrigen Thesen bringen die Lehre an sich nochmals in

spezieller Beziehung zu Kirche, Dogma und Amt. Die letzte fasst

kurz aber fundamental unsere persönhche Einstellung (Orientierung)
zUr Kircho zusammen.

Ich bin mir dessen bewusst, dass die Gefahr droht, dass wir uns

anhand dieser Thesen leicht in theologischen Betrachtungen ver-

nren und damit den Zweck unseres Referates nicht erfüllen. Sie

Verden aber mit mir darin übereinstimmen, dass wir nur in der theo-

kgischen Verantwortung zu unserm Ziel: «Lebendige Gemeinde»

klangen können, auch wenn wir sonst Theologie nicht in streng

^ssenschaftlichem Sinne pflegen.
Prof.Dr.G.vanderLeeuw,einniederländisch-reformierterrheo-

loge, sehrieb in seinen «Dogmatische Brieven» (Amsterdam 1933,

T
16

internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1953.



— 246 —

Seite 7) : «Ein guter Christ wird immer, in wie einfacher Weise auch,
ein guter Theologe sein.»

Ich hoffe, dass es uns gelingen wird, in katholischer Breite
einander durch Prüfen und Forschen in jenen Fragen zu stärken,
die für eine Wiederbelebung unseres Glaubens und damit für ein
erneuertes Leben in unseren Gemeinden Voraussetzung sind.

Die Thesen bilden in grossen Zügen die Denklinie des Referates,
das durch die Formuherung des Themas: «Die Lehre der Kirche
im Leben der Gläubigen» begrenzt ist. Wir betonen Lehre und Leben,
aber nicht nur in der neutralen täglichen Bedeutung von Theorie
und Praxis, sondern in der uns von Gott gegebenen Beziehung zur
Kirche und zum Glauben.

I. Die Quelle der Lehre

Lehre setzt Kenntnis voraus. In Beziehung zur Kirche kann
nur Gott Objekt unserer Kenntnis sein. Gott wird aber nicht ohne
weiteres erkannt. Dass er erkennbar ist, haben wir der Tatsache zu
verdanken, dass er sich erkennen lässt. Er will erkannt sein Unsre
Kenntnis von Gott ist also nicht zufällig, sie ist von Ihm gewollt.
Dazu ruft und sucht er den Menschen jeder Zeit. Der Mensch reagiert
aber schlecht auf Gottes Rufen und Suchen. «Von Anbeginn aber
ist es nicht also gewesen» (Matth. 19:8) können wir hier Jesus

nachsagen; «Gott der Herr ging im Garten», lesen wir in Genesis 3,8,
und er ging mit dem Menschen, solange der Mensch sich nicht vor
Ihm verbarg. Nach dem Sündenfall verbarg der Mensch sich aber
noch mehr vor dem Angesicht Gottes, und das macht er heute noch.
Es soll nicht sein und es kann auch anders sein! Die Bibel erzählt
uns darüber von Abel, Noah, den Erzvätern und der weiteren
Geschichte des Volkes Israel und den Propheten und berichtet uns,
wie Gottes Suchen und Rufen sich in voller Klarheit und Wahrheit
in der Menschwerdung seines Sohnes offenbarte. Die Bibel erzählt
uns darüber in menschlicher Einfalt, aber Christus, der in seiner

Menschwerdung, in seinem Leben, Leiden, Sterben und Auferstehen
den Offenbarungsinhalt der Bibel ergänzte, gewährte diesem menschlichen

Zeugnis durch die Wirkung des Heiligen Geistes die Autorität,
welche sie für die Kirche zur Kenntnisquelle ihrer Lehre machte.

In Christus hat Gott uns geoffenbart, dass sein Ziel mit dem
Menschen nicht nur eine mehr oder weniger grosse Kenntnis der
Bibel, eine Kenntnis des Wortlautes des Gesetzes, sondern dass das

Heil des Menschen seine Erlösung aus der Macht der Sünde ist. Sein



— 247 —

Erlösungswerk, in Christus angefangen, setzt Er in seiner Kirche
fort. Ebensowenig wie die Kirche dadurch mit der Menschwerdung
Christi identisch ist, sondern das Resultat davon, ebensowenig ist
die Bibel identisch mit dem Reden Gottes durch den Heiligen Geist,
sondern Resultat dieses Redens, Frucht der Inspiration.

Immer droht menschlicherseits die Gefahr, dass die Bibel von
uns sehr subjektiv gewertet wird. Nur die Tradition der Kirche
kann uns vor diesem Irrtum schützen. Sie konserviert nicht nur den
Inhalt von Gottes Offenbarung, wie sie uns in der Bibel gegeben ist,
sondern sie schützt ihn gegen willkürliche, eigenmächtige
Interpretation und sorgt dafür, dass die Bibel nicht nur schrifthch,
buchstäblich unverfälscht, sondern vielmehr, dass ihre Autorität als

Offenbarungsurkunde anerkannt und richtig interpretiert bleibt.
Und so, in dieser Wechselwirkung zwischen Bibel und kirchlicher
Tradition, bleiben Bibel und Tradition eine unerschöpfliche
Glaubensquelle, welche das Glaubensbewusstsein der Kirche nährt,
entfaltet und aufklärt.

Bibel und Tradition Erkenntnisquelle der Lehre der Kirche

Eine Quelle fliesst und je näher wir bei ihrem Ursprung stehen,

desto klarer und sauberer wird das Wasser sein. Die Kirche steht

^ie eine Hüterin über der Quelle unserer Gottes- und
Glaubenserkenntnis. Sie gibt ihre Kenntnis weiter wie aus erster Hand.

Sorgen wir dafür, dass wir dieser Hüterin der Wahrheit nahestehen.

I>ies ist möglich, weil nach Paulus' Wort von Eph. 5, 23 die Kirche
der Leib ist, wovon Christus das Haupt darstellt.

Christus Haupt, die Kirche Leib. Diese Relation lässt sich nicht

missverstehen. Sie setzt eine gegenseitige Abhängigkeit voraus, aber

*ohlgemerkt eine gegenseitige, die durch Christus gewollt ist. Hat
er seinen Aposteln gegenüber nicht selbst gesprochen: «Ich bin ein

rechter Weinstock und mein Vater ein Weingärtner. Eine jegliche

Rebe an mir, die nicht Frucht bringt, wird er wegnehmen; und eine

jegliche, die da Frucht bringt, wird er reinigen, dass sie mehr Frucht

bringe. Bleibet in mir und Ich in euch. Gleich wie die Rebe keine

Frucht bringen kann von sich selbst, sie bleibe denn am Weinstock,

also auch ihr nicht, ihr bleibet denn in mir... denn ohne mich könnt
lhr nichts tun.» (Joh. 15, 1, 2, 4 und 5). Diese gegenseitige Abhängigkeit

hat Christus gewollt, was Paulus uns bewusst macht durch sein

W°rt: «Ihr aber seid der Leib Christi, und Glieder, ein jeglicher

nach seinem Teil» (1. Korr. 12, 27). «Jeder für sich» heisst es in



— 248 —

unserer neuen holländischen Übersetzung. Als Kirchen streben wir
diesem «Jeder für sich» nach in der Teilnahme an der Ökumenischen

Bewegung. Für uns als individuelle Gläubige ist dieses «Jeder für
sich» nur zu erreiche« in der Katholizität unseres Denkens, unseres
Denkens, unseres Willens, unserer Arbeit und unseres Glaubens.
An der Kathohzität soll nicht nur die Kirche, sondern jedes ihrer
Gheder zu erkennen sein.

In der Wissenschaft haben wir darin die Garantie, dass Christus
als Relation zu seiner Kirche die Relation Haupt und Leib gewollt
hat und dass er sich in der Regel keiner anderen Relation für die

Unterweisung und Führung aller Gläubigen bedienen will. Darum
können wir die Kirche in unserm Loben nie ernst genug nehmen.
Sie lässt sich nie und nirgends unsererseits ersetzen, so wie auch
Christus sie für uns nirgends und nie ersetzt hat.

Er bedient sich seiner Kirche als Führerin und Mutter für alle,
die an Ihn glauben. Ihre Mutterschaft soll erkannt werden, damit
ihre Führerschaft als selbstverständlich empfunden werden kann.
Und ihre Mutterschaft kann erkannt werden, weil sie die Kenntnis
Gottes nicht nur vom Verstand, sondern auch vom Herzen erleben
lässt. Wir denken hier an das Wort : «Wer die Kirche nicht als Mutter
hat, kann Gott nicht als Vater haben.»

Die Kirche entledigt sich ihrer Aufgabe, Führerin zu Christus
zu sein, durch ihre Lehre. Wörtlich bedeutet lehren : unterrichten,
belehren. Die Kirche lässt sich aber nie zu einer Lehranstalt
degradieren. Es ist nicht so, dass man, um zur Kenntnis Gottes zu
kommen, sich nur zu immatrikulieren hat. Nein, die mütterliche
Führerschaft der Kirche setzt unsererseits die Kindschaft voraus.
Ihrerseits bringt die Kirche nicht nur eine abwartende Haltung mit,
sondern ein Rufen und Suchen ebenso wie ihr Herr.

Die Kirche sucht und ruft den Menschen durch die Verkündigung

des Evangehums. In dieser Verkündigung tritt sie uns nicht
nur mit dem Wort, sondern auch mit der Tat entgegen, nicht nur
mit der Gnadenverkündigung, sondern auch mit den Gnadenmitteln,

nicht nur mit der Predigt, sondern auch mit dem Sakrament,
nicht nur mit dem Katechismus, sondern auch mit der Liturgie,
nicht nur mit ihrer Autorität, sondern auch mit ihrer pastoralen
Fürsorge und Liebe, kurz und gut: nicht nur belehrend, sondern
ermahnend und verzeihend, anregend und tröstend, strafend und

heiligend und also wahrmachend das Wort des 111. Psalms: «Die



— 249 —

Furcht des Herrn ist der Weisheit Anfang; das ist eine feine Klugheit,

wer danach tut, des Lob bleibt ewiglich».

77. Die Zuverlässigkeit der Lehre der Kirche

Der unzuverlässige Mensch fordert immer die grösstmögliche
Zuverlässigkeit für sich ein. Das macht er auch bezüghch der Lehre
der Kirche. Die Bürgschaft (Garantie) für die Zuverlässigkeit ihrer
Lehre verschafft die Kirche dem Menschen in Dogma und Amt.

Kurz zusammengefasst ergibt sich das folgende:
Im Dogma formuliert und fixiert die Kirche in grossen Linien

die Offenbarungswahrheit, welche aus der Bibel und der Tradition
gefolgt ist. Das Dogma ist notwendig, nicht weil es unsern
individuellen Glauben begründet, sondern weil es den Glauben der Kirche
fixiert, einen Glauben, der unablehnbar ist.

Das Dogma braucht nicht wörtlich in der Bibel vorhanden zu
sein, es soll aber biblisch sein, das heisst: Präzipitat (Produkt),
Projektion, Zeugnis der Offenbarungstätigkeit Gottes.

Das Dogma steht nie isoliert, ist aber von dem Konzil im
Symbolum der Kirche kodifiziert. Nie kann ein Dogma Mittelpunkt
der Kirchenlehre sein. Es kann und darf den inneren Zusammenhang

des Symbolums nie entbehren.
Damit der Inhalt der uns geoffenbarten und durch die Kirche

überlieferten Glaubenswahrheit nicht erstarre, braucht das Dogma
das Kerugma, nicht nur durch die Predigt, sondern ebenso durch
die Sakramentgemeinschaft, die Liturgie, die Katechese und die
Pastorale Fürsorge.

Das Dogma legt also nicht fest, was wir bezeugen, von der
Grösse und der Liebe Gottes, sondern, was die Kirche davon bezeugt
nnd was wir davon bezeugen sollen. So überwacht das Dogma das

Zeugnis, aber das Zeugnis überwache immer das Dogma, damit es

nicht erstarre.
Christus bedient sich seiner Kirche durch das Amt. Das Amt

lgt der durch Ihn gewollte Organismus. Die Kirche, die das Amt im

^uftrag ihres Herrn aufrecht erhält, garantiert dessen Legitimität,
^ach dem Vorgang der Apostel erhält die Kirche das Amt in den
Ämtern von Bischof, Priester und Diakon aufrecht. Dieses besondere

^nit aber erfüllt seinen Träger nicht mit göttlicher Autorität und
*eilt die Kirche nicht in eine bekennende und hörende Kirche, son-
dern es ist die Garantie dafür, dass die mancherlei Gnadengaben,



— 250 —

welche Gott in und durch seine Kirche schenkt, ebenso wie Christus
dieses tat, in einer für Menschen zuverlässigen Weise ausgeteilt
bleiben. Das besondere Priesteramt beeinträchtigt jedoch nicht die

allgemeine Priesterschaft der Gläubigen, so dass im Empfang der
Gnadengaben jeder Gläubige sein eigener Priester vor Gott bleibt.

III. Der Zweck der Lehre der Kirche

Mit diesem dritten und letzten Abschnitt unseres Referates
nähern wir uns dem Leben der Gläubigen und damit der Praxis des

Glaubens selbst.

In der neunten These haben wir den Glauben unterschieden
in einem partiellen - und einem katholischen Glauben.

In der Bibel, im Neuen Testament, speziell in der Parabel vom
Sämann, werden wir darüber klar unterrichtet. Tatsächlich gibt es

Gläubige, die das Wort hören und annehmen, aber keine Wurzel
fassen, nicht ausharren also, Gläubige, die wohl Wurzel fassen,
aber das Wort ersticken. In beiden Fällen bringen sie keine Frucht.
Sie glauben nur zum Teil, ihr Glaube ist ein partieller Glaube.

Diesem Glauben gegenüber stelle ich den katholischen Glauben,

katholisch in buchstäblicher Bedeutung, Glaube als eine
Gesamtheit unseres geistlichen Lebens, Glaube als eine Totalität,
als eine Lebensbedingung für unsere Lebenshaltung, unsere
Lebensführung und unsere ganze Lebensdauer.

Dieser Glaube weiss, dass für ihn eine Gebundenheit besteht,
der er sich nicht entziehen kann, dass er einerseits Wahrheiten
akzeptieren - oder Dinge für wahr halten muss, die allein auf der
Erkenntnis einer höheren Autorität, als der Mensch sie darstellt,
hegen. Dies ist eine Gebundenheit, der niemand entkommt. Es gibt
Wahrheiten, besser gesagt Gewissheiten, welche keine Autorität
brauchen, weil ihre Grenzen bis auf unsere persönliche
Wahrnehmung, Wille oder Vernunft beschränkt sind. Es gibt aber auch

Wahrheiten, welche wir nur dadurch akzeptieren können, dass wir
uns einer Autorität unterziehen, welche hoch über uns steht. Das
haben auch andere immer und überall vor uns getan. Damit will
nicht gesagt sein, dass glauben etwas ist, das wir mit jedem Geschöpf
gemein haben, wie zum Beispiel das Atmen, den Stoffwechsel, das

Sein und das Leben. Nein, glauben ist eine sehr bewusste, persönliche,

positive Entscheidung, eine Tat, welche uns nicht von aussen

her, wider Willen und wider besseres Wissen aufgezwungen wird,



— 251 —

sondern wozu wir uns von innen heraus entscheiden. Glauben ist für
wahr halten, etwas als Wahrheit akzeptieren, worüber ich sonst mit
meinen persönlichen Fähigkeiten keine Gewissheit erlangen kann.
Und wenn unser Glaube nicht eine Sache, sondern eine Person
betrifft, wird er in höchster Instanz vertrauen, sich einem zutrauen
sich einem hingeben, so wie ein Kind sich seinen Eltern hingibt, ein
Patient dem Arzt, das Geschöpf seinem Schöpfer, so wie der Mensch
sich seinem Gott hingibt. Also: nicht die Kirche glaubt, sondern
ich glaube: ich glaube an Gott, ich glaube an Jesum Christum, ich
glaube an den Heiligen Geist, ich glaube an die Kirche. Mit diesem
katholischen Glauben sollen wir im Leben der Lehre der Kirche
entgegentreten.

Das heisst : Unser Glaube an die Kirche soll uns zu der Tat
bekennen lassen. Die Autorität der Kirche soll akzeptiert werden,
nicht nur für die Bibel und das Gebet, nicht nur für den Sonntag,
die Geburt, die Trauung, die Krankheit und den Tod, sondern auch
für das Leben des Alltags, für die Moral in unserer Ehe, in unserer
Arbeit, in unserem Geschäft, sowohl für die Erziehung unserer Kinder

wie für unsere soziale und politische Einstellung, damit unser
Glaube Frucht bringe, die Frucht, welche in der Messliturgie so klar
bekennt wird: «Ermahnt und belehret durch unseres Herrn
Unterweisung, wagen wir zu sprechen : Vater unser... geheiliget werde
Dein Name. Zu uns komme Dein Reich. Dein Wille geschehe!»

Lehre und Leben sollen einander auf der Waage dieses katholischen

Glaubens begegnen und uns zur Anbetung der Macht der
Liebe bringen, denn nur in der Liebe zu der Kirche werden wir
tatsächlich dem Ruf des Apostels Paulus, Leib Christi zu sein,

entsprechen.

Vorschläge zur Diskussion über das Kurzreferat: Die Lehre der Kirche

im Leben der Gläubigen

Im Anschluss an das Referat stelle ich einige konkrete
Vorschläge über das Thema: «Lebendige Gemeinde» zur Diskussion.

/• So bald wie möglich soll die Kirche nach der Kindtaufe
einen Anfang machen mit der Unterweisung der Kinder nicht nur
durch Kinderbücher und Sonntagsschulen, sondern mehr noch

durch Kindergottesdienste mit Liturgie und Predigt, welche vom
^-md aufgenommen werden können.

II. Die Lehre der Kirche soll der Jugend nicht nur mittels des

Katechismusunterrichts beigebracht werden, sondern ebenfalls



— 252 —

mittels aktiver Anteilnahme (als Ministrant, Kollektant und Küsterhelfer)

in ihrem Ehrendienst und als Mitarbeiter in dem kirchlichen
Dienst der Barmherzigkeit, ebenso wie zum Beispiel in
Pfadfinderorganisationen die Jungen zu sehr verschiedenen Aktivitäten
angeregt werden.

III. Die Predigt soll mehr als bisher als ein integrierender Teil
der Liturgie betrachtet und geübt werden. Sie soll nicht an erster
Stelle allgemein humanistische Ideen austragen, sondern konsequenter

dem kirchhchen sakramentalen Leben, also dem unmittelbaren
Gnadenleben mit und durch Christus, entsprechen.

IV. Die Kirche soll sich in der Verkündigung ihrer Lehre und
in der Darstellung ihres Lebens, speziell im Erleben ihrer Liturgie,
mehr als bisher ausserhalb des Kirchengebäudes und der
kirchhchen Organisationen bewegen und die Mutterschaft über ihre
Kinder nicht wie von einem elfenbeinernen Turm her ausüben. Sie

soll dazu ihren Kindern nachlaufen, wie der Hirt das verlorene
Schaf suchte.

V. Die Gläubigen sind der Kirche und damit ihren Dienern den
Gehorsam schuldig, den ein Kind der Mutter schuldig ist; fehlt
dieser Gehorsam, so lässt sich keine Gemeinde am Leben erhalten
und noch viel weniger lebendig machen.

Den Schluss des Diskussionsthemas «Lebendige Gemeinde»

bildete das Referat von Prof. Dr. J. P. Maan, Utrecht:

Das Gebet im Leben der Gläubigen

Es wäre leichter, ein Buch über das Gebet zu schreiben als eine

Abhandlung. Und es hat etwas Verletzendes, über das Gebet zu
sprechen. Zusammen beten, das ist etwas Gottgeschenktes. Denn
das Gebet hat etwas vom Mysterium. Man kann in das Mysterium
hineindringen, man kann sich in das Mysterium versenken, man
kann es anbeten, man kann daraus leben, aber es aussagen kann
man nicht.

Sie müssen darum von mir nicht eine, sei es phänomenologische,

sei es psychologische Behandlung des Gebetes erwarten. Wir
wollen auch nicht vom Verhältnis Gebet und Naturgesetz reden
und genau so wenig vom Problem des Bittgebetes in Beziehung auf
Gottes Vorherwissen. Ja, wir wollen sogar die dogmatische Seite
des Gebetes nur streifen. Wir wollen hier zusammen sein wie Jünger
Christi und den Herrn der Kirche bitten: Herr, lehre uns beten.



— 253 —

Denn wir leben aus der Dankbarkeit, nicht dass wir beten
können, sondern dass wir beten dürfen, beten dürfen, weil wir inder Kirche, in der Gemeinschaft Jesu Christi sind.

Wenn man von irgendwelcher menschlichen Betrachtungsweise
an das Gebet herantritt, begegnet uns die Frage: Wie hat

Jesus beten können, warum hat Jesus gebetet Wir, die von der
biblischen Botschaft ausgehen wollen, wissen, dass das Beten Jesu
Christi nicht nur Ausdruck ist von seiner Menschlichkeit und seiner
Hilfsbedürftigkeit, sondern dass das Gebet hervorquillt aus seiner
Gottessohnschaft, aus seiner Gottesgemeinschaft, dass das Gebet
der Ausdruck des Verkehrs Jesu mit seinem Vater ist. Und die
vierzig Tage, die Jesus in der Wüste verbrachte, zeigen uns, wie
dieser Verkehr den Vorzug hatte über Speise und Trank.

Wenn wir kurz betrachten, was uns im N. T. über das Beten
«esu mitgeteilt wird, so lernen wir, dass es erstens den Lobpreis
umfasste (Mt. 11, 25): «Ich preise dich, Vater, Herr des Himmels
und der Erde, dass Du dies vor Weisen und Klugen verborgen
Und es Unmündigen geoffenbart hast.» Bei der Speisung der 5000
sagt Matthäus: «dann nahm er die sieben Brote und die Fische,
sprach den Lobpreis...» Nachher (Mt. 15, 36; Mk. 8, 6) wird in
verwandtem Zusammenhang das Zeitwort eucharistein verwendet.
Dies bringt uns zum Abendmahlsbericht, wo auch von Jesu
Danksagung die Rede ist.

Neben dem Lobpreis, der Danksagung, trifft uns in Jesu Beten
das eigentliche Bitten, wie der Schreiber des Hebräerbriefes sagt:
*Er hat nun in den Tagen seines Erdenlebens Bitten und Flehen
nnt lautem Geschrei vor den gebracht, der ihn vom Tode zu retten
vermochte» (Hebr. 5, 7). Der Plebräerbrief spielt hier auf das in
^atth. 26 Mitgeteilte an, das erschütternde Bittgebet Jesu: «Mein
Vater, wenn es möglich ist, so lass diesen Kelch an mir vorübergehen;

doch nicht, wie ich will, sondern wie Du willst (Mt. 26, 39).

Und schliesslich begegnen wir bei Jesu der Fürbitte. Wie Jesus

^s zu Petrus sagt (Lk. 22, 32): «Ich aber habe für Dich gebetet.»
Wie es am Kreuze erklingt: «Vater, vergib ihnen, denn sie wissen

n^ht, was sie tun» (Lk. 23, 34). Oder wie es seinen schönsten Aus-

jjfnck findet im hohenpriesterlichen Gebet von Joh. 1, 17: «Ich
bitte für sie. Ich bitte aber nicht nur für diese, sondern auch für
rÌe> Welche durch ihr Wort zum Glauben an mich kommen werden»
(Joh- 17, 9, 20).



— 254 —

Dies alles bezieht sich auf das Privatgebet Jesu, aber wir
sollen nicht vergessen, dass neben den Stunden und Nächten,
welche Jesus im Gebet verbrachte, Jesus auch die vom Gesetz

verlangten Gebetszeiten innehielt und am Gottesdienst des Tempels
und der Synagoge mitmachte. Wenn im Vespergottesdienst der
niederländischen Kirche gebetet wird : Herr, öffne Du meine Lippen
und mein Mund verkünde Dein Lob dann beten wir Worte, welche
auch unser Heiland gebraucht hat. Wenn wir vor der Mahlzeit die

Danksagung sprechen, üben wir einen Brauch, welcher auch von
Jesus gehandhabt wurde. Gerade die Stiftung des Herrenmahles
zeigt uns, wie Jesus mit dem religiösen Brauchtum seines Volkes
verwachsen war.

Wir dürfen daher sagen, dass im Leben Jesu das Gebet nach
zwei Seiten gepflegt wurde: das liturgische Gebet, das Gebet mit
oder im Geiste der Gemeinde und das persönliche Gebet.

Und wir schliessen daraus, dass für uns, die in der Nachfolge
Jesu Christi stehen wollen, auch das Gebet von grösster Wichtigkeit
sein muss. Dafür haften uns zahlreiche Worte des Herrn, die uns
das Gebet auferlegen.

«Bittet, so wird euch gegeben werden!»
«Denn wer da bittet, der empfängt.» (Mt. 7,7; vgl. auch

7, 11; Joh. 15, 7; 16, 24.)
Joh. 14, 13: «Und alles, um was ihr dann in meinem

Namen bittet, das werde ich tun.»

Das letzte Wort lehrt uns zugleich die Bedingung, welche

jedes Gebet erfüllen soll. Das Gebet soll geschehen «im Namen
Jesu». Diese Formel soll nie, wie der abendländische Mensch leicht
geneigt ist, als Formalität aufgefasst werden. Der Osten hat immer
besser von der Bedeutung des Namens gewusst, und das ursprüngliche

Wissen festgehalten, dass der Name die Person vergegenwärtigt.

Wer im Namen Jesu beten will, betet in dem Bewusstsein,
dass Christus der Lebendige, der Gegenwärtige ist. Er betet als

Mitglied der Kirche, als einer, der durch die Taufe in Christus
einverleibt ist. Er betet als einer, der den Geist Christi besitzt (Eph-
6, 18), als einer, der Glauben hat (M. 21, 22; Mk. 11, 24).

Die letzten Jahre ist immer deutlicher geworden, welches die

grosse Bedeutung der Kirche für unseren Glauben ist. Christliches
Beten soll an erster Stelle kirchliches Beten sein. Tertullian hat
etwas sehr Wichtiges vom Christentum ausgesagt, als er schrieb:



— 255 —

corpus sumus, wir sind ein Leib. Der Christ betet nie allein, sondern
immer in Gemeinschaft; in der Gemeinschaft Christi und in der
Gemeinschaft aller Gläubigen, was eben die Gemeinschaft der
Heiligen, die Kirche ist. Ich glaube, dass hier ein Grundunterschied
ist zwischen unserem Beten und dem Beten Christi. Christus
konnte in der Einsamkeit beten, in seiner Einsamkeit, allein. Wir
dürfen nicht allein beten, wenn unser Beten wirkliches christliches
Beten sein will.

Das ist auch der Grund, warum das liturgische Gebet von so
grosser Bedeutung ist. Man kann den Begriff der Liturgie sehr
verschieden fassen, aber man wird wohl immer darüber einig sein,
dass Liturgie Gemeinschaft fordert und Ausdruck von Gemeinschaft
ist. Und es ist nicht zufällig, dass die letzten Jahrzehnte nicht nur
eine Wiederbetonung der Kirche, sondern auch ein erneutes Interesse

für die Liturgie gebracht haben. Liturgie vereinigt und ist
Ausdruck der Einheit. In der Liturgie löst sich der Christ vom
Individualismus und wird sich bewusst, inkorporiert zu sein, zum
Leib zu gehören, von dem Tertullian sprach. Wir sind froh, dass
das Verständnis für das liturgische Gebet im Wachsen begriffen
ist. Gleichwohl hoffe ich, dass in den Diskussionsgruppen Widerstände

und Beschwerden offen zutage treten werden, denn ich
Weiss, wie schwer dem modernen Menschen das Formulargebet
fallen kann. Aber doch : Christus, der alle Gefahren des auswendigen
Betens klar erkannte, hat uns ein Formulargebet hinterlassen, das

zu den grössten Schätzen der Christenheit gehört und von
Tertullian nicht mit Unrecht ein breviarium totius evangelii genannt
wurde. Zwar, und das scheint mir wichtig, wissen wir nicht, welchen
Wortlaut das Vaterunser in Jesu Mund gehabt hat. Matth. 6 und
Lk. 11 überliefern uns zwei unter sich verschiedene Fassungen, und
^ir dürfen annehmen, dass die Kirche seit ältester Zeit das Vater-
nnser abweichend gebetet hat. Wie auch jetzt die niederländische
Kirche betet: «Erlöse uns von dem Bösen» und die

deutschsprachigen Kirchen: «Erlöse uns von dem Übel». Wenn wir mit
diesem Unterschied auch nicht einverstanden sind, können wir uns
doch damit abfinden, weil es beim Formulargebet, auch beim hei-

hgsten, nicht um die Form geht, sondern um den Inhalt. Wir wollen
§ern dem altchristlichen Brauch beipflichten, welcher ein

dreimaliges Beten des Vaterunsers vorschrieb, aber wir wohen uns
hüten vor der Auffassung, dass. wer oft das Vaterunser betet oder
es viele Male wiederholt, bestimmt gut beten würde. Wir sollen



— 256 —

das Vaterunser als Prüfstein für jedes kirchliche Beten sehen. Und
dann macht uns dieses Gebet an erster Stehe klar, dass jedes Beten
mit Gott anfängt. Der Beter soll innewerden, dass er sich in die

Gegenwart Gottes stellt - Gott, der weit Erhabene, vom Menschen

grundverschiedene Gott, welchen der Mensch durch das unerforsch-
liche Mysterium der göttlichen Selbsthingabe Vater nennen darf.
Hier wird schon deutlich, dass wir im Namen Christi beten, denn
allein als Glied der Kirche, allein in Christo, dürfen wir Gott Vater
nennen. Und auch in Christo wird der Vatername Gottes nicht
etwas Selbstverständliches, denn auch der Mensch in der Kirche
soll von Gottes Heiligkeit wissen und soll sich im Gebet wie im
Leben befleissigen, die Haltung zu fördern, die mit der Heiligkeit
Gottes im Einklang steht. Wie die Heerscharen des Himmels ihre
Liturgie der Pluldigung vollziehen und Gott das Heilig, Heilig,
Heilig zusingen, so wollen auch wir in unserem Gebet an der
himmlischen Liturgie teilnehmen, wenn wir sagen: «Geheiliget werde
Dein Name!» Voll Ehrfurcht beugt sich der Beter vor der
Königsherrschaft Gottes, wenn er sagt: «Zu uns komme Dein Reich». Er
verzichtet auf eigenes Herrschenwollen und erwartet alles aus
Gottes Hand, dessen Willen (auch durch uns, auch an uns)
geschehen soll, wie im Himmel, also auch auf Erden.

Wir haben hiermit die ersten Bitten des Vaterunsers kurz,
zu kurz skizziert. Aber was ist im Menschen geschehen, der diese

Bitten wirkhch gebetet hat Wenn das ganze Leben des Menschen im
Zeichen der metanoia, der Umkehr, der Bekehrung, stehen soll, so

kann er dieses Umdenken, Sich-aufs-neue-Orientieren immer wieder
erleben am Gebet des Vaterunsers. Hier ist die Summe des Glaubens,

der kurze Inhalt des Evangeliums.
Fahren wir noch kurz weiter. Ich möchte nicht, simplifizierend,

die erste Hälfte des Vaterunsers als Huldigung und die zweite Hälfte
als Bittgebet charakterisieren, wohl aber kann man sagen, dass

in der zweiten Hälfte des Vaterunsers die allgemein menschlichen
Nöte durchbrechen. Die Bitte um das tägliche Brot, die man
sonderbarerweise so oft aus dem Vaterunser hat hinausdeuten wollen,
weil es ein zu materiahstisches Gebet wäre und welches doch so
herrhch deuthch zeigt, dass wir bitten dürfen, so wie das Kind den
Vater bittet, dass wir alle unsere Nöte, die stoffhchen wie die
geistlichen, vor Gottes Angesicht bringen dürfen, in dem Wissen, dass

er uns hören will, Gott, den wir auch bitten dürfen um Vergebung
unserer Sünden, wenn wir Gottes Nachfolger sind und denen ver-



— 257 —

geben, die sich gegen uns versündigt haben. Gott, den wir bitten
dürfen um Bewahrung vor gegenwärtigem und zukünftigem Übel,
sei es ausserhalb oder innerhalb von uns.

Dies alles, was uns das Vaterunser lehrt, lebt uns die Kirche
in ihrer Liturgie, in ihren Gebeten, ihren Gesängen, ihren sakramentalen

Feiern, im Kirchenjahr, in der Heiligung des Tages vor. Und
alles, was die Kirche an Liturgie besitzt, soll immer dem entsprechen
was das Vaterunser enthält. Die Formen der Liturgie können dabei
in Übereinstimmung mit der Zeit und den Menschen wechseln. Sie
müssen sich sogar jeder Zeit und jedem Geschlecht anpassen. Die
Sprache der Liturgie soll immer würdig, aber nie veraltet sein. Wir
Altkatholiken sind glücklich, Messformulare zu besitzen, von denen
keines älter als 70 Jahre ist und die in einer Sprache verfasst sind,
die dem Gläubigen leicht zugänglich ist. Ich glaube nicht, dass es
notwendig ist, dass unsere Gebetsformulare in der Alltagssprache
verfasst werden, und es soll eine Aufgabe des Religionsunterrichtes
sein, die Jugend in die Sprache des Gebetbuches einzuführen.
Vielleicht urteile ich hier falsch und kann die Diskussionsgruppe grössere
Klarheit schaffen, inwieweit die Form der Kirchengebete hemmend
oder fördernd wirkt. Einen Mangel weisen meines Erachtens unsere
Gebetbücher auf; sie nehmen wenig Bezug auf besondere Nöte,
Bedürfnisse, Anlässe, welche den Gläubigen in ihren Bann ziehen
können. Ich darf hier wiederholen, was ich 1948 auf dem Kongress
m Hilversum gesagt habe: unsere Messformulare enthalten eine
Fülle von Gebeten, aber umfassen doch nicht alle Nöte, die uns
Menschen mit Sorge erfüllen können. Es musste eine Stelle geben,
Wo der Priester in einem freien Gebet oder durch eine Wahl aus einer
Keihe von Gebeten auf diese Bedürfnisse Bezug nehmen kann
(Kongressbericht S. 56). Das Book of Common Prayer der
Anglikanischen Kirche kann hier wegweisend sein, aber ich glaube, dass
eine noch reichere Auswahl geboten werden sollte. Das allgemeine
Kirchengebet, das die deutschsprachigen Kirchen kennen, ist sehr

Wertvoll und sollte öfters gebetet werden. Ich weiss nicht, inwieweit
^ie Litanei diesem Bedürfnis entgegenkommt. Wir sollten aber
ausdrücklich für die Arbeitslosen, die Flüchtlinge, die Ungläubigen,
'he Geistlichkeit, die Obrigkeit beten können. Wir können diese
Wünsche darum so offen vortragen, weil wir um die Schönheit und
den Reichtum unserer Liturgie wissen und dankbar sind, nicht den
langen Weg nach Rom gehen zu müssen, bis die gewünschten
Änderungen überhaupt überlegt werden können.



— 258 —

Wenn wir zuerst vom kirchlichen Gebet in spezifischem Sinne

gesprochenhaben, ist der Grund nicht der, dass wir dem persönlichen
Gebet kein Gewicht beilegen würden. Nein, aber unser Privatgebet
soll durch die Schule des kirchlichen Gebetes hindurchgehen. Wir
müssen, wie wir es schon gesagt haben, auch im persönlichen Gebet
als Mitglied der Kirche beten.

Müssen wir beten

In einem bekannten Bild wird das Beten mit dem Atmen
verglichen. So wie der gesunde Mensch atmet, betet der Christ. Wollen
wir wirklich Christen sein, dann müssen wir das Gebet üben. Beten
ist der Verkehr des Christen mit Gott. Im Gebet stellt der Mensch
sich in die Gegenwart Gottes. Er hört, was Gott ihm zu sagen hat,
und er darf seine Anliegen vor Gott bringen. Das Gebet ist eine der
Formen der Gemeinschaft zwischen Gott und Menschen. Es ist das

Vorrecht seiner Gotteskindschaft, dass der Mensch beten darf.

Können wir beten

Wer wagt zu sagen : er könne nicht beten Wer wagt zu sagen :

er könne es Dass wir auf diesem Kongress über das Gebet einen

Vortrag halten und darüber in Diskussionsgruppen sprechen werden,

will doch wohl sagen, class unter uns Fragen in bezug auf das

Gebet und das Beten lebendig sind, dass wir, um mit Paulus zu

sprechen: «wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie sich's
gebührt» (Römer 8, 26, Übersetzung Gaugier), dass wir mit den Jüngern

bitten müssen: «Herr, lehre uns beten.»

Wir hoffen, dass unsere Einführung etwas Nutzen gebracht hat.
Ich möchte klar gemacht haben, dass unser Gebet nicht an erster
Stelle ein Bitten ist, sondern ein Akt der Anbetung. Vieles Beten
ist fruchtlos, weil es nicht bei Gott, sondern beim Menschen anfängt.
Und das fruchtlose, das unerhörte Gebet ist vielleicht die grösste
Qual, welche einen Menschen treffen kann. Es lässt den Menschen

zweifeln an seinem Gott, es kann ihm den Glauben nehmen, es kann
ihn des Mutes berauben, weiter zu beten. Ich weiss, dass es viele
Leute gibt, die nur vorsichtig beten, die ein Gebet diplomatischer
Art pflegen, das weder sie noch Gott zu viel verpflichtet. Ich glaube,
dass diese Art des Betens einem Beter vorzuziehen ist, der so
unverfroren bittet, dass er selbst erschrocken sein würde, wenn Gott
ihm seine Bitte erfüllen würde.

Seien wir uns also bei unserem Gebet eingedenk, wer Gott ist und

zu wem wir beten. Gott, den wir fürchten mussten, wenn wir ihm



— 259 —

nicht in Christo Jesu begegnen dürften. Gott, der Allmächtige, der
Vater, Schöpfer des Himmels und der Erde. Gott, dem wir aus Liebe
unsere Anbetung darbringen.

Wenn wir uns in dieser Weise Gottes Grösse, Majestät und
Heiligkeit vergegenwärtigen, erwacht bei uns das Bewusstsein, wie
sehr wir in Gegensatz zu Gottes Wesen stehen. Wir werden
eingedenk, wie klein und unvollkommen, wie schwach, wie unheilig,
wie sündig wir sind. Und darum reiht sich an unseren Akt der
Anbetung das Bekenntnis unserer Schuld. Wir haben gesündigt in
Gedanken, Worten und Handlungen. Wir sind schuldig, weil wir
nachlässig waren im Vollbringen unserer Pflichten in bezug auf
Gott und unseren Nächsten. Wenn durch das Bewusstsein unserer
Schuld die Reue in uns erwacht, werden wir doch vor der
Verzweiflung behütet, weil wir wissen und mit grosser Dankbarkeit
aussagen dürfen, dass Gottes Liebe gerade den Sünder sucht, dass
wir es als Mitglieder der Kirche, als getaufte Christen wissen dürfen
Und aus der Vergebung der Sünden leben dürfen. Dafür danken wir
Gott und danken ihm für alle Wohltaten, welche er uns täglich
erweist. Sehr schön finden wir diese Elemente im klassischen Morgengebet,

das in der niederländischen Kirche verwendet wird. Nach
der Bitte um den Heiligen Geist folgt dieses Gebet: Wir bekennen,
o Gott, dass Du unser höchster Herr und Meister bist, dass wir ganz
in Deiner Macht sind und ohne Dich, der Du uns erschaffen hast,
nichts vermögen. Du bist es, Herr, der uns das Leben geschenkt hat
nnd unser Leben erhält; Du bist es, der uns erlöst und zum
Christentum berufen hat, der uns nach diesem Leben die ewige
Herrlichkeit bereitet hat und uns die Mittel verleiht, das Heil der
Seligen zu erreichen. Wir danken Dir, o Herr, für alle Wohltaten
nnd Gnaden, welche wir vom Anfang des Lebens erhalten haben
nnd noch täglich von Deiner unendlichen Güte erhalten. Höre nie

anf, o Gott, Deinen Segen über uns auszuschütten. Sende uns Deine

göttliche Hilfe; erleuchte unseren Verstand mit Deinem göttlichen
Licht; stärke unsere Schwachheit; erfülle unsere Herzen mit Deiner
^ebe; heile die Verdorbenheit unseres Willens, damit wir, jegliche
Gewalt unserer Feinde besiegend, Dir gefallen dürfen durch eine

neilige Verwendung Deiner Gnade.
Dieses klassisch schöne Gebet, von dem ich nur einen Teil

zitiert habe, weist einen Mangel auf; das Fürbittgebet ist zu wenig

8Pezifiziert. Wir dürfen doch unsere Nöte, unsere Bitten sehr konkret
Vor Gottes Angesicht bringen. Wie es Paulus sagt: Sorget um nichts,



— 260 —

sondern lasst in jeder Lage eure Anliegen durch Gebet und Flehen,
verbunden mit Danksagung, vor Gott kund werden (Phil. 4, 7).

Das gilt vom Bittgebet so gut wie von der Fürbitte. Wir
besitzen einen grossen Reichtum, indem wir die Fürbitte üben dürfen.
Aber dieser Reichtum legt uns zu gleicher Zeit eine grosse
Verantwortung auf. Vielleicht formuliere ich einseitig, aber es ist meine
Überzeugung, dass die Liebe zum Nächsten an erster Stelle das

Fürbittgebet von uns fordert. Alle, mit denen wir uns verbunden
wissen, alle, für welche wir Verantwortung tragen, sollen in unserer
Fürbitte vertreten sein: die Lebendigen und die Toten, die Freunde
und die F'einde, die Fernen und die Nahen. Wir müssen für andere
beten, so wie wir hoffen, dass andere für uns beten. Wie es der HI.
Paulus sagt : Ich ermahne euch aber, Brüder, durch unseren Herrn
Jesus Christus und durch die Liebe des Geistes, dass ihr mir helfet
kämpfen in euren Gebeten für mich vor Gott (Römer 15, 30,

Übersetzung Gaugier). Welche Gemeinschaft würde entstehen, wenn wir
alle füreinander beten würden!

Wir haben versucht, etwas Lebendiges, wie das Gebet, zu
schematisieren. Sie werden verstehen, class ein solcher Versuch nie

gut gelingen kann. Aber es mag doch seinen Nutzen haben, kurz die
Elemente des persönlichen Gebetes zusammenzufassen, dabei im
Auge behaltend, dass die Reihenfolge wie die Anzahl der Elemente
nicht unveränderlich zu sein brauchen. Wir unterschieden:
Anbetung, Schuldbekenntnis, Danksagung, Bitte und Fürbitte. So

dürfen wir beten im Glauben an Jesus Christus, der uns den
Beistand des Hl. Geistes versprochen hat, wenn wir in seinem Namen
beten.

Wird so unter uns gebetet Oder müssen wir ehrlich sein und

sagen, dass unter uns mangelhaft gebetet wird Ist es schon nicht
kennzeichnend, dass das Gebetbuch von Reusch seit 1877 keinen
Neudruck erfahren hat, dass das Andachtsbuch von Bischof Herzog
auch seit 40 Jahren keine neue Ausgabe erhielt, dass das Hausbuch
unserer niederländischen Kirche seit 1894 nicht mehr herausgegeben
wurde Ich weiss, dass mit diesen Daten nicht alles gesagt ist. Aber
doch dürfen wir ruhig sagen, dass unser Vorgeschlecht fester im
Gebet wurzelte als wir. Und wir dürfen auch sagen, dass es für den
Menschen unseres Jahrhunderts schwieriger ist zu beten als für
frühere Generationen. Es fällt dem modernen Menschen in jeder
Hinsicht schwer, sich zu konzentrieren und dies dürfte in gesteigertem

Mass seine Auswirkung finden auf das Gebet. Unsere Väter



— 261 —

konnten Predigten zuhören, die länger als eine Stunde dauerten.
Jetzt lehren uns die Psychologen, dass es Genialität braucht, die
Zuhörer länger als eine halbe Stunde zu fesseln. Unsere Gebetsnot
hängt mit der ganzen Not des modernen Menschen zusammen. Und
es ist unserem Mitmenschen in entscheidendem Masse geholfen,
wenn wir ihm beten helfen.

Mehr als je werden wir darum der Gebetserziehung unsere
Aufmerksamkeit widmen. Dazu werden wir die noch vorhandenen
Gebetbücher in verstärktem Masse berücksichtigen müssen. Das
Gebetbuch muss nicht nur ein Buch für die Kirche, für den Gottesdienst

sein, sondern auch für den Privatgebrauch. Auch das Gesangbuch

kann in dieser Hinsicht gute Dienste erweisen. Wir denken
zum Beispiel an den Hymnus: Veni creator spiritus:

Komm, Schöpfer Geist, Dich bitten wir;
die Seelen sehnen sich nach Dir.
Erfülle mit der Gnade Ruf
die Herzen, die Dein Hauch erschuf.

Ich bin mir bei der Vorbereitung dieses Referates klar geworden,
dass wir in dieser Hinsicht sehr viel besitzen. Und ich möchte an
das Goethewort erinnern : Was du ererbt von deinen Vätern hast,
erwirb es, um es zu besitzen!

Aber wir müssen einen Schritt weitergehen. Man hat in England
beobachtet (aber die Tatsache wird international sein!), dass eigentlich

nur die jungen Kinder beten lernen. Bei der Erziehung richten
die Eltern meistens ihre Aufmerksamkeit auf die Gebete, welche die
Kinder am Tisch oder vor dem Schlafengehen benützen. Später
wird das Kind seinem Geschick überlassen. Und doch sollte gerade
die heranreifende Jugend das Gebet üben. Wir sollen doch nicht
vor dieser zarten Aufgabe zurücksehrecken und, so wie wir das Kind
auf dem Studiengang begleiten, dürfen wir es nicht im Stich lassen

bei seiner Schulung zum Gebet. Aufgabe der Kirche wird es sein,
eine Gebetssammlung zu bieten, welche Material verschafft nicht
nur für das Alter von 4-8 Jahren, sondern auch von 8-12 und
l2-18 Jahren. Wenn diese Gebete uns so vertraut werden, wie es

die Kindergobete sind, wird dem jungen Menschen dadurch ein
fester Halt im Leben geboten.

Einen wichtigen Anteil in der Schulung zum Gebet können auch

^e stillen Zeiten, Einkehrwochen, Wochenende oder andere
Perioden bieten, in welchen man sich aus der Welt zurückzieht und sich

dem Gebet, oder dem Erlernen des Gebetes widmet. Wir können

17Alternat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1953.



— 262 —

über dieses Siehzurückziehen die Worte des Heilands stellen:
«Kommt ihr allein mit mir abseits in eine einsame Gegend und ruht
dort ein wenig aus» (Mk. 10, 31). Sie wissen, dass das Retraitewesen
in der römischen Kirche eine Technik geworden ist, welche die

Veräusserlichung in starkem Masse gefördert hat. Das soll uns
Altkatholiken nicht der Einsicht berauben, dass mit diesen Gebetszeiten

sehr Wertvolles geboten wird. Und es geschah mit grosser
Dankbarkeit, dass ich aus Deutschland und der Schweiz von
Ansätzen gehört habe, welche eine Freizeit zum Gebet bezwecken.

In den Niederlanden hat die dem Hl. Wilhbrord gewidmete Bruderschaft

schon einige Male ein Wochenend zu diesem Zweck in unserem
Amersfoorter Seminar abgehalten. Es ist hier wohl deutlich
geworden, dass wir hier eigene Wege gehen müssen und eine eigene
Form werden suchen müssen.

Neben diesen Wochenenden oder Wochen, welche immer mit
Kosten an Zeit und Geld verbunden sind, besteht die Möglichkeit,
Gebetskurse zu halten. Dies könnte in der Gemeinde geschehen, und
es wäre vielleicht zu befürworten, dass der Kurs jedesmal nur einen
bestimmten Kreis der Gemeinde umfassen würde. Wobei wohl zu
bedenken ist, dass es eine verantwortungsvolle Aufgabe ist, sei es

eine Gebetswoche oder einen Gebetskurs zu leiten. Vielleicht kann
ein unmusikalischer Mensch noch einen Kurs über Musik geben.
Wer dies jedoch in bezug auf das Gebet tun würde, ohne selbst das

Gebet zu kennen und zu üben, begeht eine Missetat. Überlegen
wir uns darum, was wir tun sollen. Aber lassen wir nicht die

Möglichkeit verstreichen, uns selbst und Gott zu finden.
Wer beten lernt, betritt ein unbekanntes Gebiet. Das Gebet kann

ihm neue Welten erschliessen, es kann ihn auch in die Nacht hinein
führen, aber es führt ihn immer zu Gott, zum Licht, zum Leben.

Wer so das Gebet gelernt hat, wird es auch in seiner Umgebung
üben können. Ich habe das Vorrecht, einer Famihe zu entstammen,
in welcher morgens und abends die Famihe niederkniete und das
Gebet verrichtete. Und in unserer Mitte ist ein Freund und Kollega,
der es mitgemacht hat, dass während des Abendgebetes der
Vorbeter abgewechselt wurde, und zwar von den Kindern, die das
Vaterunser oder das Glaubensbekenntnis beteten. Können Sie sich
vorstellen, welchen Einfluss dies auf unsere Entwicklung gehabt hat

Es ist daher etwas Erschreckendes, wenn wir wissen, dass das
häusliche Gebet in unserer Zeit kämpfen muss, um sich zu behaupten.

Wir brauchen die Ursachen hier nicht zu analysieren. Wir



— 263 —

wissen alle, dass das moderne Leben den Rhythmus und darum die
Ruhe verloren hat. Und doch wollen wir feststellen, dass die Familie
das Gebet braucht, es ebensosehr braucht wie das tägliche Brot, weil
die Familie wie die Kirche einen Platz in Gottes Heilsplan hat und
weil wir die Familie wie eine ecclesiola, eine Miniaturkirche, eine
Kirche im Keim erblicken dürfen, deren von Gott bestellte Liturgen
die Eltern sind. In der christlichen Familie wird die Mahlzeit nicht
eine säkularisierte Angelegenheit sein. Unsere Mahlzeiten sollen
den Mahlzeiten gleichen, welche Jesus mit seinen Jüngern hielt, und
sollen des Tischgebetes nicht entbehren. Wenn es keine Gelegenheit
zu einem gemeinschaftlichen Morgen- oder Abendgebet gibt, sollen
die Eltern doch darauf achten, dass gebetet wird. Ich kenne den
Einwand: das kann alles Gewohnheit werden; das Gebet kann
abgeschliffen werden wie eine Münze und seinen Wert verlieren.
Wird aber diese Gefahr nicht zum grossen Teil behoben werden
können, wenn die Erwachsenen, die Eltern voran, das persönliche
Gebet kennen und üben Wenn die Eltern durch die Schule des

Gebetes hindurchgegangen sind, ist da dann nicht die Möglichkeit
gegeben, dass von Zeit zu Zeit ein freies Gebet gesprochen wird1)

Wenn wir in dieser Hinsicht nachlässig gewesen sind, wollen wir
uns doch nichtweiter abgleiten lassen in dem Säkularisierungsprozess
unserer Zeit, sondern aus dem Wissen leben, dass nur das Gebet

wirkliche Gemeinschaft bringen kann, Gemeinschaft an Stelle von
Blutsverwandtschaft in der Familie, Gemeinschaft mit dem Nächsten,

Gemeinschaft in der Kirche, Gemeinschaft mit Gott.
Wenn der Apostel uns im ersten Thessalonicherbrief ermahnt:

«Betet ohne Unterlass», meint er die ununterbrochene Gemeinschaft

mit Gott, die der Gläubige durch das Gebet geniessen darf. Gebe

Gott, dass wir in dieser heiligen Gemeinschaft stehen dürfen! Und

möge es von unserer Kirche gesagt werden können, wie es von der

ersten Christengemeinde in der Apostelgeschichte geschrieben steht:
«Sie hielten aber treu an der Lehre der Apostel und an der Gemeinschaft,

am Brotbrechen und am Gebet fest.»

') A. Schlatter, Das Christliche Dogma2, Stuttgart 1923, S. 211: Eine
Familio ist soweit wirklich und völlig verbunden, als sie sich betend zu
emigon vermag.

Auf einige Bücher, welche mir geholfen haben, möchte ich noch
hinweisen :

^•Northcott, The Venture of Prayer, London (S. P.CK.) 1950;
Ui. F. Whiston, Toach us to pray, Boston (The Pilgrim Press) 1949;
fc- Herzog, Gott ist die Liobe, Olten 1914.



— 264 —

Prof. Dr. Spuler spricht den Referenten den Dank des

Kongresses aus und schliesst die zweite Kongress-Sitzung mit einigen
organisatorischen Mitteilungen, darunter, class das im Terrassensaal

des Hofbräuhauses vorgesehene Festbankett in den Festsaal
des Kunstgewerbehauses verlegt wurde.

Der Abend vereinigte die Kongressteilnehmer zu einem
Festbankett, auf dem die Vertreter der einzelnen Kirchen des In- und
Auslandes herzlich gehaltene Begrüssungsworte wechselten.

2. Kongresstag

Der zweite Tag des Kongresses wurde mit einem
Gedächtnisgottesdienst für die entschlafenen Führer des Altkatholizismus in
der Münchner Pfarrkirche begonnen, den Erzbischof Dr. Rinkel,
Utrecht, hielt. Der Vormittag war der Arbeit in den Diskussionsgruppen

vorbehalten, die unter der Leitung von Drs. Mulder,
Utrecht, Armin Konrad, Hausen am Albis, und Franz Riette, Bern,
standen.

Thesen, Diskussionsberichte und Schlussfolgerungen
zum Thema «Lebendige Gemeinde»

1. Gruppe: Die Bibel im Leben der Gläubigen

Thesen von Bischof Dr. St. Török-Wien

I.
Das Leben der Kirche und der einzelnen Gläubigen soll

getragen sein von der Bibel, von der Kirchenlehre und vom Gebete.

IL
1. Das Schrifterlebnis des alten Christen war lediglich im

kirchlichen Gesamterlebnis denkbar.
2. Aber die alte Kirche hat sich in ihrem Lehramte nicht als

Herrin über die Schrift, sondern als Dienerin an der Schrift
gewusst.

III.
1. Die Römische Kirche hat sich in ihrem Lehramte als Herrin

über die Schrift gesetzt, die als nicht unbedingt heilsnotwendig
empfunden wird. Sie hat sich damit von der altkirchhchen
Auffassung über die Bedeutung der Bibel für die Gemeinde entfernt.



— 265 —

2. In den Reformationskirchen führte eine begreifliche Reaktion
zur Unterbetonung des Kirchlichen bezüglich der Bibel und
damit zu einem individualistischen Biblizismus, der jedoch
nicht konsequent gehalten werden konnte. Die neueste
Lehrentwicklung nähert sich der altkirchlichen Auffassung.

3. Der altkatholische Standpunkt sucht den der alten Kirche zu
vertreten und hat dies bereits auf dem Kongress in Konstanz
1873 ausgesprochen.

IV.

1. Die Bibel hat absolute Autorität, weil sie «Wort Gottes» ist.
2. «Wort» Gottes ist das gnadenvolle Handeln Gottes an seinem

«Volke».
3. Die Bibel ist einerseits eine geschichtliche Grösse, andererseits

ein gegenwärtiges Zeugnis, sie ist Ausdruck des Traditionsdenkens

und der eschatologischen Schau.

4. Gottes «Wort» muss sich nicht ausschliesslich durch die Bibel

vollziehen; ausserbiblische «Rede» Gottes bleibt jedoch
Ausnahme.

5. Die Bibel ist nicht dem Einzelnen unmittelbar «geschenkt»,

sondern nur durch die Kirche.

6. Die Festlegung des biblischen Kanons durch die Kirche war

Dienst der Kirche an der Bibel; sie liess sich dabei von Gott

lenken.
7. Gottes unfehlbares und eindeutiges «Wort» ist in der Bibel in

fehlbarem und mehrdeutigem Menschenwort ausgeprägt.

8. Daher ist wissenschaftliche Bibelforschung und kirchenbewusste

Bibelerklärung nötig, um Gottes «Wort» in der Bibel zu finden.

9. Bibelforschung, im besonderen «Bibelkritik» hat sich mit der

Untersuchung des biblischen Textes, der biblischen Literaturformen,

der biblischen Umwelt und Zeitgeschichte zu befassen.

Sie muss sich jedoch stets ihrer Relativität bewusst bleiben.

10. Die Bibelbezeugung der ganzen Kirche, in die sich auch der

Einzelne einzugliedern hat, hat sich nicht nur auf die der

gegenwärtigen Kirche, sondern auch auf die der vergangenen

auszudehnen. Keine traditionstose Auslegung.

U. Aus dem rechten kirchenverbundenen Bibelerlebnis ergibt sich,

dass die Bibel Grundlage für die Kirchenlehre und fur das

Gebetsleben zu sein hat.



— 266 —

Diskussionsbericht
Es wurde angefangen mit einem kurzen Gebet. Der

Vorsitzende eröffnete die Versammlung mit folgender Aussprache:
«Man soll die Bibel nicht den Laien ausliefern»; er meinte, dass für
katholische Christen die Bibel nur im Rahmen der Kirchenlehre
gelesen und verstanden werden kann. Die Bibel ist die Grundlage
der Lehre und des Gebets. Aber wie kommen die Leute in Berührung
mit der Bibel Die Bemerkung wird gemacht, dass in einigen
Gemeinden Bibelkurse abgehalten werden. Der Pfarrer gibt eine

Einleitung ; nachher ist Raum für die Diskussion. Man muss aber früher
anfangen mit biblischen Darlegungen, das heisst: man hat die

Jugend mit der Bibel vertraut zu machen. Beim Unterricht der
Schulkinder müssen sie die Bibel in der Hand haben. Preisfragen,
Aufsätze usw. werden sie in die Bibel eindringen lassen. Auch im
Jugendbunde soll die Bibelbesprechung eine feste Stelle haben. Das

Wichtigste ist aber, dass in der Familie die Bibel gelesen wird. Also
müssen Gelegenheiten gesucht werden, bei denen die Kirche ihren
Gläubigen Bibeln überreicht, z.B. bei Hochzeiten. Die Gefahr bleibt
jedoch, dass sie ungelesen im Schranke liegen bleibt. Darum soll

man Bibelkreise bilden; der erste Kreis wird geführt vom Pfarrer,
aber die Teilnehmer haben die Aufgabe, neue Kreise zu gründen
(«Zellenbildung»). Es könnte beim Studium von den Kirchenperi-
kopen ausgegangen werden, wenn diese Methode auch keine

zwingende sein darf. Das Kirchenblatt sollte einen ausführlicheren
Bibelkalender enthalten, d. h. einen solchen mit erklärenden
Bemerkungen. Weiter werden als Beispiel kleine Bücher der
Anglikanischen Kirchen erwähnt, die als Leitfaden bei der Bibellektüre
gebraucht werden. Denn es ist selbstverständlich, dass man Führung

braucht beim Lesen der Bibel.

In dieser Hinsicht ist eine Notsituation festzustellen in der
Altkatholischen Kirche, weil man es als anormal betrachtet, wenn
ein altkathohscher Christ die Bibel liest. Diese Situation wird
deuthch an den folgenden Beispielen:
1. In einer altkathohschen Jugendgruppe für Schulkinder wurden

drei Fragen vorgehalten:
a) Sind Sie bekannt mit der Bibel? Antwort: Die Bibel

wird weder in der Familie noch beim Religionsunterricht
gelesen.



— 267 —

b) Ist Bibellektüre wichtig Antwort : Ja, aber wir Altkatho¬
liken wissen nur wenig davon.

c) Wollen Sie die Bibel lesen Antwort : Ja, aber wie
2. Zu einem Gemeinde-Bibelkreise kamen nur 1,5 % der Gemeindeglieder:

ein Viertel dieser Anzahl waren Männer, die übrigen
Frauen, und ausserdem waren alle gebildete Leute.

Einige sind der Meinung, Bibelkreise seien zu anstrengend für
Arbeiter, die am Abend müde nach Hause kommen, oder für
Hausmütter mit Kindern. Jedoch meinen andere, dass es möglich sein
sollte, die Willigen zusammenzubringen in einem ersten Kreise,
falls die wöchentliche Bibelstunde auch wirkhch nur eine «Stnnde»
dauern wird.

Weiter werden Bemerkungen gemacht über die Gefahr von
Sonderausgaben des Neuen Testaments, weil dadurch das Alte
Testament mehr oder weniger degradiert zu werden scheint. Will
man den Laien die Bibel in die Hand geben, dann soll es die ganze
Bibel sein. Auch wird gesprochen über das Problem der Bibel-Übersetzungen.

Es sei zu lösen, wenn die Bischöfe eine bestimmte
Übersetzung zum Gebrauch empfehlen.

Die Zeugen Jehovas werden genannt als sehr begeisterte
Bibelforscher. Aber sie sind nicht nachahmenswert, vielleicht allein in
der Freimütigkeit ihres Zeugnisabiegens.

Es bleiben noch die Fragen bestehen: In welcher Weise ist die
Bibel Gottes Wort und : Wie muss sie uns ansprechen im persönlichen

Leben Sie werden wohl gestellt, aber nicht beantwortet.

Zum Schluss sprach man über die verschiedenen Möglichkeiten
von Bibelbesprechungen. Soll man ein ganzes Bibelbuch
hintereinander lesen oder einzelne Stücke Beide Methoden sind nötig.

Der Vorsitzende schhesst die Besprechungen mit einem Gebet.

Schlussfolgerungen
L Der altkatholische Standpunkt war von altersher, dass jeder

Christ die Bibel lesen soll.
2- Dabei sollen wir uns hüten vor einer traditionslosen Auslegung,

d. h. wir sollen die Bibel lesen im Hinbhck auf die Tradition

und unter Anleitung der Kirche.
3- Jede Landeskirche soll ihren Gläubigen Gelegenheit bieten,

sich in dieser Weise mit der Bibel vertraut zu machen.



— 268 —

4. Von Bedeutung ist dabei, dass die Kirche den Gläubigen eine

gute und zeitgemässe Übersetzung zur Verfügung stellt.

5. Das Lesen der Bibel soll bei den Kindern anfangen; jede Alters¬
stufe soll in der Art des Unterrichtes berücksichtigt werden.

a) Für die vorschulpflichtige Jugend sind Bilder- und Mal¬

bücher erwünscht.
b) Im Religionsunterricht werden den Kindern Bibelabschnitte

in anschaulicher Weise nahegebracht, woraufdie betreffende
Stelle von den Kindern (auch zu Hause) nachgelesen wird.
Dadurch werden auch die Eltern zum Bibellesen angeregt.

c) Für die Jugendhchen empfehlen sich Aussprachen, die von
den Teilnehmern oder dem Geistlichen angeregt werden.

d) Für die Erwachsenen werden regelmässige Bibelstunden
(Bibelkreise, Studienzirkel usw.) in kleinen Gruppen
vorgeschlagen. Die Teilnehmer der vom Pfarrer geleiteten
Kerngruppe sollen versuchen, neue Gruppen zu bilden und
deren Leitung zu übernehmen. In den meisten Fällen
wird der Pfarrer dabei anwesend sein.

6. Hilfsmittel für das Bibellesen sollen geschaffen werden. Es gibt
schon gute Literatur, z. B.

A. Ernst Gaugier: «Was ist die Bibel? Warum sollen wir die
Bibel lesen?» Druck: Fritz Pochon-Jent AG., Bern.

B. Rev. E. R. Wickham: «The Word of God» (In the series:

Unto a fullgrown Man, published for the Anglican Young
People's Association; London 1946; National Society;
Society for Promoting Christian Knowledge.

C. S. de Dietrich: «Zurück zur Bibel»...
D. Prof. A. Rinkel : «De Oud-Katholieke Kerk on de Bijbel»

und «De Oud-Katholieke Kerk on de Overlevering» in
«Kathoheke Stemmen» (Rotterdam 1928).

E. Prof. M. A. Zwart und Prof. Dr. P. J. Maan in «Oud-Katholieke

Theologische Ontwikkelingscursus» (1952/1953).

Dagegen fehlt zur Zeit von altkatholischer Seite eine
praktische Einführung.

Andere Hilfsmittel sind Richtlinien in der Art von «Leaflets
of the British Biblereading Society». Der Bibellesekalender im
Kirchenblatt und in anderen Publikationen soll durch Erläuterungen

ergänzt werden. Die Textstelle für das Predigtwort soll
ebenfalls publiziert werden.



— 269 —

7. Es wäre erfreulich, wenn das Bibellesen auch in der Familie
regelmässig gepflegt würde. Den Brautleuten soll die Bibel
mit einer Einführung zum Bibellesen überreicht werden.

Der Diskussionsleiter: Der Sekretär:

Drs. R. ilfwMer-Utrecht Pfarrer D. N. de Rijk-Egmond aan Zee

2. Gruppe: Die Lehre im Leben der Gläubigen

Thesen von Prof. P. J. Jans-Amersfoort
1. Erkenntnisquelle der Kirche sind Bibel und Tradition.

2. Die Kirche ist der Leib Christi, Christus ist ihr Haupt.
3. Jesus Christus bedient sich Seiner Kirche als Führerin und

Mutter für alle, die an Ihn glauben.

4. Die Kirche erfüllt diese Aufgabe nicht nur durch ihre Lehre.

5. Die Lehre der Kirche ist nicht nur Belehrung der Gläubigen,
sondern Evangeliumsverkündigung im weitesten Sinne des

Wortes.

6. Die Kirche garantiert die Zuverlässigkeit ihrer Lehre durch

Dogma und Amt.
7. Das Dogma ist das massgebende Zeugnis der Kirche in betreff

des Bekenntnisses ihres Glaubensinhaltes.

8. Das Amt ist das durch Christus gewollte Organ der Kirche,
dessen Er sich bedient, um Sein Heilswerk unter uns fest und

konsequent fortzusetzen.

9. Die Lehre der Kirche bezweckt nicht die Partikularität, sondern

die Katholizität des Glaubens.

10. Wenn die Gläubigen sich zur Kirche verhalten wie zu ihrer

heiligen Mutter, wird ihr Leben tatsächlich dem Wesen der

Kirche, Leib Christi zu sein, entsprechen.

Diskussionsbericht
Es wird allgemein festgestellt, dass die Lehre dem Laien nicht

so nahe stehen kann wie andere Belange des kirchlichen Lebens.

Für viele Geistliche ist die Predigt die einzige Möglichkeit, an die

Erwachsenen heranzukommen, um ihnen unsere kirchliche Lehre

näherzubringen. Doch sollten in der Predigt auch die Kinder an-



— 270 —

gesprochen werden können. Darum darf die Predigt nicht zu hohen

theologischen Gehalt aufweisen, damit sie leicht verständlich bleibt.
Eine gewisse Anpassung an gewisse örtliche Verhältnisse ist von
nöten (Bauerngemeinden, Großstadtgemeinden usw.). Kopf und
Herz, Gefühl und Verstand müssen beide angesprochen werden.
Die Predigt ist, verghchen mit dem übrigen Gottesdienst, nicht
etwas Losgelöstes. Das gesamte sakramentale Leben, das Gnadenleben

der Kirche überhaupt, muss berücksichtigt werden, so wie
auch das praktische Leben im Alltag. Wo Kindergottesdienste
stattfinden, sollten sie nicht zu sehr den Charakter einer Schulstunde
haben, weil sonst der Übergang zur Teilnahme am Gemeindegottesdienst

zu schwer fällt. Auch der Jugendgottesdienst bedarf eines

gewissen liturgischen Rahmens (Katechumenenmesse?). Im
Religionsunterricht sollte nicht eine zu grosse Ängstlichkeit vor dem

Auswendiglernen eines gewissen Liederschatzes vorhanden sein.

Kinder und Jugendhche können in mancherlei Weise in das
praktische Gemeindeleben eingeführt werden durch Heranziehung zu
allerlei Mitarbeit.

Es lassen sich vielleicht an manchen Orten noch vermehrte
oder geeignetere Vortragsabende (Bibelabende, eventuell mit
Lichtbildern) durchführen. Es sollten mit der Zeit für alle Pfarrer
geeignete Taufbuch! ein und Ehebüchlein zur Verfügung stehen, die
nebst der Traubibel überreicht werden könnten. Der Verbreitung
des übrigen kirchlichen Schrifttums ist grosse Aufmerksamkeit zu
schenken. Damit die Lehre lebendig werden und bleiben kann, muss
sie von der Bibel her immer wieder neu fundiert werden und in
einem rechten Gebetsleben Ausdruck finden. Es hat sich gezeigt,
dass kaum eines der drei Themata behandelt werden kann, ohne

nicht auch die beiden anderen in Betracht zu ziehen.

Schluss folgerungen
1. Nach der ersten These sind Bibel und Tradition die Erkenntnisquelle

unserer Kirche. Übereinstimmend wird festgestellt, dass
diese Erkenntnisquellen bei den Gliedern unserer Kirche viel
zu wenig bekannt sind.

2. Darum wird es als dringend nötig erachtet, dass wir in unseren
Kirchen nach Mitteln und Wegen suchen, diesem Mißstande zu
steuern und die Bibel und ihr Verständnis in vermehrtem Masse

an die Gläubigen heranzubringen.



— 271 —

3. Ein in erster Linie gegebenes Mittel hiezu ist die Predigt, die,
obwohl ihren lehrhaften Charakter wahrend, leicht verständhch
und ins Leben weisend sein soll.

4. Die Predigt ist nicht vom übrigen gottesdienstlichen Geschehen

zu trennen, sondern soll hinweisen auf das Sakrament und auf
den eigentlichen Sinn der liturgischen Worte, die trotz ihrer
Fassung in der Muttersprache den heutigen Menschen leicht
fremd anmuten.

5. Bereits der Jugendliche, angefangen beim Kleinkind, hat auf
Grund der Taufe ein Anrecht darauf, durch Eltern und übrige
Erzieher in angemessener Weise weiter in das Leben der kirchlichen

Gemeinde eingeführt zu werden.

6. Es wird gut sein, wenn in jeder Gemeinde durch Geistliche und

übrige Gemeindemitglieder überprüft wird, wodurch und auf
welche Weise die bestehenden Einrichtungen, wie

Jugendgottesdienste irgendwelcher Art und kirchlicher Unterricht,
aktiviert oder ergänzt werden können.

7. Fördernd wirkt auch die Heranziehung der Jugendlichen zu

allerlei Mitarbeit, wie Ministrantendienst, Kirchenschmuck,

Laienspiel und ähnliches.

8. Um die Glieder unserer Kirche vermehrt mit unserer Lehre und

Überlieferung bekannt zu machen, empfiehlt es sich, die Art
unserer Vortragsabende neu zu überprüfen und zu versuchen,

durch Verabreichung nicht nur von Traubibeln, sondern auch

von Gebetbüchern, Tauf- und Ehebüchlein das rehgiöse Leben

in unseren Gemeinden zu fördern.

9. Es ist immer wieder zu überprüfen, ob unsere kirchliche Presse

und das übrige kirchliche Schrifttum der Aufgabe gerecht wird,

unsere Gemeindeangehörigen in Lehre und Leben der Kirche

einzuführen.

!0. Weil unsere Kirche nur dann lebendig sein und bleiben kann,

wenn sie immer wieder in der Anbetung Gottes ihren Ausdruck

findet, sollten auch unsere Kirchen an Wochentagen zu stiller

Sammlung für den Gläubigen offen sein.

Der Diskussionsleiter: Der Sekretär:

0. Konrad-Kmsen a. Albis Pfarrer W. Schwarz-WaüUch



— 272 —

3. Gruppe: Das Gebet im Leben der Gläubigen

Thesen von Prof. Dr. J. P. Maan-Utrecht
1. a) Wenn das Leben der Gläubigen im Zeichen der Nachfolge

Christi stehen soll, muss das Gebet ein unerlässlicher
Bestandteil dieses Lebens sein.

b) Das Beten Jesu ist Ausdruck seiner vollkommenen Gottes¬
sohnschaft.
Es enthält: Danksagung,

Bitte,
Fürbitte.

c) Beten in der Nachfolge Jesu Christi bedeutet Beten in der
Gemeinschaft Christi, das heisst : Beten in und mit der Kirche.

2. a) Das Gebet der Kirche findet seinen schönsten Ausdruck in der

Liturgie.
b) Liturgie ist das Sichtbarwerden der Gemeinschaft, die die

Gläubigen mit ihrem Herrn und miteinander haben.

c) Prüfstein und Wegleitung für jedes kirchhche Beten ist das
Vaterunser.

d) Die Formulargebete der Kirche müssen in grösserem Masse
als bisher Bezug nehmen auf alle Nöte und Bedürfnisse der
Gläubigen.

3. a) Das persönhche Gebet des Christen ist Ausdruck und Vor¬

recht seiner Gotteskindschaft.

b) Es umfasst: Anbetung,
Bekenntnis,
Danksagung,
Bitte,
Fürbitte.

c) Es soll geschehen im Namen Jesu.

d) Erziehung zum Gebet ist notwendig. Mittel dazu sind : Gebet¬

bücher zum persönlichen Gebrauch, Retraiten, Gebetskurse.

4. a) Das Gebet der Familie ist notwendig, weil auch die Familie
Kirche ist, deren «Liturgen »von Gottes wegen die Eltern sind.

b) Die Hindernisse, welchen das häusliche Gebet in unserer Zeit¬

lage ausgesetzt ist, können nur überwunden werden, wenn
das persönliche Gebet gepflegt wird.

c) Nur durch das gemeinschaftliche Gebet kann die Familie
wirkliche Gemeinschaft werden.



— 273 —

Diskussionsbericht
Die Aussprache, durch bestimmte zuvor aufgestellte Diskus-

sionspunkto vorbereitet, ergab zum ersten die Übereinstimmung,
dass der Gläubige sich von der Liturgie der Kirche angesprochen
weiss, wenn auch gewisse «stille Momente» im Gottesdienst
erwägenswert wären, in denen die Anwesenden ihre persönlichen
Anliegen vor Gott tragen. Doch wurde auch darauf hingewiesen, dass
solche stille Minuten für viele heutige Menschen vorerst leicht zu
leeren Pausen würden. Auf alle Fälle scheint es nötig zu sein, in
Unterricht und Predigt die Liturgie immer wieder gründlich zu
erläutern, damit sowohl Kinder wie Erwachsene deren Sinn
verstehen. Auch fest formulierte Gebete müssen stets persönlich erfüllt
werden.

Neue Gebete in die Liturgie einzuführen oder die bisherigen
abzuändern, erscheint weniger nötig. Dagegen wären vermehrte
Abwechslung des bereits vorhandenen Gutes, das allgemeine oder
ein freies Gebet nach der Predigt und laut gesprochene, nicht
überspielte oder übersungene Fürbitten für Tote und Lebende am Platz.

Das Gebetbuch der Kirche, auch dessen Liederteil, wird zu
Hause des öftern verwendet. Trotzdem wäre die Beschaffung neuer,
ansprechender Büchlein für den Hausgebrauch erwünscht, denen
als Vorbild gelten könnten: die vom schweizerischen Männerverein
herausgegebenen «Gebete für die Wochentage» oder Pfr. Pfisters:
«Türe zu Gott». Man denkt dabei aber wirklich nicht an ein neues
Gebetbuch (für den Gebrauch in der Kirche), wohl aber an ein
Betbuch (für das Haus).

Sprachen einzelne Stimmen sich für kurze Gebete aus, sahen
andere darin eher eine Gefahr: dadurch bürgere sich eine
regelmässige Gebetszeit nur noch viel schwerer ein, bald würde auch die
Zeit zu beschnittenen Gebeten fehlen. Hingegen käme eine kurze
Anleitung zum Beten im Vorwort dieser Büchlein in Frage. Auch
sollten unsere Kirchenblätter dem Gebete mehr Aufmerksamkeit
schenken.

Für Wochenendtagungen, Retrai ten, Einkehr- und Besinnungswochen

ist das Bedürfnis offensichtlich vorhanden. Sie sollen nicht
nur in die Stille führen, sondern von Vorteil auch im kleinen und
stillen begonnen werden, wofür nötigenfalls von Mann zu Mann
Und Frau zu Frau zu werben ist. Grosse Sorgfalt soll bei der Aus-
Wahl des Namens der Veranstaltung und der Leitung walten.



— 274 —

Gewicht wurde ferner auf die gesamte Erziehung zum Gebet
gelegt, sei es in der Predigt, im Gottesdienst selbst durch das
gemeinsam gesprochene, statt vom Priester gesungene «Vater-unser»,
oder auch in kirchlichen Sitzungen und Versammlungen, die nicht
ohne Gebet eröffnet und geschlossen werden sollten. Auch das
übliche «Erheben von den Sitzen» bei Totenehrungen ist durch ein
kurzes Gebet zu ersetzen.

Zur Erziehung zum Gebet gehört selbstverständlich auch das

regelmässige Beten in der Famihe, wofür Anleitung erwünscht wäre.

Die Diskussion klang aus mit dem ermunternden Hinweis auf
Röm. 8, 26 ff. : «Ebenso kommt auch der Geist unserer Schwachheit
zu Hilfe. Denn wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie sich's
gebührt ; sondern der Geist selbst tritt für uns ein mit unaussprechlichen

Seufzern. Der aber die Herzen erforscht, weiss, was des

Geistes Sinn ist; denn er vertritt die Heiligen so, wie es Gott
angemessen ist.»

Schlussfolgerungen
1. Der Gläubige wird auch heute von der Liturgie der Kirche

angesprochen, wenn er deren Sinn kennt. In Unterricht und Predigt
ist die Liturgie deshalb immer wieder gründlich zu erläutern.

2. Die Einführung neuer Gebete in die Liturgie oder die Abänderung

der bestehenden erscheint weniger dringlich. Hingegen
wäre vermehrte Abwechslung beim bereits vorhandenen Gut
am Platz, ebenso das allgemeine oder ein freies Gebet nach der
Predigt.

Die Fürbitten für Tote und Lebende sollen laut gesprochen
und nicht mehr überspielt oder übersungen werden.

3. Erwägenswert erscheint im Gottesdienst die Einschaltung «stiller
Momente», in denen der Gläubige seine persönlichen Anhegen vor
Gott tragen kann. Damit solche stille Momente nicht zu leeren
Pausen werden, braucht der Gläubige vorerst Anleitung ebensosehr

wie dafür, wie er fest formulierte Gebete persönhch erfüllen
kann.

4. Das Gebetbuch der Kirche, auch dessen Liederteil, wird zu
Hause des öftern verwendet. Daneben wäre die Herausgabe neuer,
ansprechender Büchlein für den Hausgebrauch sehr erwünscht.

5. Im Vorwort dieser Betbücher soll eine kurze Anleitung zum
Beten enthalten sein. Das Gebotene soll aus dem Gut grosser



— 275 —

Beter aller Zeiten schöpfen, doch nicht nur kurze Gebete bieten,
weil damit der Einführung regelmässiger Gebetszeiten zu Hause
nicht gedient wäre. Für das Notwendige muss man «Zeit haben».

6. Unterstrichen wird die Anregung, dass unsere kirchhche Presse
dem Gebet mehr Aufmerksamkeit und Raum schenkt.

7. Für Wochenendtagungen, Retraiten, Einkehr- oder Besinnungswochen

ist das Bedürfnis offensichtlich vorhanden. Sie sollen
nicht nur in die Stille führen, sondern von Vorteil auch im
kleinen und stillen begonnen werden.

Auf die Auswahl des Namens der Veranstaltung und auf
die Leitung ist mit grosser Sorgfalt zu achten.

8. Die gesamte Erziehung zum Gebet ist zu fördern, sei es in der

Predigt, im Gottesdienst selbst durch das gemeinsam gesprochene,
statt vom Priester gesungene «Vater-unser», oder auch in
kirchlichen Sitzungen und Versammlungen, die nicht mehr ohne Gebet
eröffnet oder geschlossen werden sollten. Ferner kann das übliche
«Erheben von den Sitzen» bei Totenehrungen durch ein kurzes
Gebet ersetzt werden.

9. Zur Erziehung zum Gebet gehört selbstverständlich das regel¬

mässige Beten in der Familie. Dazu ist zu ermuntern und dafür
sind Anleitungen wünschenswert.

Der Diskussionsleiter: Der Sekretär:

F. Riette-Bem Pfr. Otto Gschwind-L&ufen

3. Kongress-Sitzung, Freitag, den 4. September

Die 3. Kongress-Sitzung wurde mit den Wahlen des Kongress-
ausschusses und des nächsten Kongresslandes begonnen. Prof.
Dr. Küry gibt die einschlägigen Bestimmungen für diese Wahlen
bekannt. Seit dem letzten Kongress verlor der Kongressausschuss

seinen Vorsitzenden, Drs. J. J. Vermeulen-Utrecht, und Pfarrer
H. Michelis-Köln. Bis zu den Neuwahlen ergänzten die Herren
A. M. C. de Wilde-Delft und Prof. Dr. Zeimet-München den

Kongressausschuss. Der Kongress war mit dem Vorschlag einer offenen

Wahl einverstanden und wählte den bisherigen Sekretär des

ständigen Kongressausschusses, Prof. Dr. Küry-Olten, wieder und

bestätigte die Herren de Wilde und Prof. Zeimet mit allen gegen
3 Stimmen und 3 Enthaltungen als Mitgheder des ständigen Kon-



— 276 —

gressausschusses. Herr de Wilde bedankte sich für das erwiesene
Vertrauen in seinem und der Mitgewählten Namen.

Die Wahl des Landes, in dem der nächste internationale
Altkatholikenkongress abgehalten werden soll, löste eine kleine
Debatte aus, als Generalvikar Bernauer-Wien Österreich in Vorschlag,
brachte. Prof. van Kleef hielt es nicht für opportun, die nun einmal
bestehende Reihenfolge zu unterbrechen, weil Österreich auf den

gegenwärtigen Kongress, der ja bereits im Vorjahr in Wien hätte
stattfinden sollen, verzichten musste. Prof. Dr. Küry erklärte die

Bereitwilhgkeit der Schweiz, die Ausrichtung des nächsten
Kongresses zu übernehmen. Die Abstimmung erfolgte ebenfalls öffentlich.

Das Ergebnis war die Wahl der Schweiz mit 64 gegen 16

Stimmen bei 8 Enthaltungen.

Im Anschluss an die Wahlen sprach Lie. theol. K. Pursch-

Bottrop über

Die neueste Entwicklung in der römisch-katholischen Kirche

Vorbemerkung: Es ist selbstverständlich unmöglich, ein
umfassendes Bild zu zeichnen. Ich komme mir vor wie ein Maler, der
ein Bild zu malen hat, auf dem eine zu grosse Anzahl von Personen

dargestellt werden soll. Manches musste gewiss noch gezeichnet
oder wenigstens skizziert werden, doch der Raum, der zur Verfügung
steht, ist begrenzt. Vielleicht ist es möghch, in einer umfassenderen
Studie das Fehlende zu ergänzen und das Bild etwas besser
abzurunden.

In der Zeit unmittelbar nach dem verhängnisvollen Krieg
schien die äussere Grösse und auch die innere Macht der Kirche von
Rom in einem ungeahnten Masse zu wachsen. Viele glanzvolle
Höhepunkte äusseren Prunkes und mittelalterlicher Prachtentfaltung
boten sich dem Auge des oberflächlichen Beschauers. Grosse Zahlen
in der Rücktrittsbewegung und Beitritte aus dem evangelischen
Christentum wurden stolz registriert. Es schien eine neue Ära des

römischen Kathohzismus gekommen, der sich in der vergangenen
Epoche durch beredte Zeugnisse von persönlichem Heldentum und
Mannesmut bewährt hatte. Als «ruhender Pol in der Erscheinungen
Flucht» erschien der Stuhl des römischen Papstes und als Angelpunkt

im Ausland bewährte sich der Primat an der Tiber. Das

waren aber nur die ersten Reaktionen, und einem tiefer Sehenden

zeigte sich gar bald der innere Kern dieser Erscheinungen.



— 277 —

Denn mehr als jemals in der Geschichte ist die Kirche von Rom
unter das Kreuz getreten. Die Entchristlichung der einst katholischen

Länder, die Aufnahme neuen Volkstums in den
Missionsgebieten, der katastrophale Priestermangel in den Stammländern
fordert tief- und weitgreifende Reformen und völlig neue
Entscheidungen1).

Trotz der Erfahrungen mit dem nationalsozialistischen und
faschistischen Staat, der die Kirche um jede Sicherung bei menschlichen

und irdischen Mächten brachte und ihr eindeutig vor Augen
führt, dass «ihr Reich nicht von dieser Welt» sei, dass sie ihr Heil
allein unter dem Kreuz suchen und finden kann, versucht der römische

Katholizismus in einer rückläufigen Bewegung die alten
Positionen wieder zu gewinnen und möglichst noch zu verstärken.
Ja, man hat mit einer gewissen bitteren Ironie gesagt, es gehe heute
mancherorts um eine neue Gegenreformation.

Dabei muss diese Kirche zunächst den Gefahren aus ihrem
eigenen Schosse begegnen. Sie sieht sich mehr denn je vor der Gefahr
der Vermassung, spürt in den eigenen Reihen gerade im rehgiösen
Bereich einen gefährlichen und noch nie in diesem Masse

aufgetretenen Sensationshunger, der durch manche leider zu sehr

gepflegte und trotz aller Warnungen aufrecht erhaltene Einrichtungen
immer neue Nahrung empfängt. Wir brauchen hier nur an die

angeblichen Marienerscheinungen, die grassierenden Prophezeiungen

grosser Strafgerichte, die Ankündigung überraschender

Bekehrungen und politischer Wunder und die Einführung neuer
sentimentaler Andachten zu erinnern.

Das Flüchthngsproblem hat plötzlich eine Diaspora geschaffen
mit einer beängstigenden Seelennot, der sich diese Kirche zum
erstenmal in einem derartigen Ausmass gegenüber gestellt sieht.

Darum werden ganz neue Arten der Seelsorge versucht. In den

kirchlich ganz abgestandenen Gebieten wie Frankreich wurde der

Typ des Arbeiterpriesters oder Arbeiterpaters geprägt. Die meisten

von ihnen haben inzwischen kapituliert. Der Rest ist mutlos. In
der Bewegung der Arbeiterjugend konnten Fortschritte erzielt
werden. Auch in der Bannmeile der Großstädte entfaltete die Kirche
ein grosszügiges Apostolat. In den Missionsländern war es das Be-

Anmerkung: In den österreichischen Diözesen wurden beispielsweise in
diesem Jahr insgesamt nur 97 Priester geweiht, davon in Salzburg: 6, in
St. Polten: 11, in Klagenfurt: 3, in Innsbruck: 7, im Burgenland: 2, die

übrigen verteilen sich auf Graz, Wien und Linz.

Iutornat. Kirchl. Zeltschrift. Heft 4, 1953. 18



— 278 —

streben der beiden letzten Päpste, nicht nur einen einheimischen
Klerus heranzubilden, sondern auch eine einheimische Hierarchie
aufzubauen. Der Eindruck, dass das Kolonialsystem zu Ende geht,
bewegt seit langem clie Aktionen der Propaganda fidei. Allerdings
sind alle Versuche des Einbaus anderen Volkstums, die seit dem
Ritenstreit nicht zum Schweigen gekommen sind, bisher immer an
der Uniformierungstendenz Roms zerbrochen. Auf der anderen
Seite zeigen sich ganz deutliche Versuche der Entitalianisierung
und Entromanisierung der Kirchenleitung in der Ernennung von
Kardinälen aus allen Völkern und Rassen, in der Berufung von
Amerikanern zu wichtigen kirchlichen Missionen und diplomatischen
Vertretungen. Diese Entitalianisierung soll den Eindruck
verstärken, dass diese Kirche in Wahrheit Weltkirche sein will, die sich
über alle Rassen, Farben, Sprachen, Kulturen und Länder erhoben
und erhaben fühlt. Doch das sind mehr äussere Dinge. Sie alle zu
erwähnen - selbst in einer blossen Strichzeichnung - würde den
Rahmen dieser Ausführungen sprengen.

Im Inneren der Kirche vollzogen sich unter dem Druck der
äusseren Verhältnisse gewichtige und wesenthche Wandlungen.
Wir wissen von der Erneuerung der Liturgie und durch die Liturgie1
Das wesentliche an dieser Bewegung ist die Betonung der Mitte.
Sie kommt aus der Mitte des Christentums - darum ist sie auch
christozentrisch. Sie ist Teil der grossen Seelsorgsbewegung, die
eine Erneuerung des ganzen religiösen Lebens will aus den Tiefen
des Christentums heraus. Aus dieser Wurzel erwächst dann erst die
Freude an der Belebung der ursprünglichen Form. Damit geht Hand
in Hand die Vertiefung des Kirchenbegriffs. Die Rückwendung
zum Altar als Mittelpunkt der Frömmigkeit bedeutet eine Wendung
vom religiösen Individualismus zur Gemeinschaft des Leibes Christi,
vom Subjektiven zum Objektiven. In dieser Atmosphäre gedeiht
dann auch am besten die Bewegung um die Una Sancta. Und hier
ist die Wurzel der Bibelbewegung.

Viele positive und wertvolle Kräfte scheinen am Werke zu sein,
doch könnte leicht der Eindruck entstehen, als wäre dies alles schon
die Regel. Dem ist jedoch nicht so. Die erwarteten Höhepunkte sind
nicht gekommen. In weitem Masse bleibt das Kirchenvolk davon
völlig unberührt. Die Versuche zur Mitfeier des Gottesdienstes
erscheinen mehr als Beigabe und Zutat für besonders Eifrige. Das

^Anmerkung: Vgl. Dr. Adolf Küry in Internationale Kirchliche
Zeitschrift, 1952, 2. Heft. S. 65.



— 279 —

grösste Hindernis ist und bleibt uneingestanden und in der letzten
Zeit auch schon ganz offen eingestanden die Verwendung der
unverständlichen Liturgiesprache. Die Krise des Hochamtes liegt offen
zu Tage. Beobachtungen über die Kirchgänger einer Großstadt
zeigen zum Beispiel von zwölf überprüften Gottesdiensten fünf reine
Singmessen, vier Betsingmessen und drei Gemeinschaftsmessen.
Nur eine der Gemeinschaftsmessen wurde vorschriftsmässig als
solche eingehalten. Im Kirchenanzeiger einer anderen Großstadtpfarrei

sind von sieben Messen eine still, zwei Singmessen, ein
Hochamt mit mehrstimmigem Gesang, zwei Betsingmessen und
eine Gemeinschaftsmesse. Die Beteiligung an den Gebeten schwankte
im Durchschnitt zwischen 15 und 60 Prozent. Am schwächsten war
die Beteiligung an Gebeten, die aus dem Messbuch rezitiert wurden.
Aber selbst bei bekannten Gebeten, wie «Gebet des Herrn» und
Glaubensbekenntnis war die Beteiligung geringer als 60 Prozent.
Mit dem Gesang war es nicht wesentlich besser bestellt. Im
Durchschnitt beteiligten sich an den Gesängen 20 bis 70 Prozent, je nach
Beliebtheit der Lieder. Die prozentuale Beteiligung an Gebet und
Gesang war bei den Frauen erheblich grösser als bei den Männern.
Liturgiewidriges Sitzen und Stehen wurde bei 20 Prozent aller
Personen beobachtet, die in den Bänken Platz genommen hatten. Das
Nichtknien der Stehplatzbesucher bei der hl. Wandlung ist mit
60 Prozent im Durchschnitt ausserordentlich stark verbreitet. Die
Frauen machten darin keine Ausnahme. Beim Betreten und
Verlassen des Gotteshauses verzichteten annähernd 50 Prozent der
Besucher völlig auf das liturgische Beugen des Knies, die Benutzung
des Weihwassers und die Bekreuzigung. Weitere 30-40 Prozent taten
dies, jedoch in lässiger, formverletzender Weise. Die restlichen
Besucher verhielten sich korrekt. Ausserordentlich hoch ist der
Prozentsatz derjenigen, die zu spät kommen. Im Durchschnitt ergab
die Untersuchung, dass 25,5 Prozent der Besucher erst nach Beginn
der Messe sich einfanden. Im Durchschnitt verliessen 14 Prozent
der Besucher das Gotteshaus vor Beendigung des Gottesdienstes.

(Vgl. Heinz Scholl in den «Ruhr-Nachrichten», 5. Jg. Nr. 2,

Dortmund.) Dabei sind die Großstädte zumeist in dieser Hinsicht noch

Idealfälle. Es gibt hinreichend Landgemeinden, in die überhaupt
noch keine liturgische Bewegung eingeströmt ist.

Die Bibelbewegung wurde in Deutschland im Jahre 1933 in
Stuttgart als «Katholisches Bibelwerk» ins Leben gerufen. Über

fünf Millionen Bibeln wurden verbreitet, Bibelkurse, Bibelwochen,



— 280 —

Studientagungen, Triduen gehalten und die Zeitschrift «Bibel und
Kirche» herausgegeben. Die Bilanz ist aber recht unbefriedigend.
Praktisch geschieht noch sehr wenig. Nur einige kleine Kreise sind
davon erfasst.

Über die Una-Sancta-Bewegung kann nur gesagt werden, dass
sie den Boden des akademischen Gespräches kaum verlassen hat.
Die letzten Schritte Roms waren zudem nicht dazu angetan, ihr
Auftrieb zu geben. Die Voraussetzungen des interkonfessionellen
Gesprächs sind auf seiten der römischen Gesprächspartner völlig
andere.

In der theologischen Wissenschaft regt sich weithin der Eros
zur Wahrheit, vor allem in der Kirchengeschichte, indem gewisse
Schäden der vorreformatorischen Kirche schonungslos aufgedeckt
werden und uns zum Beispiel ein völlig neues Lutherbild vorgelegt
wird. (Vgl. Lortz, Hessen und das Institut für reformationsgeschicht-
hche Forschung in München!) Auch über die Umstände des Vati-
canums und die Persönlichkeit Pius' IX. werden allmählich Ansätze
zu einer sachlicheren Beurteilung offenbar, die allerdings im
Hinblick auf die Kanonisierung dieses Papstes wieder unterdrückt werden

dürften.
In der Theologie können wir ausserdem das Bemühen beobachten,

dem Verstände der Menschen unserer Tage die heilige Wissenschaft

in ihrer ganzen Erhabenheit als Erlöserin des menschlichen
Denkens wieder zugänghch zu machen. Das gleiche Bestreben war
ja schon in den Zeiten der Kirchenväter zu beobachten, vor allem
in Alexandrien seit der Mitte des zweiten Jahrhunderts, zur Zeit
eines Augustinus auf dem Höhepunkt des goldenen Zeitalters der
Patristik, zugleich auf dem Schnittpunkt zwischen Antike und
Mittelalter, und schliesslich auch zur Zeit eines Thomas von Aquino
mit der Herübernahme des aristotelischen Denkens.

Diese Erneuerungsbestrebungen der theologischen Wissenschaft,
die um eine Anpassung der Offenbarungsauslegung an die Begriffe
und Ergebnisse der modernen Philosophie ringen, haben heute ihre
wichtigsten Zentren in Frankreich, und zwar bei den Dominikanern
in Le Saulchoir, die ihren Versuch das «Theologische Problem»

nennen, und bei den Jesuiten in Lyon, die ihre Auffassung «Neue

Theologie» heissen. Das sind zwei Strömungen oder Bewegungen,
die sich zwar in manchem voneinander unterscheiden, aber im
wesentlichen so gleichen, dass man sie am besten als
Zwillingsschwestern bezeichnen könnte.



— 281 —

Es sind sehr gesunde Forderungen, die da erhoben werden und
die wir nur begrüssen können, Forderungen, die längst von den
Vätern unserer Bewegung gestellt waren. Dem Geschichtlichen wird
der Vorrang eingeräumt, der Scholastizismus mit sichtlicher Zurückhaltung

und Abneigung behandelt, die klassische Metaphysik
durch eine konkrete Methode von lebendiger Gegenwärtigkeit
ersetzt. Diese Gelehrten sind sich darüber klar geworden, dass heute
niemand mehr scholastisch denkt. Wie zur Zeit eines Augustinus
die Philosophie des Neuplatonismus das Feld beherrschte und zur
Zeit eines Thomas von Aquino die aristotelische Philosophie
allerdings über den Umweg über Arabien ins Abendland eindrang, so
sehen wir heute in den meisten Universitäten der Welt die
rationalistische, materialistische oder existentialistische Philosophie
vertreten. Man führt mit Recht Klage darüber, dass das kostbare
Gut der Offenbarung, von Christus für die ganze Menschheit mit
seinem Blute besiegelt, von Tag zu Tag den denkenden Geistern
unzugänglicher würde, denen die mittelalterliche Scholastik völlig
fremd geworden sei. Die Vertreter der beiden Schulen fragen sich,
ob eine Annäherung zwischen diesen zwei so weit auseinanderliegenden

Welten nicht doch noch möghch wäre. Dabei ergeben sich
dann zwei Gruppen ; die kühneren formulieren sich etwa folgendermassen:

Wie Thomas von Aquino die aristotelisch-scholastische
Philosophie schuf, die zuerst heftig bekämpft wurde, die aber dem
Denken der damaligen Zeit am besten entsprach, so muss es heute
möglich sein, eine evolutionistische, existentialistische oder vita-
listische Theologie zu schaffen, die dem Denken der Gegenwart
angemessener wäre. Die Gemässigteren wollen die im modernen
Denken eingeschlossenen Erkenntnisse in den Thomismus
aufnehmen und verarbeiten. Das Problem der Anpassung an das
moderne Denken bietet in der Praxis nicht geringe Schwierigkeiten.
Auch wacht die kirchliche Behörde darüber, dass der immer noch
amtliche Thomismus keinen Schaden leidet, und hat es an Tadel
und Rüge nicht fehlen lassen. Es mangelt noch an den ausreichenden

Unterlagen für das konkrete und objektive Studium dieser Fragen.
Doch sind zwei Dinge völhg klar und allgemein angenommen:
1. diese Fragen als aktuellste Probleme der Theologie jetzt ins Auge
zu fassen, erscheint notwendig und dringlich, 2. die Würdigung
des modernen Denkens und seiner Grundbegriffe kann dazu

beitragen, uns die Glaubenssätze der christlichen Offenbarung,
besonders hinsichthch der Schöpfung, Offenbarung, Gnade, Recht-



— 282 —

fertigung, Erlösung und des Abendmahls klarer bewusst zu
machen1).

Wir sehen in diesen Bestrebungen viele unserer eigenen
Forderungen neu gesteht und anerkannt und begrüssen die Auflockerung
des Bodens, der durch das starre Festhalten an der Scholastik gleichsam

vereist war.

Trotz dieser hoffnungsvollen Versuche ist die Philosophie im
kathohschen Kulturkreis als Grundlage des theologischen Denkens
nicht immer glücklich, wie katholische Gelehrte selbst zugeben. Sie

ist zu stark an die Tradition gekettet. Die Tradition ist für die Theologie

eine Glaubensquelle, aber sie hat eine Grenze in einem
notwendigen Raum. In der römisch-katholischen Kirche sprengt sie

diesen relativ kleinen Raum und dehnt sich auf die ganze Sphäre
aus. Gewöhnung wird damit verwechselt, und nach unserem
Gewährsmann «macht die Herrschaft der Greise das Traditionsprinzip
zu einem unheilvollen Faktor». Wahrheiten können gefährlicher
sein als Irrtümer, wenn sie alles Mass überschreiten. Darum fehlt es

im römisch-katholischen Raum an originellen Denkern, weil alle
nehmen sollen von andern, nie aber schöpferisch sein dürfen. Zur
Kette der Tradition tritt die Kette der Autorität. «In diese Autorität
geht alles ein, wozu sich die Religion entwickelt, auch die Theologie,
wenn sie auch nur die Fransen am Mantel Gottes zählt. Und da die

Philosophie in der katholischen Geistessphäre wie Weltanschauung
behandelt wird, geht sie mit ein, und die Autorität wird auch ihr
Kleid.» (Vgl. Aloys Müller, Die Philosophie im katholischen Kultur-

x) Anmerkung: «Da die christliche Wahrheit nicht nur für einige wenige
Auserwählte da ist, muss sich dio Theologie anpasson, um den Bedürfnissen
unserer Zeitgenossen zu entsprochen. Sie muss daher warton, bis dio
Philosophie eino broito Brücke gebaut hat, die allen offen steht, ebenso fest im
scholastischen Donkon vorankort wie in der Torminologio den Problemen
und Lösungsversuchen des modornen Donkons weit goöffnot. Niemand
leugnet mehr, dass gegenüber dom Rationalismus, Materialismus und dem
Existentialismus, dio durch den Einfluss vor allem von Hegel, Marx, Kierkegaard

im modernen Donken um die Vorherrschaft kämpfen, dor Thomismus
keine dringendere Aufgabe hat als den Wahrheitsgehalt, dor in dioson grossen
Systemen da und dort gleichsam als Keim eingostrout ist, aufzunehmen imd
zu verarbeiten. Man muss daher Hegel, Marx und Kierkegaard studieren,
um zu erkennen, wioviol Wahrheit ihre Systeme onthalten. Vor allom ist es

notwendig, Hegel zu studieren, dor dor Schlüssel zum Marxismus und zum
Existentialismus ist. Nur so können wir die rettondo Brücko bauen zwischen
dom scholastischen und dem modernen Denken, genauer gosagt zwischen
Thomas und Hegel.» G. Fessard, Thomisme ot Philosophie modorno in Rech.
Seien. Relig. 36 (1949) 311, 316.



— 283 —

kreis im Archiv für Philosophie I [1947] S. 140.) So wird die
Philosophie in ein Kleid gezwängt, das ihr nicht passt und das ihre
bedauernswerte Gestalt erst so recht zu Tage treten lässt. Der
consensus omnium und die «Schule», die eine ungeheure Macht
darstellen, sind äussere Zeichen dafür. Die viel gepriesene Einheitlichkeit

wird zum Beweise der Einseitigkeit. Dazu kommt als weiterer
Mangel, dass die katholische Philosophie sich als abgeschlossenes
Ganzes fühlt, das nur noch ganz geringfügiger Ergänzungen bedarf.
«Die mittelalterliche Philosophie musste untergehen, weil sie fertig
war. Sie wird heute nur künstlich am Leben erhalten. Alles Fertige
im geistigen Bereiche fällt wie ein reifer Apfel vom Baume.» (A.a.O.,
S. 14.2) Wir wissen, dass dieses Fertigsein dem Wesen der
Philosophie widerspricht. Sie steht wie jede Wissenschaft vor einem grossen

noch unerforschten Gebiet. «Ein Denken, das von Traditionsprinzip,

Autorität und Fertigsein als von ihm völlig Fremden
geformt ist, muss verkümmern und schwach werden. Ein gesunder
Mensch, der dauernd auf Krücken geht, verliert den Gebrauch
seiner Glieder.» (A.a.O., S. 143.) So hat das philosophische Denken
der Neuzeit im katholischen Raum völlig versagt und keine einzige
bedeutende Leistung aufzuweisen. Wenn schon von Problem-
bewusstsein und Behauptung grosser Forschungsmöglichkeiten
der Anschein erweckt wird, so ist es eben nur Schein, eine einzigartige

grosse Täuschung, gesucht-modernes Reden zur Gewinnung
des Gegners. Dass sich damit der Hochmut paart, kann nicht
ausbleiben. Das zeigt sich vor allem darin, dass man durch nichts
überrascht werden kann. Alle Probleme sind bereits gelöst. Thomas von
Aquino hat gleichsam alle Wahrheiten vorweggenommen und alle
Irrtümer widerlegt. «Ist es nicht im Grund der gleiche Hochmut,
wenn die scholastische Philosophie, insbesondere der Thomismus,
aus der Sphäre der irdischen Relativität herausgehoben und zur
absoluten, ewigen und universalen Vernunft der Menschheit gemacht
wird?» (A.a.O., S. 144.)

In diesen Ausführungen scheinen mir am bedeutendsten die
Sätze zu sein, die für unsere Theologie und die vorbereitende
philosophische Grundlegung wegweisend sein können: «Alle seine (des

Aristoteles) Kategorien sind nämlich nur von der realen Welt
hergenommen und dienen ausschliesslich ihrem Verständnis. Das
Christentum kam aber mit ganz anderen Wirklichkeiten, mit der

Gnade, der Sünde, der Wirklichkeit Christi im Christen und vielem
andern. Sie sind nicht bloss schlechthin anders als alles Reale, son-



— 284 —

dem auch als alles Irreale, das man damals kannte. Es ist eine
Sinnlosigkeit, mit aristotelischen Kategorien an die christhche Wahrheit
heranzugehen. Jede originäre Wirklichkeitssphäre hat ihre eigenen
Kategorien, in ihnen drückt sich ja ihr Wesen aus. Man muss nur
die Augen haben, es zu sehen. Das ist ein rein philosophisches
Problem, aber von einer solchen Eigenart und Tiefe, dass es als
Kriterium dienen kann, um den echten von den unechten Philosophen
zu unterscheiden. Wer die Zugehörigkeit der aristotelischen
Kategorien zu einer bestimmten Sphäre nicht erfasst, der ist kein
Philosoph.» (A.a.O., S. 148.)

Von weiteren theologischen Strömungen wäre zu erwähnen die

Theologie der Verkündigung. Der Blick für materialkerygmatische
Fragen wurde ausserordentlich geschärft. Dabei wurde offenbar,
wie sehr die Glaubensverkündigung in das Schlepptau der
Zeittheologie, besonders unter den Einfluss der Polemik der Reformations-

und Gegenreformationszeit und später der Aufklärung geraten
ist und wie stark die aus jenen Kontroversen entstandenen Petre-
fakten noch in einer Zeit nachwirken, deren geistiges und
theologisches Gesicht sich völlig gewandelt hat. Die kerygmatische
Zentralidee des Christentums greift einen Gedanken Michael Sailers
auf: «Gott - durch Christus - das Heil der sündigen Welt.» Das

Ergebnis der Besinnung ist die wachsende Einsicht in die
Eigenständigkeit und Eigengesetzhchkeit der Verkündigung, nicht auf
Kosten, sondern gegenüber der wissenschaftlichen Theologie.

Im einzelnen zeigen sich in der Abendmahlstheologie bedeutende
Fortschritte gegenüber dem Tridentinum und seinen Epigonen.
Nach Guardini ist die Gestalt der Messe das Mahl, auch Söhngen
tritt dafür ein. «Das Wesen der Messe erblicke ich in der sakramentalen

oder sinnbildwirklichen Darstellung (repraesentatio) des Kreuz-
opfers, und zwar in einer solchen Darstellung, welche die wahrhafte
Nachahmung des Kreuzopfers und so zugleich dessen sakramentale

Darbringung (oblatio) ist. Dieses sakramentale Opferwesen der Messe,

die memoria passionis Christi, erscheint in der Gestalt eines heiligen
Mahles, des sacrum convivium.» (Söhngen, Das sakramentale Wesen
des Messopfers, 1946, S. 58.) «Die Messe kann und darf nicht den Sinn
haben, das Kreuzopfer eigentlich zuwiederholen.» (A.a.O., S. 60.)«Das
Mahl hat den Sinn und den einzigen Sinn, Teilnahme zu geben und
zu gewinnen am vollbrachten Opfer.» (A.a.O., S. 60.) Diese
Auffassungen immerhin bedeutender Theologen decken sich mit den

Auffassungen, wie sie in der Utrechter Erklärung enthalten sind,



— 285 —

und helfen damit einen Baustein setzen in der Theologie der
Ökumene. An der Eucharistie ist das christliche Abendland zerbrochen,
an ihr soll es auch wieder gesunden.

Die hoffnungsvollen Ansätze einer aufgeschlossenen Theologie
werden aufgewogen durch das «angebrochene marianische
Zeitalter». Erst in den letzten Tagen erreichte uns die Nachricht, dass
sich die Vermutungen bestätigten und der Papst das Jahr 1954
zu einem ausserordentlichen heiligen und marianischen Jahr erklärt
hat anlässlich der Jahrhundertfeier der Definition von der
unbefleckten Empfängnis Mariens. Es wäre eine sehr dankenswerte
wissenschaftliche Untersuchung, einmal über die Mariologie der
letzten Päpste zu handeln. Die marianische Fehlentwicklung hat
faktisch einen neuen Traditionsbegriff geschaffen, ja eigenthch eine
neue Glaubensquelle. Wir begegnen Sätzen wie diesen: «Das Richt-
mass meines katholischen Glaubens ist keineswegs die Heilige Schrift,
sondern das lebendige Glaubensbewusstsein der heute bestehenden
Kirche.» (Feckes, zitiert nach Ökumenische Einheit, Heft 2, 1951,
S. 92.) Die neu entdeckte Glaubensquelle ist der Glaubenssinn der
Gläubigen. Darum gehen die religiösen Äusserungen auch mehr in
die Breite als in die Tiefe. Es handelt sich zumeist um die alten
Frömmigkeitsformen, die noch mehr veräusserlicht auftreten als
vorher. Wir brauchen hier nicht weiter darauf einzugehen.

Die Dogmatik beschäftigt sich nicht allzuviel mit Christus, als
dem Mittelpunkt, trotz aller Forderungen und verheissungsvollen
Ansätze. Sie wird mehr und mehr zur reinen Mariologie. Man
verlässt damit den wissenschaftlichen Boden und begibt sich nicht
etwa in das Reich einer gesunden Spekulation, sondern der Phan-
tastik und Legende. Gegen den Satz des Völkerapostels: «Es ist nur
ein Gott und einziger Mittler zwischen Gott und den Menschen : der
Mensch Jesus Christus» (2.Tim. 2, 5), steht bereits die Enzyklika
«Mystici Corporis», wo Maria als Mittlerin und Miterlöserin
bezeichnet wird. Oder wir lesen folgende Sätze bei Hengstenberg in
seiner Schrift «Michael gegen Luzifer»: «Es ist sinnvoll, dass Maria
als Mittlerin zwischen Christus und den Menschen gilt, so wie Christus
der Mittler zwischen Gott und den Menschen ist. Durch das

unbefleckte Herz Mariens sollen wir zum unbefleckten Herzen Christi
gelangen.» - «Es ist als sinnvoll und angemessen, dass die Menschheit

in einem anderen Menschen noch besonders nach seiten der

menschlichen Person am Wiederaufstieg sich beteiligen sollte. Zu
dieser Rohe ist gewiss niemand würdiger als die Gottesmutter selbst,



— 286 —

die damit von Anbeginn zur Mittlerin am Erlösungswerk bestimmt
ist.» (Zitiert nach Ökumenische Einheit, Lieft 1, 1948, S. 42.)

Das äussere Erscheinungsbild des römischen Katholizismus
nach dem Krieg ist trotz mancher guter Ansatzpunkte im grossen
und ganzen dasselbe gebheben, ja bietet vielleicht noch mehr Anlass
zur Besorgnis als ehedem. Es kam zum erstenmal seit dem
Vaticanum zu einer Definition eines Glaubenssatzes, und damit ist
hinreichend bewiesen, wie richtig die Warnungen der Initiatoren unserer

Bewegung waren. Rom mit seiner Verrechtlichungstendenz,
seiner Veräusserlichung, seinem Machtstreben ist Schicksal und
Verhängnis der Christenheit.

Der Wallfahrtsbetrieb mit ah seinen üblen Nebenerscheinungen
ist gesteigert worden. Meßstipendien werden als Devisen gehandelt.
Die Marienverehrung ist allmählich in Bahnen gelenkt worden, die

nur noch als Häresie bezeichnet werden können. Wir haben alle
erschüttert und beschämt aufgehorcht über die vielen angeblichen
Marienerscheinungen in Portugal, Italien, Belgien und Deutschland,

die in ungeahnter Weise in Krisenzeiten wie jetzt die Volksseele

aufwühlen und verwirren. Besonders Fatima wurde zu einem

Begriff der Superstition, eine Art von Superlourdes. Fatima-
vorträge, Fatimawochen, Fatimawallfahrten finden grossen
Anklang. Die angeblichen Offenbarungen von Fatima erhalten ein
bedenkliches Übergewicht gegenüber den Offenbarungen des Neuen
Testamentes. All dies vollzieht sich unter allerhöchster Förderung
durch die kirchliche Obrigkeit. Die Weihe der ganzen Welt an das

unbefleckte Herz Mariens und die Einführung eines neuen Festes

zu Ehren des Herzens Mariens unterstreichen diese Bewegung
und versuchen den Beweis zu erbringen: lex supplicandi - lex
credendi.

Die Prophezeiung von Fatima soll erfüllt werden: «Am Ende
wird mein unbeflecktes Herz triumphieren!» So übt diese

Privatoffenbarung einen ungemein mächtigen Einfluss auf das Glauben,
Denken und Beten der römischen Kirche aus. Immer noch gilt der
Rosenkranz als Allheilmittel aller Übel. Ein bedauerliches Abirren
vom Christus der Evangelien, der fast nur noch unter dem Bilde
seines Herzens verehrt wird, ein bedenkliches Verlassen der Wege
des Neuen Testamentes und eine Verzeichnung der erhabenen
Gestalt Mariens in der Heiligen Schrift und ersten christhchen
Überlieferung lässt uns zutiefst erschrecken. Maria als Miterlöserin wird
zur Fürbitterin, zur Gnadenvermittlerin, zur Nothelferin in allen



— 287 —

Anliegen, zur «Allmacht auf den Knien» gemacht. «Sie ist es, die

den Arm ihres göttlichen Sohnes immer noch zurückhält, dass er

nicht in furchtbarem Zorne die ganze Welt zerschlägt.» (Aus einer

Fatimabroschüre.) Welche Umgestaltung des wahren und echten

Christusbildes Trotz des Versuches einer Bibelbewegung wird in der

ganzen Breite das Volk mit den Worten der Fatimamadonna
vertrauter gemacht als mit den Worten der Heiligen Schrift. So kommt
es zur Materialisierung der ganzen Religion. Man sieht in Maria die

Helferin in irdischen Anliegen. Man verlangt greifbare Wunder und

sucht spürbare Gnadenerweise.

Wenn wir diese Erscheinungen überbhcken, dann tritt uns eine

gewisse Doppelgesichtigkeit dieser Kirche entgegen. Einerseits

finden wir stark ausgeprägt und gerade bei den Besten und
Wertvollsten eine starke Einwendung zur Christozentrik und ursprünglichen

Haltung - anderseits aber auch ein unaufhaltsames Abgleiten
in die Häresie. Nach Meinung eines römischen Theologen wird «der

losgelöste Stein weiterrollen und die tönernen Füsse eines Kolosses

zertrümmern, der so fest zu stehen schien. (Wir meinen natürlich
nicht die Kirche Christi, sondern ein in ihr herrschendes System.)
Vielleicht will Gott auf einem anderen Wege, als die Kirchenmänner

es sich denken, die Una Sancta herstellen.» (Vgl. Ökumenische

Einheit, 2. Jg., Heft 2, S. 126.)

Wir wollen mit den Worten dieses Theologen, der anonym
bleiben will, schliessen: «Ohne Zweifel steht die (römische) Kirche
am Scheidewege : Entweder rückt sie immer mehr ein Geflecht von
Dogmen, die um des Heiles willen wie Gottes Offenbarung geglaubt
werden müssen, in den Mittelpunkt, oder sie sucht wieder das «Eine

Notwendige»: das Leben aus dem Glauben, das Aufstrahlen des

Antlitzes Christi im Menschen der Nachfolge. Entweder sehen wir
in Christus den Herrn unseres Glaubens und den ersten Theologen
oder den Herrn unseres Lebens, den «Lebensfürsten» (Apg. 3, 15),

der uns in grossen Bildern und Gleichnissen das Reich der Himmel
erschlossen hat und uns einholen will zum Vater.» (A.a.O., S. 133.)

Wir erkennen aus dem Gesagten, dass sich die Forderungen
unserer Kirche von neuem bestätigen und ihr innerhalb der
Ökumene eine erhöhte Bedeutung zukommt. Wir können nur hoffen,
dass uns die gegenwärtige Stunde bereit findet, die hohe und
verantwortungsvolle Aufgabe zu erfüllen. Und wir können und werden
sie nur dann erfüllen, wenn wir unserem Wesen treu bleiben : «Halten



— 288 —

wir das fest, was überall, was immer und was von allen geglaubt worden

ist, denn das ist wahrhaft und eigentlich katholisch !» (Vinzenz von
Lerinum.)

Nachdem Prof. Dr. Spuler den Dank für den Vortrag
ausgesprochen hatte, berichtete Prof. Zeimet über einen während der

Mittagszeit stattgefundenen Presseempfang, an dem 12

Pressereferenten und Rundfunkreporter teilnahmen. Der Empfang habe
sich durch seine ungewöhnlich freundhche Atmosphäre ausgezeichnet.
Das vom bayerischen Rundfunk aufgenommene Interview wurde
in den Vortragssaal im Anschluss an die 3. Kongress-Sitzung
übertragen.

Hernach gaben die Diskussionsgruppenleiter die Zusammenfassung

der Ergebnisse bekannt, die in den einzelnen Gruppen
gewonnen wurden. Die Ergebnisse selbst wurden dem ständigen
Kongressausschuss zur weiteren Verarbeitung und Dienstbar-
machung für die Gemeinden überwiesen.

Die Ausführungen der Vorsitzenden des Verbandes der
altkathohschen Frauenvereine in Deutschland, Frau Ruth Michelis,
durften den ungeteilten Beifall aller Kongressteilnehmer entgegennehmen.

Besonders ihre Anregungen, dass auf den kommenden
Kongressen auch die Frauen mehr zu Wort kommen sollten und die

Liga der Frauenverbände auf internationaler Basis wieder aufleben
sollte, fanden allgemeine Bilhgung, der auch der Präsident des

Kongresses in seinem Dank «nichts mehr hinzuzufügen hatte».

Nach einem Bericht von Lie. K. Pursch über die Jugendtagung
in Bottrop sprach der 2. Vorsitzende des Kongresses, Pfr. Th. Mole-
raarm-Dordrecht, Prof. Dr. Spuler für die ausgezeichnete Leitung
des Kongresses den Dank aller Beteihgten aus.

Der Abend vereinigte noch einmal alle Kongressteilnehmer zu
einer Öffentlichen Kundgebung im Festsaal an der Sophienstrasse,
auf der die Vertreter der altkathohschen und der befreundeten
Kirchen des In- und Auslandes Ansprachen hielten. Neben den
Bischöfen der in der Utrechter Union vereinigten Kirchen sprachen :

Bischof Misiascek von der polnischen altkathohschen Kirche in
Amerika,

Bischof Keeler von der Episcopal Church of America,
Rev. Williams, als Vertreter des Erzbischofs von Canterbury,
Rev. Dr. Gallin, als Vertreter des Weltrates der Kirchen,
Bischof Jost für die altkathohsche Kirche in Slowenien,



— 289 —

LandesbischofD. Meiser für die protestantische Kirche in Bayern und
zugleich für den Rat der evangelischen Kirchen in Deutschland,

Rev. Dr. Nelson für den Oekumenischen Rat der Kirchen
Dekan Prof. Dr. Louwaris, Vertreter des Erzbischofs von Athen, und
Prof. Dr. Winogradow, München, für die orthodoxe Kirche,
Pfarrer Dr. Eckström für die lutherische Kirche in Schweden,
Prof. van Kleef für die altkatholische Kirche Holland
Pfarrer Paul Richterich für die christkathohsche Kirche der Schweiz.

Prof. Dr. Spuler richtete darauf ein herzliches Dankwort an
alle Teilnehmer des 16. Internationalen Altkatholiken-Kongresses
und gedachte im besonderen noch der brüderlichen Verbundenheit,
die nach dem Kriege so viel für die Kirche getan hat, die diesmal
den Kongress ausrichten durfte. Seine Worte: «Diese, Ihre Hilfe,
unterstützt durch unsere Regierung und unsere eigene Arbeit hat
uns doch ein gutes Stück weiter gebracht, und dafür haben wir dem
Herrn Dank abzustatten!» klangen aus in dem gemeinsam
gesungenen machtvollen Hymnus: «Nun danket alle Gott!»

Ausklang

Zum Abschluss des Kongresses fand am Samstag nach einem
Gottesdienst in schwedischer Liturgie noch ein Omnibusausflug
an den Tegernsee statt mit Besuch des altkathohschen Jugendheimes,

der Ringberghütte, und einer Tour auf den Wallberg.

Briefe sind eingegangen von:

Erzbischof von Canterbury, Erzbischof von Athen, Bischof Stefan
Török in Wien, von der Generalkonferenz der christkathohschen
Geistlichen der Schweiz.

Telegramme trafen ein von:

Patriarch Alexis-Moskau für die russisch-orthodoxe Kirche,
von den Bischöfen der polnischen katholischen Kirche in Warschau,
John Burley Society St. Wilhbrord, London,
Ladies Society of St. Stanislaus Cathedral, Scranton,
Kaiina Choir of St. Stanislaus Cathedral, Scranton,
Maria Konop Icka Society of St. Stanislaus Cathedral, Scranton,
St. Stanislaus Parish of the Polish National Cathohk Church,
Polish National Union of America,
New-Britain Church of Transfiguration.



290

Teilnehmerliste des XVI. Internationalen Altkatholikenkongresses
in München

am 3. und 4. September 1953

Augsburg
Pfarrer Emil Volz mit Frau
Karl Kugler mit Frau

Berlin
Pfarrer Dr. Franz Buchta

Blumberg
Pfarrer Clemens Fcldmann mit Frau
Philipp Feldmann
Pfarrer Heinrich Schmitt

Bottrop
Pfarrer lie. Kurt Pursch
Alfred Werner

Bonn
Bisehof Johannes Josef Demmel
Pfarrer Prof. Dr. Werner Küppers mit

Frau
Schwester Hilde Görg
Clothilde Kreuzer
Irmingard Kreuzer
Frau Heynen

Essen
Pfarrer Heinrich Hütwohl
Dr. Kluge

Frankfurt/Main
Pfarrer Paul Pfister mit Frau

Freiburg/Breisgau
Pfarrer Wilhelm Rosch
Adele Alberti
Frau Kumpf
Ruth Michelis

Hamburg
Prof. Dr. Berthold Spuler mit Frau

Karlsruhe
Pfarrer Benno Schöke
Renate Keussen
Ida Weiss

Kaufbcuren
Geistl. Rat Josef Siehr
Pfarrer Bernhard Bödefeld

Kempten
Pfarrer Josef Schniertshauer

Köln
Oskar Häusler
Käthe Richartz
Franz Royer
Frau Wamser

À. Deutschland
Krefeld

Pfarrer Werner Schmidt mit Frau

Mannheim
Weihbischof Dr. Otto Stoinwachs mit

Frau
Pfarrer Dr. Hugo Roder

München
Prof. Dr. Johannes Zeimet mit Frau
Vikar Edgar Nickel
Max Allmer mit Frau
Ludwig Allmer mit Frau
Mathilde Arnold
Heinrich Aumüller mit Frau und

Tochter
Franz Brünner
Tily Demmel
Hans Detlef Demmel
Jakob Damm
Wilhelm Deister
Adam Emmert
Maria Ernst
Franz Faustmann mit Frau
Berta Gatzenmeyer
Heinrich Heiden mit Frau
Heinz Hesse
Heinz Jendrissek
Anna Knörrich
Herr Kafka
Maria Götzensberger
Adolf Kügler
Franz Kürzinger
Adolf Michel mit Frau
Hilda Niedermeyer
Olga Nipeiller
Elisabeth Paulus
Kroscenz Pickert
Lorenz Ploithnor mit Frau
Charlotte Plötz
Hans Pschiorer
Edmund Rutz
Anna Schwaiger
Meta Schunk
Seifort mit Frau
Dr. Adolf Thürlings
Goorg Westermeyer sen. mit Frau
Georg Westermeyer jun. mit Frau
Karl Wipplingor
Herr Zeller
Landgerichtsrat i. R. Zengor
Abt Richard Walter
Wilhelm Wohlmacher



291

Nürnberg
Pfarrer Franz Ewald Fuchs
Leo Haas
stud, thool. Karl Koschitz mit Frau

Passau
Pfarrer Franz Billich
Ernst Seybold
Herr Weidinger

Rosenheim
Pfarrer Anton Ebcrle
Josef Maier mit Frau
Josef Miothaner mit Frau
Josef Jodl
Karl Köhler

Amersfoort
Prosidont P. J. J. Jans
Pfarrer M. Kok

Amsterdam
A. D. Hoogslag

Delft
Pfarrer Roosjen
Herr A. M. C. de Wilde

Den Helder
Pfarrer E. Wijker

Dordrecht
Pfarrer Th. Moleman

Egmont aan Zee
Pfarrer D. N. do Rijk

Frau Schreynfels
Herr Sebus

Stuttgart
Pfarrer Fritz Herrmann
Dr. Siebers

Singen am Hohentwicl
Pfarrer Karl Kuenz

Wendungen am Neckar
Herta Stetter

Würzburg
Pfarrer Josef Huemer

Zell/ Wiesenthal
Pfarrer Anton Degen

B. Niederlande
Hilversum

Pfarrer Kanonikus G. A. Smit

Rijswijk
Herr Struyk mit Frau

Rotterdam
Pfarrer A. van Hassan
Herr H. J. W. Verhey
Frau Vorhey-Novens

Schiedam
Pfarror C. Toi

Utrecht
Erzbischof Dr. Andreas Rinkel
Prof. van Kleef
Prof. Maan
Dr. Mulders
Frl. H. J. Smits

C. Schweiz

Basel
Adolf Schmid-Carlin

Bern
Bischof Dr. Adolf Küry
Prof. Dr. Albert Rüthy mit Frau
Pfarrer Kurt Stalder
Herwig Aldenhoven
Robert von Arx mit Frau
Thérèse von Arx
Albort Baumgartner mit Frau
Dora Baumgartner
Rösly Burkhard
Hanny Berner
Frau Frey-Bauer
Dr. Poter Gilg mit Frau
Dr. Hans Gürtler mit Frau
Hanny Gygax
Viktor Jungo
Frau Kaufmann
Gottfried Konrad
Peter Kunz
Lotti Kunz

Franz Kunz mit Frau
Karl Keller mit Frau
Bruno Lehmann mit Frau
Mathias Marti
Dr. Werner Moier
Emil Meier
Walter Müller mit Frau
Franz Riotte mit Frau
Alice Rietto
Margit Riette
Robort Schobinger mit Frau
Emma Sodor
August Wey mit Frau
Mariette Wirz
Miggi Zwoili

Biel
Pfarrer Paul Richterieh

Hausen am Albis
Armin Konrad

Küsnacht
Lydia Isely



— 292 —

Laufen
Pfarrer Otto Gschwind mit Frau

Lugano
Hedwig Anghinoni

Luzern
Frau Lehmann-Sehürmann

Möhlin
Pfarrer Hugo Flury

Ölten
Prof. Dr. Urs Küry mit Frau
Frieda Allemann
Martha Frey-Bäohler
Rosemarie Moser
Ernst Peyer
Rosa Schlecker

Graz
Vikar Kurt Spuller
stud. jur. Otfried Goerger
Prof. Maria Heller

D.

Rheinfelden
Pfarrer Hans Frei

Solothurn
Pfarrer Lothar Affolter

St. Gallen
Frau Hauser-Lechner

Wallbach
Pfarrer Willy Schwarz

Zürich
Frau Alberti
Frida Büchel-Gächter
Frau Haseneder
Katharina Köppel-Hollmann
Martha Ochsner
Frida Wehrli

Österreich
Salzburg

Pfarror Hofrat Dr. Werner

Wien
Generalvikar Bernauer

E. Polnische Altkatholische Kirche in Amerika
Scranton

Bischof Misiascek mit Begleiter Attorney Alphonse Kinowski

F. Anglikanische Kirche und bischöfliche Kirche von Amerika
Bischof Koeler
Bischof Scaif mit Sekretär
Rev. Williams, Vertreter des

Erzbischofs von Canterbury
Rev. G. Dr. Gallin, Vertreter des Weltrates

der Kirchen
Rev. Dr. Craske
Rev. A. du Bois
Rev. Lütge mit Frau

Rev. Tomkins
Rev. Dr. Nelson, Vertreter der

Kommission für «Glauben und Verfassung»

des ökumenischen Rates der
Kirchen

Rev. Maxwell
Mrs. Peddie
Mrs. Sturm

Agram
Pfarrer Dragutin Hrsak
Pfarrer Wilim Huzjak

G. Jugoslawien
Laibach

Bischof Jost

H. Orthodoxe Kirche
Athen

Prof. Dr. Louwaris, Vertreter des
Erzbischofs von Athen

München
Prof. Dr. Winogradow
Erzpriester Alexander Demetraschwili

Priester Anatol Drewig
Erzpriester Theodor Luhowenka

Paris
Priester Sergius Heiz

Stuttgart
Erzpriester Michael Lessig

Pfarrer Anderson
Schweden

Pfarrer Dr. Eckström

K. Ehrengäste
Dr. W. Menn-Frankfurt, Vertreter der Kirchenpräsident Dr. Martin Niemöller

Ökumenischen Zentrale


	Bericht über den XVI. Internationalen Altkatholikenkongress in München 1. bis 4. September 1953

