
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 186

Bibliographie

Grillmeier, Aloys, S. J., und Bucht,
Heinrich, S.J. (Hrsg.): Das Konzil
von Chalkedon. Geschichte und
Gegenwart, Band I : Der Glaube von
Chalkedon, Würzburg (1951).
Echter-Vorlag. XVI, 768 S.

Die Jubiläumsgabe der Theologischen

Fakultät S. J. St. Georgen in
Frankfurt am Main zum 1500. Jahrestage

des Konzils von Chalkedon stellt
oin sehr bedeutsames Werk
gründlichster theologischer Gelehrsamkeit
dar. Es zeigt als Querschnitt durch das
gelehrte Wirken einer grossen Anzahl
von Forschern sehr deutlich, welch be-
merkenswerteFortschritte die Kirchen -

und Dogmengeschichte in den letzten
Jahrzehnten gemacht hat und in
welchem Masse nun auch dio Arbeitsergebnisse

der evangelischen Theologie
herangezogen und verwertot worden sind :

natürlich mit den Vorbehalten, die ein
Werk grundsätzlich römisch-katholischer

Einstellung hierbei machon
muss. Kaum berücksichtigt sind
demgegenüber Arbeiten der orthodoxen
Theologie in den letzten Jahrzehnten,
wobei freilich darauf hingewiesen worden

muss, dass der fast völlige Ausfall
russischer kirehengeschiehtlicher
Untersuchungen (auch seitens dor meist
andern Fragon zugewandten
Emigrationstheologie) durch die Arbeit der
übrigen orthodoxen Landeskirchen
(bei denen Kirchen- und Dogmenge-
schichto ebenfalls nicht in dor ersten
Linio steht) nicht wettgemacht werden
konnte und kann. Überdies ist z. B.
bei den orthodoxen Patriarchaten dos
Ostens (auch infolgo mangelnder
Kenntnis einiger «theologischer
Verkehrssprachen») die Forschung methodisch

noch nicht auf der Höhe der
Anforderungen, wie z. B. das Heft X/46
des Sammelwerkes «Ekklesia» zeigt.
Immerhin wäre «Chalkedon» ein Thema,

zu dem eine orthodoxe Stellungnahme

auf breitester Grundlage
dringend erwünscht (und auch erforderlich)

wäre. Das gilt umgekehrt auch
für die neu erwachte koptischo Theologie;

ob sie zu dem Gedenktag
literarisch Stellung genommen hat, ist
mir noch unbekannt.

Aloys Grillmeier (Frankfurt/Main)
hat im einleitenden Abschnitte : Die
theologische und sprachliche Vorbereitung

der christologischen Formel von
Chalkedon (S. 5/202) eine wirklich
fruchtbringende und förderliche Arbeit
geleistet, die naturgemäss von der
Auffassung ausgeht, dass dio endgültige

dogmatischo Entwicklung, wie sie
451 für die Orthodoxie und das Abendland,

später für dio lateinische Kirche,
vor sich gegangen ist, von vornherein
festgelegen habe, dass also allo übrigen
Auffassungen Abweichungen und
Häresien gewesen seien. In diesem Punkte
sind die Nestorianer und die Monophysiten

natürlich andoror Meinung, und
ihr Fortbestehen zeigt(o) immerhin,
dass auch eine andere, in sich
ungebrochene, geradlinige und auf ochter
Überzeugung beruhende (Joseph Le-
bon S. 579 f.) Fortentwicklung möglich

war. - Grillmeior lag es ob, die
Überwindung der «Logos - Sarx -
Theologie», bei der der Logos die
Stelle einer menschlichen Seele in
Jesus Christus einnimmt (eino Lehro,
die auch für den hl. Athanasios noch
als Grundlage angesehenwerdenmuss),
und des Apollinarismus durch die
Feststellung des Vorhandenseins einer
menschlichen Seele des Erlösers und
dio Zuweisung eines Platzes für sie in
Christi Gesamtpersönlichkeit zu
zeigen. Dabei hat der Vf. beim hl. Kyrill
von Alexandrien die bekannten, grossen

Schwierigkeiten, die einmal darin
liegen, dass dessen Auffassungen sich
entwickelt habon und keineswegs in
ihrem vollen Umfange in Chalkedon
gebilligt wurden (vgl. S. 179), dann
aber ihren Ausgangspunkt darinhabon,
dass Kyrill Termini verwandte, die -
von der Logos-Sarx-Lehre herkommend

(S. 111, Anm. 10 im Vergleiche
mit S. 79, Anm. 5; ebenso S. 401) *) -
erst «gedoutet» werden müssen, uro
«orthodox» verstanden werden zu können

(vgl. besonders S. 163/79). Wenn
Grillmoier dabei glaubt, dass «jeder

') In der sorgfältigen quellenkritischen tbcr-
sicht von Ignacio Ortiz de Urbina, S. J., Rom: £><?*

Glaubenssymbol von Chalkedon — sein Text, sein
Werden, seine dogmatische Bedeutung, S. 389/418-



— 187 —

Verdacht einer apollinaristisch-mono-
Physitischon Gesinnung von Kyrill
abgewehrt» werden könne, wie «er in
letzter Zeit verschiedentlich geäussert
worden sei» (S. 173), so ist das trotz
aller Kanonisierung seiner Theologie
m ihrer Gosamtheit (aber nicht in
allen Einzelheiten) eine Frage, die
ui- E. auch einmal von dem Blick-
Winkel aus betrachtet worden muss,
dass nicht nur 5 Jahro nach seinem
lodo die «Räubersynode» sich auf ihn
berief, sondern dass auch 7 Jahre nach
seinem Ableben seine Landeskirche,
die ägyptische, sich praktisch wie ein
Mann für den Monophysitismus
erklärte, unter Berufung auf ihn als
ihren geistigen Führer: eine (auch
«innerliche»: zu S. 173) Interpretation
seiner Theologio durch die Persönlichkeiten

soines unmittelbaren Vorkehrs,
Wie sie als argumentum vielleicht nicht
so ganz übergangen werden kann, wio
das gemeinhin (auch hier) geschieht.
^benso j^ (jer g!.osse monophysitische

Theolog Severus von Antio-
ehien, von dom dio spätere monophysitische

Theologie in ihrer Christologio
durchwegs abhängt, mit guten
logischen Gründen sich auf Kyrill
helfen können (vgl. S. 578 in dom in
dem vorzüglich unterrichtenden, aber
Jjur die ersten 80 Jahre nach Chalko-
don - ebon bis Severus (t 538) - um-
ja.ssencJen Aufsatz von Joseph Lebon
vUiwen) : La christologiedumonophysis-
™e syrien, S. 425/580). Dass os dabei in
der Tat um Entscheidungenvon letzter

einheit ging, ist allgemein bekannt:
f-yrills Neffe und Nachfolger, Patri-
^ch Dioskur (444/54), war bereit, dio
Wendung «ex ovo qrvoeiov» (gegen-
oer den in Chalkedon sanktionier -

S1 'A öov qwaeoiv») anzunehmen
L .): gewiss ein wesentlicher Un-
jTschied, aber doch schon nahe dem
faTi!Clle do8 menschlich nicht mehr
assbaren göttlichen Geheimnisses, vor

«essen unbedachter Enthülhmg Gen.

W ^,arnt- Wenn nun bei dieser Saches6

Charles Moeller (Löwen) in seiner
de*?1*' naturgemäss dogmatisch ein-
chal¥ ausgerichteten Übersicht: Le

0 .hédonisme et lenéo-chalcédonismeen
S M7

de 4S1 à to fin du VIe SÜC-e'
7®"'/720, einer gewissen Bestaurie-
Jjt

8 antiochonischer Gedankengänge
^S'chtlich ihrer Lehre von Körper
mu .1° (von der der Nestorianis-

s mit seinen Ausgang nahm) das

Wort redet (S. 719), wenn er in seinem
ganzen Überblick wiederholt darauf
hinweisen muss, dass besonders der
Neu-Chalkedonismus etwa in der Zeit
des «Dreikapitelstreites» (bis 553) zu
Übersteigerungen griff, die den
Monophysitismus ins andere Extrem treiben

mussten, wenn also in der damaligen

Kontroverse ersichtlich auf
beiden Seiten über das Ziel hinausgeschossen

wurde, so darf man sich doch
die Frago vorlegen, ob man - trotz
aller Notwendigkeit und Bedeutung
dogmatischer Entscheidungen -
angesichts der von hier ausgehenden, bis
auf den heutigen Tag fortdauernden
Spaltung der christlichen Kirche, die
dem islamischen Einbruch wesentlich
den Weg ebnete und damit den
Millionenabfall vom Christentum
überhaupt mitveranlasst hat, vom
«Glorientage von Chalkedon» sprechen soll
(Hugo Rahner, S. 324). Bei all diesen
Auseinandersetzungen ist ja doch auch
zu bedenken, dass die christliche
Kirche in verschiedenen Volkskörpern
auf verschiedenartige Gläubigenfragen
eine Antwort bereit halten musste. Dabei

baute das Fragen etwa der Ägypter
auf wesentlich andern Grundlagen auf,
als das der Syrer und Mesopotamier
odor der Griechen und Hellenisierton.
Dem entsprachen auch verschiedene
Denkformen, imd wio weit man dann
das Eindringen aristotelischer (Moeller
a. a. O.) oder auch platonischer
Gedankengänge mit ihror genauen
gedanklichen Doflniorung als «Helleni-
sierung» bezeichnen will (vgl. S. 199),
ist bis zu einem gewissen Grade eine
Frago der Wahl von Tormini, ebenso
wie man umgekehrt z. B. verstehen
muss, dass z. B. die Ägypter ihre
Heilsgewissheit nur darin sahen, dass
in Jesus Christus ein wirklich völlig
vergotteter Mensch auf Erden
wandelte, an dem sie in Liturgie und hl.
Abendmahl Anteil habon und damit
persönlicher Heiligung teilhaftig werden

konnten. Auch hier kann man,
wenn man ihn terminologisch genau
fasst, natürlich den Ausdruck «Orien-
talisioning» verwenden.

Der zweite grosso Fragenkreis, auf
den das Buch eine Antwort geben will,
ist dio Frage des römischen Primats und
des Vorsitzes Leos des Grossen auf dem
Konzil durch seine Legalen. Niemand
wird bestreiten, dass Leo in Chalkedon
und am Kaiserhofe einen imponieren-



— li
don Einfluss besass (den er nicht, wie
einmal Kyrill, durch Bestechung
erkaufte 1), wobei auf die Frage, wio soin
Wirken im Abendlande in seiner Zeit
zu beurteilen sei (darübor handelt
passim dor stark apologetische
Abschnitt Hugo Rahners, S. J. ([Innsbruck]

: Leo der Grosse, der Papst des
Konzils, S. 323/39), hier nicht
eingegangen worden soll. Es ist aber doch
festzuhalten, dass die äussero - und
nicht ganz selten auch dio innoro -
Leitung des Konzils in dor Hand der
kaiserlichen Beauftragton lag, dass es
von Kaiser Marcian gegen des Papstes
Willen (S. 254 f.) einberufen wurde,
dass eine neue Glaubensformel gogon
don Wunsch des Papstes und seiner
Legaten beschlossen wurde (S. 271,
392), dass Marcian sich als «zweiton
Konstantin» - in dessen Stellung zu
Nikaia 325 - fühlte (S. 372), und dass
Leos Brief an das Konzil erst am
Schlüsse verlesen wurde (S. 276, 278)
(alles in dem Abschnitte von Monald
Goemans, O. F. M., Nimwogon:
Chalkedon als «Allgemeines Konzil», S. 251
bis 289). Ob man angesichts aller
dieser Tatsachen boi allem geistigen
Einflusso Loos hiorbei von einer
«Leitung» des Konzils durch ihn bzw.
scino Legaten sprechen will, ist
mindestens von dor Art her fraglich, wio
dio Päpsto selbst odor durch Legaten
spätere abendländische Konzilien (etwa
1512/17,1545/63,1870) leiteten (um auf
die konziliare Problematik etwa des
15. Jh.s nicht einzugohen). Dass das
Konzil dio Ankündigung der päpstlichen

Legaten, sio seien dio Loiter dieser

Kirchenversammlung, durch soin
Schweigen angenommen habe, ist eino
Deutung, dor sich wohl nicht joder
anschliessen wird : das Konzil hat diesen
Anspruch zu jenem Zeitpunkte wohl
ebenso wenig erörtern wollen wio die
offensichtliche Unwahrheit (S. 265),
die sog. Räubersynode von 449 sei
«ohne Vollmacht des apostolischen
Stuhles» gehalten worden (so dass dio
Anerkennung durch päpstliche
Gesandte, vgl. S. 160, wohl kein untrügliches

Kriterium ist). Ferner ist der
28. Kanon von Chalkedon mit seiner
Gleichstellung von Rom und Kon-

') In der Frage der Beurteilung dieser Be-
stechungsgeschenke Kyrills (S. 245) und ihrer
Zuweisung zu den erlaubten im Gegensätze zu den
unerlaubten, ketzerischen vermag ich mich der
moralischen Auffassung Hefeies in seiner
Konziliengeschichte nicht anzuscliliessen.

stantinopel doch wohl dio eigentliche
Antwort auf dio hiermit zusammenhängenden

Fragen, gefasst von eben
jenen Konzilsvätcrn, dio am Anfang
des Konzils dazu schwiegen, um dio
einheitliche Front gegen don
Monophysitismus nicht zu gefährden. War
doch der «Lehrbrief» Leos des Grossen
naturgemäss ein wichtiges Argument
für dio Konzilsmehrheit, um so mehr,
als dio abendländische Theologie sich
mit don Fragon dor Christologie über
Tertullian hinaus kaum schöpferisch
befasst hatte (ihr lagen andere Fragen
wesentlich mehr am Herzen, dio wieder
im Morgonlando keine oder eine
untergeordnete Rollo spiolton: auch dies ein
Ergebnis dorverschiedenartigen
Fragestellung an die Kirche in Zeit und
Raum, und der andersartigen
staatlich-rechtlichen Positionen).

Gegenüber dor Frage nach Primat
und Konzilsvorsitz tritt in dem Buche
die Behandlung der Bedeutung
höfischer Entscheidung und allgemeiner
Schicksalereignisse (Tod Theodosios'
IL 450) für das Zustandekommen und
dio Ausrichtung dos Konzils proportional

etwas zu stark zurück: die
Arbeit Paul Gouberts, S. J., Rom: Le
rôle de Sainte Pulchérie et de l'eunuque
Chrysaphios, S. 303/21, ist recht kurz.

Will man nun über Leos Lehrbrief,
dor nach allom Gesagten sohr wesentlich

auf den Positionen der östlichen
Kircho fussto und als Syllabus von
deren Auffassungen sohr wortvoll war
(im einzolnon vgl. Paul Galtier, S. J.,
Rom: Saint Cyrille d'Alexandrie et

saint Léon le Grand à Chalcédoine,
S. 345/87), noch hinausgehen und Leo
für dio 1870 verkiindeto Unfehlbarkeit
«ex cathedra» in Anspruch nehmen, so
stösst man gerade in der dogmatischen
Auseinandersetzung zwischen Ost und
West unwoigerlich auf dio «Honorius-
Frago» von 638 und 680/1, auf die
im vorliegenden Zusammenhango trotz
ihrer dogmatischen Vordringlichkeit
und trotz der eindeutigen Stellung'
nähme dos Rottenburger Bischofs
Karl Josof von Hcfole nirgends
eingegangen wird. Denn selbst, wenn
man dio - m. E. nicht haltbare -
Auffassung vertreten will, Papst Honorius

I. habe - in einer so grundlegenden
Frage - nur öffentlich, aber nicht ox
cathedra gesprochen, so bleibt ilio Aporie«
dass dann oin Papst als Privatmann i11

höchst kritischer Zeit dio Öffentlich'



189

keit gegen die wahre Christologie
falsch informiert hätte, und ebenso dio
Frago, weshalb die päpstlichen
Legaten 680/1 seiner Verurteilung
zustimmten und spätere Päpste boi
ihrer Thronbesteigung das Anathem
wiederholten.

Wenn im Vorstehenden auf zwei
(mir wesentlich erscheinende)
Fragestellungen dos Buches näher
eingegangen worden ist, so ist sein Inhalt
damit in keiner Woiso voll umschrieben.

Es besitzt noch weitere
dogmengeschichtliche (Henri de Riedmatten,
O.P., Annemasso/Frankreich : Les
fragments d'Apollinaire à l'a Eranistes»,
S. 203/12; Thomas Camelot, O.P.,
Saulchoir/Frankreich : De Nestorius â
Eutychès: l'opposition de deux christo-
logies, S. 213/42), kunstgeschichtlich-
nagiographische (Alfons Maria Schneider,

Göttingon: Sankt Eiiphemia und
das Konzil von Chalkedon, S. 291/302,
mit Abb.) und schliesslich
ausserordentlich verdienstliehe
dogmengeschichtliche Abschnitte über die
Weiterentwicklung der Christologie boi don
Monophysiten (Lebon, wio oben) und
hei den Nestorianern (Wilhelm de
\ries, S. J., Rom: Die syrisch-ncslo-
ionische Haltung zu Chalkedon, S. 603
Ws 635), sowio eino Übersieht über die
Darstellung des Konzilsverlaufs bei den
Monophysiten (Paul Mouterde, S. J.,
¦Beirut: Le concile de Chalcédoine
d après leu historiens monophysites de
tangue syriaque, S. 581/602) und bei
den christlichen Arabern (Georg Graf,
J-hllingen: Chalkedon in der
Überlieferung der christlichen arabischen
i-nteratur, S. 749/08), Arbeiten, die dor
Kunde vom christlichen Orient neuo
Wege weisen, auf denen sich zu den
bisherigen Wanderern noch neuo
gesellen sollton, um den Pfaden des
phristliehen Bekenntnisses auch in
Jeno östlichen Gegenden zu folgon, dio
Z!1 .lange aus dem Bewusstsein dos
christlichen Abendlandes geschwunden

waren. Bertoki Spuler

fetter, Gustav A. [S. J.]: Der dialektische

Materialismus. Seine
Geschichte und sein System in dor
Sowjetunion, Wien 1952. Thomas
Morus-Prcsso im Verlag Herder.
"VU, 647 S.
Auch wer sich mit der Kirchen-

^d Geistesgesehichte der UdSSR in
den letzten Jahrzehnten und in der

Gegenwart beschäftigt, kann nicht
umhin, sich wenigstens einen Einblick in
die offizielle «Weltanschauung» dieses
Landos, die nun auch für violo
Nachbarstaaten «verbindlich» geworden ist,
zu verschaffen. Doch wird oin Kenner

theologischer oder abendländisch -

philosophischer Gedankengänge dies
kaum anhand der amtlichen Literatur
über den Gegenstand tun können und
wollen, da ihm deren Sprache weithin

unverständlich ist und deren Go-
dankenführung kraus und willkürlich
erscheint. Unter diesen Umständen
begrüsst gewiss auch der in erster Linie
theologisch und idoongoschichtlich,
weniger imengeren Sinne philosophisch
Tnterossiorte das Erscheinen des
vorliegenden Buches, das mit grosser
Sachkenntnis dio woitschichtigo und
oben nicht immer loieht verständliche
Literatur zum Thema vorwertet und
die Grundauffassungon des
dialektischen Materialismus darstellt, unter
gleichzeitiger kritischer Stellungnahme
abor auch unter Hervorhobung dessen,
was dem Vf. als erwägenswert oder
sogar als richtig erschoint. W. weist
selbst darauf hin, dass zwischen der
Lehre des Kommunismus, die im
Grunde eine «säkularisierte Theologie »

ist, und der Art der dogmatischen und
philosophisch-theologischen
Beweisführung (sowio - musste man hinzufügen

- wenigstens zu gewissen Zeiten
dos Vorgohons gogon «Kötzer») seitens
der römisch-katholischen Kircho ge-
wisso Parallolon bestehen (s. 574/8),
auch wenn natürlich alles mit dom
umgekehrten Vorzeichen verschon ist.
Aus dieser prinzipiellen Gegensätzlichkeit

leitet der Vf. den Schluss ab,
dass die katholischo Kirche dor eigentliche

Antipode dos Bolschewismus sei

(S. 579). Man wird den radikalen
Gegensatz beider gewiss nicht
bestreiten, sich aber doch fragen dürfen,
ob nicht etwa der aufrichtige
weltanschauliche Liberalismus dem Bolschewismus

ebenso entgegengosotzt sei.
Jodonfalls habon sich wonigstens die
germanischen Länder mit oinor (neben
andern) liberalen Tradition (England,
dio Vereinigten Staaten, Skandinavien,
dio Schwoiz, Holland und Belgien
[Flamen], in letzter Zeit vielleicht
auch Deutschland und Österreich) als

dem Kommunismus gegenüber weit
widerstandsfähiger erwiesen als die
romanischen Länder mit überwiegend



190

römisch - katholischer Überlieferung
(Italien, Frankreich, verschiedene Länder

Süd- und Mittelamerikas, unter
der Decke wohl auch dio iberische
Halbinsel). So wird also der
Protestant mit Recht gegendieAuffassung
von der Reformation als dem Uranfang
einer Entwicklung, die in einem Zweigo
im Kommunismus endete (S. 578),
Verwahrung einlegen könnon.

Von diesem Grundsätzlichen
abgesehen, das jedenfalls einer gründlichen

Erörterung bedürfte, ist W.s
Buch als Einführung in die offizielle
Weltanschauung des Kommunismus
mit ihrem geistigen Hintergrunde,
ihrer allmählichen Entwicklung, ihren
verschiedenen Wandlungen und ihrer
Einwirkung vor allem auf die
Naturwissenschaften (die Geschichte
behandelt W. weniger) sehr zu
empfehlen. In zwei grossen Teilen wird
der Werdegang des dialektischen
Materialismus anhand der massgeblichen
Persönlichkeiten und ihrer Lehren,
darunter vor allem Lenins und dessen,
was an Stalins Äusserungen als
philosophisch verwortbar angesehen werden
kann, verfolgt und dann das System
der Philosophie als solches, dio
Stellungnahme zu den einzelnen
philosophischen Problemen, das Verständnis

der Dialektik sowio das Verhältnis
von Denken und Sein innerhalb dieses
Systems sehr ausführlich und gründlich

gewürdigt. W.s Buch - eines der
wenigen seiner Art - kann als
Darlegung dieses Fragenkreises (natürlich
in römisch-katholischer, thomistischer
Sicht) wertvolle Dienste leisten.

Hamburg. Bertold Spuler

Eusebius: Kirchengeschichte, hrsg. v.
Eduard Schwartz. Kleine Ausgabe,
5. Aufl. (unveränderter Nachdruck
der 2. durchgesehenen Auflage),
Berlin 1952. Akademie-Vcrlag/J. C.
Hinrichs. VIII, 442 S. - DM 13.—.
Dass die grundlegende Quelle für

die Frühgeschichte des Christentums,
besonders seiner östlichen Hälfte, in
der mustergültigen Bearbeitung von
E. Schwartz erneut vorgelogt wird,
muss von allen Theologen und an der
Kirchengeschichte Interessierten
lebhaft begrüsst worden. Ausser für ganz
spezielle textkritische Untersuchungen
liefert die bequeme «Handausgabe»

eine völlig ausreichende Grundlage
für Lektüre und eigene Forschung : sio
hat sich dementsprechend seit ihrem
ersten Erscheinen 1914 allgemein
durchgesetzt. Zusammenmitderneuen
deutschen Übersetzung von Phil.
Haouser («Kirchengosehichto des
Eusebius Pamphili», München 1937 ; Bibl.
der Kirchenväter 11/1) wird sie weiterhin

zum Handwerkszeug für eigeno
Studien sowio zum Rüstzeug der
theologischen Ausbildung gehöron.

Bertold Spuler

Karmiris, Johannes N. Ta ôoy/iarmà
xal avfißokixa fivryieia rfjç 'Oq&oôoÇov
xa&oXixfjç'ExxXr)olaç («Dogmatica et
symbolica monumenta orthodoxae
catholicae ecelosiae»), Band I, Athen
1952. Ohne Verlag. 432 S.

Nach den früheren Sammlungen
von E. Kimmol (1850), I. Michalcescu
(1904) u. a. hat sich dor bekannte
Dogmatiker der Athener Universität
anlässlich dos Paulus-Jubiläums an
eine Zusammenstellung der Glaubenszeugnisse

in ihrem griechischen
(gelegentlich auch lateinischen) Urtexte
gemacht, ohne sich dabei lediglich
mit einem Abdruck dor entsprechenden

Symbole zu begnügen. Vielmehr
bettet K. sie - nach einer allgemein
unterrichtenden, aufschlussreichen
Einleitung - jeweils in eine Darstellung
der kirehon- und dogmongoschicht-
lichen Zusammenhänge und
Voraussetzungen sowie der kirchenpolitischen
Lage ein, dio erst die wirkliche Grundlage

für ihr Verständnis abgibt. Den
drei Glaubensbekenntnissen (dem
Apostolischen, Nikänischen und
Konstantinopolitanischen) widmet er ausführliche

Darlegungen ihres Entstehens
und ihrer verschiedenartigen
Überlieferung, bringt dann die dogmatischen

Beschlüsse der 7 allg.
Konzilien (nach einer jeweils voraufgehenden

kurzen Darstellung des Anliegens
und Verlaufs der Kirchenversammlung),

druckt die orthodoxe (Chry-
sostomos)-Liturgio ab, die bei der
zentralen Stellung des Gottesdienstes
ja ein dogmatisches Zeugnis ersten
Ranges ist, um daran massgebliche
Äusserungen grosser orthodoxer
Kirchenlehrer anzuschliessen, beginnend
mit Patriarch Photios I. (866) und
über die Aussagen von 1054, 1341/51



191

(Hesychaston), 1440/1 und 1455/6
hinführend zu der bekannten Antwort
dos Patriarchon Jeremias IL an die
Tübinger Lutheraner von 1573/81. Ein
2. Band soll bis zu den Äusserungen
über die Ökumenische Bewegung und
zu den Verlautbarungen der Moskauer
Kirchentagung 1948 führen. - Damit
ist ein wichtiges Nachschlagewerk auf
einwandfrei wissenschaftlicher Grundlage

im Entstehen, das über den un-
nuttolbar praktischen Zweck innerhalb

der Orthodoxio hinaus all jenen
dienen wird, denen am Vorständnisse
dieses grossen christlichen Bekenntnisses

golegon ist. Sio können ihm
entnehmen, wie ein moderner, in seiner
^rundhaltung konservativer Dogmatiker

der griechisehon Kircho seine
Auswahl und Auslegung dor massgeblichen

dogmatischen Zeugnisse trifft.
Erwähnt soi abschliessend, dass dem
Buche die gloicho Devise (los Vinzenz
^on Lorin vorangestellt ist, dio auch
den Wahlspruch dor IKZ bildot.

Bertold Spuler

Benz, Ernst, und Zander, Leo A.
(Hrsg.) : Kvaiijioliselios und orthodoxes

Christentum in Bc{)cgnuna
Und Aiiscinaiidcrsctzunu. Hamburg
1952. Agentur des Rauhen Hausos.
264 S.

Die Herausgeber, beide als Förderer
einer lebendigen Ausspracho zwischen
Vrthodoxie und evangelischem (lutho-
rischom) Christentum bekannt, bieten
¦jer don Ertrag einer Marburgor
fferbsttagung 1951, die der gogensei-
'gen Erkenntnis gewidmet war.

Indem Theologen beider Bekenntnisse
.nro Auffassung in ironischer Formu-
lerung vortragen, die Gemeinsamkeiten

'
üch betont, wird doch auch dout-

» wie violes dieso beiden Kirchen
J? ihrem Verständnisse des Christ-
j^hen scheidet. Wenn L.Zander don

^griff der Orthodoxie an der
Verjüng dor Ikonen entwickelt und im
feilschen eine «Ikone Gottos» sieht,
j durch die Berechtigung der Ikonon-
^ftre deutlich werde (S. 46-60), oder

etin Paulus Zacharias in dor
Lite'F16 die höchste und konzentrierte

i *orm theologischer Aussage
^erhaupt erkennt (deren Über-
^ucherung durch mittelalterliches

^antinischos» Brauchtum er aller¬

dings beklagt) (S. 78-100), so steht
dem z. B. Peter Meinholds Darstellung

der lutherischen Auffassung
von der «Allgemeinen Kircho»
(S. 13-45) oder Karl Bernhard Ritters
Auslegung der «lutherischon Messe»
(S. 61-77) durchaus gegensätzlich
gegenüber: Kein Angehöriger des
einen Bekenntnisses wird die
Auffassung des andern in dieser Form
annehmen können. - Ebenso zeigt die
Gegenüberstellung «lutherischer Le-
benszougen» durch Winfried Zeller
(Menschen der christlichen Liobostat,
geschulte Theologen, Pietisten und
J. S. Bach) (S. 180-202) und der
«orthodoxen Lobonszougen» durch Peter
Kowalewskij (S. 203-218) (Mönche,
Askoton, Starzen), wie sehr die Lebens-
mitte beider Konfessionen
auseinandergeht. Sergij Bulgakows Hinweis
auf die Heiligen- (und Engel-)
Verehrung als wesentlichen Bestandteil
der Orthodoxie (S. 219-227; nach
einem Aufsatze von 1936)
unterstreicht das besonders deutlich. -
Wenn auch ein wirkliches Nahesein
im Glauben also nicht festgestellt
worden kann (was E. Benz und Ludolf
Müller - teilweise in Wiederholung
früherer Arbeiten - über
orthodoxevangelische Beziehungen und
Beeinflussungen sagen, ist - aufs Ganze
gesehen - doch nur am Rande
verblieben), so ist die ironische
Darlegung des jeweils cigonen
Standpunktes doch oin wichtiger Beitrag
zu einer innerlichen Begegnung von
Christen, der jedem ökumenisch und
konfossionskundlich Interessierten
empfohlen wordon darf.

Bertold Spuler

Andreew, I.M. Kurzer Überblick über
die Geschichte der russischen
Kirehe seit der Revolution bis zur
Gegenwart. (Holy Trinity Mona-

tery, Jordanville, USA 1952.)

Dieses in russischer Sprache
erschienene Buch von I. M. Andreew ist
nicht das, was man nach dom Titel
annehmen dürfte. Es ist nämlich keine
umfassende und mindestens bis zu
einem gewissen Grade erschöpfende
Darstellung der orthodoxen Kirche
dieses historischen Abschnittes der
russischen Kirche. Es ist nicht mehr
als der Versuch, eine solche Geschichte



192

zu schreiben. Heute ist es nicht möglich,

eine solche Geschichte zu schreiben,

weil uns das dokumentarische
Material über die Tätigkoit und das
Leben dor russischen Kircho in der
US S SR nicht in vollem Umfang
zugänglich ist. Das, was bis houte
veröffentlicht worden ist, sind nur geringe
Fragmente einer vielfach komplizierten

Wirklichkeit, welche nicht
dafür ausreichen, oino Geschichte der
russisch-orthodoxen Kircho unter der
bolschewistischen Horrschaft zu
schreiben.

Im ersten Teil seines Buches (S. 5
bis 88) hat sich Andreew bemüht, auf
Grund dos ihm zugänglichon Materials
die Geschichte der orthodoxen Kirche
in der U S S SR zu schreiben. Trotz wort -

vollor Fragmente über diese Epoche
der russischen Kircho, welche er aus
der bolschewistischen Prosso gesammelt

hat, könnte man nicht sagen, dass
es ihm gelungen soi, oino wirkliche
Geschichte dieser Märtyreropocho zu
gobon. Die Bruchstücke, welche er uns
hie und da mitteilt, sind oft sehr kostbar,

genügen abor weitaus nicht, um
mit der Autorität dio ganze Tätigkeit
der «offiziellen Kirche» in dor US S SR
zu verdammen und sio bloss als die
Dienerin einos gottlosen Rogimos zu
bezeichnen, wie dios dor Verfasser
unternimmt.

Trotz des Anspruchs, nur der
Wahrheit zu dienen, was höchste
Pflicht jedes Historikors ist, hat der
Verfasser nicht vormocht, diesem
Prinzip immer treu zu bleibon. Vom
Standpunkt seiner Gruppe aus, wolcho
sich als dio einzig berechtigto
Nachfolgerin «des russischen Sabornosti»
ausgibt, hat er sowohl die Tätigkeit
des Metropoliten Sergius als auch aller
andern, dio mit ihm zusammengehalten

haben, beurteilt. In seinem Urteil
über dio Tätigkoit und dio Haltung
verschiedener russischer Bischöfe in der
US S SR hat Andreew verschiedenes
übersehen, was ein objektiver Historiker

nicht übersehen darf: Die
gegebenen Umstände, unter denen sie
alle zu leben und zu arbeiten
gezwungen gewesen sind. Trotz der
Fehler, welche der Metropolit Sergius
begangen hat, ist es ziemlich
übertrieben, wenn man ihn nur als den
gehorsamen Vollstrecker dos Willens
des roten Kremls bezeichnet. Es wäre

dor Wahrheit viel näher gewesen, wenn
man auch ihn als einen der Märtyrer
der russisch-orthodoxen Kirche in dor
US S SR betrachten würde. Dies um so
mehr, woil er dom Grundprinzip dos
Patriarchon Tychon, sich und die
Kirche von joder politischen Tätigkeit
fern zu haiton, treu geblieben ist. Es
ist wohl möglich, dass er, diesem
Prinzip trou bleibend, die orthodoxo
Kirche in der USSSR vor dem
vollkommenen Zerfall gerettet hat.
Niemand kann bestreiten, dass es ihm
gelungen ist, mindestens dio äusserliche

Einheit der Kircho von nouom
herzustellen und der Wühlereien
verschiedener Sekten Einhalt zu gebieten.

Es ist zu bedauern, dass dor
Verfasser nicht imstande gewesen ist, uns
mehr über das Bestehen und dio Tätigkoit

«der Kircho in den Katakomben»
mitzuteilen. Er hat uns nur dio
spärlichsten Andoutungon über ihre An-
fängo mitgotoilt.

Im zweiten Teil dos Buches (S. 89
bis 176) bofasst sicli der Verfasser mit
dor Auslogung der Geschichte dor
russischen Emigrantenkirche. Hier ist
er besser in der Lage gewesen, gut
informiert zu sein und uns vieles zu
erklären, woran wir interessiert sind.
Auch hier tritt er als Vortoidigor dor
sogenannten «Karlowitzer Richtung»
hervor, was in oinom gewissen Grade
einen Schatten auf scino Objektivität
wirft.

Trotzdom sind wir hier geneigt, ihm
mohr zuzustimmen. Dor Wog, den die
«Karlowitzer Gruppo» gegangen ist, ist
sowohl kanonisch als auch nationalpolitisch

richtig gowosen. Da ihre
Bemühungen, dio Einigkeit der ganzen
Emigrantenkircho zu erhalten, oft
bittor goschoitert sind, kann man sie
dafür nicht verantwortlich machon.
Trotzdom sio ausser dem Machtboreich
der roten Machthaber in Moskau lag,
hatte sie in einem gewissen Sinne auch
mit ihren Agenten zu kämpfen gehabt.
Auch mit dor Machtgier der einzelnen
Bischöfe (Eulogius) und mit don neu
ontstandenon Umständen (wio in
USA), hat Andreew etwas Richtiges
gesohen. Dieser Gruppe, an deren
Spitze zwei so aussorgewöhnliche
geistige und moralische Persönlich'
keiton gestanden haben, wio der
verstorbene Metropolit Antonius und der
heutigo Metropolit Anastasius, fäll*



— 193

das grosso Verdienst zu, dem nicht-
orthodoxon Westen die lebondigo
Wahrheit der Orthodoxie näher zu
bringen.

Aber nicht allein ihr, sondern auch
der Pariser Gruppe, welche unter der
Jurisdiktion dos konstantinopolitanischen

Patriarchen gestanden ist und
noch steht. Dioso Tatsache hat der
Verfasser ganz üborsehon. Aus allem,
was or darüber angedeutet hat, geht
hervor, dass er dieser Gruppo dio
Rechtgläubigkeit bestreitet. Andreew
setzt sich olmo Resorvo für dio
sogenannte «Synodalgruppe» ein.

Das Verhalten dos Verfassers der
Wee einer selbständigen orthodoxen
Kirche in USA gegenüber kann kaum
als ernstlich begründet betrachtet
Werden. Dio Ideo vieler orthodoxer
kirchlicher Gemeinschaften in USA
Wird immer mehr durch die Wirklich-
seit dos alltäglichen Lebens und immer
stärker werdenden Amerikanisierung
des orthodoxen Nachwuchses überholt.
iJazu kann man auch von USA nicht
erwarten, dass sio innerhalb dos
eigenen Staates, besonders un tor den
heutigen aussenpolitischen Umständen,

mehrfache kirchlieho Jurisdiktionen,

damit auch den Einfluss
anderer Staaten, duldet. Es wäre viel

eitbjickendor, anzunehmen, dass mit
er Schaffung einer amerikanischen

orthodoxen Kircho die Sache der
Orthodoxie an Bedeutung und Stärke.
«lehr gewinnen würde, als es oben jetztd°r Fall ist.

Irotz gewisser Bedenken, dio wir
j^gen das Buch von Andreew
angemeldet habon, muss dennoch gesagt

erden, dass der Verfasser einiges gut
«esehon und erfasst hat und dass er
"lch viel Mühe gegeben hat, da und
„0rt sehr kostbares Material aufzu-
nden. Dennoch wären viele Probleme

n« mehr Objektivität beurteilt wor-
^

n, wenn sich Andreew nicht nur an
lüfrl * ^yn°dalgruppe » gobunden hätte

d er etwas weitblickender vor-
8 gangon wäre. Djoko Slijepèevié

7<2lim¦irovich, Bishop Nikolai D. The
*alth of the Saints, a Catechism of
pastern Orthodox Church, St. Sava
Monastery, Libertyville, USA 1949.

sieht gehabt, den orthodoxen
Amerikanern sorbischer Abstammung, die
die Sprache ihrer Eltern schon fast
vergossen habon, oino Erklärung ihres
Glaubens zu geben. Dies ist aber um
so notwendiger goweson, da dio
sorbischen Priester in USA, die aus
Jugoslawien gekommen sind, dio
englische Sprache noch nicht genügend
beherrschen. Deswegen sind die
sorbischen Priesternicht immer imstande,
die Jugend dor Kircho zu erhalten.

« The Faith of the Saints». — Dor
Glaube dor Heiligen - ist ein geschickt
verfasstes Buch, das in üblicher
Katechismusform den Glauben der orthodoxen

Kircho klar und einfach
darlogt. Die umfangreichen Kenntnisse
verbunden mit der literarischen
Begabung und reicher geistiger Erfahrung

ermöglichten es dem Verfasser,
die komplizierten Glaubenswahrheiten
der orthodoxen Kirche in knapper
Form den Lesern leicht verständlich
vor Augen zu führen. Dio äussere
Form eines Katechismus beibehaltend,
ist es dom Verfasser gelungen, diesem
Buch den Stempel seiner bezaubernden

Persönlichkeit aufzuprägen: Alles
klingt wio ein Gedicht und liest sich
spannend, als ob wir eino Sammlung
anziehender Erzählungen vor uns
hätten. Da es im Westen an solchen
praktischen und breiteren Leserkreisen
zugänglichen Büchern über don orthodoxen

Glauben fohlt, kann « The Faith
of the Saints» all jenen, die sich für die
Kernwahrheiton dor Orthodoxie
interessieren, bostons empfohlen worden.

Djoko Slijepievié

hat
"ht diesem kleinen Katechismus
der Verfasser vor allem die Ab-

Adler Nikolaus: Taufe und Handauflegung.

Einoexegetiseh-theologisohe
Untersuchung von Apg. 8, 14-18.
(Neutestamentliche Abhandlungen
XIX. Band, 3. Heft), 131 Seiten.
Verlag Aschendorf, Münster/Westfalen

1951. Kart. DM 7.65.

Dor Mainzer Exeget Adler, der 1938

eine vielbeachtete Arbeit über «Das

erste christliche Pfingstfest » publiziert
hat, untersucht in dieser Studie die
Frage nach der sog. Einsetzung der

Firmung. Er stellt sie mit Recht ein in
don Zusammenhang einer Reihe
weiterer Fragen: Gibt os eino Taufe ohne
Geistesempfang Gibt os eino
Geistmitteilung auch nach der Taufo und



— 194 —

getrennt von ihr Welche Beziehung
besteht zwischen Handauflegung und
Geistempfang, zwischen Handauflegung

und Taufe Dio umsichtige und
sorgfältige Studie hätte an Wert
gewonnen, wenn die neuere Literatur zur
Tauffrage mitberücksichtigt worden
wäre, und vor allem, wenn der
Verfasser als Exeget sich in vermohrtom
Masse frei haiton würde von der
späteren dogmatischen Terminologie seiner

Kirche (von Ausdrücken wie
«Wirkursache, Amtsgnade» usw.).

U.K.

Pohle: Lehrbuch der Dogmatik. I.Bd.
10. Auflage. Verlag F. Schöningh,
Paderborn 1952. 702 S. Geb.
DM. 33.—.

Dieses Lehrbuch für Studierende
liegt in neuer Bearbeitung vom Jesuiten

J. Gummersbach, Professor an
der Philosophisch-theologischen
Hochschule Sankt Georgen, Frankfurt a.M.,
vor. Die Neubearbeitung erfolgte nach
dom Grundsatz, den schon der
Vorgänger aufgestellt habe : DemLehrbuch
soll tunlichst erhalten worden, was
wertvoll ist und dem Buche bisher so
viele Freunde erworben hat; es soll
aber auch geändert werden, was durch
den Fortschritt der Wissenschaft überholt

ist oder aus einem andern Grund
dem besondern Zweck eines
Lehrbuches nach Inhalt oder Form im
Wege stehe. Dieser erste Band
umfasst die Allgemeine Gotteslehre, die
Trinitätslehre und Schöpfungslehre.
Bei den Auseinandersetzungen über
das filioque könnten die Ergobnisse
über das filioque dor Bonner Unions-
konferenzon unter Döllinger kurz
erwähnt werden. Die Griechen vertreten
auf Unionsverhandlungen don Grundsatz,

es sei einer Kirche unstatthaft,
dem Nizänum selbst eine orthodoxo
Lehre beizufügen, geschweige denn
eine Irrlehre oder oino theologischo
Schulmeinung. Ist es nicht ein
Schönheitsfehler, wenn Photius als
«verschmitzt» bezeichnet wird und wonn
der Widerstand gegen die Union von
Florenz 1439 in Konstantinopel mit
dem Satz begleitet wird: «Wie zum
Wahrzeichen des göttlichen Zornes zog
am 29. Mai 1453 der siogende
Halbmond in Konstantinopel ein, dessen
letzter Kaiser Konstantin XI. kämp¬

fend fiel», S. 417. Im übrigen ist das
Handbuch in den Kreisen, für die es
geschrieben, bekannt genug, dass es
besonderer Empfehlung nicht bedarf.

A.K.

Wikenhauser A.: Einleitung in das
neue Testament. Verlag Herder,
Freiburg 1953. 436 S. Geb. DM 21.—,
sFr. 24.05. Studentenausgabe
broschiert: DM. 15.

Der Verfassor ist emeritierter
Professor der neutestamentlichen
Literatur und Exegese an der Universität
Freiburg - also gut ausgewiesen für
Studierende, praktische Geistliche und
Lehrer ein solches Lehrbuch zu schreiben.

Er ist durch z. T. strenge
Rundschreiben von Päpsten und Entscheide
der päpstlichen Bibelkommission, die
selbst über rein historische Fragen die
Gläubigen vorpflichten, gebunden. Das
tritt im Buch nicht stark hervor und
hindert ihn nicht, über all die
Probleme, dio die Einloitungswissenschaft
bis auf diesen Tag behandelt,
möglichst objektiv zu berichten. Der Leser
wird im ersten Teil übor die Geschichte
des Kanons, im zweiten Toil übor die
Textgeschichte gut oriontiert. Im
dritten Teil Entstehungsgeschichte der
Schriften des N. T. ist besonders die
treffliche Übersicht über das Synoptische

Problom und vor allem die klare
Darstellung der Fragestellung
hervorzuheben, die die Untersuchungen über
die Formgeschichte der synoptischen
Evangelien horvorgorufon hat.

A.K.

World Christian Handbook 1952. Edition

World Dominion Press, London
N 1. 15/-d.
Die erste Ausgabe dieses

Handbuches erschien 1949. Dass sio einem
Bedürfnis entspricht, geht daraus
hervor, dass so rasch eino zweite Ausgabe
erfolgen musste. Mitarbeiter sind
bekannte Männer, die in grossen
kirchlichen Weltorganisationen tätig sind.
Der erste Toil enthält aufschlussreiche
Aufsätze über einzelne kirchliche
Gebiete; so einen Überblick über die
Woltmission der Kirche, dio Welt'
evangelisation, die Kirchen und che

Internationalen Angelegenheiten iri
den letzton zehn Jahren, dio Religio"



195 —

» USSR 1952, die orthodoxen Kir-
wen auf dom Balkan, die orthodoxen
Und andern Kirchen im nahen und
mittleren Osten, die Ökumenische
Belegung seit Amsterdam, dio Römisch-
katholische Kircho. Es folgt nun nach
Ländern geordnet oine ausführliche -*ie es anders nicht möglich ist, abor
lückenhafte kirchliche Statistik über
die Zahl der Kultstätton, der Mit-
8'iederzahl, der Geistlichen, dor Laien,
der Frauen. Dio Angaben über die
altkatholischen Kirchen sind unvollständig,

dio Kircho in Österreich ist
überhaupt nicht erwähnt. Im dritten Toil -irektorium - worden die ökumeni-
chen Organisationen mit dem nötigen

^dressotiinatorial aufgezählt - os fohlt
die Utrochter Union der altkatho-
'Schen Bischöfe -, daran schliessen
•ph wiederum nach Ländern geordnet
16 nationalen Organisationen an mit

^ngabe dor nötigen Adressen. Ein-
,e'no Länder hinter dem eisernen Vor-
istn? fehlon> was nicht verwunderlich
?}¦ Ein ausführlicher Index erleichtert

10 Benützung dos Buches. Dio Na-
a"un. der Herausgober und der Mit-
dar'ter dieser Ausgabe garantieren
hn I' dass spätoro Ausgaben vor-
j^ndono Lücken ausfüllen wordon. -

Pr allgemeinen Statistik entnehmen
» folgende Zahlen: Im Jahre 1949

^irdo die Bevölkerung der Erde auf
d7? 400 000 Menschen geschätzt, da-

jWi sind 700 Millionen Christon. Die
nnisehkntholikon beanspruchen da-

^n 423 Millionen, die Orthodoxen
Lun n biH 172' die Kopten auf 10, die

Und ß101" auf <i8' die Presbyterianer
dist, -formierten auf 40, die Motho-
iiricl ?• auf 30' dio Anglikaner auf 30
li ' dl° Kongregationalisten auf 5 Mil-
'°hen geschätzt. A. K.

T ,-: Textc Zllr Geschichte der
,a<lfe, besonders der Kindortaufo in

v,^r alten Kirche. Berlin, Vorlag
/•do Gruyter & Co. 1953. 39 S.
hrosch. DM 3.80.

Lief l8t ÜI'fI'eulieh, dass dio von Hans
«j^A'nann begründet o Sammlung
Übu'ne Toxte für Vorlesungen und
H>ir(jn£"n» von K. Aland fortgesetzt
*Dirtò^uenn w'r richtig sehen, ist dio

3» in neuer Auflage heraus-
ZUr -in"" worden. Jetzt liegen Texte
v. la- "
ßeßeK * 'n neuer Auflage heraus-
*ür T

n Worden. Jetzt liegen Texte
*hirr, fe vor- Das Heft umfasst 33^inimem von dor Didache bis zu Au¬

gustin, griechische und lateinische
Inschriften inbegriffen. Sio sind in erster
Linie mit Rücksicht auf dio Kindortaufo

ausgewählt. Diese wird seit mehr
als einem Jahrzehnt wieder diskutiert.
Dio Texte geben auf dio gestellte Frago
nicht endgültige Antwort, da dafür
noch anderes literarisches Material
herbeigezogen wordon muss. Wer sich für
dio Krage interessiert, dem wird die
Sammlung willkommen sein. A. K.

Rissi, M.: Zeit mu! Geschichte in der
Of fenbarung des Johannes. Band 22
der Abhandlungen zur Theologie
dos Alten und Neuen Testaments,
Zwingli-Verlag Zürich 1952.

Die 179 Seiten umfassende
Untersuchung strebt eher eine Gesamtschau
als oino differenzierte Einzelerklärung
der Apk an und vereinigt dergestalt
dio Vor- und Nachteile dieses
Vorgehens auf sich. Immerhin scheint es
bei den grossen Schwierigkeiten, dio
dom Exegeten in diesem biblischen
Buch begegnen, rätlich, wenn
zunächst grundsätzliche Kragen abgeklärt

wordon. So wird aufgewiesen,
dass die Apk trotz ihrer Rückvorbindung

zur jüdischen Eschatologie nur
als oin genuin christliches Work richtig
vorstanden wordon kann ; ferner logt
Rissi dar, dass dio Geschichtsauffassung

dor Apk als gleichbleibender
Grundzug das ganze Buch durchwaltet
und damit dessen literarische Einheitlichkeit

voraussetzt. Für die
Auslegung selbst lehnt der Verfasser aus
den oben genannten Gründen jode
Deutung auf einzelne kirchon- und
weltgeschichtliche Vorgänge ab und
distanziert sich zugleich von aller rein
religions- und zeitgeschichtlichen
Erklärung dos Buches. Nicht weniger
skeptisch zeigt er sich auch gegen
eino ausschliesslich oschatologisch-fu-
turischo Interpretation und betont dafür

aufs stärkste dio Bedeutung von
Tod und Parusie Christi für die
Zwischenzeit bis zur Endvollendung. Damit

im Zusammenhang steht es, wenn
Rissi auch herausstreicht, dass das
Geschichtsverständnis der Off sich
nicht unterscheide von dom dos übrigen

Neuen Testaments.
Nun ist freilich nicht zu übersehen,

dass dadurch die Untersuchung in
manchen Punkten an Konkretheit
verliert. Es ist für eine einlässliche



— 196

Exegese durchaus notwendig, dass
alle zeit- und religionsgeschichtlichen
Zusammenhänge scharf herausgehoben

und in ihrer positiven oder negativen

Bodoutung für das betreffende
biblische Werk dargelegt wordon. Und
ebenso wünschenswert scheint os dann
auch, wenn trotz der Betonung
gemein urchristlichen Gedankengutes
dio Besonderheit und Einmaligkeit der
Apk deutlicher sichtbar würde. Man
möchte in diesem Punkto gerade die
Zeitbegriffe eindringlicher besprochen
und noch schärfer abgegrenzt sehen,
wio denn überhaupt dio Dotailexogose
oft reichlich knapp gehalten wird.

Was jedoch sicherlich wertvoll ist
an dom Buche, ist soino umfassende
Problemstellung im zentralen Anliogon
der Apk und die damit ermöglichte
Beantwortung gowichtiger hermeneu-
tischor und exegetischer sowie
einleitungswissenschaftlicher Fragen. Mag

man sich z. T. auch nicht einverstanden
erklären mit dor geradlinigon

Vereinfachung gowissor Dinge, so wird
man doch aufs Ganze gosohen dio Richtung

des Suchons bejahen dürfen.
W. F.

Klauser, Th.: The Western Liturgy
and its History. Translated into
English by F. L. Cross. A. R. Mom-
bray & Co., London.

Die ausgezeichnete Schrift des
Bonnor Liturgikers, dio auf wonigen
Seiten eine treffliche Übersicht über
die neueston liturgischen Forschungsergebnisse

bietet, hat einen Üborsetzer
in F. L. Cross gefunden. Wir sind
überzeugt, dass das Werklein in weiten
Kreisen dos englischen Sprachgebietes
ebenso freudig aufgenommen wird,
wie das im deutschen dor Fall
gewesen ist.

Neu eingegangen ;

Asmussen H. Der Römorbriof. Evange-
lischos Vorlagswerk Stuttgart 1952.
410 S. Gob. DM 16.80.

Aubert R. Problèmes de l'Unité
chrétienne. Collection Irenikon. Edition
des Bénédictins do Chovotogne.
126 p. bFr. 30.—.

Benoit A. Le Baptême chrétien au
second siècle. Presses Universitaires
de France 1953. 1000 fFr.

Braun F. M. La Mère des Fidèles.
Casterman-Tournai-Paris 1953.

Bläser I. Rochtfertigungsglaube boi
Luther. Verlag Hiltruper Missionare,
Münster i. W. 54 S. DM. 3.30.

Aubert R., Bouyer L. Tolérance et
communité humaine chrétionno dans
un monde divisé. Castorman-Tour-
nai-Paris.

von Campenhausen H. Kirchliches Amt
und Geistlicho Vollmacht in den
ersten drei Jahrhunderten. Vorlag.
J. C. D. Mohr, Tübingen 1953. 339
S. DM. 36.

Catholica, Jahrbuch für Kontrovers-
theologio. Herausgegeben von R.

Grosche. 9. Jahrgang, 1. Teil. Vorlag
Aschondorff, Münster i. W. 84 S.

DM 4.50.—.

Commission d'Histoire de l'Ordre de G*'

teaux. Bernhard do Clairvaux. Pré'
face do Thomas Morton. Editions
Alsatia, Paris. 756 p.

Corpus Christianorum Series Latino'
Herausgegeben von der Abtei Sank*
Poter Steenbrugge (Belgien).
A. S. Fl. Tertulliani Opera Pars I-

Opera catholica adversus Mar-
cionem. 1. Lieferung. Ad Marty
ras und ad Nationes. Verlag Br«'
polis-Turnhout (ßelgion). 80 »¦

bFr. 80.—.

Kerygma und Mythos. IL Band. DlS'

kussionen und Stimmen zum Pr°'
blem der Entmythologisierung-
H. Reich. Ev. Verlag. DM 12.—-

Nikolaus Metropolit von Krutizy. L»s
set uns den Frieden vortoidig00'
Moskau 1952.

Schrenk G. Der heutige Geistoskainp
in der Frago um die h. Schrift. G°.n
holf-Verlag Zürich. 40 S. sFr. 2.1"'

Gedruckt boi Stampili & Cie., Bern


	Bibliographie

