
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 177

Kirchliche Chronik

Vorarbeiten für die zweite Vollversammlung des Ökumenischen
Rates der Kirchen in Evanston 1954. Das Zentralkomitee des Ökumenischen

Rates der Kirche hatte Anfang Januar in Lucknow einen Bericht
der Studienabteilung entgegengenommen. Das laufende Arbeitsprogramm
der Abteilung war bestimmt durch die Gegenstände einer Untersuchung
über «Die Bibel und die Botschaft der Kirche an die Welt», «Die evangelische

Verkündigung für den modernen Massenmenschen», und «Der
christliche Einsatz im öffentlichen Leben». In der Untersuchung über den
christlichen Einsatz war es der Studienabteilung darum zu tun, die Kirchen
m ihrem Denken über entscheidende Tagesfragen anzuspornen. Eine Reihe
von Studienheften über die wirtschaftlichen und politischen Aspekte einer
ihrer Verantwortung bewussten Gesellschaft ist seit 1949 herausgegeben
Worden. Ein weiteres Studienheft, das 1953 erscheinen wird, hat zum Inhalt
die «Begegnung des Christentums mit dem Kommunismus». In der
allgemeinen Planung und Anleitung einer umfassenden Studienarbeit der
Vorbereitung für die Vollversammlung in Evanston 1954 wurde der erste
Schritt getan mit der Herausgabe einer Flugschriftenreihe zu den
Unterthemen der kommenden WeltkirchenkonferenzJ). In der Sitzung des

Exekutivausschusses Anfang August in Bossey bei Genf unter dem Vorsitz

des Bischofs von Chichester wurden die Themen der Vollversammlung
ebenfalls eingehend behandelt. Näheres wurde nicht bekanntgegeben. Der
Bericht soll erst einige Monate vor dem Zusammentritt den Delegierten
bekanntgegeben werden. Eine Studienkonferenz, die in den Tagen vom
!o. bis 24. August in Bossey zusammentrat, und von 160 Theologen und
Laien besucht war, behandelte in sechs Gruppen die einzelnen Themen
der Vollversammlung. Seit über einem Jahr hatten die vorbereitenden
Kommissionen Beiträge aus allen Kirchen angefordert. Jede einzelne
Kommission hat die eingesammelten Unterlagen zu prüfen und in einer

Zusammenfassung die entsprechenden Schlussfolgerungen zu ziehen. Diese
Übersichten erhalten die Delegierten vor Beginn der Vollversammlung.
Sie sollen auch in den Diskussionsgruppen als Unterlage dienen. Die
ermähnte Studienkonferenz in Bossey befasste sich eingehend mit der
Aufgabe, die Fragen, um die es geht, den Gemeindemitgliedcrn zur Kenntnis
Zu geben. Die Vollversammlung soll, soweit als möglich, zu einem Gespräch

tischen den Kirchen selbst statt nur zwischen den 600 Delegierten werden

2). Leider sind die Studienhefte nur in Englisch abgefasst, die

angesagte deutsche Übersetzung ist leider noch nicht erschienen 3).

J) ök. P. D. Nr. 3, 1953-
2) Ök.P.D., Nr. 15, I9S3-
3) IKZ KJ53, S. 58 f.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 105:!.



— 178 —

Zur Orientierung über die Vollversammlung in Evanston hat der
Präsident des Zentralausschusses, Bischof Bell von Chichester, eine
Flugschrift - auch in deutscher Sprache - veröffentlichtJ). Im Vorwort sagt
der Verfasser: Die Tagung in Evanston «wird erste .reguläre' Vollversammlung

seit der Konstituierung des Ökumenischen Rates im Jahre 1948 und
somit ein Prüfstein dieses neuen ökumenischen Unternehmens sein. Haben
die Kirchen, die Mitglieder des Ökumenischen Rates der Kirchen sind,
nicht nur gelernt, ,zusammen zu bleiben', sondern auch miteinander
vorwärts zu schreiten Haben wir gelernt, einander besser zu verstehen als

zuvor Haben wir gelernt, aktive Zeugen Christi und Diener unserer Nächsten

zu sein ?» Als Zweck der Flugschrift bezeichnet Bischof Bell eine

Darstellung des Planes, wie er entworfen worden ist. «Wir hoffen, so führt er
aus, dass Christen in aller Welt um Gottes Leitung und Segen bitten
werden. Wir hoffen, sie werden auch die schweren Fragen auf das ernsteste
durchdenken, die erörtert werden sollen, und sich auf solche Weise
gemeinsam an diesen Vorbereitungen beteiligen.» Mitteilungen sind an den
Ökumenischen Rat in Genf zu senden. Sie werden mit Aufmerksamkeit

entgegengenommen.

Zu dem Hauptthema der Vollversammlung: «Christus - die Hoffnung
der Welt» wird folgendes gesagt: «Die Zeit ist gekommen, dass der Ökumenische

Rat der Kirchen einen ernsthaften Versuch machen muss, im Blick
auf die heutige Welt den Glauben und die Hoffnung klar herauszustellen,
die in seiner Basis bekannt werden und aus denen die Kirchen leben. Die
Welt ist voll falscher Hoffnungen, voll Furcht und Verzweiflung. Religiöse
Gleichgültigkeit ist weit verbreitet. In den Kirchen treten innere Kraft
und triumphierende Hoffnung nicht deutlich an den Tag. Obwohl es viel
aktive evangelische Verkündigung gibt, behalten die alten Heidentümer
in manchen Teilen der Welt ihre Macht, während es auf der anderen Seite

nur sehr wenige Stellen gibt, an denen die Kirche aus ihrer Isolierung heraus
und in die Welt derer vorstösst, die sich an Evangeliumsersatz wie den
Kommunismus und andere politische Messianismen, den wissenschaftlichen
Humanismus und gewisse Formen des Existentialismus halten oder jedem
religiösen bzw. quasireligiösen Glauben gleichgültig gegenüberstehen. Das
Vorhandensein des Säkularismus in den Kirchen zeichnet sich deutlich

genug ab. Heute jedoch wie immer ist des Menschen grösste Verlegenheit
Gottes grösste Gelegenheit. Wir meinen deshalb, das Hauptthema der
Vollversammlung solle sich in der Richtung des Satzes bewegen: «Jesus Christus
als der Herr ist die einzige Hoffnung der Kirche und der Welt»; und die

Unterthemen der Vollversammlung sollten in der Beziehung zu diesem
zentralen Thema bedacht werden. »

Es werden nun die getroffenen Vorarbeiten zu diesem Thema und
die Arbeitsweise an den Vollversammlungen geschildert. Ferner wird aus-

J) Ökumenischer Rat der Kirchen, Genf, 17 Route de Malagnou.



— 179 —

einandergesetzt, wie sechs Unterthemen vorbereitet worden sind und
in Evanston bearbeitet werden sollen x). Die Bedeutung jedes Themas wird
kurz beleuchtet. Leider fehlt uns der Raum, um unsern Lesern alles zur
Kenntnis zu bringen. Wir beschränken uns darauf, das wiederzugeben,
was zum ersten Thema gesagt wird: Glaube und Kirchenverfassung -
Unser Einssein in Christus und unsere Uneinigkeit als Kirchen!

«Die Frage der letzten Einheit der Kirche steht hinter aller
ökumenischen Diskussion und fordert nachdrücklich unsere Aufmerksamkeit für
alles, was Gott uns in Zusammenarbeit und gemeinsamem Zeugnis tun
heisst. Die Entstehung des Ökumenischen Rates selbst und die Tatsache,
dass er langsam aber stetig Eingang in das Bewusstsein einer immer grösseren

Zahl von Gliedern der beteiligten Kirchen findet, macht unsere
Uneinigkeit in wachsendem Masse zu einem Anstoss. Wir haben wieder und
wieder Gott für die Wirklichkeit unserer .gegebenen Einheit' gedankt.
iChristus hat uns zu seinem Eigentum gemacht, und in Ihm ist keine

Zerstreuung. Wo wir Ihn suchen, finden wir einander', so spricht die Botschaft
von Amsterdam. Und doch wissen wir alle, dass das Neue Testament
fordert, man müsse von denen, die ,in Christo' sind, auch als von solchen

sprechen, die zu seinem Leibe, der Kirche, gehören, und müsse ein
gemeinsames Leben des Glaubens und des Dienstes, der Sakramente und
des Amtes sichtbar machen.

Wir müssen nun diesen Widerspruch zwischen dem, was wir bekennen,
und wie wir leben, ehrlich ins Auge fassen. Gegenwärtig haben wir es in
unserer Gemeinschaft mit mannigfaltigen Lehren von dem Wesen der
Una Sancta und ihrem Verhältnis zu unseren vielfältigen Konfessionskirchen

und zu dieser Gemeinschaft zu tun, in der wir einander begegnen.
Wir machten in Toronto mit der Formulierung unserer Überzeugungen
im Blick auf ,die Kirche, die Kirchen und den Ökumenischen Rat der

Kirchen', einen Anfang. Jetzt haben wir uns darauf zu besinnen, was sich

aus dieser Erklärung an tiefer greifenden Erkenntnissen ergibt.
Dies bedeutet, dass wir uns in umfassendem und offenem Gespräch

klar zu werden haben über jene Stücke des vollen Reichtums der Kirche,
die wir trotz unserer Spaltungen bereits besitzen, über jene Stücke, durch
die wir (sei es lehrmässig, sei es nicht lehrmässig) gespalten sind, über den

Gehorsam, der von uns bereits im Sinne vereinten Handelns auf der

Grundlage der Einheit gefordert wird, wie wir sie besitzen, und schliess-

lfch - nämlich von dem Hauptthema der Vollversammlung her - über die

Bedeutung unserer gegenwärtigen Spaltungen für jene tiefere und
entscheidende Spaltung, die beim Kommen des Herrn sichtbar wird, der

Unser Riehter und unsere Ploffnung ist.»

Wie schon erwähnt, wird erwartet, dass Christen aller Welt sich an
den Vorarbeiten beteiligen. Es soll das in folgender Weise geschehen:

') Vgl. S. 58 dieser Zeitschrift.
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1953. 12*



— 180 —

a) Christliche Arbeitsgruppen und Organisationen werden gebeten, die
bei der nächsten Vollversammlung zur Verhandlung stehenden Gegenstände

in ihr Arbeitsprogramm einzubauen und ihre Ergebnisse den

Kommissionen zur Erörterung zu unterbreiten.

b) Es wird der Vorschlag gemacht, es möchten Gruppen eigens dazu

geschaffen werden, die vorbereitenden Kommissionen, wie in den
jeweils in Betracht kommenden Dokumenten gewünscht wird, mit
Material zu versorgen.

c) Presbytérien, Synoden, Konferenzen und sonstige offizielle
Körperschaften werden ersucht, diese Gegenstände zum Zwecke des

Studiums und der Stellungnahme in ihre Tagesordnung aufzunehmen.

d) Kirchliche Zeitschriften aller Art können dadurch helfen, dass sie

Sachkundige ihres Landes oder anderer Länder dazu veranlassen,
Aufsätze über unsere Frage zu schreiben. Belegexemplare solcher
Aufsätze sollten dem Ökumenischen Rat zugeleitet werden.

e) Material zu allen Gegenständen der Vollversammlung kann beim
Ökumenischen Rat der Kirchen, 17 Route de Malagnou, Genf;
39 Doughty Street, London W. C. 1; 156 Fifth Avenue, New York 10,
N. Y., angefordert werden.

f) Alle Bemerkungen, Aufsätze oder andere Mitteilungen zu den Ver¬

handlungsgegenständen der Vollversammlung werden an den Ökumenischen

Rat der Kirchen unter einer der obigen Anschriften erbeten.

Die Flugschrift gibt noch Aufschluss über Gottesdienste, die während
der Vollversammlung gehalten werden, über den geschäftlichen Teil, die
öffentlichen Versammlungen, die Kategorien der Teilnehmer, den Ort
der Versammlung, besondere Veranstaltungen, und fügt am Schluss bei:

Gebet für die Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen:

Allmächtiger Gott, Vater unseres Herrn Jesu Christi, von dem alle

gute und vollkommene Gabe kommt, wir beten zur Dir für das Wohl und
die Vollmacht Deiner Kirche auf Erden. Wir bekennen vor Dir, dass wir
durch unsere Unwürdigkeit Deine Kirche in Unehre gebracht haben. Wir
sind Wege gegangen, die unsere eigenen Wege waren, und tragen Schuld

daran, dass Deine Kirche noch immer zerspalten ist. Wir haben Deine
Kirche ihrer Vollmacht beraubt, weil wir selbst uns Dir nicht ganz
übergeben haben, wie wir es hätten tun sollen. Erneuere unser Herz und unseren

Sinn, himmlischer Vater, auf dass in Deiner Kirche neues Leben und

neue Vollmacht Raum gewinnen zu Deiner Ehre.

Wir bitten Dich für alle, die die kommende Weltkonferenz des Ökumenischen

Rates vorbereiten, dass alles, was sie tun, unter der Leitung Deines

Heiligen Geistes geschehe, dass all ihr Denken tapfer und wahrhaftig sei,
dass ihre Pläne gänzlich zum Wohl Deiner Kirche gereichen, dass sie

ihren Dienst tun in einmütigem Geist und wahrer Frömmigkeit und dabei
allein auf Dich trauen.



— 181 —

Wir bitten Dich für alle, die an der Weltkonferenz des Ökumenischen
Rates teilnehmen werden, dass sie in ihrer Vorbereitung für die Aufgaben,
die ihrer dort warten, allein nach Deinem Willen fragen, dass sie in allen
Gesprächen und Verhandlungen, in allem, was sie sagen, allein auf Deine
Wahrheit bedacht sind, dass sie in ihren Entscheidungen sich der Leitung
Deines Heiligen Geistes anvertrauen, um so allen Menschen zu dienen.

Wir erbitten Deinen Segen für dies ganze Beginnen, dass Du alles
Einzelne und jeden Schritt richten, zurechtbringen und zum Heile wenden
wollest, dass dies alles den Menschen zu einem kräftigen Zeichen werde der
Gegenwart und der Zukunft unseres Herrn Jesus Christus.

Dir allein aber gebührt die Ehre in der Gemeinde durch Jesum Christum

jetzt und in Ewigkeit. Amen.

Zur Diskussion über das Bischofsamt. Wohl unter dem Eindruck
der Weltkonferenz in Lund wird in protestantischen Kreisen das Bischofsamt

in vermehrter Weise zur Diskussion gebracht. Wir notieren hier einige
Urteile. Auf S. m ff. dieser Zeitschrift ist von der Auffassung der
nordischen Kirchen über den Episkopat die Rede. Lassen wir eine weitere
lutheranische Stimme folgen: Landesbischof Dr. Hanns Lilje, Hannover,
bemerkt in einem Rückblick auf Indien1):

«Die auf dem Missionsfeld vollzogenen Unionen, einschliesslich der
Church of South India, zeigen deutlich, dass man die vorhandenen
theologischen Probleme nicht umgehen kann, man kann sie höchstens verlagern;
aber das hilft nicht. Auch wenn man Baptisten und Lutheraner in einer
kirchlichen Organisation zusammenschliesst, lehren sie über Taufe nicht
dasselbe. Und in dem konkreten Falle der Church of South India, wo man
viel mit dem Gedanken operiert, man müsse die Kirche zunächst unter
einheitlicher bischöflicher Leitung zusammenschliessen, dann würden sich
die Unterschiede mit der Zeit schon klären lassen, muss der Lutheraner
mit grossem Ernst sagen, dass es in manchen Teilen der anglikanischen
Kirche ein Verständnis des bischöflichen Amtes gibt, das für den Lutheraner

häretisch ist. Das ist überall da der Fall, wo man das Wesen der
Kirche im Vorhandensein der durch die apostolische Sukzession gesicherten
bischöflichen Ordnung sieht, wie es seit den Tagen des i. Clemens-Briefes
bis hinein in die Kreise der Hochkirchler aller Denominationen gelehrt wird,
^as gilt aber von einigen ganz entscheidenden Fragen unseres Glaubens

'm gleichen Umfang. Sind wir die Kirche, die allein von der Gegenwart
Christi im Wort und Sakrament her bestimmt wird, dann können wir nun
e'nmal nicht ohne weiteres genau so gut auch etwas anderes sagen.»

x) Informationsblatt, Hamburg, 28. Februar 1953- Die Tagung des Zentral-
"Usschusses des Weltrates der Kirchen in Lucknow, S. 60.



— 182 —

Nach der «Church Times» vom 14. August hat im englischen Radio
eine Diskussion über das Bischofsamt stattgefunden. In seinen Ausführungen

sagte der Anglikaner Canon Dr. G. L.Prestige1):
«Die Freikirchen besitzen das bischöfliche Element nicht; sie haben

keine Bischöfe. Und darum sind Anglikaner, die glauben, dass das bischöfliche

Amt Teil von Gottes Plan und Gabe an seine Kirche ist, nicht in der
Lage, die Dienste solcher Pfarrer anzunehmen, die nicht durch einen Bischof
geweiht worden sind. Das ist die eigentliche ,Crux' in dieser Angelegenheit.

Ich bin völlig überzeugt davon, dass Anglikaner von den Angehörigen
der Freikirchen viel zu lernen haben; das Geben und Nehmen von
geistlichen Gaben ist nicht ein ,Einbahnverkehr'. Aber diese besondere Gabe
des bischöflichen Elementes in der kirchlichen Gliedschaft ist nun etwas,
das Anglikaner empfangen haben und die Freikirchlichen nicht. Und vorausgesetzt,

dass beide Gruppen von Gläubigen in der Lage seien, rückhaltlos
und aus freien Stücken ein und dieselbe Gliedschaft der Kirche zu teilen,
so hebt sich doch eine Notwendigkeit deutlich ab: auf irgendeine Weise
nämlich sollten die Angehörigen der Freikirchen das bischöfliche Element
annehmen, in Ehren und Aufrichtigkeit, ohne ihre eigene Überzeugung und

Eigenart zu verleugnen oder ihr Gewalt anzutun.
Das apostolische Amt des Bischofs kann sehr unterschiedliche Formen

annehmen. Wenn man die Autobiographie Richard Bayters, des grossen
Puritaner-Führers, liest, sieht man, dass er scharf unterscheidet zwischen

dem, was er ,Episkopat an sich' oder ,das Wesen des Episkopates' nennt,
welches er anzuerkennen bereit war, und was er ,die englische Diözesan-

Spezies', ,das alte Diözesan-System' oder ,die alte Prälatur' nannte, gegen
welch letzteres er entschieden Front machte.

Wenn ein Anglikaner den Vorschlag macht, die Freikirchen sollten
selber Bischöfe einsetzen und ihre eigenen Versuche damit machen, dann
meint er auch, was er sagt. Diejenigen unter uns, die im Gebet einer
wahren Reformation in England harren, haben keineswegs den Wunsch,
Freikirchliche in Anglikaner sich verwandeln zu sehen. Es ist keine Rede

davon, dass man ihnen zumuten würde, ein mittelalterliches System von
Verwaltung und Kirchengesetz anzunehmen oder eine bestimmte
Sonderüberlieferung gottesdienstlicher oder weltanschaulicher Art, politischer
Anschauung oder klerikaler Kleidermode sich anzueignen. Vielmehr bitten
wir sie in aller Liebe, jeglichen Gedanken an Elisabeth Tudor, Erzbischof
Laud, Star Chamber (heimlicher Gerichtshof in der Reformationszeit.
D. Übers.) und an deren neuzeitliche Entsprechungen aus ihrem Kopfe
zu verbannen. Wir schauen auf die Freikirchen in der Hoffnung auf zu
schaffende neue Typen bischöflicher Führerschaft.»

Dem Anglikaner entgegnete Rev. E. A. Payne von der Baptistengemeinde

und wies auf drei Schwierigkeiten hin, die den Nonkonformisten

x) Nach der Übersetzung des Pfarrers H. Frei in Rheinfelden.



— 183 —

Mühe bereiten, wenn sie von den Vorzügen des Episkopates hören.
«Erstens finden wir es schwierig, von den Befürwortern des Episkopates
eine eindeutige Erklärung dessen zu bekommen, was er eigentlich bedeutet
oder vielmehr machen wir oft die Feststellung, dass man uns verschiedenartige

Definitionen gibt, die nicht recht miteinander übereinstimmen.
Zweitens: Wenn wir in der Lage sind, ein bischen deutlicher zu sehen,
was gemeint ist, haben wir unsere Bedenken darüber, ob uns dies gefällt
oder ob wir es gutheissen können - und zwar infolge ernsthafter religiöser
und theologischer Gründe. Drittens gibt es heute grosse Kirchen in allen
Teilen der Welt, deren geistige Vorfahren vor drei oder vier Jahrhunderten
rnit der geschichtlichen Sukzession der Bischöfe früherer Jahrhunderte
gebrochen haben. Diese Kirchen haben jetzt ihre eigenen Traditionen und
ihre eigene Art zu leben. Sie haben den Glauben, von Gott sichtbar
gesegnet worden zu sein - und in der Tat, wer wollte dies leugnen Den
Episkopat in ihre Systeme aufnehmen würde sozusagen ein Stück höherer
kirchlicher ,Chirurgie' bedingen. Ist eine derartige Operation im besten
Interesse der geistlichen Gesundheit des Leibes Christi wirklich nötig oder
wünschbar

Die Freikirchen - für welche ich hier zu sprechen habe - sind die
Erben der hauptsächlichen Reformationsrichtungen, die radikaleren unter
ihnen mit eingeschlossen. Die Freikirchen hatten mit den Bischöfen der
Kirche von England, welche ihnen die Freiheit zu verweigern suchten,
'hre eigenen Auseinandersetzungen. Während dreihundert Jahren haben

Presbyterianer, Kongregationalisten und Baptisten ohne jegliche bischöfliche

Sukzession existiert. Sie glauben, dass ihre Amtsträger und Kirchen
ebenso getreulich wie andere den apostolischen Glauben verkündigt haben.
Sie glauben von sich selber als einzelne wie in ihrer Gesamtheit Aus-
formungen oder Ausdruckweise der Einen, Heiligen, Katholischen Kirche
2u sein. Sie sind sich bewusst gewesen der Gegenwart Christi in ihrem
Gottesdienst, in ihren Sakramenten wie auch in ihrem evangelistischen
und charitativen Dienste.

Ohne Zweifel ist einer der Punkte, der viele freikirchliche Christen

verblüfft, ja beunruhigt, der folgende: einige Anglikaner betonen die

Notwendigkeit, dass die Freikirchen mit Rücksicht auf die weitverbreitete
S>tte und um grösserer Geordnetheit willen den Episkopat annehmen

S0'lten. Andere wiederum beharren auf ihm als einer Voraussetzung für
den Fall, dass die Freikirchen im vollen Sinne ,Kirchen' werden wollen,
^ach dieser Auffassung können nämlich nur jene die Sakramente

vollgültig spenden, welche durch einen in der historischen Sukzession
stehenden Bischof ordiniert worden sind. Andeutungsweise wird also

behauptet, dass Bischöfe - sofern sie in rechtmässiger Sukzession stehen -
eine bestimmte und spezielle Gabe des Heiligen Geistes besitzen. Christus

übertrug den Aposteln ausserordentliche Vollmacht (im Unterschied von



— 184 —

der gesamten Gläubigenschar), als er sagte: ,Wie mich der Vater gesandt
hat, so sende ich euch', und die Apostel gaben diese ausserordentliche
Autorität für alle Zeiten an die Bischöfe weiter.

Dies gibt nun aber den meisten Freikirchlichen zu denken, ja stösst
sie vor den Kopf. Sie glauben nicht, dass solche Ansprüche vor den Schranken

des Neuen Testamentes, der christlichen Theologie oder der
Geschichte als gerechtfertigt bestehen können. Sie sind bereit, andern kirchlichen

Gemeinschaften die apostolische Sukzession zu lassen, wenn diese
sie beizubehalten wünschen. Mit Freude ehren sie individuelle Bischöfe
der anglikanischen und anderer Kirchen. Aber zu sagen, dass sie, solange
sie selber keine derartigen Bischöfe haben, nicht wirklich ein vollgültiger
Teil der Kirche Christi seien und dass ihre Glieder nicht zum anglikanischen

Altar hinzutreten dürften, ehe sie bischöflich gefirmt seien: dies

scheint eine Auffassung von Gottes Wegen und Gottes Gnade
vorauszusetzen, die sie nicht anerkennen können. Es schliesst eine Lehre von
Gott und von der Kirche in sich, von welcher sie glauben, dass sie mit der
Absicht Christi, wie sie im Neuen Testament offenbart ist, im Widerspruch
steht. Und dies ist für sie entscheidend.» Dr. Payne schloss mit der

Anregung, Nonkonformisten und Anglikaner sollten aufs neue und miteinander
darüber nachdenken, was bischöfliche Aufsicht gemäss dem Wortlaut des

Neuen Testamentes und des Evangeliums wirklich bedeutet.

In diesem Zusammenhang möchten wir auf die neueste Schrift von
Prof. Benz in Marburg hinweisen -1), in welchem viel unbekanntes Material
gesammelt ist, um ein Bild der Versuche in der preussischen lutherischen
Kirche zu entwerfen, die darauf ausgingen, das Bischofsamt einzuführen.
Es handelt sich um die Bestrebungen des preussischen Hofpredigers
Jablonski, der böhmischen Brüder und der erneuerten Brüdergemeine,
der deutschen evangelischen Kirche in Russland zur Zeit Kaisers
Alexander L, in Preussen unter den Königen Friedrich Wilhelm III. und IV.,
in Jerusalem durch Errichtung des evangelischen Bistums. Gemeinsam ist
allen diesen Anstrengungen der kirchliche Unionsgedanke in der
lutherischen Kirche mit dem reformierten Bekenntnis, mit der Kirche von
England und nordischen Kirchen aber auch liturgische Ziele hauptsächlich
nach dem Vorbild des Common Prayer Book, gemeinsam endlich die
Tendenz, der lutherischen Kirche eine selbständige Verfassung zu geben. Die

Schwierigkeiten, die diesen Plänen entgegenstanden, waren ebenso gross
wie sie es heute noch sind. Wie heute hat man in lutherischen Kreisen
kaum an eine katholische Auffassung des Episkopates und der apostolischen
Sukzession gedacht. Man ging viel mehr von einer nur praktischen
Bewertung des Episkopates aus als einer ehrwürdigen Überlieferung der alten

*) Benz E., Bischofsamt und apostolische Sukzession im deutschen Protestantismus.

Evangelisches Verlagswerk, Stuttgart 1953, 264 S., mit 7 Abb. Ganzleinen
DM 16.80.



— 185

Kirche und einer bewährten Verfassungsform. Auf diesen Punkt macht
der Verfasser gegen den Schluss besonders aufmerksam und erwähnt die
Brüdergemeine habe sich stets von «allen hochkirchlichen Verirrungen»
frei gehalten (S. 222). In einem Buch, das doch dem Unionsgedanken
dienen möchte, sollte man nicht so rasch von «Verirrungen», sondern von
andern Auffassungen sprechen, die doch nicht so ohne weiteres als
unbegründet abgetan werden können. Geradezu unverständlich ist es, wenn
H. Lilje den Ausdruck «häretisch» gebrauchen kann. Beide Kritiker denken
Wohl an die «Magie» der Weihe. Geht man der Sache auf den Grund, wird
sich aus den Weiheriten eine «magische» Anschauung so wenig herauslesen
lassen, so wenig man aus dem Wortlaut der Missa Romana auf die
mittelalterliche Transsubstantionslehrc schliessen kann. A. K.


	Kirchliche Chronik

