Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)
Heft: 3
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— I =

Kirchliche Chronik

Vorarbeiten fiir die zweite Vollversammlung des Okumenischen
Rates der Kirchen in Evanston 1954. Das Zentralkomitee des Okume-
nischen Rates der Kirche hatte Anfang Januar in Lucknow einen Bericht
der Studienabteilung entgegengenommen. Das laufende Arbeitsprogramm
der Abteilung war bestimmt durch die Gegenstinde einer Untersuchung
iber «Die Bibel und die Botschaft der Kirche an die Welt», « Die evange-
lische Verkiindigung fiir den modernen Massenmenschen», und «Der
christliche Einsatz im 6ffentlichen Lebens. In der Untersuchung {iber den
christlichen Einsatz war es der Studienabteilung darum zu tun, die Kirchen
in ihrem Denken tiber entscheidende Tagesfragen anzuspornen. Eine Reihe
von Studienheften iiber die wirtschaftlichen und politischen Aspekte einer
ihrer Verantwortung bewussten Gesellschaft ist seit 1949 herausgegeben
worden. Ein weiteres Studienheft, das 1953 erscheinen wird, hat zum Inhalt
die «Begegnung des Christentums mit dem Kommunismus». In der all-
gemeinen Planung und Anleitung ciner umfassenden Studienarbeit der Vor-
bereitung fir die Vollversammlung in Evanston 1954 wurde der erste
Schritt getan mit der Herausgabe einer Flugschriftenreihe zu den Unter-
themen der kommenden Weltkirchenkonferenz). In der Sitzung des
Exekutivausschusses Anfang August in Bossey bei Genf unter dem Vor-
sitz des Bischofs von Chichester wurden die Themen der Vollversammlung
ebenfalls eingehend behandelt. Niheres wurde nicht bekanntgegeben. Der
Bericht soll erst einige Monate vor dem Zusammentritt den Delegierten
bekanntgcgeben werden. Eine Studienkonferenz, die in den Tagen vom
Io. bis 24. August in Bossey zusammentrat, und von 160 Theologen und
Laien besucht war, behandelte in sechs Gruppen die einzelnen Themen
der Vollversammlung. Seit iiber einem Jahr hatten die vorbereitenden Kom-
Missionen Beitrige aus allen Kirchen angefordert. Jede einzelne Kom-
Mission hat die eingesammelten Unterlagen zu prifen und in einer Zu-
Sammenfassung die entsprechenden Schlussfolgerungen zu ziehen. Diese
Ubersichten erhalten die Delegierten vor Beginn der Vollversammlung.
Sie sollen auch in den Diskussionsgruppen als Unterlage dienen. Die er-
Wihnte Studienkonferenz in Bossey befasste sich eingehend mit der Auf-
8abe, die Fragen, um die es geht, den Gemeindemitgliedern zur Kenntnis
Zu geben. Die V ollversammlung soll, soweit als moglich, zu einem Gesprich
Zwischen den Kirchen selbst statt nur zwischen den 600 Delegierten wer-
den ). Leider sind die Studienhefte nur in Englisch abgefasst, die an-
8esagte deutsche Ubersetzung ist leider noch nicht erschienen 3).

—

1) Ok.P. D. Nr. 3, 1953.
%) Ok.P. D., Nr. 15, 1953.
%) IKZ 1953, S.58 f.

Internat. Kirchl. Zeitsehrift, Heft 3, 1953.

12



— 178 —

Zur Orientierung iiber die Vollversammlung in Evanston hat der Prii-
sident des Zentralausschusses, Bischotf Bell von Chichester, eine Flug-
schrift — auch in deutscher Sprache — verdffentlicht1). Im Vorwort sagt
der Verfasser: Die Tagung in Evanston «wird erste ,regulire’ Vollversamm-
lung seit der Konstituierung des Okumenischen Rates im Jahre 1948 und
somit ein Priifstein dieses neuen 6kumenischen Unternechmens sein. Haben
die Kirchen, die Mitglieder des Okumenischen Rates der Kirchen sind,
nicht nur gelernt, ,zusammen zu bleiben’, sondern auch miteinander vor-
wiirts zu schreiten ? Haben wir gelernt, einander besser zu verstehen als
zuvor ? Haben wir gelernt, aktive Zeugen Christi und Diener unserer Nich-
sten zu sein ?» Als Zweck der Flugschrift bezeichnet Bischof Bell eine Dar-
stellung des Planes, wie er entworfen worden ist. « Wir hoffen, so fithrt er
aus, dass Christen in aller Welt um Gottes Leitung und Segen bitten
werden. Wir hoffen, sie werden auch die schweren Fragen auf das ernsteste
durchdenken, die erértert werden sollen, und sich auf solche Weise ge-
meinsam an diesen Vorbereitungen beteiligen.» Mitteilungen sind an den
Okumenischen Rat in Genf zu senden. Sie werden mit Aufmerksamkeit
entgegengenommen.

Zu dem Hauptthema der Vollversammlung: «Christus — die Hoffnung
der Welt» wird folgendes gesagt: « Die Zeit ist gekommen, dass der Okume-
nische Rat der Kirchen einen ernsthaften Versuch machen muss, im Blick
auf die heutige Welt den Glauben und die Hoffnung klar herauszustellen,
die in seiner Basis bekannt werden und aus denen die Kirchen leben. Die
Welt ist voll falscher Hoffnungen, voll Furcht und Verzweiflung. Religiise
Gleichgiiltigkeit ist weit verbreitet. In den Kirchen treten innere Kraft
und triumphierende Hoffnung nicht deutlich an den Tag. Obwohl es viel
aktive evangelische Verkiindigung gibt, behalten die alten Heidentiimer
in manchen Teilen der Welt ihre Macht, wihrend es auf der anderen Seite
nur schr wenige Stellen gibt, an denen die Kirche aus ihrer Isolierung heraus
und in die Welt derer vorstosst, die sich an Evangeliumsersatz wie den Kom-
munismus und andere politische Messianismen, den wissenschaftlichen
Humanismus und gewisse Formen des Existentialismus halten oder jedem
religiosen bzw. quasireligiosen Glauben gleichgiiltig gegeniiberstehen. Das
Vorhandensein des Sikularismus in den Kirchen zeichnet sich deutlich
genug ab. Heute jedoch wie immer ist des Menschen grosste Verlegenheit
Gottes grosste Gelegenheit. Wir meinen deshalb, das Hauptthema der Voll-
versammlung solle sich in der Richtung des Satzes bewegen: «Jesus Christus
als der Herr ist die einzige Hoffnung der Kirche und der Welt»; und die
Unterthemen der Vollversammlung sollten in der Beziehung zu diesem
zentralen Thema bedacht werden.»

Es werden nun die getroffenen Vorarbeiten zu diesem Thema und
die Arbeitsweise an den Vollversammlungen geschildert. Ferner wird aus-

1) Okumenischer Rat der Kirchen, Genf, 17 Route de Malagnou.



— 179 —

einandergesetzt, wie sechs Unterthemen vorbereitet worden sind und
in Evanston bearbeitet werden sollen 1). Die Bedeutung jedes Themas wird
kurz beleuchtet. Leider fehlt uns der Raum, um unsern Lesern alles zur
Kenntnis zu bringen. Wir beschrinken uns darauf, das wiederzugeben,
was zum ersten Thema gesagt wird: Glaube und Kirchenverfassung -
Unser Einssein in Christus und unsere Uneinigkeit als Kirchen!

«Die Frage der letzten Einheit der Kirche steht hinter aller ékume-
nischen Diskussion und fordert nachdriicklich unsere Aufmerksamkeit fiir
alles, was Gott uns in Zusammenarbeit und gemeinsamem Zeugnis tun
heisst. Die Entstehung des Okumenischen Rates selbst und die Tatsache, °
dass er langsam aber stetig Eingang in das Bewusstsein einer immer gros-
seren Zahl von Gliedern der beteiligten Kirchen findet, macht unsere Un-
einigkeit in wachsendem Masse zu einem Anstoss. Wir haben wieder und
wieder Gott fiir die Wirklichkeit unserer ,gegebenen Einheit* gedankt.
»Christus hat uns zu seinem Eigentum gemacht, und in Ihm ist keine Zer-
streuung. Wo wir Ihn suchen, finden wir einander, so spricht die Botschaft
von Amsterdam. Und doch wissen wir alle, dass das Neue Testament for-
dert, man miisse von denen, die ,in Christo‘ sind, auch als von solchen
sprechen, die zu seinem Leibe, der Kirche, gehoren, und miisse ein ge-
meinsames Leben des Glaubens und des Dienstes, der Sakramente und
des Amtes sichtbar machen.

Wir miissen nun diesen Widerspruch zwischen dem, was wir bekennen,
und wie wir leben, ehrlich ins Auge fassen. Gegenwiirtig haben wir es in
unserer Gemeinschaft mit mannigfaltigen Lehren von dem Wesen der
Una Sancta und ihrem Verhiltnis zu unseren vielfiltigen Konfessions-
kirchen und zu dieser Gemeinschaft zu tun, in der wir einander begegnen.
Wir machten in Toronto mit der Formulierung unserer Uberzeugungen
im Blick auf .die Kirche, die Kirchen und den Okumenischen Rat der
Kirchen’, einen Anfang. Jetzt haben wir uns darauf zu besinnen, was sich
aus dieser Erklirung an tiefer greifenden Erkenntnissen ergibt.

Dies bedeutet, dass wir uns in umfassendem und offenem Gesprich
klar zu werden haben iiber jene Stiicke des vollen Reichtums der Kirche,
die wir trotz unserer Spaltungen bereits besitzen, liber jene Stiicke, durch
die wir (sei es lehrmiissig, sei es nicht lehrmissig) gespalten sind, iiber den
Gehorsam, der von uns bereits im Sinne vereinten Handelns auf. der
Grundlage der Einheit gefordert wird, wie wir sie besitzen, und schlles§-
lich - nimlich von dem Hauptthema der Vollversammlung her — iiber die
Bedeutung unserer gegenwirtigen Spaltungen filr jene tiefere u_nd ent-
Scheidende Spaltung, die beim Kommen des Herrn sichtbar wird, der
Unser Richter und unsere Hoffnung ist.»

Wie schon erwihnt, wird erwartet, dass Christen aller Welt sich an
den Vorarbeiten beteiligen. Es soll das in folgender Weise geschehen:
\‘——-ﬁ-%

1) Vgl. S. 58 dieser Zeitschrift.

%
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1953, 12



— 180 —

a) Christliche Arbeitsgruppen und Organisationen werden gebeten, die
bei der nichsten Vollversammlung zur Verhandlung stehenden Gegen-
stinde in ihr Arbeitsprogramm einzubauen und ihre Ergebnisse den
Kommissionen zur Erérterung zu unterbreiten.

b) Es wird der Vorschlag gemacht, es mochten Gruppen eigens dazu
geschaffen werden, die vorbereitenden Kommissionen, wie in den je-
weils in Betracht kommenden Dokumenten gewiinscht wird, mit Ma-
terial zu versorgen.

¢) Presbyterien, Synoden, Konferenzen und sonstige offizielle Korper-
schaften werden ersucht, diese Gegenstinde zum Zwecke des Stu-
diums und der Stellungnahme in ihre Tagesordnung aufzunehmen.

d) Kirchliche Zeitschriften aller Art kénnen dadurch helfen, dass sie
Sachkundige ihres Landes oder anderer Linder dazu veranlassen,
Aufsitze lber unsere Frage zu schreiben. Belegexemplare solcher
Aufsitze sollten dem Okumenischen Rat zugeleitet werden.

e) Material zu allen Gegenstinden der Vollversammlung kann beim
Okumenischen Rat der Kirchen, 17 Route de Malagnou, Genf;
39 Doughty Street, London W. C. 1; 156 Fifth Avenue, New York 10,
N.Y., angefordert werden.

f) Alle Bemerkungen, Aufsitze oder andere Mitteilungen zu den Ver-
handlungsgegenstinden der Vollversammlung werden an den Okume-
nischen Rat der Kirchen unter einer der obigen Anschriften erbeten.

Die Flugschrift gibt noch Aufschluss iiber Gottesdienste, die wihrend
der Vollversammlung gehalten werden, iiber den geschiftlichen Teil, die
offentlichen Versammlungen, die Kategorien der Teilnehmer, den Ort
der Versammlung, besondere Veranstaltungen, und fiigt am Schluss bei:

Gebet fiir die Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen:

Allmichtiger Gott, Vater unseres Herrn Jesu Christi, von dem alle
gute und vollkommene Gabe kommt, wir beten zur Dir fiir das Wohl und
die Vollmacht Deiner Kirche auf Erden. Wir bekennen vor Dir, dass wir
durch unsere Unwiirdigkeit Deine Kirche in Unehre gebracht haben. Wir
sind Wege gegangen, die unsere eigenen Wege waren, und tragen Schuld
daran, dass Deine Kirche noch immer zerspalten ist. Wir haben Deine
Kirche ihrer Vollmacht beraubt, weil wir selbst uns Dir nicht ganz {iber-
geben haben, wie wir es hitten tun sollen. Erneuere unser Herz und unseren
Sinn, himmlischer Vater, auf dass in Deiner Kirche neues Leben und
neue Vollmacht Raum gewinnen zu Deiner Ehre.

Wir bitten Dich fiir alle, die die kommende Weltkonferenz des Okume-
nischen Rates vorbereiten, dass alles, was sie tun, unter der Leitung Deines
Heiligen Geistes geschehe, dass all ihr Denken tapfer und wahrhaftig sei,
dass ihre Pline ginzlich zum Wohl Deiner Kirche gereichen, dass sie
ihren Dienst tun in einmiitigem Geist und wahrer Frommigkeit und dabei
allein auf Dich trauen.



— 181 —

Wir bitten Dich fiir alle, die an der Weltkonferenz des Okumenischen
Rates teilnchmen werden, dass sie in ihrer Vorbereitung fiir die Aufgaben,
die ihrer dort warten, allein nach Deinem Willen fragen, dass sie in allen
Gespriichen und Verhandlungen, in allem, was sie sagen, allein auf Deine
Wahrheit bedacht sind, dass sie in ihren Entscheidungen sich der Leitung
Deines Heiligen Geistes anvertrauen, um so allen Menschen zu dienen.

Wir erbitten Deinen Segen fiir dies ganze Beginnen, dass Du alles
Einzelne und jeden Schritt richten, zurechtbringen und zum Heile wenden
wollest, dass dies alles den Menschen zu einem kriiftigen Zeichen werde der
Gegenwart und der Zukunft unseres Herrn Jesus Christus.

Dir allein aber gebiihrt die Ehre in der Gemeinde durch Jesum Chri-
Stum jetzt und in Ewigkeit. Amen.

Zur Diskussion iiber das Bischofsamt. Wohl unter dem Eindruck
der Weltkonferenz in Lund wird in protestantischen Kreisen das Bischofs-
amt in vermehrter Weise zur Diskussion gebracht. Wir notieren hier einige
Urteile. Auf S. 111 ff. dieser Zeitschrift ist von der Auffassung der nor-
dischen Kirchen iiber den Episkopat die Rede. Lassen wir eine weitere
lutheranische Stimme folgen: Landesbischof Dr. Hanns Lilje, Hannover,

bemerkt in einem Riickblick auf Indien 1)s

«Die auf dem Missionsfeld vollzogenen Unionen, einschliesslich der
Church of South India, zeigen deutlich, dass man die vorhandenen theolo-
gischen Probleme nicht umgehen kann, man kann sic héchstens verlagern;
aber das hilft nicht. Auch wenn man Baptisten und Lutheraner in einer
kirchlichen Organisation zusammenschliesst, lehren sie iiber Taufe nicht
dasselbe. Und in dem konkreten Falle der Church of South India, wo man
viel mit dem Gedanken operiert, man miisse die Kirche zunichst unter
einheitlicher bischoflicher Leitung zusammenschliessen, dann wiirden sich
die Unterschiede mit der Zeit schon kliren lassen, muss der Lutheraner
mit grossem Ernst sagen, dass es in manchen Teilen der anglikanischen
Kirche ein Verstindnis des bischéflichen Amtes gibt, das fiir den Luthe-
raner hiretisch ist. Das ist iiberall da der Fall, wo man das Wesen der
Kirche im Vorhandensein der durch die apostolische Sukzession gesicherten
bischéflichen Ordnung sicht, wie es seit den Tagen des 1. Clemens-Briefes
bis hinein in die Kreise der Hochkirchler aller Denominationen gelehrt wird.
DaS gilt aber von einigen ganz entscheidenden Fragen unscres Glaubens
Im gleichen Umfang. Sind wir die Kirche, die allein von der Gegenwart
Christi im Wort und Sakrament her bestimmt wird, dann kénnen wir nun
einmal nicht ohne weiteres genau so gut auch etwas anderes sagen.»

e S

1) Informationsblatt, Hamburg, 28. Februar 1953. Die Tagung des Zentral-
usschusses des Weltrates der Kirchen in Lucknow, S. 6o.



— 182 —

Nach der «Church Times» vom 14. August hat im englischen Radio
eine Diskussion iiber das Bischofsamt stattgefunden. In seinen Ausfiih-
rungen sagte der Anglikaner Canon Dr. G. L. Prestige 1):

«Die Freikirchen besitzen das bischofliche Element nicht; sie haben
keine Bischofe. Und darum sind Anglikaner, die glauben, dass das bischéf-
liche Amt Teil von Gottes Plan und Gabe an seine Kirche ist, nicht in der
Lage, die Dienste solcher Pfarrer anzunehmen, die nicht durch einen Bischof
geweiht worden sind. Das ist die eigentliche ,Crux‘ in dieser Angelegenheit.

Ich bin véllig iiberzeugt davon, dass Anglikaner von den Angehdorigen
der Freikirchen viel zu lernen haben; das Geben und Nehmen von geist-
lichen Gaben ist nicht ein ,Einbahnverkehr’. Aber diese besondere Gabe
des bischéflichen Elementes in der kirchlichen Gliedschaft ist nun etwas,
das Anglikaner empfangen haben und die Freikirchlichen nicht. Und voraus-
gesetzt, dass beide Gruppen von Gliubigen in der Lage seien, riickhaltlos
und aus freien Stiicken ein und dieselbe Gliedschaft der Kirche zu teilen,
so hebt sich doch eine Notwendigkeit deutlich ab: auf irgendeine Weise
nimlich sollten die Angehdérigen der Freikirchen das bischofliche Element
annehmen, in Ehren und Aufrichtigkeit, ohne ihre eigene Uberzeugung und
Eigenart zu verleugnen oder ihr Gewalt anzutun.

Das apostolische Amt des Bischofs kann sehr unterschiedliche Formen
annehmen. Wenn man die Autobiographie Richard Bayters, des grossen
Puritaner-Fiihrers, liest, siecht man, dass er scharf unterscheidet zwischen
dem, was er ,Episkopat an sich‘ oder ,das Wesen des Episkopates‘ nennt,
welches er anzuerkennen bereit war, und was er ,die englische Ditzesan-
Spezies‘, ,das alte Dibzesan-System‘ oder ,die alte Prilatur nannte, gegen
welch letzteres er entschieden Front machte.

Wenn ein Anglikaner den Vorschlag macht, die Freikirchen sollten
selber Bischife einsetzen und ihre eigenen Versuche damit machen, dann
meint er auch, was er sagt. Diejenigen unter uns, die im Gebet einer
wahren Reformation in England harren, haben keineswegs den Wunsch,
Freikirchliche in Anglikaner sich verwandeln zu sehen. Es ist keine Rede
davon, dass man ihnen zumuten wiirde, ein mittelalterliches System von
Verwaltung und Kirchengesetz anzunehmen oder eine bestimmte Sonder-
tiberlieferung gottesdienstlicher oder weltanschaulicher Art, politischer An-
schauung oder klerikaler Kleidermode sich anzueignen. Vielmehr bitten
wir sie in aller Liebe, jeglichen Gedanken an Elisabeth Tudor, Erzbischof
Laud, Star Chamber (heimlicher Gerichtshof in der Reformationszeit.
D. Ubers.) und an deren neuzeitliche Entsprechungen aus ihrem Kopfe
zu verbannen. Wir schauen auf die Freikirchen in der Hoffnung auf zu
schaffende neue Typen bischoflicher Fithrerschaft.»

Dem Anglikaner entgegnete Rev. E. A.Payne von der Baptisten-
gemeinde und wies auf drei Schwierigkeiten hin, die den Nonkonformisten

1) Nach der Ubersetzung des Pfarrers H. Frei in Rheinfelden.



— 183 —

Miihe bereiten, wenn sie von den Vorziigen des Episkopates horen.
«Erstens finden wir es schwierig, von den Befiirwortern des Episkopates
eine eindeutige Erklirung dessen zu bekommen, was er eigentlich bedeutet,
oder vielmehr machen wir oft die Feststellung, dass man uns verschieden-
artige Definitionen gibt, die nicht recht miteinander iibereinstimmen.
Zweitens: Wenn wir in der Lage sind, ein bischen deutlicher zu sehen,
Wwas gemeint ist, haben wir unsere Bedenken dariiber, ob uns dies gefillt
oder ob wir es gutheissen kénnen — und zwar infolge ernsthafter religigser
und theologischer Griinde. Drittens gibt es heute grosse Kirchen in allen
Teilen der Welt, deren geistige Vorfahren vor drei oder vier Jahrhunderten
mit der geschichtlichen Sukzession der Bischife fritherer Jahrhunderte
gebrochen haben. Diese Kirchen haben jetzt ihre eigenen Traditionen und
thre eigene Art zu leben. Sie haben den Glauben, von Gott sichtbar ge-
segnet worden zu sein — und in der Tat, wer wollte dies leugnen? Den
Episkopat in ihre Systeme aufnehmen wiirde sozusagen ein Stiick héherer
kirchlicher ,Chirurgie* bedingen. Ist eine derartige Operation im besten
Interesse der geistlichen Gesundheit des Leibes Christi wirklich nétig oder

Wiinschbar ?

Die Freikirchen - fiir welche ich hier zu sprechen habe - sind die
Erben der hauptsichlichen Reformationsrichtungen, die radikaleren unter
thnen mit eingeschlossen. Die Freikirchen hatten mit den Bischéfen der
Kirche von England, welche ihnen die Freiheit zu verweigern suchten,
thre eigenen Auseinandersetzungen. Wihrend dreihundert Jahren haben
Presbytcrianer, Kongregationalisten und Baptisten ohne jegliche bischéf-
liche Sukzession existiert. Sie glauben, dass ihre Amtstriger und Kirchen
ebenso getreulich wie andere den apostolischen Glauben verkiindigt haben.
Sie glauben von sich selber als einzelne wie in ihrer Gesamtheit Aus-
fOl'mungen oder Ausdruckweise der Einen, Heiligen, Katholischen Kirche
Zu sein. Sie sind sich bewusst gewesen der Gegenwart Christi in ihrem
Gottesdienst, in ihren Sakramenten wie auch in ihrem evangelistischen

und charitativen Dienste.

Ohne Zweifel ist einer der Punkte, der viele freikirchliche Christen
verbliifft, ja beunruhigt, der folgende: einige Anglikaner betonen die Not-
wendigkeit, dass die Freikirchen mit Riicksicht auf die weitverbreitete
Sitte und um grosserer Geordnetheit willen den Episkopat annehmen
Sollten, Andere wiederum beharren auf ihm als einer Voraussetzung fiir
den Fall, dass die Freikirchen im vollen Sinne ,Kirchen‘ werden wollen.
Nach djeser Auffassung konnen nidmlich nur jene die Sakramente voll-
8liltig spenden, welche durch einen in der historischen Sukzession ste-
henden RBischof ordiniert worden sind. Andeutungsweise wird also be-
hauptet, dass Bischife — sofern sie in rechtmissiger Sukzession stehen —
tine bestimmte und spezielle Gabe des Heiligen Geistes besitzen. Christus
iibertmg den Aposteln ausserordentliche Vollmacht (im Unterschied von



— 184 —

der gesamten Gldubigenschar), als er sagte: ,Wie mich der Vater gesandt
hat, so sende ich euch‘, und die Apostel gaben diese ausserordentliche
Autoritit fiir alle Zeiten an die Bischofe weiter.

Dies gibt nun aber den meisten Freikirchlichen zu denken, ja stosst
sie vor den Kopf. Sie glauben nicht, dass solche Anspriiche vor den Schran-
ken des Neuen Testamentes, der christlichen Theologie oder der Ge-
schichte als gerechtfertigt bestehen kénnen. Sie sind bereit, andern kirch-
lichen Gemeinschaften die apostolische Sukzession zu lassen, wenn diese
sie beizubehalten wiinschen. Mit Freude ehren sie individuelle Bischéfe
der anglikanischen und anderer Kirchen. Aber zu sagen, dass sie, solange
sie selber keine derartigen Bischofe haben, nicht wirklich ein vollgiltiger
Teil der Kirche Christi seien und dass ithre Glieder nicht zum anglika-
nischen Altar hinzutreten diirften, ehe sie bischéflich gefirmt seien: dies
scheint eine Auffassung von Gottes Wegen und Gottes Gnade voraus-
zusetzen, die sie nicht anerkennen konnen. Es schliesst eine Lehre von
Gott und von der Kirche in sich, von welcher sie glauben, dass sie mit der
Absicht Christi, wie sie im Neuen Testament offenbart ist, im Widerspruch
steht. Und dies ist fiir sie entscheidend.» Dr. Payne schloss mit der An-
regung, Nonkonformisten und Anglikaner sollten aufs neue und miteinander
dariiber nachdenken, was bischofliche Aufsicht gemiss dem Wortlaut des
Neuen Testamentes und des Evangeliums wirklich bedeutet.

In diesem Zusammenhang mochten wir auf die neueste Schrift von
Prof. Benz in Marburg hinweisen !), in welchem viel unbekanntes Material
gesammelt ist, um ein Bild der Versuche in der preussischen lutherischen
Kirche zu entwerfen, die darauf ausgingen, das Bischofsamt einzufiihren.
Es handelt sich um die Bestrebungen des preussischen Hofpredigers
Jablonski, der bohmischen Briider und der erneuerten Briidergemeine,
der deutschen evangelischen Kirche in Russland zur Zeit Kaisers Ale-
xander I., in Preussen unter den Konigen Friedrich Wilhelm III. und IV.,
in Jerusalem durch Errichtung des evangelischen Bistums. Gemeinsam ist
allen diesen Anstrengungen der kirchliche Unionsgedanke in der luthe-
rischen Kirche mit dem reformierten Bekenntnis, mit der Kirche von
England und nordischen Kirchen aber auch liturgische Ziele hauptsichlich
nach dem Vorbild des Common Prayer Book, gemeinsam endlich die Ten-
denz, der lutherischen Kirche eine selbstindige Verfassung zu geben. Die
Schwierigkeiten, die diesen Plinen entgegenstanden, waren ebenso gross
wie sie es heute noch sind. Wie heute hat man in lutherischen Kreisen
kaum an eine katholische Auffassung des Episkopates und der apostolischen
Sukzession gedacht. Man ging viel mehr von einer nur praktischen Be-
wertung des Episkopates aus als einer ehrwiirdigen Uberlieferung der alten

1) Benz E., Bischofsamt und apostolische Sukzession im deutschen Protestan-
tismus. Evangelisches Verlagswerk, Stuttgart 1953, 264 S., mit 7 Abb. Ganzleinen
DM 16.80.



Kirche und einer bewihrten Verfassungsform. Auf diesen Punkt macht
der Verfasser gegen den Schluss besonders aufmerksam und erwihnt die
Briidergemeine habe sich stets von «allen hochkirchlichen Verirrungen»
frei gehalten (S. 222). In einem Buch, das doch dem Unionsgedanken
dienen machte, sollte man nicht so rasch von «Verirrungen», sondern von
andern Auffassungen sprechen, die doch nicht so ohne weiteres als un-
begriindet abgetan werden konnen. Geradezu unverstindlich ist es, wenn
H. Lilje den Ausdruck «hiiretisch» gebrauchen kann. Beide Kritiker denken
wohl an die «Magie» der Weihe. Geht man der Sache auf den Grund, wird
sich aus den Weiheriten eine «magische» Anschauung so wenig herauslesen
lassen, so wenig man aus dem Wortlaut der Missa Romana auf die mittel-
alterliche Transsubstantionslehre schliessen kann. A K.



	Kirchliche Chronik

