Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 3

Artikel: Die serbische Orthodoxie

Autor: Slijepevi, Djoko

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404309

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die serbische Orthodoxie

Wenn wir uns in diesem Aufsatz mit der Frage der serbischen
Orthodoxie befassen, wissen wir genau, wie schwer es ist, das ganze
Problem im Rahmen eines Aufsatzes zu erfassen. Dies um so mehr,
weil, soweit wir wissen, iber dieses Thema bis jetzt nichts ge-
schrieben worden ist. Sogar auch bei uns nicht, trotzdem seit
langem eine Auffassung besteht, dass die serbische Orthodoxie
ihre besondere Eigenart hat und als Volksglaube und Frommigkeits-
art den anderen Orthodoxien nicht gleichzustellen ist.

Dass die serbische Orthodoxie diese Eigenart hat, ist jedem
klar, der sich sowohl mit der Geschichte der serbischen Kirche
als auch mit dem Wesen des religiosen Lebens des serbischen
Volkes befasst hat. Der serbische Volksglaube, obwohl in seinem
Grundwesen echt christlich und kirchlich, hat doch etwas an sich,
was weder die orthodoxen Griechen noch die Russen haben. Dem
serbischen Volksglauben steht derjenige der Bulgaren, mit denen
die Serben eng verwandt sind, am nichsten.

In diesem Aufsatz werden wir versuchen, die Grundlinien
der Eigenart der serbischen Orthodoxie zu zeigen und auf den tiefen
Einfluss der serbischen Orthodoxie hinzuweisen, den die Ortho-
doxie auf den Charakter der Serben und auf ihre Weltanschauung
ausgeiibt hat. Dabei sind wir uns dessen wohl bewusst, dass hier
nicht alles gesagt werden kann, was eine griindliche Ausfiihrung
dieses Themas verlangen wiirde, deshalb geben wir hier nur einen
Uberblick, in der Hoffnung, dass damit auf das Wesentliche hin-
gewiesen werde, was man wissen sollte, wenn man sich mit der
Frage der serbischen Kirche und der serbischen Orthodoxie be-

fasst.
1.

Trotz der Gemeinschaft der Glaubenslehre aller nationalen
Kirchen des orthodoxen Ostens und trotz derselben kirchlichen
Tradition im allgemeinen, hat doch jede orthodoxe Kirche ihre
besondere Eigenart, sowohl in der Art der Volksfrommigkeit als
auch in der Weise, in der sie das Wesentliche in der Orthodoxie

aufgefasst und verstanden hat.



— 152 —

Seit je ist die Volkstiimlichkeit eines der Hauptmerkmale der
Orthodoxie gewesen. Diese Volkstiimlichkeit ist bis heute in keiner
der orthodoxen Kirchen vollig tiberwunden worden. Es ist eine
grosse Frage, ob sie iiberhaupt je iiberwunden werden kann. Was
das Volk, bevor es das Christentum annahm, glaubte, die ganze
Fiille der alten religitsen und ethischen Uberlieferungen, lebte auch
nach dem Ubertritt des serbischen Volkes zum Christentum weiter.
Es wurde nur christianisiert, nie aber in seinem innersten Wesen
giinzlich veriindert oder itiberwunden.

Bei fast allen christlichen Volkern hat sich die erste christliche
Generation genotigt gefithlt, mit vielem aus dem alten Volks-
glauben einen Kompromiss zu schliessen: Das Wesentliche aus
dem Volksglauben musste in das Christentum iibernommen und
nach und nach in kirchlichem Sinne ausgelegt und ausgedeutet
werden. «... So durchgreifend die Umgestaltung war, welche das
Christentum bei den zu ihm bekehrten Viélkern bewirkte, so konnte
es doch nicht alle Erinnerungen an das einstige heidnische Pan-
theon verwischen. Ja es gibt noch heute einzelne Feste, die sich
aus dem Heidentum bis auf die Gegenwart, allerdings mit einem
christlichen Feiertage verkniipft, erhalten haben 1).»

Auch bei den Serben ist es so gewesen. Wenn wir bis heute so
wenig iber den alten heidnischen Glauben der Serben wissen,
wissen wir doch, dass die Wissenschaft die Versuche noch nicht auf-
gegeben hat, aus den heutigen religiésen Gebriuchen und Sitten
der orthodoxen Serben auf ihren alten Glauben und auf ihre Gotter
Riickschliisse zu ziehen. So versuchte auch Dr. Veselin Cajkanovid,
einer der besten Kenner des serbischen Volksglaubens, aus den
heutigen religiosen Gebriuchen der Serben, welche heute eine auf-
fallend kirchliche Prigung an sich tragen, die Personlichkeit des
hochsten Gottes der heidnischen Serben herauszuschillen. Nach
ihm haben sich, nachdem sich die Serben zum Christentum bekehrt
haben, die alten kultischen Gebriuche und der alte Glaube im
Volk weiter erhalten. «Als die Serben», sagt er, «das Christentum
iibernommen haben, lebte all das weiter, es hat nur eine christliche
Deutung erhalten und wurde mit den einzelnen Personlichkeiten
aus dem christlichen Kreis verbunden 2).» Dr. Vladimir Corovi¢,

1) Ciro Truhelka, Das Volksleben (Im Sammelwerk «Bosnien und
Herzegowina»), Wien, 1901, S. 307.

?) Dr. Veselin Cajkanovié, Uber den hochsten Gott der Serben, Beo-
grad, 1941, S. 5.



einer der bekanntesten serbischen Historiker, ist einen Schritt weiter
gegangen und behauptet, dass «jenes, worin die Hauptkraft der
Orthodoxie, ,des serbischen Glaubens‘, bestand, nicht der (Glaube
der Orthodoxie oder iberhaupt einer tieferen Religion war,
sondern jene mit dem Glauben verkniipfte Manifestation des
Sichentschiedenhabens, die ganze geistige Erbschaft der Vor-
welt 3)».

Mag diese Behauptung Coroviés als etwas iibertrieben an-
gesehen werden, ist daran nicht zu zweifeln, dass in dieser Be-
hauptung viel Wahres liegt. Um nicht auf die Zeit vor dem hei-
ligen Sava einzugehen, fithren wir nur einige Berichte aus der Zeit
des Anfangs der Organisation der serbischen Kirche an. Die beiden
Biographen des heiligen Sava heben hervor, dass die breite Masse
des Volkes noch immer auf heidnische Art lebe: Es ist klar, dass
das Christentum ihr Familienleben noch nicht ginzlich durch-
drungen hat. Der Ménch Domentianos, der iltere Biograph des
Heiligen, der auch sein Schiiler gewesen ist, schreibt iiber die da-
maligen Zustinde auf dem religiosen Gebiet, dass «die Minner,
die nach anderem Gesetz gelebt haben, nicht getraut waren und
verirrt waren wie die Schafe ohne den Hirten. Und den Abgesandten
befahl der heilige Sava die Menschen auf diese Weise trauen zu
lassen: Alle sollten in der Kirche versammelt werden, die Greise
und die Méanner mittleren Alters, junge Minner und Frauen, und
die von ihnen ohne den gesetzlichen Segen geborenen Kinder,
unter dem Schutz ihrer Eltern. So wurde jeder von ihnen getraut
und alle wurden im Namen des Herrn gesegnet *)». Der Monch
Theodosius, der zweite Biograph des heiligen Sava, fligt bei, dass
es um diese Zeit noch viele gab, die sogar noch nicht einmal getauft
waren. «Er (der heilige Sava)», sagt Theodosius, «sandte viele seiner
Exarchen aus und befahl ihnen, diejenigen, die als Heiden ohne
Segen und ohne Gebet sich die Frauen genommen hatten, auf-
zusuchen, damit sie sich trauen lassen. Wenn sie schon in héherem
Alter stiinden und noch dazu Kinder hiitten, dann sollten sie die
Kinder unter den miitterlichen Schutz nehmen und sich so trauen

lassen 3).»

3) Dr. Vladimir Corovié¢, Geschichte Jugoslawiens, Beograd, 1933,
S 312,
1) Domentianos, Das Leben des heiligen Sava (serbische Ubersetzung),
Boogru(l 1938, S. 135; vergleiche Theodosius, Das Leben des heiligen Sava
(serbische Ubersetzung), Beograd 1924, S, 199.

5) Theodosius, Das Leben des heiligen Sava, S. 199.



Trotzdem die Serben, lingst bevor der heilige Sava seine Tatig-
keit angefangen hatte, offiziell getauft worden waren, kann von
einer serbischen Orthodoxie in dieser Zeit keine Rede sein. Wie
auf dem Balkan tiiberhaupt, gab es damals auch bei den Serben
viele Kloster und Kirchen, Schulen und Geistliche. Bis dahin war
auch in den serbischen Gebieten der byzantinische Einfluss mass-
gebend. Wie die Griechen und die Bulgaren waren auch die Serben
von den politisch-sozialen und von den geistig-religiosen Wirren
der Zeit erfasst: das Sektierertum und die Héresien haben auch
auf serbischem Gebiet gewiitet. Das Bogomilentum hatte unter
den Serben festen Fuss gefasst.

Auf dem damaligen Balkan war alles von einer tiefgreifenden
Umorientierung ergriffen. Der erbitterste Kampf der Gegensiitze
spielte sich in den Seelen und im Bewusstsein des innerlich ruhe-
losen Volkes ab. Das offizielle, kirchliche Christentum war durch
das Leben seiner Wiirdentrager schwer getroffen. Die breite Masse
des Volkes aber sehnte sich nach der Fiille der Heiligkeit und der
Gerechtigkeit. Um sich von den Wirrnissen des Alltages abzuson-
dern, verliessen viele ihre Stiadte und Doérfer und «gingen in die
Wiiste»: aus ihnen wurden die Einsiedler, die nicht immer imstande
waren, der Versuchung des Bogomilentums zu widerstehen.

Aus den Reihen dieser uneigenniitzigen Einsiedler ist auch
der heilige Sava aufgetreten. Ein Prinz von Geburt, ging er mit
17 Jahren nach dem Berg Athos und wurde Ménch; dort wurde
er im Geiste der byzantinischen Orthodoxie und der byzanti-
nischen Kirchlichkeit erzogen. «Im Kloster Vatoped, unter der
Leitung des Monches Makarius, hat Sava angefangen, sich mit
den orthodoxen Dogmen bekanntzumachen, was fiir seine spitere
hohe Mission so notig war ®).»

Sein ganzes Leben durch ist der heilige Sava dem Geiste des
Klosters Athos treu geblieben. Sein Biograph Domentianos, der
ihn so gut gekannt hat, bezeugt uns, dass in bezug auf das zu-
kiinftige Aufblithen seines Volkes sein Ideal darin bestand, «das
Vorbild des heiligen Berges Athos nach seinem Vaterland zu ver-
pflanzen 7)». Wir wissen heute genau, dass der heilige Sava sowohl
die byzantinische Kirche als auch die Kirchen Syriens, Agyptens
und Palistinas griindlich gekannt hat. Auch dort war sein Ansehen

) Dr. Jovan Radonié, Der Heilige Sava, S. 26.
?) Domentianos, Das Leben des heiligen Sava, S. 103.



— 155 —

gross. Daher kommt es, dass in seiner kirchlichen Lehre nichts zu
finden ist, was nicht ganz orthodox ist. Er ist von der Orthodoxie
innerlich giinzlich ergriffen gewesen und ihr treu geblieben, hat
sich aber von der kirchlichen Politik der Patriarchen und der
Zaren nicht irrefiihren lassen. Trotz des Respektes vor der grie-
chischen Gelehrsamkeit und vor der kirchlichen Pracht von By-
zanz konnte der nationale Geist bei dem heiligen Sava nicht ein-
geschliifert bleiben; als ob er schon damals geahnt hitte, dass seine
Kirche die Hauptstiitze des serbischen Nationalstaates werden
wird, der Byzanz auf die Knie werfen werde.

Wenn auch dem orthodoxen Glauben treu hat der heilige
Sava von Anfang an seine eigenen Wege eingeschlagen. «Die Art,
auf welche die Kirche des heiligen Sava auf das Volk gewirkt hat,
kann kaum als byzantinisch bezeichnet werden®).» «Charakteristisch
ist auch die Tatsache, dass Nemanja und sein Sohn als Ménche die
Namen der beiden syrischen Hauptheiligen Symeon und Sabbas
annahmen, also ihre Blicke iiber Byzanz hinaus nach der Wiege
des Christentums richteten und West-Rom nicht einfach mit Ost-
Rom vertauschen wollten ?).»

Mit dem heiligen Sava beginnen sowohl die Geschichte der
serbischen Kirche im engen Sinne des Wortes als auch das Ent-
stehen der serbischen Orthodoxie. «Das wahre Christentum in das
Volk einpflanzend, hat der heilige Sava energisch und ausdauernd
gegen jede falsche Lehre in der Kirche gekampft und die Hiretiker
unbarmherzig verfolgt 1°).» Um aber das Wesen der «Kirche des
heiligen Sava» verstehen zu kénnen, miissen wir seine ganze Epoche
durch die Besonderheit seiner allseitigen, interessanten und aktiven
Personlichkeit betrachten. Allein, er ist eine nicht alltigliche Syn-
these eines tief iiberzeugten Monches und eines ernstlich patriotisch
gesinnten Staatsmannes gewesen. Nie hat er aufgehort, sich nach
der « Wonne der Wiiste» zu sehnen; nie aber hat er aufgehort, fiir
die Wohlfahrt des serbischen Staates, dessen Aufblithen er seine
besten Kriafte gewidmet hat, zu sorgen. In einem dem heiligen
Sava gewidmeten Kirchenlied heisst es, dass er «sein Vaterland
aufgekliirt und durch den Heiligen Geist geboren habe '1)».

8) Jovan Cviji¢, Balkanhalbinsel und die siidslawischen Lé'mdel.", S. 160.

%) Mathias Murko, Geschichte der ilteren siidslawischen Literatur,

Leipzig, 1908, S. 136.
10) Stanoje Stanojevié, Der heilige Sava, Beograd 1935, S. 121.
11) Sammelwerk der kirchlichen Lieder, Psalmen und Gebete, Sr. Kar-

lovei, 1913, S. 234.




— 156 —

Es ist dem heiligen Sava gelungen, eine auf das geistige Leben
des Volkes allseitig befruchtend wirkende Versohnung der kirch-
lichen Lehre mit dem, was das Volk in seiner Brust verschlossen
getragen hat, zu verwirklichen. «Auf einer rein nationalen, nicht
aber eng nationalistischen Basis gegriindet, hat sich die Kirche des
heiligen Sava bald mit dem serbischen Volke ausgeglichen und
mit ihm in ein (GGanzes verschmolzen. Aus den Eigenschaften des
Volkes hat sie stets ihre Kraft geschopft. Vom echten, tiefen und
wahren Glauben durchdrungen hat die serbische Kirche das Leben
verborgen gehalten und dem serbischen Volke die Kraft und sein
Selbstbewusstsein gegeben, in den Tagen der Versklavung sich
aufrechtzuerhalten und es mit der Hoffnung auf die kommende
Auferstehung zu niihren. Sie hat die Widerstandskraft des Volkes
gekriftigt und gefestigt und die Idee der Gemeinschaft des ganzen
Volkes verbreitet. Die Kirche des heiligen Sava ist die moralische
Hauptkraft gewesen, welche durch Jahrhunderte unser Volk auf-
rechterhalten und gerettet hat 1%2).» «Er (der heilige Sava) hat
seiner Organisation einen rein nationalen Charakter gegeben. Wie
Hilandar auf dem Athos ein serbisches Kloster mit einem unzwei-
deutigen Charakter werden sollte, so sollte auch die Kirche in Ser-
bien vor allem eine serbische Kirche mit nationaler Hierachie und
mit Verwendung der Volkssprache als Kirchensprache werden.
Uber diese Absicht des heiligen Sava, mag sie bei einem Priester
aus den ersten Dezennien des X1I1. Jahrhunderts noch so ungewohn-
lich erscheinen, besteht kein Zweifel 1).»

L. von Siidland (Dr. Ivo Pilar), der ein erbitterter Feind der
serbischen Orthodoxie und ein warmer Befiirworter der Integritit
der oOsterreichisch-ungarischen Monarchie war, konnte nicht um-
hin, die nationale Mission der serbischen Kirche anzuerkennen.
«Namentlich», sagt er, «jene innige Durchdringung von Staat,
Nationalitdt und Kirche, welche wir in allen weiteren Lebensphasen
des Serbenvolkes antreffen, war Sankt Savas ureigenes Werk. Er
hat die serbisch-orthodoxe Kirche geschaffen und organisiert, und
er organisierte sie so, dass sie stets im Dienste der serbischen Natio-
nalitit und des serbischen Staates stehen musste 14).»

12

Stanoje Stanojevi¢, Der heilige Sava, S. 119.

1%) Vladimir Corovié¢, Geschichte Jugoslawiens, S. 108.

)
1) L. v. Stdland, Die Siidslawische Frage und der Weltkrieg, Wien,
1918, S. 97.



— 157 —

Angefangen mit der Arbeit des heiligen Sava hat diese gegen-
seitige Durchdringung von Nationalem und Christlichem durch
einige Jahrhunderte hindurch angehalten. Nach Jovan Cviji¢ haben
sich die Orthodoxie und die serbische Nationalitiit erst am Ende
des XV.Jahrhunderts giinzlich verschmolzen. «Der orthodoxe
Glaube», sagt Cvijié, ¢hat seinen dogmatischen und kirchlichen Cha-
rakter fast verloren und den ethnischen Charakter immer mehr an-
genommen und ist dadurch die ,;serbische Kirche® geworden. Sie
ist ein Bestandteil des Volksgeistes geworden, fast genau so wie
die Folklore... Die Geistlichen haben sich mit dem Volke ver-
mischt und ausgeglichen. Wenn sie ausserhalb des offiziellen kirch-
lichen Dienstes standen, trugen sie nur die Volkstracht. Sie haben
sich selbst als Geistliche, Mitglieder des Volkes betrachtet, die
den religiosen Kultus ausiiben... Das Endziel der  serbischen
Kirche' ist die Befreiung des Volkes gewesen 15).»

Wenn Cviji¢ sagt, dass die «serbische Kirche» den dogma-
tischen und kirchlichen Charakter verloren hiitte, dann ist dies so
zu verstehen, dass sie durch ihr ganzes geschichtliches Bestehen
seit dem heiligen Sava von keinen Hiresien und dogmatischen
Streitigkeiten erschiittert wurde. Wie sie aber an der kirchlichen
Orthodoxie hing, beweist ihre Haltung der Union von Lyon gegen-
liber. Die serbische Kirche hat damals als einzige aller orthodoxen
Kirchen an diesen Unionsverhandlungen keinen Anteil genommen.
Die gegenseitige Durchdringung vom Christlichen und Nationalen
bei den Serben hat die Kirche, welche nie regieren wollte, der Volks-
secle noch niither gebracht und sich im Bewusstsein des Volkes so
eingepriigt, dass das Volk seinen Staat stets als Verteidiger des
Christentums angesehen hat. Nicht umsonst wurden die Monte-
negriner «die Guerilla des Christentums» genannt 1), Das ist durch
Jahrhunderte das ganze serbische Volk gewesen, ohne dass es sich
seinem nationalen Wesen entfremdet hitte. « Bei uns ist etwas ge-
schehen», sagt Vladimir Corovié, «was im Grunde dem wahren
Christentum am niichsten steht und was doch so selten vorkommt.
Der allgemeinen Auffassung nach ist die Kirche bei uns das Volk
geworden und das Volk die Kirche, wenn auch nicht im theolo-
gischen und moralistischen, sondern im national-politischen Sinne.
Unsere Orthodoxie, ,der serbische Glaube’, ist die Verkorperung

15) Jovan (‘\'iji(", Balkanhalbinsel und die stdslawischen Liinder,

S. 262, 263,

16) Ida von Diiringsfeld, Aus Dalmatien, 3. Bd., Prag 1857, S. 51-52.



— 158 —

unserer national-politischen Tradition geworden und unsere natio-
nale Psyche hat dem mythologisierenden Glauben des Christentums
gewisse Elemente des wahren Glaubens gegeben 17).»

Im Mittelpunkte dieses «serbischen Glaubens» steht die Per-
sonlichkeit des heiligen Sava, wie sie vom Volke verstanden und
erlebt worden ist. Um ihn hat sich alles gruppiert. In dem religiésen
Bewusstsein des Volkes erscheint er als iiberall anwesender Lehrer
und Aufklirer des Volkes und als der Vater der Nation. « Formell,
dem Namen nach, ist dieser traditionelle heilige Sava ein christ-
licher Heiliger, sogar ein eifriger Prediger des christlichen Glau-
bens; tatsidchlich aber gehort er sowohl seinem Charakter und
Temperament, als auch den Mythen und dem an ihn verkniipften
Glauben nach, der alten vorchristlichen Zeit an 18).» ... «Gerade
wihrend der Herrschaft dieser nationalen Dynastie (der Nema-
niden) verwuchsen Staat und Kirche, Religion und Volk auf eine
wunderbare, fiir einen Okzidentalen fast unbegreifliche Art und
Weise, wie wir dies bei den Serben sehen 19).»

Dem tragischen Schicksal des mittelalterlichen serbischen
Staates, welcher im jahrhundertelangen Kampf gegen die tiir-
kische Invasion unterlag, ist es zu verdanken, dass sich die ser-
bische Kirche in den kommenden Jahrhunderten noch mehr natio-
nalisiert hat. Sie hat sowohl die serbische Staatsidee als auch die
nationale und politische Fiithrung des Volkes iibernommen. Da-
durch ist sie der Hauptlenker des serbischen nationalen Schick-
sals geworden. «Zu dieser Macht ist die Kirche in dem Augenblick ge-
kommen, als die alten Dynastien verschwanden, die die letzten Ab-
wehrkimpfe desmittelalterlichen Staates gegen die tiirkische Invasion
gefithrt hatten und als bei der Gleichsetzung von Religion, Gesittung
und Staatsvolk, der Kampf um die ererbte Religion zugleich zum
Kampf um die vélkische und nationale Freiheit wurde 20).»

Als im Jahre 1557, mit der Zustimmung der Hohen Pforte,
das serbische Patriarchat seine Selbstdndigkeit wieder bekam, stieg
das Ansehen der Kirche in den Augen des Volkes noch mehr. Wie
der Patriarch von Konstantinopel, so erhielt auch der serbische
Patriarch den Titel eines Ethnarchen, der in seinen Hinden sowohl

17) Vladimir Corovié, Geschichte Jugoslawiens, S. 313.

18) Veselin Cajkanovié, Uber den hochsten Gott der Serben, S. 9.

1%) L. v. Siidland, Die Siidslawische Frage und der Weltkrieg, S. 89.

%) Dr. Gerhard Gesemann, Heroische Lebensform, zur Literatur und
Wesenskunde der balkanischen Patriarchalitit, Berlin, 1943, S. 54-55.



die geistige als auch die politische Macht iiber sein Volk vereinigte.
«Unter unseren politischen Fithrern konnten wir, infolge ihrer gegen-
siatzlichen Interessen, unsere Vereinigung nicht verwirklichen. Unter
der Leitung des Patriarchen haben wir sie sogar unter zwei verschie-
denen Staaten erreicht... Das evangelische Bild von einer Herde
und von einem Hirten wurde hier buchstiiblich verwirklicht 21),»

Die Epoche eines glinzenden geistigen und kulturellen Auf-
stieges, welcher sich unter den Nemaniden entwickelte, wandelte
sich stufenweise, von den erbittertsten Abwehrkimpfen begleitet,
in eine Epoche des Kampfes um die nationale Selbsterhaltung um.
Da die Eroberer keine Christen waren, empfand ein jeder Serbe,
dass jetzt eine Zeit angebrochen sei, in der es nicht nur um die
nationale Freiheit, sondern auch um den christlichen Glauben und
um ihre schéonen Klister und Kirchen geht. Aus dieser Erkenntnis
heraus entstand die Uberzeugung, dass die nationale Freiheit mit
dem Kreuz untrennbar verbunden ist. Gerhard Gesemann ??) fiihrt,
an, dass ein Serbe aus Montenegro einst gesagt hiitte: « Das Liebste
wire mir, wenn man in der Kirche nur dies eine sagte, was man
auch ausserhalb der Kirche spricht: fiirs ehrenvolle Kreuz und
fiir die goldene Freiheit. Dann wiirde ich jeden Tag das Abendmahl
empfangen.»

Nie hat das Herz cines Serben aufgehdrt, um das alte, auf
dem Amselfeld 1389 im Kampfe gegen die Tiirken verlorengegangene
Reich zu trauern. Bis unlingst hat das Volk dies auch durch einen
Teil seiner Volkstracht zum Ausdruck gebracht. So hat Gustav
Rasch iiber die Kopfbedeckung der Montenegriner geschrieben:
«... Der schwarze Rand bedcutet die Trauer um das noch unter
tiirkischer Botmiissigkeit seufzende serbische Vaterland, die rote
Farbe des Deckels das Tiirkenblut, Stern und Regenbogen die
Hoffnung auf Befreiung aller serbischen Stimme aus tiirkischer
Knechtschaft 23).» Fiirst Lazar, der der serbische Anfiihrer gegen
die Tiirken in der Schlacht auf dem Amselfeld war, wurde von der
Kirche heiliggesprochen, weil er fiir das Ideal eines christlichen
Staates gefallen ist. Milod Obili¢, der den tiirkischen Sultan in
dieser Schlacht erschlagen hat, wurde zu emem Nationalheiligen
gemacht: «die Gerechtigkeit des Milos» — «Miloseva pravda» —
schliesst in sich die Pflicht jedes einzelnen Serben ein, gegen den

1) Vladimir Corovi¢, Geschichte Jugoslnwivn.‘f, S. 312,
22) Dr. Gerhard Gesemann, Heroische Lebensform, S. 140.
28) Gustav Rasch, Die Tiirken in Europa, Prag, 1873, S. 281.



— 160 —

Islam schonungslos zu kimpfen. Noch im Jahre 1829, als er das
Fiirstentum Serbien bereist hatte, bemerkte Otto von Pirch, dass
bei den Serben das Christentum immer als Gegensatz zum Islam
galt 24). «Hauptsichlich», sagt von Pirch weiter, «ist dieses Fest-
halten am christlichen Glauben im Volke den Kloéstern zuzuschrei-
ben. Die letzten Herrscher hatten deren gerade in diesem Stamm-
lande des grossen Reiches in grosser Zahl gegriindet, und zwar —
wohl um das beschauliche Leben zu fordern — in den wildesten
Teilen der Gebirgstiiler, in die sich dann anfangs die Tiirken nicht
recht wagten. Um diese Asyle schloss sich die Nation enger zu-
sammen. So wurde eine Vermischung mit dem fremden Glauben
und den fremden Herrschern verhindert 2°).»

Im «Bergkranz» von Bischof Petar I1. Petrovié-Njegos werden
diese Nationalhelden besonders gepriesen. Der blinde Abt Stephan,
der als die Verkorperung der Gestalt des serbischen Priesters dieser
Epoche gilt, hiilt einen heroischen Gottesdienst fiir die Seelen aller
serbischen Nationalhelden ab und sagt:

«Hore, Volk! Alle nehmt die Miitzen ab!
Ich will das Gedichtnis feiern fiir die Seelen
Der Ritter unseres Volkes.

Heute wird ihnen der liebste Tag sein

Vom Kosovo bis zum heutigen Tage.

Im Himmel mogen ihre Seelen herrschen,
Wie ihr Name auf der Irde regiert.»

So der blinde Abt anlisslich der Ausrottung der zum Islam
itbergetretenen Serben in Montenegro. « Wer sich nicht (an den Tiir-
ken) gericht hat, wird nicht geheiligt», sagt ein serbisches Sprich-
wort. «... Hs ist merkwiirdig», bemerkte noch im XVIII. Jahr-
hundert Alberto Fortis, «dass in der illyrischen (serbo-kroatischen)
Sprache osveta — die Rache — und die Heiligung zugleich bedeutet
und ebenso das davon abgeleitete Wort osvetits se, sich riichen 2¢).»
Fortis sagt, dass gerade die Geistlichen die Anstifter dieses Rache-
gefiihls gewesen sind. Von den Morlaken (Serben und Kroaten
aus Dalmatien) berichtet er: «Die Haiduken halten sich grossten-
teils fiir treffliche und verdienstvolle Leute, wenn sie tiirkisches

*) Otto von Pirch, Reise in Serbien im Spitherbst 1829, erster Teil,
Berlin 1830, S. 226-227.

25) Ibid., S. 13-14.
26) Alberto Fortis, Reise in Dalmatien, erster Teil, Bern, 1776, S. 89.



— 161 —

Blut vergossen haben... Ihre Geistlichen, die meistens von Vor-
urteilen und von nationalem Ungestiim erfiillt sind, unterlassen
es nicht, den Hass der Ubrigen gegen die Tiirken im Feuer zu er-
halten, und, so gut sie konnen, es immer in grossere Flammen an-
zufachen 27).»

3.

Die geistige und moralische Art der orthodoxen Serben hat
sich im Kampfe mit der Willkiir ihres tragischen Schicksals heraus-
gebildet. Da dieses Schicksal oft unbarmherzig und von einer Hirte,
wie man sie selten findet, durchdrungen war, hat sich auch die
Weltanschauung der orthodoxen Serben dementsprechend ent-
wickelt. « Seinem Charakter nach ist der Serbe tapfer und kriegerisch,
er lebt und stirbt fiir seine Nationalitit und Freiheit, er hiilt die
Patriarchalischen Einrichtungen in Ehrenund ist mannigfach begabt.
... Uber seinem ganzen Wesen liegt ein Hauch von feierlichem, me-
lancholischem Ernst 28).» «Kbenso roh und derb, aber auch ebenso
tief und innig, wie Gefiihle gegenseitiger Zuneigung, sind bei dem un-
verdorbenen Naturvolke der Serben die religiosen Gefiihle ausge-
prigt 2%)» Fir die Religion der Serben, wie sie durch schon erwiihnte
Umstiinde entstanden ist, hat J. A. Freiherr von Helfert gesagt, dass
«ihr ein tiefer, inniger Gottesglaube zugrunde liegt, auf den sie alles
zuriickfiihrt, was ihnen das Leben bringt 3°)». Kin orthodoxer Serbe
aus dem Volk wird nie neben einer Kirche vorbeigehen, ohne seine
Kappe abzuziehen und «sich zu bekreuzigen und ein kurzes Gebet
zu sprechen 31)», « Alle Vorschriften der Kirche werden streng befolgt
und wiithrend des Gottesdienstes selbst die Waffen abgelegt, welche
sonst die Morlaken nie verlassen, da, wie bei allen Serben, der
hichste Schmuck der Miinner in der Pracht des Handjars (einer
Art Dolch) und in der Schonheit des Gewehres und der reich ein-
gelegten Pistolen besteht, welche der ganzen Erscheinung ein
kriegerisches Geprige geben, dem auch die iibrige Kleidung ent-
Spricht 32).»

27y Ibid, S.79. ,

%) Anton Hadzsics, Die Serben in Siidungarn (im Sammelwerk «Die

gﬂtcrrvichischo Monarchie in Wort und Bild, Ungarn», Bd. 2), Wien 1891,
3. 643.

2) Alexander F. Heksch, Die Donau, von ihrem Ursprung bis an die
Miindung, Leipzig, 1881, S. 643.

30) J. A. Freiherr von Helfert, Bosnisches, Wien 1879, S. 211.

31) Charles Yriarte, Montenegro, Globus, 1877, Bd. 32, 5. 151.

32) Freiherr Reinsberg-Diiringsfeld, Bemerkungen tber Montenegro
und die Montenegriner. Globus, 1864, Bd. 5, S. 102-103.

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1953. 11



— 162 —

Die Summe der religiésen Gefiithle der Serben ist nach ihrer
Auffassung in der Orthodoxie enthalten. Von der Orthodoxie, wie er
sie verstanden und erlebt hat, ist ein Serbe nicht zu trennen. Man
konnte sagen: Er ist orthodox, weil er ein Serbe ist, oder er ist
ein Serbe, weil er orthodox ist. Die Treue zur Kirche hat bei den
Serben immer die Treue zum Volk bedeutet... An einer Unzahl
von Fillen ist in der serbischen Geschichte festgestellt worden,
dass Verrat an der Kirche gleichzeitig auch Verrat an der Nation
gewesen ist. Petar II. Petrovié-Njegos, Bischof von Montenegro,
der bekannteste serbische Dichter und Philosoph, hat diese Eigenart
des serbischen Wesens so ausgedriickt: «... Moge es jedem Serben,
der seinem Glauben untreu wird, vergeben sein, weil er einen
anderen Glauben umarmte; moge ihm aber vor Gott nie vergeben
werden, weil er dadurch sein Ansehen vor der Welt befleckt hat
und sich nicht mehr Serbe nennen wollte.»

A. von Hilferding hat noch in der Mitte des XVIII. Jahrhun-
derts darauf hingewiesen, dass die orthodoxen Serben ein Zusam-
mengehorigkeitsgefithl haben, das den katholischen Serben fehlt.
«Wenn auch der orthodoxe Serbe weder in Bosnien noch in Herze-
gowina oder in Dalmatien und Ungarn oder im Fiirstentum Serbien
wohnt, so hat er ausser der Kirche doch ein grosses Gesamtvater-
land, das allerdings unter mehrere Michte verteilt ist, trotzdem aber
fiir ihn ideell als das Land der einen orthodoxen serbischen Nation
existiert. Er hat seine lebendige Tradition, denn er kennt den ser-
bischen Bischof Sava, den serbischen Zaren Duschan, den ser-
bischen Mirtyrer Lazar, den serbischen Helden Marko Kraljevié;
sein Dasein in der Gegenwart ist mit dem nationalen Boden ver-
wachsen und mit dem ehemaligen historischen Leben der Nation
verkniipft. Der katholische Serbe verwirft alles Serbische als etwas
Orthodoxes und kennt kein serbisches Vaterland, keine serbische
Vorzeit. Er hat nur eine enge provinzielle Heimat, er nennt sich
Bosniak, Herzegowiner, Dalmatiner oder Slavonier, indem er das
Land beriicksichtigt, in welchem er geboren wurde. .. 33).»

Der Serbe, insoweit er gliubig ist, hingt an seiner Kirche,
wird aber nie einer ihrer Sklaven. Fiir ihn verkorpert die Kirche
das wahre Christentum, alles dasjenige, was sowohl mit dem Namen
des heiligen Sava als auch der serbischen Konige, von denen viele
von der Kirche heiliggesprochen worden sind, verkniipft ist. Durch

33) A. v. Hilferding, Bosnien, Reise-Skizzen aus dem Jahre 1857,
Bantzen 1858, S. 55.



— 163 —

sein geschichtliches Schicksal, dem Expansionsdrang des Islams
in den Weg gestellt, tief in das geistige Erbe seiner Vergangenheit
eingewurzelt, hat es der Serbe als eine hohere Berufung gefiihlt,
das Christentum gegen den Islam zu verteidigen. Von dieser Per-
spektive aus gesehen kam ihm die Kirche als letzte Zufluchtsstitte
vor, wo er seine durch den ununterbrochenen Kampf ermiideten
Krifte von neuem ermuntern und entflammen kann.

Dieser Kampf gegen den Islam kam den Serben so schicksals-
haft und bedeutungsvoll vor, als ob es hier um den ewigen Kampf
zwischen dem Guten und dem Bésen ginge. Von allen verlassen,
durch die Befreiungsversuche Osterreich-Ungarns und der venetia-
nischen Republik 6fters missbraucht, haben die Serben friih be-
griffen, dass sie sich nur auf sich selbst verlassen konnen. Aus
dieser Erfahrung heraus ist die Vertiefung in die eigene Vergangen-
heit entstanden. Dabei erschien ihnen die Kirche als letzte Stiitze
fiir weiteres Kimpfen. . .

Daher ist es zu verstehen, dass die Serben, wie Anton Hadzsics
sagt, «der Religion, den alten Briiuchen und Uberlieferungen an-
hiinglich sind 34)». «Obenan», sagt Dr. Nikola Petrovi¢, ¢steht dem
Serben die Religion. Sie ist ihm heilig und so fest gegriindet, wie
das ganze Leben dieses Stammes. Noch heute ziehen die Serben
in blutige Kiimpfe ,um das heilige Kreuz und die goldene Freiheit‘;
auf allen serbischen Kanonen steht die Aufschrift (fiir den Glau-
ben? 35) »

Die Sitten und Briuche, welche aus der heidnischen Vorzeit
der Serben stammen und von der Kirche iibernommen und «ge-
tauft» wurden, sind bei den Serben zahlreich. «Bei den Serbenn,
sagt L.von Ranke treffend, «wird das ganze Jahr von Gebriuchen
durchsetzt, die auf den geheimnisvollen Zusammenhang deuten,
in welchem der Mensch, namentlich bei so einfachem Landleben,
mit der Natur steht 36).»

Felix Kanitz hat auf einen mystischen Zug der Serben hin-
gewiesen und gesagt, dass «das Christentum den Trieb zum Mysti-
schen nicht giinzlich bannen konnte; nur eine verinderte Richtung
konnte es ihm geben, und an die Stelle der heidnischen Gotter
waren die Heiligen und Mirtyrer der neuen Lehre getreten, um
e

3) Anton Hadzsics, Die Serben in Sidungarn, S.628.
35) Dr. Nikola Petrovié, Das Slavafest der Serben. Globus, 1876,

Bd. 29, s. 222. N
%) Leopold von Ranke, Serbien und die Turkei im 19. Jahrhundert,

Leipzig, 1879, S. 39.



— 164 —

demselben beim Volke leichteren Eingang zu verschaffen. In den
Sagen, in den Wundern, die sich mit dem Andenken der Heiligen
verkniipfen, in den Gewalten, die einzelnen von ihnen zugeteilt
wurden, spiegelte und verewigte sich der einstige Ubergang vom
alten zum neuen Glauben 37)».

Nach Gustav Rasch hat gerade dieser tief mystische Zug bei
den Serben zum Ubernatiirlichen, «die Stiftung der zahlreichen
Kloster, welche noch heute bestehen und vom Volke mit Vorliebe
betrachtet werden, begiinstigt. Zu dieser charakteristischen Nei-
gung kommt die bevorzugte Stellung der Klostergeistlichen, welche
ihnen vom Volke selbst eingeriumt wird 38)».

Von all diesen Sitten und Briuchen ist an erster Stelle die
Slava (der Tag des Hauspatrons) zu erwithnen, weil man bei dieser
Gelegenheit am besten sieht, dass die serbische Familie eine Kirche
im kleinen gewesen ist. Bei den Serben hat jedes Haus einen Altar
mit einem Ikonostas, wo neben der Tkone Christi die Ikone des
Hauspatrons steht. «Einem alten Brauche gemiss», sagt A. Leist,
¢wird in Serbien noch bei gewissen Gelegenheiten und auch wenn
Giste beherbergt werden, vom Familienvater abends vor dem
Schlafengehen eine Art Hausgottesdienst abgehalten, welchem die
Familienglieder bei brennender Kerze beiwohnen. Diese Andacht
gilt besonders dem Hausheiligen, welchen sich jede Familie erwihlt
und dessen Festtag man als feierlichen Tag des Familienpatrons
von seiten der ganzen Familie feiert 39).»

Der Hauspatron ist der Schutzheilige der FFamilie, 6fters eines
ganzen Stammes. «... An dessen Festtag versammelt man sich
auf einem gerdiumigen Platze; die Geistlichen erscheinen und weihen
Wasser und Ol; unter ihrer Anfiihrung, mit Kreuzen und Bildern,
ziecht man durch die Felder und an einigen Orten von Haus zu
Haus 49).»

Am Tage der Slava fungiert der Hausherr als Priester. «Als
der Priester des Hauses», sagt Cyprian Robert, «ergreift er, um-
geben von den Seinigen, das Rauchfass und berduchert den Ikono-
stas oder den Altar des Stammespatrons. Bei den geheiligten Mahl-

37) F. Kanitz, Serbien — historisch-ethnographische Reisestudien aus den
Jahren 1859-1868, Leipzig, 1868, S. 188.
38) Gustav Rasch, Der Leuchtthurm des Ostens, S. 61-62.

39) A. Leist, Aus dem serbischen Volksleben. Globus, 1867, Bd. 12,
S.182.

10) L. v. Ranke, Die serbische Revolution, Hamburg, 1829, S. 22.



— 165 —

zeiten am Krscheinungsfeste und an Ostern brennt eine Wachskerze
vor ihm, und ein jeder kommt herbei, um den Rauch des Riiucher-
gefiisses einzuatmen, das er wiithrend des Gebetes in der Hand
hiilt 41).

Am heiligen Abend, am Klotzenabend der Serben, wenn der
Weihnachtsbaum an das Feuer gestellt wird, wird das gemeinsame
Gebet besonders feierlich. «Hier», sagt Nikola Petrovi¢, «muss
man den Serben sehen, wie er mit dem grossten Ernst, mit der
Teilnahme, die nur ein tief religioses Herz fiihlen kann, zu der Feier-
lichkeit schreitet. Der Alteste unter den Anwesenden klebt das
Licht an die éstliche Wand des Hauses; alle versammeln sich darum
und mit Andacht erwartet jeder das erste Wort des Gebetes, wel-
ches hier der Vater des Hauses im Namen des Priesters spricht —
ein (iebet voll Liebe, voll Glaube und Hoffnung. In diesem feier-
lichen Augenblick hort man kein Wort 42).»

Die Weihnachtsbriuche der Serben beschreibend, sagte L.von
Ranke, dass man den Eindruck hat, als wolle man dadurch eine
enge Vercinigung aller Glieder des Hauses anzeigen *%).

Ostern ist der Tag der Freude und der Versohnung. «Menschen,
die bisher miteinander in Feindschaft gelebt haben, umarmen sich
auf der Strasse und feiern ihre Versohnung, denn an diesem heiligen
Feste, das in Serbien schon in die herrliche Friihlingszeit fillt,
muss jeder (iroll und jede Feindschaft verschwinden 44).»

Dies sind nur einige wenige Beispiele von der Fiille der reli-
giosen Sitten und Briiuche der Serben. Wenn sie auch aus heid-
nischer Epoche stammen, haben sie doch ihrem heutigen Sinn
nach eine rein christliche Deutung erhalten. Wenn sie heute ge-
feiert werden, denkt niemand mehr daran, was sie einst in der heid-
nischen Zeit bedeutet haben, sondern an das, was sie heute dem
christlichen Volke sagen. Seit vielen Jahrhunderten sind sie ein
Bestandteil des religiosen Lebens der Serben geworden.

Gerade diese Fiille von Sitten und Briuchen bei den Serben
hat zur Behauptung Anlass gegeben, als ob die Serben kein reli-
gioses Volk wiiren, oder als ob sie kirchlicher Frommigkeit ent-
behrten. So hat Leopold von Ranke behauptet, dass die Serben
ee——

1) Cyprian Robert, Die Slawen der Tiirkei, Stuttgart, 1844, 8.73-74.

12) Dr. Nikola Petrovié, Weihnachten bei den Serben. Globus, 1876,
B, 30, S. 57.

43) [,. v. Ranke, Die serbische Revolution, S. 30.

1) A, Leist, Aus dem serbischen Volksleben, S. 182.



— 166 —

«von priesterlichem Einfluss frei sind 45)». Alexander Heksch sagt:
«Das griechische Christentum besteht unter ihnen (den Serben),
wie unter den meisten Anhéingern dieses Glaubensbekenntnisses,
freilich in wenig mehr als den dusseren Frommigkeiten: in Fasten,
Gebeten, Bekreuzigungen und Heiligenverehrung 46).» « Die Begrib-
nisbrauche der osterreichischen Siidslawen», sagt Albin Kohn,
«tragen viele Spuren des Heidentums in sich; sie zeugen von einem
sehr engen Begriffe vom Tod und vom Leben jenseits des Grabes 47).»
Charles Yriarte hat wihrend seiner Reise durch Montenegro im
Jahre 1877 bemerkt, dass die Montenegriner «an den &usseren
Formen des Gottesdienstes Gefallen finden und die iiberaus zahl-
reichen Festtage streng einhalten 18)».

4.

Dies aber ist in keinem Falle wahr. Noch im Jahre 1876 hat
Dr. Nikola Petrovié treffend bemerkt, «dass es keinem Fremden,
der unser Land betreten hatte, gelungen ist, das ganze Volksleben
griindlich kennenzulernen. Sie haben die Volkssprache nicht ge-
kannt und deshalb nur auf das Aussere hingewiesen». A. Leist aber,
der die Volkssprache beherrschte, widerlegt diese Auffassung und
sagt: «Die Behauptung, dass die Religion der Serben aus einem
Gemisch leerer Formlichkeiten und heidnischer Erinnerungen be-
stehe, wie dies in einigen Biichern zu lesen ist, zeugt von einer sehr
oberflichlichen Beurteilung der griechisch-katholischen Religion %).»
Auch Franz Maurer hat auf seiner Reise durch Bosnien feststellen
konnen, dass der Serbe «mit unerschiitterlicher Treue und Opfer-
fihigkeit seinem orthodoxen Religionsbekenntnis anhéngt 50)».

Freimiitig und {freiheitsliebend, selbstindig denkend und
tapfer, ist der Serbe von Natur aus fromm und der Kirche auf seine
Art ergeben. Irgendwie ist fiir ihn die Kirche hoch heilig, um iiber
sie jeden Tag sprechen zu diirfen. Jeder wichtige Augenblick in
seinem Leben muss von der Kirche gesegnet werden. Ohne den
Segen der Kirche wird bei den Serben niemand als Mensch an-

45) L. v. Ranke, Die serbische Revolution, S. 25.

46) Al. Heksch, Donau, S. 624.

47) Albin Kohn, Begriabnisgebréduche der dsterreichischen Sudslawen,
Globus, 1876, Bd. 29, S. 124.

%) Charles Yriarte, Montenegro. Globus, 1877, Bd. 32, S. 214.

19) A. Leist, Serbien und seine Bewohner, S. 163.

50) Franz Maurer, Eine Reise durch Bosnien, die Savalinder und
Ungarn, Berlin, 1870, S. 69.



— 167 —

gesehen. Das Zeichen des ehrenvollen Kreuzes gebraucht der Serbe
tiglich vielmals. Fir ihn ist das Kreuz der Inbegriff alles Christ-
lichen und Kirchlichen. Dies deshalb, weil das Kreuz das Symbol
der Person Christi ist. Der Glaube an Jesum Christum ist der Mittel-
punkt der serbischen Orthodoxie. Durch die Jahrhunderte haben
die Serben die Uberzeugung gehabt, dass sie im Kampf gegen die
Tirken fiir die Ehre und fiir die Sache Christi kiimpfen. In diesem
Glauben haben sich viele fiir Jesum Christum geopfert. Unter den
serbischen Heiligen gibt es nicht nur Kénige, Erzbischéfe und
Bischofe, sondern auch Girtner, Handwerker und Hirten, wie
auch einfache Monche. Der letzte von ihnen ist der heilige Stephan
der Neue aus dem Kloster Merat¢a, der im Jahre 1730 gestorben
ist °1). Die Heiligenverehrung ist bei den Serben sehr gross. Da
die meisten von ihnen serbischer Abstammung sind, werden sie
auch von den Mohammedanern und den Roémisch-Katholiken ver-
ehrt. Dies gilt vor allem fiir den heiligen Sava, fiir den heiligen Ba-
silius von Ostrog und fiir den heiligen Petar I., den Bischof von
Montenegro. «. .. Er», sagt Johann Georg Kohl iiber den heiligen
Petar, «verrichtet dort noch jetzt Wunder, und viele Mohamme-
daner und selbst Christen aus der Tiirkei kommen hierher, um von
allerlei Ubeln durch ihn geheilt zu werden °2).» « Wenn die Ortho-
doxen mit dem Kreuz durch die Felder gehen, eine Sitte, welche
sich bis heute erhalten hat, dann wiinschen die Mohammedaner,
dass sie mit dem Kreuz durch ihre Viehherde gehen. Ali Rama aus
Ledina pflegte der Kirche einen Hammel zu schenken, wenn die
Prozession mit dem Kreuz durch seine Schafherde gegangen war.
Er hat éfters sowohl den Priester als auch Leute aus seiner Beglei-
tung zu sich zum Festessen eingeladen °3).» Viele solche Fille sind
bekannt.

Mit dem Kreuz ist bei den Serben auch der Gerechtigkeits-
begriff verbunden. Nur derjenige kann gerecht sein, der an das
Kreuz, im weiteren Sinne des Wortes an die Kirche glaubt, weil
nur durch die Kirche erkannt werden kann, was die Gerechtigkeit
Gottes ist. Fiir die Serben ist sie zum grossten Teil im Kampf gegen
den Islam erhalten gewesen. Wer gegen den Islam kimpft, der

51) Ljubomir Stojanovié, Die alten serbischen Aufzeichnungen und

Insohriften, Beograd, Bd. III, Nr. 5777, S. 191. .
52) Johann Georg Kohl, Reise nach Istrien, Dalmatien und Montenegro,

Bd. 1, Dresden 1851, S. 353. ‘
53) Stephan Duci¢, Leben und Gebriiuche des Stammes Kuéi, Beo-

grad 1931, S.493.



— 168 —

kampft auch fiir die Gerechtigkeit Gottes. Wenn der Serbe auch
die Entsagung und das einsame Leben eines Mdénches hoch schitzt,
bevorzugt er doch den aktiven Kampf gegen die Feinde der Kirche.
Sehr typisch fiir diese Auffassung der Serben sind die Worte Marko
Miljanows: «Keinem Monche wiinsche ich etwas Boses; es scheint
mir doch, dass Gott demjenigen viel gefilliger ist, der fiir seine
Gerechtigkeit stirbt, als demjenigen, der die Kette an seinem Leibe
trigt (gemeint sind die Ménche). Kurzum, fiir mich ist der grosste
Heilige der, der fiir die allgemeine und fiir die géttliche Gerechtig-
keit stirbt 54).»

Der Mittelpunkt der serbischen Frommigkeit ist die heilige
Liturgie. Fiir einen Serben ist sie die Verkorperung der Fiille des
Heiligen. Er nennt sie immer «die heilige Liturgie», und in den
wichtigsten Fillen, wo er etwas zu beweisen hat, schwort er bei
ihr. In verschiedenen Epochen ihres qualvollen Lebens haben die
Serben nicht oft Gelegenheit gehabt, einer Liturgie beizuwohnen.
Es hat viele Generationen gegeben, «die wihrend ihres ganzen
Lebens weder eine Kirche sahen, noch eine Messe zu horen be-
kamen 3%)». Wihrend der langen Dauer der tiirkischen Herrschaft
haben die Serben auch auf religiosem Gebiet schwer zu leiden ge-
habt. Noch im Jahre 1897 schreibt Bresnitz von Sydackoff tiber
das Benehmen der mohammedanischen Albanesen den Serben in
Altserbien gegeniiber: «Und selbst Kirchen und Tempel sind ihnen
nicht heilig, sie scheuen sich nicht, die heiligen Gefisse von den
Altiaren Gottes hinwegzunehmen. Sobald die christliche Bevolke-
rung nur ihr wachsames Auge vom Gotteshause abwendet, ist sofort
eine pliindernde Arnautenbande bei der Hand, welche alles fort-
schleppt, was nicht nagelfest ist. Was sie zuriicklassen muss, steckt
sie in Brand %¢).»

Die heilige Liturgie, besonders wenn sie in den alten Klostern,
welche Stiftungen serbischer Konige sind, abgehalten wurde, ist
fiir die Serben in der Zeit der Tiirkenherrschaft ein seltenes Erlebnis
gewesen. Oft zu kommunizieren wagten die Serben nicht so leicht,
weil sie die heilige Kommunion sehr ernst nahmen. Es kommt sehr
oft vor, dass sie auch von den zum Islam tibergetretenen Serben
als heilig geachtet wird. H. N. Brailsford, der zu Beginn dieses
Jahrhunderts Siid- und Altserbien bereist hat, erzithlt, dass im

54) Marko Miljanow, Gesammelte Werke, Beograd, S. 3.
5%) A.v. Hilferding, Bosnien, S. 48.
5¢) Der christliche Orient, Mai-Juni 1897, S. 237.



— 169 —

Gebiet (Gora bei Prizren die mohammedanischen Frauen der ortho-
doxen Liturgic beiwohnten. «The women will often beg a priest
to pray for them or to give them holy water, and sometimes they
will lic on the ground in the churchyard that the priest may step
over them as he carries the Kucharistie, in the hope of obtaining a
silent blessing 57).» «[s ist sehr interessant zu erwiihnen», sagt
Vla,jko Vlahovié¢, «dass in einigen Orten jenem Priester, der die
Liturgic an diesem Tage zelebriert hat, eine besondere Aufmerksam-
keit withrend des ganzen Tages zuteil wird. Fiir diesen Tag ist er
der erste in allem, wenn auch die anderen Priester und Ménche,
die anwesend sind, sowohl ihrem Alter als auch ihrer Wiirde nach
dlter sind ).y

Das Ansehen der Geistlichen ist bei den Serben immer gross
gewesen. Die Klostergeistlichen waren vor den Weltgeistlichen
bevorzugt. Erstens deswegen, weil sie etwas gebildeter waren als
die Weltgeistlichen, dann auch deshalb, weil sie Hiiter und Be-
schiitzer der alten Kloster gewesen sind und nicht zuletzt ihrer
Lebensart wegen. «Das ganze religiose Leben des Volkes», sagt
F. Kanitz, «graviert nach den Klostern. In Schmerz und Lust,
in allen ungewohnlichen Fillen, werden sie stets als sichere Stitte
des Rates und der Hilfe aufgesucht ®).»

Viel dirmer als die Klostergeistlichen, oft durch die Hirte des
alltiiglichen Lebens genatigt das Land zu bebauen oder das Vieh
zu weiden, war die Weltgeistlichkeit auch im Volke beliebt. «Sie
haben s, sagt Alberto Fortis von den Morlaken, «die tiefe Ehrerbie-
tung fiir ihre Priester, hiingen ginzlich von ihnen ab und setzen
ein unumschriinktes Vertrauen in sie #0).» Hundert Jahre spiiter
hat (icorg von Gyurkovié iiber die Serben in der Herzegowina
geschrieben: «Bei jedem halbwegs wichtigen Anlasse, wenn der
Herzegowce des Rates und des kirchlichen Beistandes bedarf, eilt
er, den weitesten Weg nicht scheuend, zum Popen ¢1).» «Die Geist-
lich(‘,n)), bemerkt Gustav Rasch, «sind in Serbien sehr geachtet.
Thr eheliches Leben gibt ihnen bedeutenden Einfluss auf das ganze

\-—-——

57) H. N. Brailsford, Macedinia, Its Races and Their Future, London,
1906, S. 275, '

) Vlajko Vlahovi¢, Vorrang und Alterschaft, Iskra (Funke), Nr. 49/50,
vom 25 Miirz 1953.

) F. Kanitz, Serbien, S. 189.

80) Alberto Fortis, Reise in Dalmatien, S. 98. B )
g 1) CGeorg von Gyurkovié, Bosnien und die Nebenlinder, Wien 1879,
8. 10,



— 170 —

soziale Leben der Parochie; sie vermischen sich, trotz ihrer charak-
teristischen Kleidung, frei mit dem Volk und bilden in keiner Weise
eine vom Volke abgesonderte Klasse 2).» «Die Priester», fiigt Otto
von Pirch bei, «stehen nicht abgesondert da, sondern sind eng mit
der Nation verbunden, an deren Leid und Freude, an deren Kampfen
und Festen sie teilnehmen #3).» Auch Cyprian Robert unterstreicht,
dass «die slawisch-griechische Geistlichkeit, mit ernsterem Aus-
seren als die unseren, in der Welt weit weniger von der biirger-
lichen Welt geschieden ist. Nicht besoldet vom Staate und sehr
arm, muss sie mit dem Volke leben und an allen Schmerzen sowie
an allen Freuden der Dorfer teilnehmen; sie ist der notwendigste
Gast bei allen Festlichkeiten und der Schiedsrichter bei allen
Klagen. Von Barbaren, die dem Christentum fremd sind, unter-
jocht, haben die Greco-Slaven ihre Nationalitdt Jahrhunderte hin-
durch bloss auf diese Art gerettet, dass sie dieselbe im Sanctuarium
bargen ¢4)». Dieselben Eindriicke hat William Denton auf seiner
Reise durch Serbien bekommen. Ihm ist es aufgefallen, dass die
serbische Kirche «nie so exklusive orientalisch wie die meisten
andern Teile der grossen orthodoxen Kirchen des Ostens ge-
wesen ist 85)y,

Bis vor kurzem waren die serbisch-orthodoxen Priester nicht
nur die geistigen Hirten ihrer Gemeinden, sondern auch die poli-
tischen Fiihrer ihres Volkes. Um aber vom Volk als Anfiihrer an-
erkannt zu sein, mussten die Priester auch tapfere Kéampfer
sein. Die serbischen Volkslieder haben viele dieser Priester ihrer
Tapferkeit wegen hoch gepriesen. Als im Jahre 1766 die Selb-
stindigkeit des serbischen Patriarchats aufgehoben wurde und
Griechen aus Konstantinopel als Bischofe gesandt wurden, mussten
sich die serbischen Geistlichen des Volkes noch mehr annehmen.
Daher kommt es, dass sich viele serbische Priester am ersten ser-
bischen Aufstand 1804 beteiligt haben. In Bosnien und in der Herze-
gowina standen die Priester an der Spitze der Volksaufstinde.

Dementsprechend haben sich die serbischen Priester kleiden
miissen. Es sind uns einige Beschreibungen dieser Priestertracht
erhalten geblieben. Freiherr Reinsberg-Diiringsfeld sagt, dass sich
die Priester aus Montenegro durch nichts von den iibrigen Be-

82) Gustav Rasch, Der Leuchtturm des Ostens, S. 443-444.

63) Otto von Pirch, Reise in Serbien, S,275-276.

64) Cyprian Robert, Die Slawen der Tiirkei, S. 68.

%) William Denton, Serbien und die Serben, Berlin, 1865, S. 70.



— 171 —

wohnern des Landes unterscheiden. «Denn», sagt er, «sie tragen
keine Biirte, wie die griechischen Geistlichen anderswo, scheren
sich gleich allen Montenegrinern das Haupt zum grossten Teil
kahl, sind bewaffnet wie jeder Montenegriner und gekleidet wie
alle. Auch ziehen sie mit in den Krieg, pflegen aber dabei mehr
die anderen zu leiten und aufzumuntern, als selbst mitzukimpfen,
weil die griechische Kirche dem, der einen Menschen umbringt,
die Ausiibung der geistlichen Funktionen verbietet 66).» «Selbst
die Monche tragen Waffen», sagt Gustav Rasch iiber die Monche
in Serbien, «gehen in den Kampf und verteidigen die Kloster gegen
die anstiirmenden Tiirkenschwirme. Die Popen feuern die Kimp-
fenden im Gefecht an und schlagen die Tiirken mit Kniitteln nieder,
weil die Kirche ihnen verbietet, Blut zu vergiessen 67).» Johann
Georg Kohl hat in Cetinje, der Hauptstadt von Montenegro, einen
orthodoxen Priester gesehen und ihn so beschrieben: «... Seine
Ehrwiirden hatten aber ihre schin beschlagenen Pistolen und ihren
geschmiickten Handschar im Giirtel, einen roten Fes auf dem
Kopfe und einen purpurroten, mit Pelz verbrimten Dolman um
die Schultern, ganz wie die andern versammelten Helden und Hof-
leute und sah iiberhaupt einem alten tapferen Haudegen, etwa
einem pensionierten Oberstleutnant, déhnlicher als einem Kirchen-
hirten. Die montenegrinischen Pfarrer werfen nur dann ihr priester-
liches Gewand um, wenn sie in der Kirche fungieren. Im iibrigen
bekleiden sie sich mit der gewohnlichen montenegrinischen Alltags-
tracht, zu der immer die besagten Waffen gehoren, besonders
wenn sie, wie dies zuweilen der Fall ist, neben ihren priesterlichen
Amtern auch noch weltliche Chargen bekleiden und zugleich Ser-
dare, Perianizen der Vladika oder Senatoren sind 8).»

Noch Stephan Gerlach hat auf seinem Wege nach Konstan-
tinopel einen serbisch-orthodoxen Priester gesehen, der auf dem
Feld Ochsen hiitete; Leopold von Ranke kommt auf diesen Fall
zuriick und fiihrt ein Gespriich zwischen diesem Priester und einem
Knaben an. «Mein Pater», frigt der Knabe den Popen, chiitest du
auch die Ochsen 2» «Mein Sohn,» antwortete dieser, «wenn sie noch
meine wiiren ).» Heinrich Stieglitz hat folgendes erlebt: Als er

68) Freiherr Reinsberg-Diiringsfeld, Bemerkungen itber Montenegro,

Globus, 1865, Bd. 7, S. 98.

87) Gustav Rasch, Die Tiirken in Europa, S. 239. ‘

8) Johann Georg Kohl, Reise nach Istrien, Dalmatien und Mon-
tenegro, Bd. 1, S. 345-346. ‘

69) I,.v. Ranke, Die serbische Revolution, S.24-25.



— 172 —

Montenegro bereiste, wollte er den bekannten Popen Tomo Pla-
menac besuchen. Als er in seinem Dorf ankam, begegnete er einem
Kuhhirten. «Kénnt ihr uns nicht die Wohnung des Popen Tomo
Plamenac zeigen ?», fragte er einen Hirten in weisswollenem Uber-
kleide, der, seine Flinte iiber der Schulter, Pistole und Handschar
im Giirtel, eben ein paar Kiithe an ihm vortibertrieb. «Der bin ich
selbst», erscholl als Antwort, «und dort gleich ist meine Woh-
nung “°).»
.

Welches sind die Haupteigenarten der serbischen Orthodoxie ?
Vor allem ist sie der Glaube des serbischen Volkes, wie er sich
durch jahrhundertelange Erfahrung herausgebildet hat. Als solcher
ist dieser Glaube durchaus kirchlich bedingt. Das nationale Mo-
ment in der serbischen Orthodoxie hat nie das kirchliche Moment
zu iiberwinden gesucht. Innerhalb der Kirche hat das nationale
Moment seinen Inhalt und seinen Sinn gefunden: die serbische
Orthodoxie ist im Verlaufe der Jahrhunderte eine staatsbildende
Kraft gewesen, ohne irgendwann der Versuchung zu unterliegen,
iiber den Staat zu regieren. «Die pravoslawische Kirche hat sich
immer mit dem serbischen Volk vollkommen eins gefiihlt, in den
Zeiten der Fremdherrschaft die nationale Sprache und die ge-
schichtliche Uberlieferung und das Volkstum gehiitet und eine
kampferische Haltung eingenommen, die beim Beginn der Be-
freiungskriege einen vollkommenen Gleichklang zwischen Volk und
Kirche zur Folge hatte. Sie stand niemals neben dem Volk und war
nicht an auslindische Einfliisse gebunden 71).» «Gross und iiber
jeden Zweifel erhaben sind die Verdienste», sagt Dr. Josef Mirz in
einem anderen Buche, «die die orthodoxe Geistlichkeit fiir die na-
tionale Wiedergeburt der Siidostvolker hat. Klerikalismus, Bigot-
terie, Jesuitismus im westlichen Sinne sind der Ostkirche fremd 72).»

Die serbische Kirche hat sie nie gehabt. Wenn sie eine aus-
gesprochen «streitende Kirche» gewesen ist, welche «nicht bloss
das geistliche, sondern vor allem auch das weltliche Schwert
fiihrte 73)», so hat sie dies nicht aus eigenniitzigen Griinden getan.
- %) Heinrich Stieglitz, Ein Besuch in Montenegro, Stuttgart, 1841,

. 146. .

1) Dr. Josef Miirz, Jugoslawicn, Probleme aus Raum, Volk und Wirt-
schaft, Berlin, 1938, S. 21.

%) Dr. Josef Miirz, Gestaltwandel des Siidostens, S. 73.

73) Karl Braun-Wiesbaden, Kine tiirkische Reise, Stuttgart, 1876,
Bd. 1, 8. 202.



— 173 —

Thr nationaler Kampf gegen die Tiirken ist gleichzeitig ein Reli-
gionskrieg gewesen. « Der Streit zwischen den Serben und den Tiir-
ken beruht nicht bloss auf internationaler Abneigung, sondern
auch, und noch weit mehr, auf Erfillung kirchlicher Pflichten ™).»

(ierade deshalb darf man die serbische Orthodoxie nicht in
einem eng nationalistischen Sinne verstchen, als ob sie nur in der
Verehrung der alten serbischen Sitten bestiinde. Die nationale
Kirche bedeutet weitaus nicht eine nationalistische Religion, «weil
eine nationalistische Religion nichts anderes sein kann als das

Heidentum. .. Der erste serbische Erzbischof hat dies wohl ge-
wusst. .. Durch eine auf einem nationalen Grunde organisierte

Kirche wollte er sein Volk einer Mitgliedschaft in der ékumenischen
orthodoxen Familie wiirdig machen 79)».

Aus ihrem Schoss hat die serbische Orthodoxie ein starkes
Individuum herausgebildet, einen Menschen, der immer selbst-
bewusst und selbstsicher ist. Diese Sicherheit gibt ihm seine tiefe
Uborzeugung, dass er auf dieser Welt der scharfen Gegensiitze nicht
zufiillig da ist, sondern dass er, da er einer Kirche angehért, auch
eine wichtige Mission zu erfiillen hat. Da er sich nie allein fiihlt,
ist er immer opferbereit. Solange ein Serbe mit seinem orthodoxen
Glauben und seiner nationalen Tradition verbunden ist, schreckt
er vor keiner Schwierigkeit zuriick, wenn es eine nationale Auf-
gabe zu erfiillen gilt. Sich durch das Nichterfiillen einer ihm anver-
trauten nationalen Aufgabe beschimen lassen, ist fir einen Serben
unvergleichlich schlimmer als sein Leben zu opfern. Das Verant-
wortungsgefiihl vor der Nation ist bei ihm sehr entwickelt. Das
Sichselbstopfern fiir die kommenden Generationen ist ihm viel
wichtiger als ein eigensiichtiges Leben zu fristen. «Das Serben-
tumy, sagt L. v. Siidland, «ist ebenso wie dessen Staat, solange die
serbische orthodoxe Kirche besteht, unvernichtbar, in seinen Be-
strebungen weder durch Raum, noch durch Zeit, noch durch Er-
kenntnis reeller Moglichkeiten begrenzt 7).» .

Uber die reellen Moglichkeiten zu sprechen, wenn es um die
orthodoxe Sache geht, kommt einem Serben licherlich vor. Auf
eine méinnlich-heroische Idee gestellt, grossziigig und ritterlich, voll
sozialer und volkischer Verantwortung, lebt und stirbt er fiir den
e

1) Ibid. S. 203. . ,
75) Nikolaj Velimirovi¢, The Life of St. Sava, Libertyville, 1931,

S. 192, .
76) I.. v. Siidland, Die siidslawische Frage, S. 309.



— TTh —

guten Ruf 77). Tief davon iiberzeugt, dass er einem Volke angehort,
dessen ganze (eschichte von den blutigen Kiampfen fiir die Sache
Christi erfiillt ist, beugt sich der Serbe vor niemandem. Auch wenn
er zu Gott betet, ist er offen und ehrlich. Nichts von dem russischen
Erniedrigungsdrang hat er in sich. Er ist immer bereit, fir die
Sache seines serbischen Glaubens zu sterben, nie aber will er sich
als schwachsinnig um Christi willen ausgeben. Er ist der Uber-
zeugung, dass Gott die tapferen Kdmpfer mehr benétigt als die-
jenigen, die aus ihren menschlichen Schwichen einen Kultus ge-
schaffen haben. Wenn er betet, kniet er selten, sorgt aber sehr
dafiir, dass es ihm an Menschlichkeit, sogar seinem nationalen
Feinde gegeniiber, wenn er sich als Held erwiesen hat, nicht fehlt.
In zahlreichen Fillen ist es bekannt, dass die besten unter den
Serben ihren Todfeinden, wenn sie in #usserster Not bei ihnen
Zuflucht suchten, das Asylrecht gewahrt haben. Wenn der Feind
noch dazu ein bekannter Held gewesen ist, wird er als ein Held be-
handelt.

Dass die orthodoxen Serben eine innige Zuneigung fiir ge-
schichtliche Aktivitit haben, kann kaum bezweifelt werden. Sogar
dann, wenn sie iiberwiltigt sind, sind sie nicht besiegt. Der Sinn
fiir das Geschichtemachende ist ihnen angeboren. Es liegt doch
viel Wahres daran, was Dr. Ivo Pilar (L. v. Siidland) bei einer Aus-
sprache im Jahre 1917 Josef Maria Baernreither iiber die Eigen-
arten der serbischen Orthodoxie und des rémischen Katholizismus
gesagt hat. «Beide Konfessionen», behauptete Pilar, «predigen die
Abkehr von der irdischen Welt. Der Katholizismus hat daraus
sein System der Beherrschung der Massen gemacht, den Klerika-
lismus, iiberall die Staatenindividualititen bekimpfend, wihrend
die Orthodoxie zwar auch von der Vergangenheit der Welt ausgeht,
es aber nicht fiir notwendig hilt, ihre breiten Volksmassen dazu
zu zwingen, dies auch praktisch zu betéitigen. Infolgedessen herrscht
in der Orthodoxie ein starker Lebenswille, im Gegensatz zum Mangel
an Initiative in der katholischen Welt. Mit unserem Katholizismus
kommen wir daher gegen die serbische Orthodoxie nicht auf 8).»

Gerade diese Eigenschaft der serbischen Orthodoxie, welche
aus ihrer tiefen Verwachsung mit dem Nationalen herkommt, gab

??) Dr. Gerhard Gesemann, Die serbo-kroatische Literatur, Wildpark-
Potsdam, 1931, S. 1.

’8) Josef Maria Baernreither, Fragmente eines politischen Tagebuches,
Berlin 1928, S. 198.



— 175 —

einigen fremden Historikern dazu Anlass, die serbischen Einheits-
bestrebungen als die Folge eines serbisch-orthodoxen Imperialismus
zu bezeichnen. «Die groBserbische Bewegung», sagt unter anderem
Ernst Anrich, «ist eine Glaubensbewegung, sie ist griechisch-
orthodox, jedoch weniger im innerreligiosen als in einem politisch
kimpfenden Sinn. Sie ist konfessionell imperialistisch im entspre-
chenden Sinne, wie sie kulturell imperialistisch ist; denn da jene
kulturelle Scheidung der jugoslawischen Volksteile eben auf die
Verschiedenheit der Konfession und Kirchengeschichte zuriick-
gefiithrt werden kann und eben der Katholizismus den einen Teil
der Jugoslawen jener gegnerischen Welt ganz einzuverleiben droht,
ist sie geradezu das Symbol der Riickgewinnung, der Slawisierung-
Serbisierung, die Riickgewinnung zur Orthodoxie, die Erziehung
eines Glaubens 79).»

Dass die serbische Orthodoxie weder politisch noch konfes-
sionell imperialistisch ist, beweist am besten die Tatsache, dass die
serbische Kirche es unterlassen hat, die serbischen Mohammedaner
aus dem (ebiet der Gora bei Prizren, die erst am Ende des
XVIII. Jahrhunderts zum Islam iibergegangen sind, wieder zur
Orthodoxie zuriickzubekehren. Die serbische Orthodoxie ist gross-
ziigig, sehr tolerant, eines konfessionellen Imperialismus ganz un-
fihig. Als ein weiterer eindrucksvoller Beweis ihrer Toleranz kann
auch angefiihrt werden, dass von allen orthodoxen Kirchen, welche
sich heute unter der kommunistischen Herrschaft befinden, die
serbisch-orthodoxe Kirche die einzige ist, welche die Situation
nicht ausniitzen wollte, um die mit Rom Unierten zur Orthodoxie
Zuriickzubekehren.

Zum Unterschied von den Russen und Griechen ist der Serbe
hicht so kirchlich diszipliniert. Er kennt, durchschnittlich gesehen,
nicht so viele Gebete wie die Russen und Griechen, ist aber innig
fromm und der Orthodoxie ergeben. Das demokratische Prinzip
lebt bei den Serben auch in der Kirche: ein Klerikalismus in der
serbischen Orthodoxie ist undenkbar. Auch in der Kirche will der
Serbe frei sein. Wegen diesen seinen Eigenschaften hat Mathias
Murko behauptet, dass das religiose Leben der Serben und der Bul-
garen «vom innigen Glauben der Russen verschieden ist 80) ».

B T
) Frnst Anrich, Die jugoslawische Frage 1870-1914, Stuttgart 1931,

S.27-28.
80) M. Murko, Die Geschichte der ilteren siidslawischen Literatur,

8. 191.



— 176 —

Diese Verschiedenheiten sind aber nicht in der Lehre der
Kirche zu suchen, sondern in der Art der Frommigkeit. Die ser-
bische Frommigkeitsart ist mehr ménnlicher Natur als die russische:
ein Krieger mit heroischem Sinn, ist der Serbe nicht dazu geneigt,
seine Wiirde auch in der Kirche abzulegen. Mit einer ehrlichen
und offenen Geradheit tritt er vor Gott und betet nicht als der
Sklave, sondern als der Sohn Gottes. Seine Ehrfurcht vor Gott ver-
bietet ihm, wenn er betet, an die Kleinigkeiten des armseligen All-
tages zu denken. Er glaubt nicht daran, dass man durch eine Selbst-
erniedrigung besser werden konne als durch eine offenherzige Aus-
sprache mit dem Schépfer und dem Herrn.

Allen seinen bitteren Erfahrungen zum Trotz glaubt der Serbe
doch an den Sieg des Guten. Um dieses Sieges willen hat er ohne
Erbitterung sein leidvolles geschichtliches Schicksal angenommen
und mit ihm gerungen. Dies aber ist kein russisches Leiden, sondern
ein bewusstes Dienen dem Kreuz, das fiir ihn der Inbegriff aller
hochsten Werte ist. «Uber all diesem schrecklichen Durcheinander
triumphiert doch eine verniinftige Macht, sie erlaubt dem Bosen
nicht zu siegen, sie tritt das Feuer im Keime aus und der Schlange
auf den Kopf... Das Leiden ist der bessere Teil des Kreuzes und
die durch Priifung erglithte Seele erfiillt den Korper mit innerem
Feuer, und die Hoffnung ist es, die die Seele mit dem Himmel ver-
bindet (,Bergkranz‘ des Bischofs Peter 1I. Petrovié¢-Njego$).» Des
Herzens Auge eines orthodoxen Serben ist immer zum Himmel ge-
richtet: nicht etwa weil er nur um seine persénliche Erlosung be-
sorgt wire, sondern auch weil er den hochsten Sinn seiner nationalen
Geschichte darin erblickt. « Wohl dem, der im Kampfe fallt und
darum ewig bleibt, weil sein Name durch das Heldenlied ins Ge-
dichtnis der Nachwelt eingeht. Der Ruhm ist die ewige Fackel,
die auch in der Nacht des Todes nicht erlischt 81).»

Bern Djoko Slijepcevié

81) (Gerhard Gesemann, Heroische Lebensform, S. 248.




	Die serbische Orthodoxie

