
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 3

Artikel: Die serbische Orthodoxie

Autor: Slijepevi, Djoko

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404309

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


151 —

Die serbische Orthodoxie

Wenn wir uns in diesem Aufsatz mit der Frage der serbischen
Orthodoxie befassen, wissen wir genau, wie schwer es ist, das ganze
Problem im Rahmen eines Aufsatzes zu erfassen. Dies um so mehr,
weil, soweit wir wissen, über dieses Thema bis jetzt nichts
geschrieben worden ist. Sogar auch bei uns nicht, trotzdem seit
langem eine Auffassung besteht, dass die serbische Orthodoxie
ihre besondere Eigenart hat und als Volksglaube und Frömmigkeitsart

den anderen Orthodoxien nicht gleichzustellen ist.
Dass die serbische Orthodoxie diese Eigenart hat, ist jedem

klar, der sich sowohl mit der Geschichte der serbischen Kirche
als auch mit dem Wesen des religiösen Lebens des serbischen
Volkes befasst hat. Der serbische Volksglaube, obwohl in seinem
Grundwesen echt christlich und kirchlich, hat doch etwas an sich,
was weder die orthodoxen Griechen noch die Russen haben. Dem
serbischen Volksglauben steht derjenige der Bulgaren, mit denen
die Serben eng verwandt sind, am nächsten.

In diesem Aufsatz werden wir versuchen, die Grundlinien
der Eigenart der serbischen Orthodoxie zu zeigen und auf den tiefen
Einfluss der serbischen Orthodoxie hinzuweisen, den die Orthodoxie

auf den Charakter der Serben und auf ihre Weltanschauung
ausgeübt hat. Dabei sind wir uns dessen wohl bewusst, dass hier
nicht alles gesagt werden kann, was eine gründliche Ausführung
dieses Themas verlangen würde, deshalb geben wir hier nur einen

Überblick, in der Hoffnung, dass damit auf das Wesentliche
hingewiesen werde, was man wissen sollte, wenn man sich mit der

Frage der serbischen Kirche und der serbischen Orthodoxie
befasst.

1.

Trotz der Gemeinschaft der Glaubenslehre aller nationalen
Kirchen des orthodoxen Ostens und trotz derselben kirchlichen
Trachtion im allgemeinen, hat doch jede orthodoxe Kirche ihre
besondere Eigenart, sowohl in der Art der Volksfrömmigkeit als

auch in der Weise, in der sie das Wesentliche in der Orthodoxie

aufgefasst und verstanden hat.



— 152 —

Seit je ist die Volkstümlichkeit eines der Hauptmerkmale der
Orthodoxie gewesen. Diese Volkstümlichkeit ist bis heute in keiner
der orthodoxen Kirchen völlig überwunden worden. Es ist eine

grosse Frage, ob sie überhaupt je überwunden werden kann. Was
das Volk, bevor es das Christentum annahm, glaubte, die ganze
Fülle der alten religiösen und ethischen Überlieferungen, lebte auch
nach dem Übertritt des sorbischen Volkes zum Christentum weiter.
Es wurde nur christianisiert, nie aber in seinem innersten Wesen

gänzlich verändert oder überwunden.
Bei fast allen christlichen Völkern hat sich die erste christliche

Generation genötigt gefühlt, mit vielem aus dem alten
Volksglauben einen Kompromiss zu schliessen: Das Wesentliche aus
dem Volksglauben musste in das Christentum übernommen und
nach und nach in kirchlichem Sinne ausgelegt und ausgedeutet
werden. «... So durchgreifend die Umgestaltung war, welche das

Christentum bei den zu ihm bekehrten Völkern bewirkte, so konnte
es doch nicht alle Erinnerungen an das einstige heidnische
Pantheon verwischen. Ja es gibt noch heute einzelne Feste, die sich

aus dem Heidentum bis auf die Gegenwart, allerdings mit einem
christlichen Feiertage verknüpft, erhalten haben *).»

Auch bei den Serben ist es so gewesen. Wenn wir bis heute so

wenig über den alten heidnischen Glauben der Serben wissen,
wissen wir doch, dass die Wissenschaft die Versuche noch nicht
aufgegeben hat, aus den heutigen religiösen Gebräuchen und Sitten
der orthodoxen Serben auf ihren alten Glauben und auf ihre Götter
Rückschlüsse zu ziehen. So versuchte auch Dr. Veselin Cajkanovic,
einer der besten Kenner des serbischen Volksglaubens, aus den

heutigen religiösen Gebräuchen der Serben, welche heute eine
auffallend kirchliche Prägung an sich tragen, die Persönlichkeit des

höchsten Gottes der heidnischen Serben herauszuschälen. Nach
ihm haben sich, nachdem sich die Serben zum Christentum bekehrt
haben, die alten kultischen Gebräuche und der alte Glaube im
Volk weiter erhalten. «Als die Serben», sagt er, «das Christentum
übernommen haben, lebte all das weiter, es hat nur eine christliche
Deutung erhalten und wurde mit den einzelnen Persönlichkeiten
aus dem christlichen Kreis verbunden2).» Dr. Vladimir Corovic,

1) Ciro Truhelka, Das Volksleben (Im Sammelwerk «Bosnien unti
Herzegowina»), Wien, 1901, S. 307.

2) Dr. Veselin Cajkanovic, Über den höchston Gott der Serben,
Beograd, 1941, S. 5.



— 153 —

einer der bekanntesten serbischen Historiker, ist einen Schritt weiter
gegangen und behauptet, dass «jenes, worin che Hauptkraft der
Orthodoxie, ,des serbischen Glaubens', bestand, nicht der Glaube
der Orthodoxie oder überhaupt einer tieferen Religion war,
sondern jene mit dem Glauben verknüpfte Manifestation des
Sichentschiedenhabens, die ganze geistige Erbschaft der Vorwelt

3)».

Mag diese Behauptung Corovics als etwas übertrieben
angesehen werden, ist daran nicht zu zweifeln, class in dieser
Behauptung viel Wahres liegt. Um nicht auf die Zeit vor dem
heiligen Sava einzugehen, führen wir nur einige Berichte aus der Zeit
des Anfangs der Organisation der serbischen Kirche an. Die beiden
Biographen des heiligen Sava heben hervor, dass die breite Masse
des Volkes noch immer auf heidnische Art lebe: Es ist klar, dass
das Christentum ihr Familienleben noch nicht gänzlich
durchdrungen hat. Der Mönch Domentianos, der ältere Biograph des

Heiligen, der auch sein Schüler gewesen ist, schreibt über die
damaligen Zustände auf dem religiösen Gebiet, dass «die Männer,
die nach anderem Gesetz gelebt haben, nicht getraut waren und
verirrt waren wie die Schafe ohne den Hirten. Und den Abgesandten
befahl der heilige Sava che Menschen auf diese Weise trauen zu
lassen: Alle sollten in der Kirche versammelt werden, die Greise
und die Männer mittleren Alters, junge Männer und Frauen, und
die von ihnen ohne den gesetzlichen Segen geborenen Kinder,
unter dem Schutz ihrer Eltern. So wurde jeder von ihnen getraut
und alle wurden im Namen des Herrn gesegnet4)». Der Mönch
Theodosius, der zweite Biograph des heiligen Sava, fügt bei, dass

es um diese Zeit noch viele gab, die sogar noch nicht einmal getauft
waren. «Er (der heilige Sava)», sagt Theodosius, «sandte viele seiner
Exarchen aus und befahl ihnen, diejenigen, die als Heiden ohne

Segen und ohne Gebet sich die Frauen genommen hatten,
aufzusuchen, damit sie sich trauen lassen. Wenn sie schon in höherem

Alter stünden und noch dazu Kinder hätten, dann sollten sie die

Kinder unter den mütterlichen Schutz nehmen und sich so trauen
lassen 5).»

:i) Dr. Vladimir Corovic, Geschichte Jugoslawiens, Beograd, 1933,
S. 312.

') Domentianos, Das Leben des heiligen Sava (serbische Übersetzung),
Beograd 1938, S. 135; vergleiche Theodosius, Das Leben des heiligen Sava
(serbische Übersetzung), Beograd 1924. S. 199.

5) Theodosius, Das Leben des heiligen Sava, S. 199.



— 154 —

2.

Trotzdem die Serben, längst bevor der heilige Sava seine Tätigkeit

angefangen hatte, offiziell getauft worden waren, kann von
einer serbischen Orthodoxie in dieser Zeit keine Rede sein. WTie

auf dem Balkan überhaupt, gab es damals auch bei den Serben
viele Klöster und Kirchen, Schulen und Geistliche. Bis dahin war
auch in den serbischen Gebieten der byzantinische Einfluss
massgebend. Wie die Griechen und die Bulgaren waren auch die Serben

von den politisch-sozialen und von den geistig-religiösen Wirren
der Zeit erfasst: das Sektierertum und die Häresien haben auch
auf serbischem Gebiet gewütet. Das Bogomilentum hatte unter
den Serben festen Fuss gefasst.

Auf dem damaligen Balkan war alles von einer tiefgreifenden
Umorientierung ergriffen. Der erbitterste Kampf der Gegensätze
spielte sich in den Seelen und im Bewusstsein des innerlich
ruhelosen Volkes ab. Das offizielle, kirchliche Christentum war durch
das Leben seiner Würdenträger schwer getroffen. Die breite Masse

des Volkes aber sehnte sich nach der Fülle der Heiligkeit und der

Gerechtigkeit. Um sich von den Wirrnissen des Alltages abzusondern,

verliessen viele ihre Städte und Dörfer und «gingen in die
Wüste» : aus ihnen wurden die Einsiedler, die nicht immer imstande

waren, der Versuchung des Bogomilentums zu widerstehen.
Aus den Reihen dieser uneigennützigen Einsiedler ist auch

der heilige Sava aufgetreten. Ein Prinz von Geburt, ging er mit
17 Jahren nach dem Berg Athos und wurde Mönch; dort wurde

er im Geiste der byzantinischen Orthodoxie und der byzantinischen

Kirchlichkeit erzogen. «Im Kloster Vatoped, unter der

Leitung des Mönches Makarius, hat Sava angefangen, sich mit
den orthodoxen Dogmen bekanntzumachen, was für seine spätere
hohe Mission so nötig war 6).»

Sein ganzes Leben durch ist der heilige Sava dem Geiste des

Klosters Athos treu geblieben. Sein Biograph Domentianos, der
ihn so gut gekannt hat, bezeugt uns, dass in bezug auf das

zukünftige Aufblühen seines Volkes sein Ideal darin bestand, «das

Vorbild des heiligen Berges Athos nach seinem Vaterland zu
verpflanzen7)». Wir wissen heute genau, dass der heilige Sava sowohl
die byzantinische Kirche als auch die Kirchen Syriens, Ägyptens
und Palästinas gründlich gekannt hat. Auch dort war sein Ansehen

") Dr. Jovan Radonié, Der Heilige Sava, S. 26.
') Domentianos, Das Leben des heiligen Sava, S. 103.



— 155 —

gross. Daher kommt es, dass in seiner kirchlichen Lehre nichts zu
finden ist, was nicht ganz orthodox ist. Er ist von der Orthodoxie
innerlich gänzlich ergriffen gewesen und ihr treu geblieben, hat
sich aber von der kirchlichen Politik der Patriarchen und der
Zaren nicht irreführen lassen. Trotz des Respektes vor der
griechischen Gelehrsamkeit und vor der kirchlichen Pracht von
Byzanz konnte der nationale Geist bei dem heiligen Sava nicht
eingeschläfert bleiben; als ob er schon damals geahnt hätte, dass seine
Kirche die Hauptstütze des serbischen Nationalstaates werden
wird, der Byzanz auf die Knie werfen werde.

Wenn auch dem orthodoxen Glauben treu hat der heilige
Sava von Anfang an seine eigenen Wege eingeschlagen. «Die Art,
auf welche die Kirche des heiligen Sava auf das Volk gewirkt hat,
kann kaum als byzantinisch bezeichnet werden8).» «Charakteristisch
ist auch die Tatsache, dass Nemanja und sein Sohn als Mönche die
Namen der beiden syrischen Hauptheiligen Symeon und Sabbas

annahmen, also ihre Blicke über Byzanz hinaus nach der Wiege
des Christentums richteten und West-Rom nicht einfach mit Ost-
Rom vertauschen wollten9).»

Mit dem heiligen Sava beginnen sowohl die Geschichte der
serbischen Kirche im engen Sinne des Wortes als auch das
Entstehen der serbischen Orthodoxie. «Das wahre Christentum in das

Volk einpflanzend, hat der heilige Sava energisch und ausdauernd

gegen jede falsche Lehre in der Kirche gekämpft und die Häretiker
unbarmherzig verfolgt 10).» Um aber das Wesen der «Kirche des

heiligen Sava» verstehen zu können, müssen wir seine ganze Epoche
durch die Besonderheit seiner allseitigen, interessanten und aktiven
Persönlichkeit betrachten. Allein, er ist eine nicht alltägliche
Synthese eines tief überzeugten Mönches und eines ernstlich patriotisch
gesinnten Staatsmannes gewesen. Nie hat er aufgehört, sich nach

der «Wonne der Wüste» zu sehnen; nie aber hat er aufgehört, für
die Wohlfahrt des serbischen Staates, dessen Aufblühen er seine

besten Kräfte gewidmet hat, zu sorgen. In einem dem heiligen
Sava gewidmeten Kirchenlied heisst es, dass er «sein Vaterland

aufgeklärt und durch den Heiligen Geist geboren habe ")».

8) Jovan Cvijié, Balkanhalbinsel und die südslawischen Länder, S. 160.

9) Mathias Murko, Geschichte der älteron südslawischen Literatur.
Leipzig, 1908, S. 136.

10) Stanojo Stanojevid, Der heilige Sava, Beograd 1935, S. 121.

") Sammelwerk der kirchlichen Lieder, Psalmen und Gebete, Sr. Kar-
lovci, 1913, S. 234.



— 156 —

Es ist dem heiligen Sava gelungen, eine auf das geistige Leben
des Volkes allseitig befruchtend wirkende Versöhnung der
kirchlichen Lehre mit dem, was das Volk in seiner Brust verschlossen

getragen hat, zu verwirklichen. «Auf einer rein nationalen, nicht
aber eng nationalistischen Basis gegründet, hat sich che Kircho des

heiligen Sava bald mit dem serbischen Volke ausgeglichen und
mit ihm in ein Ganzes verschmolzen. Aus den Eigenschaften des

Volkes hat sie stets ihre Kraft geschöpft. Vom echten, tiefen und
wahren Glauben durchdrungen hat die serbische Kircho das Leben

verborgen gehalten und dem serbischen Volke die Kraft und sein

Selbstbewusstsein gegeben, in den Tagen der Versklavung sich
aufrechtzuerhalten und es mit der Hoffnung auf die kommende
Auferstehung zu nähren. Sie hat die Widerstandskraft des Volkes
gekräftigt und gefestigt und che Idee der Gemeinschaft des ganzen
Volkes verbreitet. Die Kirche des heiligen Sava ist die moralische

Hauptkraft gewesen, welche durch Jahrhunderte unser Volk
aufrechterhalten und gerettet hat 12).» «Er (der heilige Sava) hat
seiner Organisation einen rein nationalen Charakter gegeben. Wie
Hilandar auf clem Athos ein serbisches Kloster mit einem
unzweideutigen Charakter werden sollte, so sollte auch die Kirche in
Serbien vor allem eine serbische Kirche mit nationaler Hierachie und
mit Verwendung der Volkssprache als Kirchensprache werden.
Über diese Absicht des heiligen Sava, mag sie bei einem Priester
aus den ersten Dezennien des XIIL Jahrhunderts noch so ungewöhnlich

erscheinen, besteht kein Zweifel13).»

L. von Südland (Dr. Ivo Pilar), der ein erbitterter Feind der
serbischen Orthodoxie und ein warmer Befürworter der Integrität
der österreichisch-ungarischen Monarchie war, konnte nicht umhin,

die nationale Mission der serbischen Kirche anzuerkennen.
«Namentlich», sagt er, «jene innigo Durchdringung von Staat,
Nationalität und Kirche, welche wir in allen weiteren Lebensphasen
des Serbenvolkes antreffen, war Sankt Savas ureigenes Werk. Er
hat die serbisch-orthodoxe Kirche geschaffen und organisiert, und
er organisierte sie so, dass sie stets im Dienste der serbischen
Nationalität und des serbischen Staates stehen musste 14).»

12) Stanojo Stanojevic, Der heilige Sava, S. 119.

13) Vladimir Corovic, Geschichte Jugoslawiens, S. 108.

14) L. v. Südland, Dio Südslawische Frago und der Weltkrieg, Wion,
1918, S. 97.



— 157 —

Angefangen mit der Arbeit des heiligen Sava hat diese gegenseitige

Durchdringung von Nationalem und Christlichem durch
einige Jahrhunderte hindurch angehalten. Nach Jovan Cvijic haben
sich die Orthodoxie und (he serbische Nationalität erst am Ende
des XV.Jahrhunderts gänzlich verschmolzen. «Der orthodoxe
Glaube», sagtCvijid, «hat seinen dogmatischen und kirchlichen
Charakter fast verloren und den ethnischen Charakter immer mehr
angenommen und ist dadurch die ,serbische Kirche' geworden. Sie
ist ein Bestandteil des Volksgeistes geworden, fast genau so wie
die Folklore. Die Geistlichen haben sich mit dem Volke
vermischt und ausgeglichen. Wenn sie ausserhalb des offiziellen
kirchlichen Dienstes standen, trugen sie nur che Volkstracht. Sie haben
sich selbst als Geistliche, Mitglieder des Volkes betrachtet, die
den religiösen Kultus ausüben. Das Endziel der ,serbischen
Kirche' ist die Befreiung des Volkes gewesen 15).»

Wenn Cvijié sagt, dass che «serbische Kirche» den dogmatischen

und kirchlichen Charakter verloren hätte, dann ist dies so

zu verstehen, dass sie durch ihr ganzes geschichtliches Bestehen
seit dem heiligen Sava von keinen Häresien und dogmatischen
Streitigkeiten erschüttert wurde. Wie sie aber an der kirchlichen
Orthodoxie hing, beweist ihre Haltung der Union von Lyon gegenüber.

Die serbische Kirche hat damals als einzige aller orthodoxen
Kirchen an diesen Unionsverhandlungen keinen Anteil genommen.
Die gegenseitige Durchdringung vom Christlichen und Nationalen
bei den Serben hat die Kirche, welche nie regieren wollte, der Volksseele

noch näher gebracht und sich im Bewusstsein des Volkes so

eingeprägt, dass das Volk seinen Staat stets als Verteidiger des

Christentums angesehen hat. Nicht umsonst wurden die

Montenegriner «die Guerilla des Christentums» genannt16). Das ist durch
Jahrhunderte das ganze serbische Volk gewesen, ohne dass es sich

seinem nationalen Wesen entfremdet hätte. «Bei uns ist etwas

geschehen», sagt Vladimir Corovic, «was im Grunde dem wahren

Christentum am nächsten steht und was doch so selten vorkommt.
Der allgemeinen Auffassung nach ist die Kirche bei uns das Volk

geworden und das Volk die Kirche, wenn auch nicht im
theologischen und moralistischen, sondern im national-politischen Sinne.

Unsere Orthodoxie, ,der serbische Glaube', ist die Verkörperung

15) Jovan Cvijic, Balkanhalbinsel und die südslawischen Länder,
S. 262, 263.

16) Ida von Düringsfeld, Aus Dalmatien, 3. Bd., Prag 1857, S. 51-52.



— 158 —

unserer national-politischen Tradition geworden und unsere nationale

Psyche hat dem mythologisierenden Glauben des Christentums
gewisse Elemente des wahren Glaubens gegeben 17).»

Im Mittelpunkte dieses «serbischen Glaubens» steht die
Persönlichkeit des heiligen Sava, wie sie vom Volke verstanden und
erlebt worden ist. Um ihn hat sich alles gruppiert. In dem religiösen
Bewusstsein des Volkes erscheint er als überall anwesender Lehrer
und Aufklärer des Volkes und als der Vater der Nation. «Formell,
dem Namen nach, ist dieser traditionelle heilige Sava ein christlicher

Heiliger, sogar ein eifriger Prediger des christlichen Glaubens;

tatsächlich aber gehört er sowohl seinem Charakter und
Temperament, als auch den Mythen und dem an ihn verknüpften
Glauben nach, der alten vorchristlichen Zeit an 18).» «Gerade
während der Herrschaft dieser nationalen Dynastie (der Nema-
niden) verwuchsen Staat und Kirche, Religion und Volk auf eine

wunderbare, für einen Okzidentalen fast unbegreifliche Art und
Weise, wie wir dies bei den Serben sehen 19).»

Dem tragischen Schicksal des mittelalterlichen serbischen

Staates, welcher im jahrhundertelangen Kampf gegen die
türkische Invasion unterlag, ist es zu verdanken, dass sich die
serbische Kirche in den kommenden Jahrhunderten noch mehr
nationalisiert hat. Sie hat sowohl die serbische Staatsidee als auch die
nationale und politische Führung des Volkes übernommen.
Dadurch ist sie der Hauptlenker des serbischen nationalen Scliick-
sals geworden. «Zu dieser Macht ist die Kirche in dem Augenblick
gekommen, als die alten Dynastien verschwanden, die die letzten
Abwehrkämpfe des mittelalterlichen Staates gegen die türkische Invasion
geführt hatten und als bei der Gleichsetzung von Religion, Gesittung
und Staatsvolk, der Kampf um die ererbte Religion zugleich zum
Kampf um die völkische und nationale Freiheit wurde20).»

Als im Jahre 1557, mit der Zustimmung der Hohen Pforte,
das serbische Patriarchat seine Selbständigkeit wieder bekam, stieg
das Ansehen der Kirche in den Augen des Volkes noch mehr. Wie
der Patriarch von Konstantinopel, so erhielt auch der serbische
Patriarch den Titel eines Ethnarchen, der in seinen Händen sowohl

") Vladimir Corovié, Geschichto Jugoslawiens, S. 313.
18) Veselin Cajkanovic, Über den höchston Gott der Serbon, S. 9.
19) L. v. Südland, Dio Südslawische Frage und der Weltkrieg, S. 89.
20) Dr. Gerhard Gesemann, Heroische Lebensform, zur Literatur und

Wesenskunde der balkanischen Patriarchalität, Berlin, 1943, S. 54-55.



— 159 —

die geistige als auch the politische Macht über sein Volk vereinigte.
«Unter unseren politischen Führern konnten wir, infolge ihrer
gegensätzlichen Interessen, unsere Vereinigung nicht verwirklichen. Unter
der Leitung des Patriarchen haben wir sie sogar unter zwei verschiedenen

Staaten erreicht.. Das evangelische Bild von einer Herde
und von einem Hirten wurde hier buchstäblich verwirklicht 21).»

Die Epoche eines glänzenden geistigen und kulturellen
Aufstieges, welcher sich unter den Nemaniden entwickelte, wandelte
sich stufenweise, von den erbittertsten Abwehrkämpfen begleitet,
in eine Epoche des Kampfes um die nationale Selbsterhaltung um.
Da die Eroberer keine Christen waren, empfand ein jeder Serbe,
dass jetzt eine Zeit angebrochen sei, in der es nicht nur um die
nationale Freiheit, sondern auch um den christlichen Glauben und
um ihre schönen Klöster und Kirchen geht. Aus dieser Erkenntnis
heraus entstand die Überzeugung, dass die nationale Freiheit mit
dem Kreuz untrennbar verbunden ist. Gerhard Gesemann22) führt
an, dass ein Serbe aus Montenegro einst gesagt hätte: «Das Liebste
wäre mir, wenn man in der Kirche nur dies eine sagte, was man
auch ausserhalb der Kirche spricht: fürs ehrenvolle Kreuz und
für die goldene Freiheit. Dann würde ich jeden Tag das Abendmahl

empfangen.»
Nie hat das Herz eines Serben aufgehört, um das alte, auf

dem Amsclfeld 1389 im Kampfe gegen die Türken verlorengegangene
Reich zu trauern. Bis unlängst hat das Volk dies auch durch einen
Teil seiner Volkstracht zum Ausdruck gebracht. So hat Gustav
Rasch über die Kopfbedeckung der Montenegriner geschrieben:

«... Der schwarze Rand bedeutet die Trauer um das noch unter
türkischer Botmässigkeit seufzende serbische Vaterland, die rote
Farbe des Deckels das Türkenblut, Stern und Regenbogen die

Hoffnung auf Befreiung aller serbischen Stämme aus türkischer

Knechtschaft 23).» Fürst Lazar, der der serbische Anführer gegen
die Türken in der Schlacht auf dem Amselfeld war, wurde von der

Kirche heiliggesprochen, weil er für das Ideal eines christlichen

Staates gefallen ist. Milos Obilic, der den türkischen Sultan in

dieser Schlacht erschlagen hat, wurde zu einem Nationalheiligen

gemacht: «die Gerechtigkeit des Milos» - «Miloseva pravda» -
schliesst in sich die Pflicht jedes einzelnen Serben ein, gegen den

-') Vladimir Corovic, Geschichte Jugoslawiens, S. 312.

-2) Dr. Gerhard Gesemann, Heroische Lebensform, S. 140.

") Gustav Rasch, Die Türken in Europa, Prag, 1873, S. 281.



— 160 —

Islam schonungslos zu kämpfen. Noch im Jahre 1829, als er das

Fürstentum Serbien bereist hatte, bemerkte Otto von Pirch, dass

bei den Serben das Christentum immer als Gegensatz zum Islam
galt 24). «Llauptsächlich», sagt von Pirch weiter, «ist dieses
Festhalten am christlichen Glauben im Volke den Klöstern zuzuschreiben.

Die letzten Herrscher hatten deren gerade in diesem Stammlande

des grossen Reiches in grosser Zahl gegründet, und zwar -
wohl um das beschauliche Leben zu fördern - in den wildesten
Teilen der Gebirgstäler, in che sich dann anfangs che Türken nicht
recht wagten. Um diese Asyle schloss sich die Nation enger
zusammen. So wurde eine Vermischung mit dem fremden Glauben
und den fremden Herrschern verhindert 25).»

Im «Bergkranz» von Bischof Petar IL Petrovic-Njegos werden
diese Nationalhelden besonders gepriesen. Der blinde Abt Stephan,
der als die Verkörperung der Gestalt des serbischen Priesters dieser

Epoche gilt, hält einen heroischen Gottesdienst für die Seelen aller
serbischen Nationalhelden ab und sagt:

«Höre, Volk! Alle nehmt die Mützen ab!
Ich will das Gedächtnis feiern für die Seelen

Der Ritter unseres Volkes.
Heute wird ihnen der liebste Tag sein

Vom Kosovo bis zum heutigen Tage.

Im Himmel mögen ihre Seelen herrschen,
Wie ihr Name auf der Erde regiert.»

So der blinde Abt anlässlich der Ausrottung der zum Islam
übergetretenen Serben in Montenegro. «Wer sich nicht (an den
Türken) gerächt hat, wird nicht geheiligt», sagt ein serbisches Sprichwort.

«... Es ist merkwürdig», bemerkte noch im XVIII.
Jahrhundert Alberto Fortis, «dass in der illyrischen (serbo-kroatischen)
Sprache osvela - die Rache - und die Heiligung zugleich bedeutet
und ebenso das davon abgeleitete Wort osvetiti se, sich rächen26).»
Fortis sagt, dass gerade die Geistlichen die Anstifter dieses
Rachegefühls gewesen sind. Von den Morlaken (Serben und Kroaten
aus Dalmatien) berichtet er: «Die Haiduken halten sich grösstenteils

für treffliche und verdienstvolle Leute, wenn sie türkisches

2I) Otto von Pirch, Reise in Serbien im Spätherbst 1829, erster Teil,
Berlin 1830, S. 226-227.

25) Ibid., S. 13-14.
26) Alberto Fortis, Reise in Dalmatien, erster Teil, Bern, 1776, S. 89.



— 161 —

Blut vergossen haben... Ihre Geistlichen, die meistens von
Vorurteilen und von nationalem Ungestüm erfüllt sind, unterlassen
es nicht, den Hass der Übrigen gegen die Türken im Feuer zu
erhalten, und, so gut sie können, es immer in grössere Flammen
anzufachen 27).»

3.

Die geistige und moralische Art der orthodoxen Serben hat
sich im Kampfe mit der Willkür ihres tragischen Schicksals
herausgebildet. Da theses Schicksal oft unbarmherzig und von einer Härte,
wie man sie selten findet, durchdrungen war, hat sich auch die
Weltanschauung der orthodoxen Serben dementsprechend
entwickelt. « Seinem Charakter nach ist der Serbe tapfer und kriegerisch,
er lebt und stirbt für seine Nationalität und Freiheit, er hält die
patriarchalischen Einrichtungen in Ehren und ist mannigfach begabt.

•.. Über seinem ganzen Wesen liegt ein Hauch von feierlichem,
melancholischem Ernst28).» «Ebenso roh und derb, aber auch ebenso

tief und innig, wie Gefühle gegenseitiger Zuneigung, sind bei dem
unverdorbenen Naturvolke der Serben die religiösen Gefühle ausgeprägt

29).» Für die Religion der Serben, wie sie durch schon erwähnte
Umstände entstanden ist, hat J. A. Freiherr von Helfert gesagt, dass

«ihr ein tiefer, inniger Gottesglaube zugrunde hegt, auf den sie alles

zurückführt, was ihnen das Leben bringt30)». Ein orthodoxer Serbe

aus dem Volk wird nie neben einer Kirche vorbeigehen, ohne seine

Kappe abzuziehen und «sich zu bekreuzigen und ein kurzes Gebet
zu sprechen 31)». «Alle Vorschriften der Kirche werden streng befolgt
und während des Gottesdienstes selbst die Waffen abgelegt, welche

sonst die Morlaken nie verlassen, da, wie bei allen Serben, der
höchste Schmuck der Männer in der Pracht des Handjars (einer
Art Dolch) und in der Schönheit des Gewehres und der reich
eingelegten Pistolen besteht, welche der ganzen Erscheinung ein

kriegerisches Gepräge geben, dem auch die übrige Kleidung
entspricht 32).»

27) Ibid, S. 79.
28) Anton Hadzsics, Dio Serben in Südimgarn (im Sammelwerk «Die

österreichische Monarchie in Wort und Bild, Ungarn», Bd. 2), Wien 1891,
S. 643.

29) Alexander F. Hekseh, Dio Donau, von ihrem Ursprung bis an die
Mündung, Leipzig, 1881, S. 643.

;l°) J.A.Freiherr von Helfort, Bosnisches, Wion 1879, S. 211.

31) Charles Yriarte, Montenegro. Globus, 1877, Bd. 32, S. 151.

32) Freiherr Reinsbcrg-Düringsfeld, Bemerkungen über Montenegro
und die Montenegriner. Globus, 1864, Bd. 5, S. 102-103.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, lieft 3, 1953. 1*



— 162 —

Die Summe der religiösen Gefühle der Serben ist nach ihrer
Auffassung in der Orthodoxie enthalten. Von der Orthodoxie, wie er
sie verstanden und erlebt hat, ist ein Serbe nicht zu trennen. Man
könnte sagen: Er ist orthodox, weil er ein Serbe ist, oder er ist
ein Serbe, weil er orthodox ist. Die Treue zur Kirche hat bei den
Serben immer die Treue zum Volk bedeutet... An einer Unzahl
von Fällen ist in der serbischen Geschichte festgestellt worden,
dass Verrat an der Kirche gleichzeitig auch Verrat an der Nation
gewesen ist. Petar IL Petrovié-Njegos, Bischof von Montenegro,
der bekannteste serbische Dichter und Philosoph, hat diese Eigenart
des serbischen Wesens so ausgedrückt : «... Möge es jedem Serben,
der seinem Glauben untreu wird, vergeben sein, weil er einen
anderen Glauben umarmte; möge ihm aber vor Gott nie vergeben
werden, weil er dadurch sein Ansehen vor der Welt befleckt hat
und sich nicht mehr Serbe nennen wollte.»

A. von Hilferding hat noch in der Mitte des XVIII. Jahrhunderts

darauf hingewiesen, dass die orthodoxen Serben ein
Zusammengehörigkeitsgefühl haben, das den katholischen Serben fehlt.
«Wenn auch der orthodoxe Serbe weder in Bosnien noch in
Herzegowina oder in Dalmatien und Ungarn oder im Fürstentum Serbien
wohnt, so hat er ausser der Kirche doch ein grosses Gesamtvaterland,

das allerdings unter mehrere Mächte verteilt ist, trotzdem aber
für ihn ideell als das Land der einen orthodoxen serbischen Nation
existiert. Er hat seine lebendige Tradition, denn er kennt den
serbischen Bischof Sava, den serbischen Zaren Duschan, den
serbischen Märtyrer Lazar, den serbischen Helden Marko Kraljevie;
sein Dasein in der Gegenwart ist mit dem nationalen Boden
verwachsen und mit dem ehemaligen historischen Leben der Nation
verknüpft. Der katholische Serbe verwirft alles Serbische als etwas
Orthodoxes und kennt kein serbisches Vaterland, keine serbische

Vorzeit. Er hat nur eine enge provinzielle Heimat, er nennt sich

Bosniak, Herzegowiner, Dalmatiner oder Slavonier, indem er das

Land berücksichtigt, in welchem er geboren wurde... 33).»

Der Serbe, insoweit er gläubig ist, hängt an seiner Kirche,
wird aber nie einer ihrer Sklaven. Für ihn verkörpert die Kirche
das wahre Christentum, alles dasjenige, was sowohl mit dem Namen
des heiligen Sava als auch der serbischen Könige, von denen viele
von der Kirche heiliggesprochen worden sind, verknüpft ist. Durch

33) A. v. Hilferding, Bosnien, Reise-Skizzen aus dem Jahre 1857,
Bantzen 1858, S. 55.



— 163 —

sein geschichtliches Schicksal, dem Expansionsdrang des Islams
in den Weg gestellt, tief in das geistige Erbe seiner Vergangenheit
eingewurzelt, hat es der Serbe als eine höhere Berufung gefühlt,
das Christentum gegen den Islam zu verteidigen. Von dieser
Perspektive aus gesehen kam ihm die Kirche als letzte Zufluchtsstätte
vor, wo er seine durch den ununterbrochenen Kampf ermüdeten
Kräfte von neuem ermuntern und entflammen kann.

Dieser Kampf gegen den Islam kam den Serben so schicksalshaft

und bedeutungsvoll vor, als ob es hier um den ewigen Kampf
zwischen dem Guten und dem Bösen ginge. Von allen verlassen,
durch die Befreiungsversuche Österreich-Ungarns und der venetianischen

Republik öfters missbraucht, haben die Serben früh
begriffen, dass sie sich nur auf sich selbst verlassen können. Aus
dieser Erfahrung heraus ist die Vertiefung in die eigene Vergangenheit

entstanden. Dabei erschien ihnen die Kirche als letzte Stütze
für weiteres Kämpfen...

Daher ist es zu verstehen, dass die Serben, wie Anton Hadzsics

sagt, «der Religion, den alten Bräuchen und Überlieferungen
anhänglich sind 34)». «Obenan», sagt Dr. Nikola Petrovié, «steht dem
Serben die Religion. Sie ist ihm heilig und so fest gegründet, wie
das ganze Leben dieses Stammes. Noch heute ziehen die Serben
in blutige Kämpfe ,um das heilige Kreuz und die goldene Freiheit' ;

auf allen serbischen Kanonen steht die Aufschrift ,für den Glauben'

38).»

Die Sitten und Bräuche, welche aus der heidnischen Vorzeit
der Serben stammen und von der Kirche übernommen und
«getauft» wurden, sind bei den Serben zahlreich. «Bei den Serben»,

sagt L. von Ranke treffend, «wird das ganze Jahr von Gebräuchen

durchsetzt, die auf den geheimnisvollen Zusammenhang deuten,
in welchem der Mensch, namentlich bei so einfachem Landleben,
mit der Natur steht36).»

Felix Kanitz hat auf einen mystischen Zug der Serben

hingewiesen und gesagt, dass «das Christentum den Trieb zum Mystischen

nicht gänzlich bannen konnte ; nur eine veränderte Richtung
konnte es ihm geben, und an die Stelle der heidnischen Götter
^aren die Heiligen und Märtyrer der neuen Lehre getreten, um

34) Anton Hadzsics, Dio Serben in Südungarn, S. 628.

35) Dr. Nikola Petrovié, Das Slavafest der Serben. Globus, 1876,
Bd. 29, S. 222.

36) Leopold von Ranke, Serbion und dio Türkei im 19. Jahrhundert,
Leipzig, 1879, S. 39.



— 164 —

demselben beim Volke leichteren Eingang zu verschaffen. In den

Sagen, in den Wundern, die sich mit dem Andenken der Heiligen
verknüpfen, in den Gewalten, die einzelnen von ihnen zugeteilt
wurden, spiegelte und verewigte sich der einstige Übergang vom
alten zum neuen Glauben 37)».

Nach Gustav Rasch hat gerade dieser tief mystische Zug bei
den Serben zum Übernatürlichen, «die Stiftung der zahlreichen
Klöster, welche noch heute bestehen und vom Volke mit Vorliebe
betrachtet werden, begünstigt. Zu dieser charakteristischen
Neigung kommt die bevorzugte Stellung der Klostergeistlichen, welche
ihnen vom Volke selbst eingeräumt wird 38)».

Von all diesen Sitten und Bräuchen ist an erster Stelle die
Slava (der Tag des Hauspatrons) zu erwähnen, weil man bei dieser

Gelegenheit am besten sieht, dass die serbische Familie eine Kirche
im kleinen gewesen ist. Bei den Serben hat jedes Haus einen Altar
mit einem Ikonostas, wo neben der Ikone Christi die Ikone des

Hauspatrons steht. «Einem alten Brauche gemäss», sagt A. Leist,
«wird in Serbien noch bei gewissen Gelegenheiten und auch wenn
Gäste beherbergt werden, vom Familienvater abends vor dem

Schlafengehen eine Art Hausgottesdienst abgehalten, welchem die

Familienglieder bei brennender Kerze beiwohnen. Diese Andacht
gilt besonders dem Hausheiligen, welchen sich jede Familie erwählt
und dessen Festtag man als feierlichen Tag des Familienpatrons
von seiten der ganzen Familie feiert 39).»

Der Hauspatron ist der Schutzheilige der Familie, öfters eines

ganzen Stammes. «... An dessen Festtag versammelt man sich

auf einem geräumigen Platze ; die Geistlichen erscheinen und weihen
Wasser und Öl; unter ihrer Anführung, mit Kreuzen und Bildern,
zieht man durch die Felder und an einigen Orten von Haus zu

Haus40).»
Am Tage der Slava fungiert der Hausherr als Priester. «Als

der Priester des Hauses», sagt Cyprian Robert, «ergreift er,
umgeben von den Seinigen, das Rauchfass und beräuchert den Ikonostas

oder den Altar des Stammespatrons. Bei den geheiligten Mahl-

3') F. Kanitz, Serbien - historisch-ethnographische Reisestudien aus den
Jahren 1859-1868, Leipzig, 1868, S. 188.

38) Gustav Rasch, Dor Louchtthurm des Ostens, S. 61-62.
39) A. Leist, Aus dom sorbischen Volksleben. Globus, 1867, Bd. 12,

S. 182.

i0) L. v. Ranke, Die sorbiscilo Revolution, Hamburg, 1829, S. 22.



— 165 —

Zeiten am Erscheinungsfeste und an Ostern brennt eine Wachskerze
vor ihm, und ein jeder kommt herbei, um den Rauch des Räucher-
gefässes einzuatmen, das er während des Gebetes in der Hand
hält41).»

Am heiligen Abend, am Klotzenabend der Serben, wenn der
Weihnachtsbaum an das Feuer gestellt wird, wird das gemeinsame
Gebet besonders feierlich. «Hier», sagt Nikola Petrovié, «muss
man den Serben sehen, wie er mit dem grössten Ernst, mit der
Teilnahme, die nur ein tief religiöses Herz fühlen kann, zu der
Feierlichkeit schreitet. Der Älteste unter den Anwesenden klebt das

Licht an die östliche Wand des Hauses; alle versammeln sich darum
und mit Andacht erwartet jeder das erste Wort des Gebetes,
welches hier der Vater des Hauses im Namen des Priesters spricht -
ein Gebet voll Liebe, voll Glaube und Hoffnung. In diesem
feierlichen Augenblick hört man kein Wort 42).»

Die Weihnachtsbräuche der Serben beschreibend, sagte L. von
Ranke, dass man den Eindruck hat, als wolle man dadurch eine

enge Vereinigung aller Glieder des Hauses anzeigen 4S).

Ostern ist der Tag der Freude und der Versöhnung. «Menschen,
die bisher miteinander in Feindschaft gelebt haben, umarmen sich
auf der Strasse und feiern ihre Versöhnung, denn an diesem heiligen
Feste, das in Serbien schon in die herrliche Frühlingszeit fällt,
muss jeder Groll und jede Feindschaft verschwinden 44).»

Dies sind nur einige wenige Beispiele von der Fülle der
religiösen Sitten und Bräuche der Serben. Wenn sie auch aus
heidnischer Epoche stammen, haben sie doch ihrem heutigen Sinn
nach eine rein christliche Deutung erhalten. Wenn sie heute
gefeiert werden, denkt niemand mehr daran, was sie einst in der
heidnischen Zeit bedeutet haben, sondern an das, was sie heute dem

christlichen Volke sagen. Seit vielen Jahrhunderten sind sie ein

Bestandteil des religiösen Lebens der Serben geworden.
Gerade diese Fülle von Sitten und Bräuchen bei den Serben

hat zur Behauptung Anlass gegeben, als ob die Serben kein
religiöses Volk wären, oder als ob sie kirchlicher Frömmigkeit
entbehrten. So hat Leopold von Ranke behauptet, dass die Serben

41) Cyprian Robert, Die Slawen der Türkei, Stuttgart, 1844, S. 73-74.
42) Dr. Nikola Petrovic, Weihnachten bei den Serben. Globus, 1876,

iäu. 30, S. 57.
41) L. v. Ranke, Die serbische Revolution, S. 30.

,4) A. Leist, Aus dem serbischen Volksleben, S. 182.



— 166 —

«von priesterlichem Einfluss frei sind 45)». Alexander Heksch sagt:
«Das griechische Christentum besteht unter ihnen (den Serben),
wie unter den meisten Anhängern dieses Glaubensbekenntnisses,
freilich in wenig mehr als den äusseren Frömmigkeiten: in Fasten,
Gebeten, Bekreuzigungen und Heiligenverehrung 46). » «Die
Begräbnisbräuche der österreichischen Südslawen», sagt Albin Kohn,
«tragen viele Spuren des Heidentums in sich; sie zeugen von einem
sehr engen Begriffe vom Tod und vom Leben jenseits des Grabes 47). »

Charles Yriarte hat während seiner Reise durch Montenegro im
Jahre 1877 bemerkt, dass die Montenegriner «an den äusseren
Formen des Gottesdienstes Gefallen finden und die überaus
zahlreichen Festtage streng einhalten 48)».

Dies aber ist in keinem Falle wahr. Noch im Jahre 1876 hat
Dr. Nikola Petrovic treffend bemerkt, «dass es keinem Fremden,
der unser Land betreten hatte, gelungen ist, das ganze Volksleben

gründlich kennenzulernen. Sie haben die Volkssprache nicht
gekannt und deshalb nur auf das Äussere hingewiesen». A. Leist aber,
der die Volkssprache beherrschte, widerlegt diese Auffassung und

sagt: «Die Behauptung, dass die Religion der Serben aus einem
Gemisch leerer Förmlichkeiten und heidnischer Erinnerungen
bestehe, wie dies in einigen Büchern zu lesen ist, zeugt von einer sehr
oberflächlichen Beurteilung der griechisch-katholischen Religion 49).»

Auch Franz Maurer hat auf seiner Reise durch Bosnien feststellen
können, dass der Serbe «mit unerschütterlicher Treue und
Opferfähigkeit seinem orthodoxen Religionsbekenntnis anhängt 50)».

Freimütig und freiheitsliebend, selbständig denkend und
tapfer, ist der Serbe von Natur aus fromm und der Kirche auf seine

Art ergeben. Irgendwie ist für ihn die Kirche hoch heilig, um über
sie jeden Tag sprechen zu dürfen. Jeder wichtige Augenblick in
seinem Leben muss von der Kirche gesegnet werden. Ohne den

Segen der Kirche wird bei den Serben niemand als Mensch an-

45) L. v. Ranke, Die serbische Revolution, S. 25.
46) AI. Heksch, Donau, S. 624.
47) Albin Kohn, Begräbnisgebräuche der österreichischen Südslawen,

Globus, 1876, Bd. 29, S. 124.
48) Charles Yriarte, Montenegro. Globus, 1877, Bd. 32, S. 214.
49) A. Leist, Serbien und seine Bewohner, S. 163.
50) Franz Maurer, Eine Reise durch Bosnien, die Savaländer und

Ungarn, Berlin, 1870, S. 69.



— 167 —

gesehen. Das Zeichen des ehrenvollen Kreuzes gebraucht der Serbe

täglich vielmals. Für ihn ist das Kreuz der Inbegriff alles Christlichen

und Kirchlichen. Dies deshalb, weil das Kreuz das Symbol
der Person Christi ist. Der Glaube an Jesum Christum ist der Mittelpunkt

der serbischen Orthodoxie. Durch die Jahrhunderte haben
die Serben die Überzeugung gehabt, dass sie im Kampf gegen die
Türken für die Ehre und für die Sache Christi kämpfen. In diesem
Glauben haben sich viele für Jesum Christum geopfert. Unter den
serbischen Heiligen gibt es nicht nur Könige, Erzbischöfe und
Bischöfe, sondern auch Gärtner, Handwerker und Hirten, wie
auch einfache Mönche. Der letzte von ihnen ist der heilige Stephan
der Neue aus dem Kloster Meraca, der im Jahre 1730 gestorben
ist51). Die HeiligenVerehrung ist bei den Serben sehr gross. Da
die meisten von ihnen serbischer Abstammung sind, werden sie

auch von den Mohammedanern und den Römisch-Kathohken
verehrt. Dies gilt vor allem für den heiligen Sava, für den heiligen
Basilius von Ostrog und für den heiligen Petar L, den Bischof von
Montenegro. «... Er», sagt Johann Georg Kohl über den heiligen
Petar, «verrichtet dort noch jetzt Wunder, und viele Mohammedaner

und selbst Christen aus der Türkei kommen hierher, um von
allerlei Übeln durch ihn geheilt zu werden 62).» «Wenn die Orthodoxen

mit dem Kreuz durch die Felder gehen, eine Sitte, welche

sich bis heute erhalten hat, dann wünschen die Mohammedaner,
dass sie mit dem Kreuz durch ihre Viehherde gehen. Ali Rama aus
Ledina pflegte der Kirche einen Hammel zu schenken, wenn die

Prozession mit dem Kreuz durch seine Schafherde gegangen war.
Er hat öfters sowohl den Priester als auch Leute aus seiner Begleitung

zu sich zum Festessen eingeladen 53).» Viele solche Fälle sind

bekannt.

Mit dem Kreuz ist bei den Serben auch der Gerechtigkeitsbegriff

verbunden. Nur derjenige kann gerecht sein, der an das

Kreuz, im weiteren Sinne des Wortes an die Kirche glaubt, weil

nur durch die Kirche erkannt werden kann, was die Gerechtigkeit
Gottes ist. Für die Serben ist sie zum grössten Teil im Kampf gegen
den Islam erhalten gewesen. Wer gegen den Islam kämpft, der

61) Ljubomir Stojanovic, Die alten serbischen Aufzeichnungen und

Inschriften, Beograd, Bd. III, Nr. 5777, S. 191.

62) Johann Georg Kohl, Reise nach Istrien, Dalmatien und Montenegro,
Bd. 1, Dresden 1851, S. 353.

M) Stephan Ducié, Loben und Gebräuche des Stammes Kuôi,
Beograd 1931, S. 493.



— 168 —

kämpft auch für die Gerechtigkeit Gottes. Wenn der Serbe auch
die Entsagung und das einsame Leben eines Mönches hoch schätzt,
bevorzugt er doch den aktiven Kampf gegen die Feinde der Kirche.
Sehr typisch für diese Auffassung der Serben sind die Worte Marko
Miljanows: «Keinem Mönche wünsche ich etwas Böses; es scheint
mir doch, dass Gott demjenigen viel gefälliger ist, der für seine

Gerechtigkeit stirbt, als demjenigen, der die Kette an seinem Leibe

trägt (gemeint sind die Mönche). Kurzum, für mich ist der grösste
Heilige der, der für die allgemeine und für die göttliche Gerechtigkeit

stirbt 54).»

Der Mittelpunkt der serbischen Frömmigkeit ist die heilige
Liturgie. Für einen Serben ist sie die Verkörperung der Fülle des

Heiligen. Er nennt sie immer «che heilige Liturgie», und in den

wichtigsten Fällen, wo er etwas zu beweisen hat, schwört er bei
ihr. In verschiedenen Epochen ihres qualvollen Lebens haben die
Serben nicht oft Gelegenheit gehabt, einer Liturgie beizuwohnen.
Es hat viele Generationen gegeben, «die während ihres ganzen
Lebens weder eine Kirche sahen, noch eine Messe zu hören
bekamen 55)». Während der langen Dauer der türkischen Herrschaft
haben die Serben auch auf religiösem Gebiet schwer zu leiden
gehabt. Noch im Jahre 1897 schreibt Bresnitz von Sydackoff über
das Benehmen der mohammedanischen Albanesen den Serben in
Altserbien gegenüber: «Und selbst Kirchen und Tempel sind ihnen
nicht heilig, sie scheuen sich nicht, die heiligen Gefässe von den

Altären Gottes hinwegzunehmen. Sobald die christliche Bevölkerung

nur ihr wachsames Auge vom Gotteshause abwendet, ist sofort
eine plündernde Arnautenbande bei der Hand, welche alles
fortschleppt, was nicht nagelfest ist. Was sie zurücklassen muss, steckt
sie in Brand 58).»

Die heilige Liturgie, besonders wenn sie in den alten Klöstern,
welche Stiftungen serbischer Könige sind, abgehalten wurde, ist
für die Serben in der Zeit der Türkenherrschaft ein seltenes Erlebnis

gewesen. Oft zu kommunizieren wagten die Serben nicht so leicht,
weil sie die heilige Kommunion sehr ernst nahmen. Es kommt sehr
oft vor, dass sie auch von den zum Islam übergetretenen Serben
als heilig geachtet wird. H. N. Brailsford, der zu Beginn dieses

Jahrhunderts Süd- und Altserbien bereist hat, erzählt, dass im

B4) Marko Miljanow, Gesammelte Werke, Beograd, S. 3.
65) A. v. Hilferding, Bosnien, S. 48.
66) Der christliche Orient, Mai-Juni 1897, S. 237.



— 169 —

Gebiet Gora bei Prizren die mohammedanischen Frauen der orthodoxen

Liturgie beiwohnten. «The women will often beg a priest
to pray for them or to give them holy water, and sometimes they
will lie on the ground in the churchyard that the priest may step
over them as he carries the Eucharistie, in the hope of obtaining a
silent blessing57).» «Es ist sehr interessant zu erwähnen», sagt
Vlajko Vlahovic, «dass in einigen Orten jenem Priester, der die
Liturgie an diesem Tage zelebriert hat, eine besondere Aufmerksamkeit

während des ganzen Tages zuteil wird. Für diesen Tag ist er
der erste in allem, wenn auch die anderen Priester und Mönche,
die anwesend sind, sowohl ihrem Alter als auch ihrer Würde nach
älter sind 58).»

Das Ansehen der Geistlichen ist bei den Serben immer gross
gewesen. Die Klostergeistlichen waren vor den Weltgeistlichen
bevorzugt. Erstens deswegen, weil sie etwas gebildeter waren als
die Weltgeistlichen, dann auch deshalb, weil sie Hüter und
Beschützer der alten Klöster gewesen sind und nicht zuletzt ihrer
Lebensart wegen. «Das ganze religiöse Leben des Volkes», sagt
F. Kanitz, «graviert nach den Klöstern. In Schmerz und Lust,
in allen ungewöhnlichen Fällen, werden sie stets als sichere Stätte
des Rates und der Hilfe aufgesucht 59).»

Viel ärmer als die Klostergeistlichen, oft durch die Härte des

alltäglichen Lebens genötigt das Land zu bebauen oder das Vieh
zu weiden, war die Weltgeistlichkeit auch im Volke beliebt. «Sie

haben», sagt Alberto Fortis von den Morlaken, «die tiefe Ehrerbietung

für ihre Priester, hängen gänzlich von ihnen ab und setzen
ein unumschränktes Vertrauen in sie60).» Hundert Jahre später
hat Georg von Gyurkovic über die Serben in der Herzegowina
geschrieben: «Bei jedem halbwegs wichtigen Anlasse, wenn der

Herzegowce des Rates und des kirchlichen Beistandes bedarf, eilt
er, den weitesten Weg nicht scheuend, zum Popen ").» «Die
Geistlichen», bemerkt Gustav Rasch, «sind in Serbien sehr geachtet.
Ihr eheliches Leben gibt ihnen bedeutenden Einfluss auf das ganze

87) H. N. Brailsford, Macedinia, Its Races and Their Future, London,
^06, S. 275.

58) Vlajko Vlahovic", Vorrang und Älterschaft, Iskra (Funke), Nr. 49,50,
vom 25. März 1953.

89) F. Kanitz, Serbien, S. 189.
60) Alberto Fortis, Reise in Dalmatien, S. 98.

61) Georg von Gyurkovic, Bosnien und die Nebenländer, Wien 1879,
8- 10.



— 170 —

soziale Leben der Parochie; sie vermischen sich, trotz ihrer
charakteristischen Kleidung, frei mit dem Volk und bilden in keiner Weise
eine vom Volke abgesonderte Klasse 62).» «Die Priester», fügt Otto
von Pirch bei, «stehen nicht abgesondert da, sondern sind eng mit
der Nation verbunden, an deren Leid und Freude, an deren Kämpfen
und Festen sie teilnehmen 63).» Auch Cyprian Robert unterstreicht,
dass «die slawisch-griechische Geistlichkeit, mit ernsterem
Äusseren als die unseren, in der Welt weit weniger von der bürgerlichen

Welt geschieden ist. Nicht besoldet vom Staate und sehr

arm, muss sie mit dem Volke leben und an allen Schmerzen sowie

an allen Freuden der Dörfer teilnehmen; sie ist der notwendigste
Gast bei allen Festlichkeiten und der Schiedsrichter bei allen

Klagen. Von Barbaren, die dem Christentum fremd sind, unterjocht,

haben die Greco-Slaven ihre Nationalität Jahrhunderte
hindurch bloss auf diese Art gerettet, dass sie dieselbe im Sanctuarium
bargen e4)». Dieselben Eindrücke hat William Denton auf seiner
Reise durch Serbien bekommen. Ihm ist es aufgefallen, dass die
serbische Kirche «nie so exklusive orientalisch wie die meisten
andern Teile der grossen orthodoxen Kirchen des Ostens

gewesen ist65)».
Bis vor kurzem waren die serbisch-orthodoxen Priester nicht

nur die geistigen Hirten ihrer Gemeinden, sondern auch die
politischen Führer ihres Volkes. Um aber vom Volk als Anführer
anerkannt zu sein, mussten die Priester auch tapfere Kämpfer
sein. Die serbischen Volkslieder haben viele dieser Priester ihrer
Tapferkeit wegen hoch gepriesen. Als im Jahre 1766 die

Selbständigkeit des serbischen Patriarchats aufgehoben wurde und
Griechen aus Konstantinopel als Bischöfe gesandt wurden, mussten
sich die serbischen Geistlichen des Volkes noch mehr annehmen.
Daher kommt es, dass sich viele serbische Priester am ersten
serbischen Aufstand 1804 beteiligt haben. In Bosnien und in der
Herzegowina standen die Priester an der Spitze der Volksaufstände.

Dementsprechend haben sich die serbischen Priester kleiden
müssen. Es sind uns einige Beschreibungen dieser Priestertracht
erhalten geblieben. Freiherr Reinsberg-Düringsfeld sagt, dass sich
die Priester aus Montenegro durch nichts von den übrigen Be-

e2) Gustav Rasch, Der Leuchtturm des Ostens, S. 443-444.
63) Otto von Pirch, Reise in Serbien, S. 275-276.
64) Cyprian Robert, Die Slawen der Türkei, S. 68.
68) William Denton, Serbien und die Serben, Berlin, 1865, S. 70.



— 171 —

wohnern des Landes unterscheiden. «Denn», sagt er, «sie tragen
keine Barte, wie die griechischen Geistlichen anderswo, scheren
sich gleich allen Montenegrinern das Haupt zum grössten Teil
kahl, sind bewaffnet wie jeder Montenegriner und gekleidet wie
alle. Auch ziehen sie mit in den Krieg, pflegen aber dabei mehr
die anderen zu leiten und aufzumuntern, als selbst mitzukämpfen,
weil die griechische Kirche dem, der einen Menschen umbringt,
die Ausübung der geistlichen Funktionen verbietet 66).» «Selbst
die Mönche tragen Waffen», sagt Gustav Rasch über die Mönche
in Serbien, «gehen in den Kampf und verteidigen die Klöster gegen
die anstürmenden Türkenschwärme. Die Popen feuern die Kämpfenden

im Gefecht an und schlagen die Türken mit Knütteln nieder,
weil die Kirche ihnen verbietet, Blut zu vergiessen 67).» Johann
Georg Kohl hat in Cetinje, der Hauptstadt von Montenegro, einen
orthodoxen Priester gesehen und ihn so beschrieben : «... Seine
Ehrwürden hatten aber ihre schön beschlagenen Pistolen und ihren
geschmückten Handschar im Gürtel, einen roten Fes auf dem

Kopfe und einen purpurroten, mit Pelz verbrämten Dolman um
die Schultern, ganz wie die andern versammelten Helden und
Hofleute und sah überhaupt einem alten tapferen Haudegen, etwa
einem pensionierten Oberstleutnant, ähnlicher als einem Kirchenhirten.

Die montenegrinischen Pfarrer werfen nur dann ihr priesterliches

Gewand um, wenn sie in der Kirche fungieren. Im übrigen
bekleiden sie sich mit der gewöhnlichen montenegrinischen Alltagstracht,

zu der immer die besagten Waffen gehören, besonders

wenn sie, wie dies zuweilen der Fall ist, neben ihren priesterlichen
Ämtern auch noch weltliche Chargen bekleiden und zugleich Ser-

dare, Perianizen der Vladika oder Senatoren sind 68).»

Noch Stephan Gerlach hat auf seinem Wege nach Konstantinopel

einen serbisch-orthodoxen Priester gesehen, der auf dem
Feld Ochsen hütete; Leopold von Ranke kommt auf diesen Fall
zurück und führt ein Gespräch zwischen diesem Priester und einem
Knaben an. «Mein Pater», fragt der Knabe den Popen, «hütest du

auch die Ochsen ?» «Mein Sohn,» antwortete dieser, «wenn sie noch

meine wären69).» Heinrich Stieglitz hat folgendes erlebt: Als er

66) Froiherr Reinsberg-Düringsfeld, Bemerkungen über Montenegro,
Globus, 1865, Bd. 7, S. 98.

67) Gustav Rasch, Die Türken in Europa, S. 239.

68) Johann Georg Kohl, Reise nach Istrien, Dalmatien und
Montenegro, Bd. 1, S. 345-346.

e9) L. v. Ranke, Die serbische Revolution, S.24-25.



— 172 —

Montenegro bereiste, wollte er den bekannten Popen Tomo Pla-
menac besuchen. Als er in seinem Dorf ankam, begegnete er einem
Kuhhirten. «Könnt ihr uns nicht che Wohnung des Popen Tomo
Plamenac zeigen », fragte er einen Hirten in weisswollenem
Überkleide, der, seine Flinte über der Schulter, Pistole und Handschar
im Gürtel, eben ein paar Kühe an ihm vorübertrieb. «Der bin ich
selbst», erscholl als Antwort, «und dort gleich ist meine
Wohnung70).»

5.

Welches sind die Haupteigenarten der serbischen Orthodoxie
Vor allem ist sie der Glaube des serbischen Volkes, wie er sich
durch jahrhundertelange Erfahrung herausgebildet hat. Als solcher
ist dieser Glaube durchaus kirchlich bedingt. Das nationale
Moment in der serbischen Orthodoxie hat nie das kirchliche Moment
zu überwinden gesucht. Innerhalb der Kirche hat das nationale
Moment seinen Inhalt und seinen Sinn gefunden: die serbische

Orthodoxie ist im Verlaufe der Jahrhunderte eine staatsbildende
Kraft gewesen, ohne irgendwann der Versuchung zu unterliegen,
über den Staat zu regieren. «Die pravoslawische Kirche hat sich
immer mit dem serbischen Volk vollkommen eins gefühlt, in den
Zeiten der Fremdherrschaft die nationale Sprache und die
geschichtliche Überlieferung und das Volkstum gehütet und eine

kämpferische Haltung eingenommen, die beim Beginn der
Befreiungskriege einen vollkommenen Gleichklang zwischen Volk und
Kirche zur Folge hatte. Sie stand niemals neben dem Volk und war
nicht an ausländische Einflüsse gebunden71).» «Gross und über
jeden Zweifel erhaben sind die Verdienste», sagt Dr. Josef März in
einem anderen Buche, «die die orthodoxe Geistlichkeit für die
nationale Wiedergeburt der Südostvölker hat. Klerikalismus, Bigotterie,

Jesuitismus im westlichen Sinne sind der Ostkirche fremd 72).»

Die serbische Kirche hat sie nie gehabt. Wenn sie eine

ausgesprochen «streitende Kirche» gewesen ist, welche «nicht bloss
das geistliche, sondern vor allem auch das weltliche Schwert
führte 73)», so hat sie dies nicht aus eigennützigen Gründen getan.

,0) Heinrich Stieglitz, Ein Besuch in Montenegro, Stuttgart, 1841,
S. 146.

71) Dr. Josef März, Jugoslawien, Problemo aus Raum, Volk und
Wirtschaft, Berlin, 1938, S. 21.

72) Dr. Josef März, Gestaltwandel des Südostens, S. 73.

") Karl Braun-Wiesbaden, Eine türkische Reise, Stuttgart, 1876,
Bd. 1, S. 202.



— 173 —

Ihr nationaler Kampf gegen die Türken ist gleichzeitig ein
Religionskrieg gewesen. «Der Streit zwischen den Serben und den Türken

beruht nicht bloss auf internationaler Abneigung, sondern
auch, und noch weit mehr, auf Erfüllung kirchlicher Pflichten 74).»

Gerade deshalb darf man die serbische Orthodoxie nicht in
einem eng nationalistischen Sinne verstehen, als ob sie nur in der
^ erehrung der alten serbischen Sitten bestände. Die nationale
Kirche bedeutet weitaus nicht eine nationalistische Religion, «weil
eine nationalistische Religion nichts anderes sein kann als das
Heidentum. Der erste serbische Erzbischof hat dies wohl
gewusst. Durch eine auf einem nationalen Grunde organisierte
Kirche wollte er sein Volk einer Mitgliedschaft in der ökumenischen
orthodoxen Familie würdig machen 75)».

Aus ihrem Schoss hat die serbische Orthodoxie ein starkes
Individuum herausgebildet, einen Menschen, der immer selbst-
bewusst und selbstsicher ist. Diese Sicherheit gibt ihm seine tiefe
Überzeugung, dass er auf dieser Welt der scharfen Gegensätze nicht
zufällig da ist, sondern dass er, da er einer Kirche angehört, auch
eine wichtige Mission zu erfüllen hat. Da er sich nie allein fühlt,
ist er immer opferbereit. Solange ein Serbe mit seinem orthodoxen
Glauben und seiner nationalen Tradition verbunden ist, schreckt
er vor keiner Schwierigkeit zurück, wenn es eine nationale
Aufgabe zu erfüllen gilt. Sich durch das Nichterfüllen einer ihm
anvertrauten nationalen Aufgabe beschämen lassen, ist für einen Serben

Unvergleichlich schlimmer als sein Leben zu opfern. Das

Verantwortungsgefühl vor der Nation ist bei ihm sehr entwickelt. Das

Sichselbstopfern für die kommenden Generationen ist ihm viel

wichtiger als ein eigensüchtiges Leben zu fristen. «Das Serben-

tum», sagt L. v. Südland, «ist ebenso wie dessen Staat, solange die

serbische orthodoxe Kirche besteht, unvernichtbar, in seinen

Bestrebungen weder durch Raum, noch durch Zeit, noch durch
Erkenntnis reeller Möglichkeiten begrenzt 76).»

Über die reellen Möglichkeiten zu sprechen, wenn es um die

orthodoxe Sache geht, kommt einem Serben lächerlich vor. Auf
eine männlich-heroische Idee gestellt, grosszügig und ritterlich, voll
sozialer und völkischer Verantwortung, lebt und stirbt er für den

74) Ibid. S. 203.
75 Nikolaj Velimirovic, The Life of St. Sava, Libertyville, 1931,

S. 192.
76) L. v. Südland, Die südslawische Frage, S. 309.



— 174 —

guten Ruf 77). Tief davon überzeugt, dass er einem Volke angehört,
dessen ganze Geschichte von den blutigen Kämpfen für die Sache
Christi erfüllt ist, beugt sich der Serbe vor niemandem. Auch wenn
er zu Gott betet, ist er offen und ehrlich. Nichts von dem russischen

Erniedrigungsdrang hat er in sich. Er ist immer bereit, für die
Sache seines serbischen Glaubens zu sterben, nie aber will er sich
als schwachsinnig um Christi willen ausgeben. Er ist der
Überzeugung, dass Gott die tapferen Kämpfer mehr benötigt als
diejenigen, die aus ihren menschlichen Schwächen einen Kultus
geschaffen haben. Wenn er betet, kniet er selten, sorgt aber sehr

dafür, dass es ihm an Menschlichkeit, sogar seinem nationalen
Feinde gegenüber, wenn er sich als Held erwiesen hat, nicht fehlt.
In zahlreichen Fällen ist es bekannt, dass die besten unter den
Serben ihren Todfeinden, wenn sie in äusserster Not bei ihnen
Zuflucht suchten, das Asylrecht gewährt haben. Wenn der Feind
noch dazu ein bekannter Held gewesen ist, wird er als ein Held
behandelt.

Dass die orthodoxen Serben eine innige Zuneigung für
geschichtliche Aktivität haben, kann kaum bezweifelt werden. Sogar
dann, wenn sie überwältigt sind, sind sie nicht besiegt. Der Sinn
für das Geschichtemachende ist ihnen angeboren. Es liegt doch
viel Wahres daran, was Dr. Ivo Pilar (L. v. Südland) bei einer
Aussprache im Jahre 1917 Josef Maria Baernreither über die Eigenarten

der serbischen Orthodoxie und des römischen Katholizismus
gesagt hat. «Beide Konfessionen», behauptete Pilar, «predigen die
Abkehr von der irdischen Welt. Der Katholizismus hat daraus
sein System der Beherrschung der Massen gemacht, den Klerikalismus,

überall die Staatenindividualitäten bekämpfend, während
die Orthodoxie zwar auch von der Vergangenheit der Welt ausgeht,
es aber nicht für notwendig hält, ihre breiten Volksmassen dazu

zu zwingen, dies auch praktisch zu betätigen. Infolgedessen herrscht
in der Orthodoxie ein starker Lebenswille, im Gegensatz zum Mangel
an Initiative in der katholischen Welt. Mit unserem Katholizismus
kommen wir daher gegen die serbische Orthodoxie nicht auf78).»

Gerade diese Eigenschaft der serbischen Orthodoxie, welche

aus ihrer tiefen Verwachsung mit dem Nationalen herkommt, gab

") Dr. Gerhard Gesemann, Die serbo-kroatische Literatur, Wildpark-
Potsdam, 1931, S. 1.

78) Josef Maria Baernreither, Fragmente eines politischen Tagebuches,
Berlin 1928, S. 198.



— 175 —

einigen fremden Historikern dazu Anlass, die serbischen
Einheitsbestrebungen als die Folge eines serbisch-orthodoxen Imperialismus
zu bezeichnen. «Die großserbische Bewegung», sagt unter anderem
Ernst Anrieh, «ist eine Glaubensbewegung, sie ist griechisch-
orthodox, jedoch weniger im innerreligiösen als in einem politisch
kämpfenden Sinn. Sie ist konfessionell imperialistisch im
entsprechenden Sinne, wie sie kulturell imperialistisch ist; denn da jene
kulturelle Scheidung der jugoslawischen Volksteile eben auf die
Verschiedenheit der Konfession und Kirchengeschichte zurückgeführt

werden kann und eben der Katholizismus den einen Teil
der Jugoslawen jener gegnerischen Welt ganz einzuverleiben droht,
ist sie geradezu das Symbol der Rückgewinnung, der Slawisierung-
Serbisierung, die Rückgewinnung zur Orthodoxie, die Erziehung
eines Glaubens 79).»

Dass die serbische Orthodoxie weder politisch noch konfessionell

imperialistisch ist, beweist am besten die Tatsache, dass die
serbische Kirche es unterlassen hat, die serbischen Mohammedaner
aus dem Gebiet der Gora bei Prizren, die erst am Ende des

XVIII. Jahrhunderts zum Islam übergegangen sind, wieder zur
Orthodoxie zurückzubekehren. Die serbische Orthodoxie ist
grosszügig, sehr tolerant, eines konfessionellen Imperialismus ganz
unfähig. Als ein weiterer eindrucksvoller Beweis ihrer Toleranz kann
auch angeführt werden, dass von allen orthodoxen Kirchen, welche
sich heute unter der kommunistischen Herrschaft befinden, die

serbisch-orthodoxe Kirche die einzige ist, welche die Situation
nicht ausnützen wollte, um die mit Rom Unierten zur Orthodoxie
zurückzubekehren.

Zum Unterschied von den Russen und Griechen ist der Serbe

nicht so kirchlich diszipliniert. Er kennt, durchschnittlich gesehen,

nicht so viele Gebete wie die Russen und Griechen, ist aber innig
fromm und der Orthodoxie ergeben. Das demokratische Prinzip
lebt bei den Serben auch in der Kirche : ein Klerikalismus in der

serbischen Orthodoxie ist undenkbar. Auch in der Kirche will der

Serbe frei sein. Wegen diesen seinen Eigenschaften hat Mathias
Murko behauptet, dass das religiöse Leben der Serben und der

Bulgaren «vom innigen Glauben der Russen verschieden ist ""80 \

79) Ernst Anrieh, Die jugoslawische Frage 1870-1914, Stuttgart 1931,
S. 27-28.

80) M Murko Die Geschichte der älteren südslawischen Litoratur,
S. 191.



— 176 —

Diese Verschiedenheiten sind aber nicht in der Lehre der
Kirche zu suchen, sondern in der Art der Frömmigkeit. Die
serbische Frömmigkeitsart ist mehr männlicher Natur als die russische :

ein Krieger mit heroischem Sinn, ist der Serbe nicht dazu geneigt,
seine Würde auch in der Kirche abzulegen. Mit einer ehrlichen
und offenen Geradheit tritt er vor Gott und betet nicht als der
Sklave, sondern als der Sohn Gottes. Seine Ehrfurcht vor Gott
verbietet ihm, wenn er betet, an die Kleinigkeiten des armseligen
Alltages zu denken. Er glaubt nicht daran, dass man durch eine
Selbsterniedrigung besser werden könne als durch eine offenherzige
Aussprache mit dem Schöpfer und dem Herrn.

Allen seinen bitteren Erfahrungen zum Trotz glaubt der Serbe

doch an den Sieg des Guten. Um dieses Sieges willen hat er ohne

Erbitterung sein leidvolles geschichtliches Schicksal angenommen
und mit ihm gerungen. Dies aber ist kein russisches Leiden, sondern
ein bewusstes Dienen dem Kreuz, das für ihn der Inbegriff aller
höchsten Werte ist. «Über all diesem schrecklichen Durcheinander
triumphiert doch eine vernünftige Macht, sie erlaubt dem Bösen

nicht zu siegen, sie tritt das Feuer im Keime aus und der Schlange
auf den Kopf.. Das Leiden ist der bessere Teil des Kreuzes und
die durch Prüfung erglühte Seele erfüllt den Körper mit innerem
Feuer, und die Hoffnung ist es, die die Seele mit dem Himmel
verbindet (,Bergkranz' des Bischofs Peter IL Petrovic-Njegos).» Des
Herzens Auge eines orthodoxen Serben ist immer zum Himmel
gerichtet: nicht etwa weil er nur um seine persönliche Erlösung
besorgt wäre, sondern auch weil er den höchsten Sinn seiner nationalen
Geschichte darin erblickt. «Wohl dem, der im Kampfe fällt und
darum ewig bleibt, weil sein Name durch das Heldenlied ins
Gedächtnis der Nachwelt eingeht. Der Ruhm ist die ewige Fackel,
die auch in der Nacht des Todes nicht erlischt81).»

Bern Djoko Slijepcevic

8M Gerhard Gesemann, Heroische Lobonsform, S. 248.


	Die serbische Orthodoxie

