
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 3

Artikel: Konfession und Ökumene

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404307

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 129

Konfession und Ökumenel)

/. Der Altkatholizismus

In der altkatholischen Bewegung sind Konfession und
Ökumene, das heisst der Wille zur eigenen, partikularen Kirchenbildung
und der Wille zur Einheit der Kirche, eine unauflösliche Verbindung
eingegangen. Als Konfession ist nämlich der Altkatholizismus von
seinen Ursprüngen her zugleich eine ökumenische Bewegung. Ihm
kommt - nach dem bekannten Wort des grossen Kirchenhistorikers
Ignaz von Döllinger - neben den beiden Aufgaben, ein redender und
permanenter Protest zu sein gegen die Irrlehren von der Universalmacht

und Unfehlbarkeit des Papstes und in allmählichem
Fortschritt eine der alten, noch ungeteilten, mehr konforme Kirche
darzustellen, als Letztes und Höchstes die Sendung zu, «Werkzeug und
Vermittlungsglied einer künftigen grossen Wiedervereinigung der

getrennten Christen und Kirchen» zu sein.

Zu dieser ökumenischen Sendung haben sich schon die frühesten
altkatholischen Kundgebungen, die Münchner Pfingsterklärung
von 1871 und der Münchner Katholikenkongress vom 22.-24.
September 1871 ausdrücklich bekannt, in der Schweiz die Oltner
Tagung vom 1. Dezember 1872, dann vor allem die christkatholische
National-Synode von 1876, die folgende Resolution angenommen
hat: «Die Synode begrüsst die Bestrebungen der altkatholischen
Kirche in Deutschland, eine Einigung mit den protestantischen,
griechischen und anglikanischen Kirchen herbeizuführen, als ein

grosses, bereits vom Stifter der christlichen Religion vorausgesagtes,
mithin im Willen der göttlichen Vorsehung gelegenes Werk und
wird nach Kräften für dessen Förderung und Vollendung ebenfalls
einstehen. Sie anerkennt, um diese Einigung praktisch und in
Übereinstimmung mit den Prinzipien der ungeteilten Kirche zu fördern,
als einzigen Herrn der Kirche nur Jesus Christus, unter dem sie sich
in Verbindung mit ihrem Episkopat, Priestertum und Diakonat
autonom regiert, als ökumenische, das heisst allgemeine Konzilien
nur jene sieben, und auch diese nur in ihrem unverfälschten Text,
welche als solche von der ungeteilten Kirche des Morgen- und Abend-

*) Nach einem Vortrag, gehalten am 22. Juni 1953 an der National-
Synode der christkatholischen Kircho der Schweiz in Schaffhausen.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1953. 9



— 130 —

landes angenommen sind, als katholische Moral nur die Moral des

Evangeliums, wie sie nach dem allgemeinen, beständigen und
einmütigen Zeugnis der christlichen Einzelkirehen aufgefasst wird, als

katholische Disziplin und Liturgie nur die Disziplin und Liturgie,
wie sie allgemein in der ungeteilten Kirche gefeiert werden.»

Das Wesentliche an dieser Resolution ist, dass Jesus Christus
als einziger Herr der wiederzuvereinigenden Kirche anerkannt, die
Einheit der Kirche also allein von Christus her begründet wird, und
zweitens, dass diese Wiedervereinigung erfolgen soll auf dem Boden
und in Übereinstimmung mit den Prinzipien der alten, ungeteilten
Kirche des 1. Jahrtausends. Denn - das war der Gedanke - in
dieser ungeteilten, im historischen Sinne «ökumenischen» Kirche
des 1. Jahrtausends ist die Stimme der einen und ganzen Kirche,
die wir suchen, schon einmal vernehmbar geworden, und diese

Stimme darf und kann nicht überhört werden, wenn es in Zukunft
zu einer Einheit kommen soll, die wahrhaft universell und kirchlich
sein soll. Darum heisst ökumenisch sein für unsere altkatholische
Bewegung so viel wie : in der Unterordnung unter den Einen Herrn
der Kirche in Übereinstimmung stehen mit der alten und durch sie

mit der einen und ganzen Kirche. Oder - was dasselbe besagt:
Ökumenisch sein heisst für uns im alleinigen Bekenntnis zu Jesus
Christus katholisch sein. Denn das Wort «katholisch», abgeleitet vom
griechischen «kat'holon», dem Ganzen gemäss, meint nichts anderes
als die Einheit und Ganzheit der Kirche Christi, meint die Kirche,
sofern sie in der Bezeugung der ihr anvertrauten Gnadenfülle
Christi selbst ganzheitlich, allumfassend ist.

Auf dieser festumrissenen und doch weit gespannten Grundlage
der christozentrischen und katholischen Ökumenizität haben unsere
altkatholischen Theologen bereits auf den beiden Unionskonferenzen
in Bonn von 1874 und 1875 die ersten Einigungsverhandlungen
aufgenommen mit protestantischen, orthodoxen und anglikanischen
Theologen. Sie haben ihren Verhandlungen ein Schema zugrunde
gelegt, in welchem das Bekenntnis zum « Gott- und Herr-Sein» Christi
und zu seinem «Kirchengründenden Handeln» wie die Verpflichtung
auf die Lehre und Praxis der alten Kirche als Grundvoraussetzungen
jeglichen ökumenischen Gesprächs festgelegt sind. Auf dieser
Grundlage ist dann später (1931) unsere Interkommunion mit den
anglikanischen Kirchen zustande gekommen und wird auch, wie
zu hoffen ist, einmal eine Einigung mit den orthodoxen Kirchen des

Ostens möglich sein. Auf dieser Grundlage ist aber der Altkatholi-



— 131 —

zismus auch bereit, mit jeder anderen Kirche auf
Wiedervereinigungsverhandlungen einzutreten.

Dieser Grundsatz der christozentrisch verstandenen
katholischen Ökumenizität war jedoch unseren altkatholischen Führern
massgebend nicht nur für ihre ökumenischen Bemühungen, sondern
er war für sie auch bestimmend, als sie daran gingen, eine eigene
kirchlicche Organisation zu schaffen, die altkatholisch Gesinnten in
einer eigenen «Konfession» zu sammeln. Ihr Wille zur Konfessions-

bildung war also begründet und normiert in ihrem ökumenischen
Einheitswillen. In diesem Willen gingen sie so weit, dass sie

ursprünglich sogar den Gedanken von sich wiesen, eine eigene, «dritte»
Konfession zu gründen. «Wir wollen nicht Altar gegen Altar
stellen», - erklärte Döllinger. «Wir wollen nicht eine neue Sekte,
nicht eine neue Kirche», - schrieb W. Munzinger. Der Altkatholizismus

ist tatsächlich eine besondere Konfession, eine gegen andere
sich abgrenzende Partikularkirche geworden gegen seinen ursprünglichen

Willen, durch die geschichtliche Entwicklung, die ihn nötigte,
sich zur Geltendmachung gerade seines ökumenischen
Grundanliegens als Sonderkirche zu organisieren. Die so entstandene
altkatholische - oder wie sie in der Schweiz heisst - christkatholische
Kirche ist dann auch in ihrer bisherigen Entwicklung und in der

Grundhaltung der Mehrzahl ihrer Mitglieder, - dieses Zeugnis darf
ihr ausgestellt werden, - nie einem sturen Konfessionalismus
verfallen, wohl aber ist sie in ihrer Kirch-Werdung ihrem
katholischökumenischen Grundanliegen bis auf den heutigen Tag treu
geblieben.

Wie aber hat der Altkatholizismus als Konfession seinem
katholisch-ökumenischen Grundanliegen Nachachtung verschafft Das

geschah im wesentlichen in Befolgung des Grundsatzes, den unsere
Führer immer wieder geltend gemacht haben : Wir sind und bleiben

katholisch in Lehre, Verfassung und Kultus. Wohl steht dieser Grundsatz

für uns unter dem Vorbehalt des Apostelwortes, das Bischof
Ed. Herzog zu seinem bischöflichen Siegelspruch gewählt hat :

«Wo der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit» (2. Kor. 3 17). In der

Freiheit allein, die ein Geschenk des Geistes des Herrn ist, können
wir uns also katholisch «binden» lassen, aber dann dürfen und sollen

wir es auch tun in Lehre, Verfassung und Kultus.
Katholisch in der Lehre sind wir, wenn wir festhalten an den

grundlegenden Sätzen über Gott-Vater, Jesus Christus und den

Heiligen Geist, wie sie in den Glaubenssymbolen der alten und unge-



— 132 —

teilten Kirche, - im apostolischen und im nicänischen
Glaubensbekenntnis, - niedergelegt sind, und wenn wir weiter festhalten an
den allgemein anerkannten Glaubensentscheidungen der
ökumenischen Konzilien des 1. Jahrtausends, in denen die beiden
Grunddogmen der christlichen Kirche, nämlich der Satz von der
Dreieinigkeit Gottes und der Satz vom Gottmenschentum Christi, näher
umschrieben sind, und wenn wir alle anderen Glaubenswahrheiten
im Lichte dieser beiden Dogmen verstehen.

Katholisch in der Verfassung sind wir, wenn wir in Verbindung
mit dem altkirchlichen Prinzip der Gemeinde-« Autonomie» und der
landes-synodalen Verfassung festhalten am apostolischen Amt, d. h.

an dem von Christi Verheissungswort getragenen und von den

Aposteln eingesetzten Amt in seiner dreifachen Gliederung des

Bischofs-, des Priester- und des Diakonenamtes. In Würdigung der
Tatsache, dass in der Urkirche Priester- und Bischofsamt noch nicht
geschieden sind und Jesus Christus als einziger Opferpriester
anerkannt wird, muss gelten, dass dem Bischof nicht eine höhere, wohl
aber erweiterte Weihegewalt zukommt und dass der Priester nicht
Opferpriester, wohl aber von Christus und den Aposteln
bevollmächtigter Träger des Auftrages ist, das Wort zu verkünden und
die Sakramente zu verwalten.

Katholisch im Kultus sind wir, wenn wir festhalten an der
Verkündigung des Wortes und an der Verwaltung der Sakramente,

von denen Taufe und Abendmahl als Hauptsakramente, Firmung,
Busse, Krankenölung, Priesterweihe und Ehe nur in einem weiteren
Sinne als Sakramente gelten können. Insbesondere aber ist der

sonntägliche Gottesdienst katholisch nur, wenn mit der
Wortverkündigung die Feier des Abendmahles verbunden wird. Diese ist
uns nicht eine Wiederholung oder Erneuerung des Sühneopfers,
welches Christus ein für allemal am Kreuze dargebracht hat,
sondern ein Gedächtnis- und zugleich ein geheiligtes Opfermahl, in dem

die Gläubigen den Leib und das Blut des Herrn empfangen und
dadurch in die Gemeinschaft mit Christus und miteinander
eintreten.

In der Unterordnung unter den Einen Herrn Jesus Christus in
Lehre, Verfassung und Kultus katholisch zu sein und zu bleiben,
in der Ökumene und in der eigenen Konfession, im Willen zur
kirchlichen Einheit und im Willen zur eigenen Kirch-Werdung, das ist
das unveräusserliche Grundanliegen des Altkatholizismus. Als
Glieder der altkatholischen Kirche dürfen und sollen wir es darum



— 133 —

wissen: In dem Masse, als wir wahrhaft gläubig Sinn und Aufgabe
unserer eigenen Konfession erfüllen, dienen wir immer auch der
Ökumene, der Einheit der Kirche - so weit wenigstens, als die
katholische Ökumenizität die Grundlage dieser Einheit ist.

Die Frage ist nur die, ob die heutige ökumenische Bewegung
diese Grundlage anerkennt Ob mit andern Worten die ökumenische
Bewegung, wie sie sich in den letzten 40 Jahren entwickelt hat, die
Einheit der Kirche im Sinne der katholischen, an der alten,
ungeteilten Kirche orientierten Ökumenizität überhaupt will und wollen
kann l Wir vergegenwärtigen uns, um darauf Antwort geben zu
können, kurz Wesen und Werdegang dieser neueren ökumenischen
Bewegung.

/7. Die. neuere ökumenische Bewegung

Das Wort «Ökumene», abgeleitet vom griechischen «he oiku-
mene chora», «die bewohnte Erde», meint nach seinem allgemeinen
Wortsinn die Gesamtheit der die Erde bewohnenden Christenheit
im Unterschied zu den Partikularkirchen, die aus konfessionellen,
aber auch aus geschichtlichen, geographisch-nationalen oder aus
anderen «nicht-theologischen» Gründen voneinander geschieden
sind. Die ökumenische Bewegung unserer Tage geht zwar nicht
ausschliesslich, aber hauptsächlich von diesem allgemeinen Wortsinn
aus und will die Kirchen, die aus irgendwelchen Gründen die
Gemeinschaft miteinander verloren haben, zu einer das ganze Erdenrund

umfassenden Einheit zusammenführen, um sie in Stand zu
setzen, einer mehr und mehr entchristlichten Welt gegenüber das Eine
Wort Christi wirksamer zu verkünden. Ihr ist weniger die inhaltliche

Bestimmtheit der Ökumene, ihre «innere» Katholizität, ihr
Zusammenhang und ihre Kontinuität mit der alten, ungeteilten Kirche
wichtig, als vielmehr die aktuelle, die gegenwärtige, die ganze
heutige Christenheit umfassende Einheit, die «äussere» Katholizität
und Universalität der Kirche, ihr gemeinsames Christus-Zeugnis
vor dieser Welt. War das Lieblingswort der altkatholischen Öku-

meniker das von der Kontinuität und vom ununterbrochenen

Zusammenhang mit der alten Kirche, so ist das Lieblingswort
(leineneren Ökumeniker das von der weltweiten, weltumspannenden
Einheit.

Das kommt nicht von ungefähr, sondern hängt aufs engste

zusammen mit der Entstehungsgeschichte dieser neueren ökumenischen

Bewegung. Wie allgemein bekannt sein dürfte, ist die moderne



— 134 —

Ökumene im wesentlichen hervorgegangen aus zwei ursprünglich
getrennten Bewegungen. Einmal aus der Bewegung «Faith and
Order», für «Glaube und Kirchenverfassung», die - wie ihr Name
sagt - eine Annäherung der Kirchen auf dem Gebiete des Glaubens,
der Verfassung und neuerdings auch der Gottesdienstformen
anstrebt und die bis jetzt drei grosse Weltkonferenzen abgehalten
hat, 1927 in Lausanne, 1937 in Edinburg und 1952 in Lund. Und
zweitens aus der Bewegung «Life and Work», für «Praktisches
Christentum», die zunächst ohne Rücksicht auf die noch
vorhandenen Glaubensunterschiede die Kirchen zur praktischen
Zusammenarbeit auf sozialem, wirtschaftlichem undpolitischem Gebiet
vereinigen will und die, 1925 in Stockholm und 1937 in Oxford, zwei
Weltkonferenzen einberufen hat. So verschieden die Zielsetzungen
der beiden Bewegungen im einzelnen waren, gemeinsam war ihnen
von Anfang an das Anliegen, es möchten die Kirchen mit ihrem
Christuszeugnis «als eine Gemeinschaft vor die Welt treten» können,
um in der Missionsarbeit, in der Arbeit an der Jugend, an den
Arbeitern usw. der fortschreitenden Entchristlichung wirksamer
entgegentreten zu können. Wesentlich unter diesem Leitgedanken
einer möglichst weltweiten Wirkung der christlichen
Verkündigungsarbeit haben sich im Jahre 1948 die beiden Bewegungen zu
einer grossen, - mit Ausnahme der römisch-katholischen Kirche -
alle christlichen Kirchen umfassenden Organisation
zusammengeschlossen und sich im «Ökumenischen Rat der Kirchen» ein

gemeinsames Organ gegeben. Dieser Rat hat nunmehr die doppelte
Aufgabe, die Kirchen dort, wo sie noch nicht einig sind, einander
näher zu bringen und ihnen dort, wo sie bereits einig sind, die
Möglichkeit des gemeinsamen Redens und Handelns in dieser Welt zu
geben. Der Ökumenische Rat der Kirchen soll also ein Werkzeug
sein der Einheit, die die Kirchen unter sich erst suchen, wie der

Einheit, die sie der Welt gegenüber bereits haben.
Wie der Ökumenische Rat diese seine doppelte Aufgabe

versteht, wird am deutlichsten, wenn wir uns vergegenwärtigen, was
dieser Rat - so wie er sich selbst deutet - ist und was er nicht ist.

Der Ökumenische Rat der Kirchen, der aus 400, von den etwa
160 Mitgliedkirchen selbst zu ernennenden Abgeordneten besteht
und im «Zentralausschuss» sein ausführendes Organ hat, ist nicht, -
wie er fälschlicherweise oft genannt wird, -ein Welt-«Kirchenrat»,
d. h. er ist nicht eine den einzelnen Kirchen übergeordnete Behörde
mit kirchenamtlichen Befugnissen, er bat keine gesetzgeberische,



— 135 —

sondern nur moralische Autorität. Er ist auch nicht die vorläufige
Verwaltungsbehörde einer in Zukunft zu errichtenden
SuperKirche, sondern er ist die lose Vereinigung ungleichartiger Kirchen,
die alle ihre Selbständigkeit bewahren und die nicht gezwungen
werden können, etwas von dem preiszugeben, was ihnen nach ihren
besonderen Traditionen entscheidend wichtig ist. Der Ökumenische
Rat ist nicht einmal ein «Kirchenbund», sondern ein blosser Bund
von Kirchen. Andererseits ist er aber auch nicht eine rein weltliche
Organisation, kein blosser Zweckverband, nicht bloss ein Rat in der
Reihe der vielen anderen «Räte» dieser Welt, sondern ein Rat von
Kirchen, die alle glauben, dass in ihnen Christus am Werke ist und
die aus ihrer Christusverbundenheit heraus die Einheit der Kirchen
wollen. Dadurch aber bekommt der Ökumenische Rat selbst
geistliches Gewicht, er wird - immer so, wie er sich selbst interpretiert -
das Organ der Kirche in den Kirchen, das Mittel und die Methode,
durch die die Einheit der Kirche, die als solche ein Werk des Herrn
der Kirche selbst ist, sich Ausdruck verschafft. Er wird zu einem

Organ, das - wenn Gott will-eben durch das gemeinsame Christus-Zeugnis
der ihm angeschlossenen Kirchen mit einem Male die mächtige

Autorität eines Organes des heiligen Geistes gewinnen kann (W. A.
Visser't Hooft).

Wenn das Sinn und Bedeutung des Ökumenischen Rates der
Kirchen ist, dann lässt sich auch ohne weiteres verstehen, dass die

Verpflichtungen, die die Mitgliedschaft den einzelnen Kirchen
auferlegt, im eigentlich kirchlichen Sinne keine sehr weitgehenden sein
können. Von den Mitgliedskirchen wird im wesentlichen nur
verlangt : 1. class sie - wie die sogenannte Basisformel des Ökumenischen
Rates lautet - Jesus Christus als «Gott und Heiland» anerkennen;
2. class sie bereit sind, Christus auch in anderen Kirchen am Werke
zu sehen und dieses Christuszeugnis der anderen Kirchen zu hören,
ernstzunehmen und zu verstehen; 3. dass sie einander in äusserer

Not beistehen und sich aller Reden und Handlungen enthalten, die

zu ihren brüderlichen Beziehungen in Widerspruch stehen würden.
Die Mitgliedschaft im Ökumenischen Rat bedeutet aber nicht,

dass die Einzelkirchen darüber hinaus auf irgendeine bestimmte
Lehre von Christus, von der Kirche oder von der Einheit der Kirche,
noch auf sonst irgendein Dogma, eine Institution oder eine
Gottesdienstform verpflichtet werden können. Im Gegenteil ; der
Zentralausschuss des Rates hat auf seiner Tagung von Toronto im Juli
1950 ausdrücklich erklärt: Der Ökumenische Rat stellt sich nicht



— 136 —

auf den Boden einer besonderen Auffassung vom Wesen der Kirche
noch von der Einheit der Kirche. Vielmehr ist «der Ökumenische

Rat der Kirchen der Ort, wo schlechthin jede Auffassung von der
Kirche und von der Einheit der Kirche jeder anderen lebendig
gegenübertreten kann.» (0. Tomkins).

Diese Zeugnisse mögen genügen. Sie zeigen deutlich, dass die
Ökumene, wie sie in diesem neuen Rat der Kirchen verstanden und
erstrebt wird, etwas wesentlich anderes ist als das, was sich unsere
altkatholischen Führer darunter vorgestellt haben. Dieser moderne

Begriff der Ökumene ist umfassender, universeller, aber er ist
zweifellos auch dynamischer, lebendiger, mehr nach vorwärts drängend
als rückwärts blickend, auf das lebendige Wirken Christi und des

heiligen Geistes in Welt und Geschichte ausgerichtet, aber er ist
auch viel ärmer an kirchlichem und theologischem Gehalt, in
seinem Christus- und Geistzeugnis unklar, mystisch-verschwommen,
der Dialektik der Geschichte ausgeliefert, im ganzen nicht ohne
Gefahr des Relativismus und Illusionismus. Die moderne Ökumene

verneint zwar nicht, was unseren altkatholischen Führern wichtig
war, die Kontinuität nach rückwärts, die Übereinstimmung mit der
alten, ungeteilten Kirche, kurz die inhaltlich bestimmte, katholische

Ökumenizität, aber sie ist ihr nicht - wie unseren Vätern -
die Möglichkeit, neben der es keine andere gibt, sondern sie ist ihr
eine Möglichkeit unter vielen, ein Bild, ein Begriff von der Einheit,
mit dem jederzeit andere in Konkurrenz treten können.

Von da aus gesehen ist die Frage nicht mehr die, ob sich die
«altkatholische» Ökumene in diese neue Ökumene einordnen lässt,
sondern ob wir uns als Altkatholiken, wenn anders wir uns selbst
treu bleiben wollen, diese uns angebotene Einordnung gefallen lassen

dürfen Wird unsere katholische Ökumenizität durch die
Einordnung in diese moderne «Sammel »-Ökumene nicht faktisch
relativiert und entleert Damit ist die Frage nach dem Verhältnis von
«Konfession und Ökumene» für uns erst in ihrer ganzen Schärfe

gestellt.

III. Der Altkatholizismtis und die neuere ökumenische

Bewegung

Wir antworten auf die uns gestellte Frage zunächst mit dem
Hinweis auf die sehr bemerkenswerte Tatsache, dass unsere
altkatholische Kirche mit ihrem Grundsatz der katholischen Ökumenizität

nicht allein steht. Mit ihr auf wesentlich demselben Boden



— 137 —

stehen die orthodoxen Kirchen des Ostens und die anglikanischen
Kirchen, wie auch namhafte lutherische Theologen. Mit der unsrigen
bilden diese beiden Kirchen in der heutigen Ökumene den
sogenannten katholischen Flügel, während die unmittelbar aus der
Reformation hervorgegangenen lutherischen und reformierten Kirchen
zusammen mit den amerikanischen Freikirchen den sogenannten
protestantischen Flügel darstellen. Im Verlauf der bisherigen
Einigungsverhandlungen hat es sich nun aber gezeigt, dass es gerade
diese beiden grossen Kirchengruppen sind, die in grundlegenden
und wichtigen Fragen in einem deutlichen Gegensatz zueinander
stehen. An der Konferenz von Amsterdam im Jahre 1948 ist dieser

katholisch-protestantische Gegensatz sogar als «unser tiefster
Unterschied» bezeichnet worden. Worin besteht dieser Gegensatz

Wir haben oben absichtlich von einem sogenannten
katholischen und sogenannten protestantischen Flügel gesprochen. Und
wir haben das getan im Hinblick auf die Tatsache, dass in Amsterdam

die beiden Parteien zwar versucht haben genauer zu sagen, was
sie unter katholisch und protestantisch verstehen, sich aber
seltsamerweise nicht einmal darüber einigen konnten. «Man fand es auf
keine Weise möglich, die Stellung des anderen in einer Weise zu
umschreiben, die dieser als zutreffend anerkannt hätte.» « Man behalf
sich infolgedessen damit, dass man katholisch und protestantisch
in Anführungszeichen setzte und sich im übrigen damit begnügte,
den Unterschied der beiden Grundhaltungen wie folgt zu
umschreiben: «Die eine Seite, die man gewöhnlich .katholisch'
nennt, wird gekennzeichnet durch eine starke Betonung der
sichtbaren Kontinuität der Kirche in der apostolischen Sukzession des

Bischofsamtes, d. h. der sichtbaren Fortdauer der Kirche vermittels
der von den Aposteln sich herleitenden, ununterbrochenen
Amtsnachfolge der Bischöfe. Die andere Seite, die man gewöhnlich
,protestantisch' nennt, betont in ihrer Lehre von der Rechtfertigung

allein aus dem Glauben vor allem die Initiative des Wortes
Gottes und die Antwort des Glaubens». Die katholischen Kirchen

- so wurde dieser Gegensatz noch näher umschrieben - legen grösstes
Gewicht auf eine unmittelbare, horizontale Beziehung zu den von
Christus ernannten Aposteln in dem Sinne, dass von Christus und
den Aposteln her durch Vermittlung des Amtes, der Lehre und der

Sakramente gleichsam ein ununterbrochener Gnadenstrom sich

bis auf die Kirche unserer Tage hinzieht, während den protestantischen

Kirchen die vertikale Beziehung, das immer wieder neue



— 138 —

Handeln Gottes «senkrecht vom Himmel herab» das Entscheidende
ist, nämlich das immer wieder neue Eingreifen des Herrn durch das

lebendige Wort, quer hindurch durch die Zeiten, und die Aufnahme
dieses Wortes in der freien Entscheidung des Glaubens.

Es ist klar, dass diese Abgrenzung von «katholisch» und
«protestantisch » weder erschöpfend noch auch in allem richtig ist, andererseits

aber genügt sie, um uns deutlich zu machen, wie wir als
Altkatholiken - vor diese innerökumenische Alternative gestellt -
uns zu entscheiden haben: Unsere altkatholische Kirche gehört
entschieden in die Reihe derjenigen Kirchen, die auf die Horizontale,

die von den Aposteln her in die Gegenwart reicht, das aller-
grösste Gewicht legen, sie ist also auch im Sprachgebrauch der
neueren Ökumene eindeutig eine «katholische» Kirche.

Aber damit ist nicht alles gesagt. Im Gegenteil, es gibt zwei
sehr gewichtige Umstände, die es uns verbieten, uns restlos in
dieses in Amsterdam aufgestellte Schema einreihen zu lassen. Einmal

ist zu sagen: Unsere altkatholische Kirche hat das Wort
«katholisch» nie, wie es in Amsterdam geschehen ist, jedenfalls nicht
in erster Linie, im Sinne einer trennenden Abgrenzung gegen den
Protestantismus verstanden, sondern immer positiv im Sinne eines
Bekenntnisses zur Ganzheit der Kirche, die sie in der ungeteilten
Kirche des 1. Jahrtausends verkörpert sah und in der es jene
Unterscheidung zwischen «katholisch» und «protestantisch» noch gar
nicht gab.

Zweitens aber - und das ist sachlich noch viel bedeutungsvoller

- hat in unserer Kirche neben jener horizontalen die vertikale Linie,
jene Senkrechte von oben, die für die spezifisch protestantische
Grundhaltung charakteristisch ist, nie gefehlt. Im Gegenteil, bei
aller Betonung der Kontinuität mit der alten Kirche hat es bei uns
nie an Verständnis gefehlt dafür und fehlt es heute weniger denn je,
dass das Wort der hl. Schrift die erste und entscheidende Autorität
für das kirchliche Handeln sein muss und dass dieses stets neu zu
ergreifende Wort der hl. Schrift allein in der freien Glaubensentscheidung

(nicht des einzelnen allein, wohl aber der der Kirche,
die darum selbst frei sein muss) entgegengenommen werden kann.
Das haben jedenfalls gerade die Besten unserer Bewegung mit
zunehmender Deutlichkeit erkannt, und wir meinen, dass wir- von da
aus gesehen - unbeschadet des wahrhaft katholischen Charakters
unserer Kirche, unbedenklich ja sagen dürfen zu den beiden
Grundprinzipien der reformatorischen Kirchen, wie sie in der Amster-



— 139 —

damer Erklärung umschrieben worden sind, nämlich zum recht
verstandenen Schriftprinzip, wie auch zum Satz von der Rechtfertigung

aus dem Glauben oder aus Gnaden allein. « Gerechtfertigt um
Christi willen durch unseren Glauben, nicht aber um unseres Glaubens

willen.»
So treffen und überschneiden sich also in der altkatholischen

Kirche, was ihr Grundanliegen betrifft, che horizontal-katholische
und die vertikal-protestantische Linie und in eben dieser
Überschneidung liegt das Wesen ihres christozentrischen Katholizismus

begründet. Dieser christozentrische Katholizismus ermöglicht
ihr die grundsätzliche Offenheit sowohl für die Grundintention der
Reformationskirchen wie für die eines an der alten Kirche
orientierten Katholizismus und er erlaubt es ihr auch, über jenen inner-
ökumenischen Gegensatz hinausgehend, in freier und selbständiger
Weise Stellung zu nehmen zum Protestantismus wie zum Römischen
Katholizismus unserer Tage.

Dem Protestantismus gegenüber, sofern er sich dem
reformatorischen Erbe noch verpflichtet weiss, werden wir betonen müssen :

Katholisch sein heisst für uns nicht anti-protestantisch sein, jedenfalls

nicht unter dem allgemeinen Gesichtspunkt der Lehre. Es

gibt für uns nur einen wichtigen Differenzpunkt, der uns, aber auch
die orthodoxe Kirche und die anglikanische Kirche bis auf den

heutigen Tag grundsätzlich vom Protestantismus trennt, und das ist
die Frage des kirchlichen Amtes. Nicht von ungefähr hat sich die

Frage nach Ursprung und Sinn des kirchlichen Amtes, insbesondere
des Bischofsamtes, und die damit zusammenhängende Frage der

apostolischen Amtsnachfolge in der Ökumene immer wieder als das

eigentliche Kreuz der Einigungsbemühungen erwiesen, als der

kritische Punkt, an dem bis jetzt jede Wiedervereinigung des

katholischen Flügels mit dem protestantischen gescheitert ist. Die Frage
ist - kurz gesagt - die, ob das Amt als solches - zunächst ganz
abgesehen von seiner Gliederung in die verschiedenen Amtsstufen des

Bischofs, Priesters und Diakons, nur - wie der Protestantismus

sagt - als wort- und geistgewirkt zu gelten hat, oder ob, wie der

Katholizismus betont, das Amt von Christus durch die Apostel
historisch gestiftet worden ist, ob mit andern Worten das kirchliche
Amt nur auf Wort und Geist Christi oder auch auf den ausdrücklichen,

stiftenden Willen Christi zurückzuführen ist, ob es in einem
bloss vertikalen Geist-Zusammenhang, oder auch in einem horizontalen

Stiftungszusammenhang mit Christus steht. Und unsere Frage



— 140 —

an den Protestantismus ist, ob er an diesem Punkt durch
Überbetonung der Vertikalen nicht die Horizontale verlassen hat

An der 3. Weltkirchenkonferenz für Glaube und Kirchenverfassung

in Lund vom letzten Jahre hat man gerade über diese Frage
wieder erneut und zum Teil unter neuen, nämlich unter
christologischen Gesichtspunkten zu verhandeln begonnen. Die Zukunft
wird zeigen, ob es den Bemühungen der «katholischen» und
«protestantischen» Theologen der Ökumene gelingen wird, diesen letzten,
allerdings sehr entscheidenden Differenzpunkt aus der Welt zu
schaffen oder nicht.

Uns muss es vorläufig genügen, im Blick auf diesen entscheidenden

katholisch-protestantischen Gegensatz zweierlei zu wissen :

einmal das Umfassendere, das wir schon festgestellt haben, katholisch

sein heisst für uns nicht anti-protestantisch sein, und dann das

Besondere, dass unser «tiefster Unterschied» zum Protestantismus
wesentlich im kirchlichen Amte begründet ist. Wir sollen wissen -
und das kann auch jeder Laie verstehen - dass ein protestantischer
Pfarrer, ein «verbi divini minister», ein Diener am göttlichen Wort,
nun einmal etwas anderes ist als ein christkatholischer Presbyter-
Priester, dass infolgedessen die Verkündigung des Wortes und
die Verwaltung der Sakramente unseren evangelischen Brüdern
faktisch etwas ganz anderes bedeutet als das uns bedeuten muss.
Also nicht so sehr - wie man vielfach meint - das verschiedene
äussere Gepräge des Gottesdienstes ist es, was uns trennt, als

vielmehr die schlichte Tatsache, dass - vom kirchlichen Amt her
gesehen - das kirchliche Handeln als Ganzes anders verstanden
wird hier als dort.

Unser Verhältnis zur römisch-katholischen Kirche lässt sich
nicht auf eine kurze Formel bringen. Ihr gegenüber können wir
jedenfalls nicht mehr einfach sagen: katholisch sein heisst für uns
anti-römisch sein! Das wäre ein gefährlich verkürzendes Schlagwort.

Denn die römisch-katholische Kirche stellt sich uns als eine

«complexio oppositorum» dar, als eine Verbindung von
Gegensätzen, in welcher Wahres und Falsches, ursprünglicher, echter
Katholizismus und - um mit dem nachmaligen römisch-katholischen
Bischof Hefele zu sprechen- dessen «Zerrbild» ein unentwirrbares
Ganzes bilden. Wir werden deshalb den römischen Katholizismus
als dieses Ganze weder einfach bejahen noch verwerfen können,
sondern wir müssen unterscheiden : Wir werden die unvergänglichen
katholischen Wahrheitswerte, die er der Christenheit bis auf den



— 141 —

heutigen Tag erhalten hat, anerkennen, ernstnehmen und beherzigen,

aber die eigentümliche Verkehrung dieser Wahrheitswerte,
ihre fatale Verquickung mit geschichtlichen und sachlichen
Irrtümern, die um so schwerer wiegen, als sie in unzähligen Definitionen

durch das unfehlbare Lehramt der Kirche sanktioniert
worden sind und, trotz besserer Erkenntnis der neueren
römischkatholischen Bibel- Geschichts- und Liturgiewissenschaft,
grundsätzlich nicht revidiert werden können, zurückweisen und ablehnen
müssen. Wir müssen es tun um der Wahrheit und um der wahren
Katholizität der Kirche willen. Das gilt im besonderen vom
vatikanischen Dogma von der Universalmacht und Unfehlbarkeit des

Papstes, in welchem jene unselige Vermischung von Wahrheit und
Irrtum nicht nur ihren Höhepunkt erreicht, sondern als Ganzes
auch die höchste kirchenamtliche Sanktionierung empfangen hat.
Mit diesem Dogma hat die römisch-katholische Kirche die biblische
«Vertikale» verlassen zugunsten einer einseitigen und darum
falschen Betonung der «Horizontalen», und sich dadurch in sich
selbst eingeschlossen.

Unsere Haltung dem römischen Katholizismus gegenüber kann
darum nur die sein : Um ihrer echten katholischen Wahrheitswerte
willen muss die römisch-katholische Kirche Gegenstand unserer
brüderlichen Anteilnahme, unseres warmen theologisch-kirchlichen
Interesses und unserer unentwegten ökumenischen Hoffnung sein.

Das ist das Grundlegende und Entscheidende für uns. Um der fatalen

Verkehrung dieser Wahrheitswerte willen aber muss sie weiterhin
Gegenstand unserer theologischen Kritik, und, wenn es sein muss,
des Protestes unseres - wie unsere Väter sich ausdrückten - «katholischen

Gewissens» sein.

Damit sind wir an den Punkt gelangt, wo wir nun abschliessend

sagen können, welche Stellung unsere altkatholische Kirche als

besondere «Konfession» der heutigen Ökumene, den anderen

Konfessionen, insbesondere der römisch-katholischen und protestantischen

Konfession gegenüber und endlich der Idee einer «zukünftigen

Wiedervereinigung aller Christen und Kirchen » gegenüber,

konkret einzunehmen hat. Wir tun das in Form von sieben Thesen,
die sich als Schlussfolgerungen aus unseren Ausführungen unmittelbar

ergeben.



— 142 —

IV. Schlussfolgerungen

A. Unser Verhältnis zur heutigen Ökumene

1. Wir stimmen dem allgemeinen Ziel der heutigen
ökumenischen Bewegung zu, nämlich der Einheit der Kirche in der
Gnadenfülle Christi «unseres Gottes und Heilandes» die Wege zu
bereiten, und anerkennen darüber hinaus gerne, dass durch die neuere
ökumenische Bewegung bei allen Mängeln, die ihr anhaften, unser
eigener ökumenischer Wille vertieft worden ist im Sinne des Glaubens

und der Hoffnung, dass der lebendige Christus allein die Einheit
der Kirche uns schenken kann, dass diese Einheit alle
Konfessionen des Erdenrundes umfassen muss und dass sie um der

Rettung der Welt willen von uns gefordert ist.
2. Wir stellen mit Genugtuung fest: Die Mitgliedschaft im

Ökumenischen Rat der Kirchen verlangt von uns in keiner Weise
Abstriche an der Katholizität der Kirche, wie sie unsere Väter
verstanden haben. Wir haben nichts preiszugeben von den Prinzipien,
wie sie in den offiziellen Dokumenten unserer Kirche, in der
Utrechter Erklärung von 1889, in unserer Verfassung, in den
Synodebeschlüssen, im Katechismus und im Gebetbuch niedergelegt sind.

3. Bei aller Gewilltheit zur Mitarbeit im Ökumenischen Rat
machen wir aber den Vorbehalt der katholischen Ökumenizität

geltend, die uns nicht nur eine Möglichkeit unter anderen, sondern
nach wie vor die Möglichkeit einer künftigen Wiedervereinigung ist.
Dieser Vorbehalt bedeutet, dass unsere Theologen im Ökumenischen

Rat der Kirchen und in allen seinen Organen, im Verein mit den

orthodoxen und anglikanischen Kirchen, unentwegt für den Grundsatz

eintreten, dass eine Wiedervereinigung nur möglich undwünsch-
bar ist auf dem Boden der Lehre, der Verfassung und des Kultus
der alten Kirche.

B. Unser Verhältnis zu den Konfessionen

4. In Übereinstimmung mit ihrem Prinzip der katholischen
Ökumenizität ist unsere Kirche als besondere Konfession und sind
ihre einzelnen Glieder, Laien und Geistliche, aufgerufen, allen
Kirchen, insbesondere aber ihren römisch-katholischen und evangelischen

Brüdern gegenüber, eine irenische Grundhaltung zu
bewahren und durch Wort und Tat Zeugnis abzulegen von der wahren
Katholizität der Kirche.



— 143 —

Durch das Wort : Wir dürfen uns nicht scheuen, uns des Wortes
«katholisch» für unsere eigene Kirche bewusst und freudig zu
bedienen. Denn es bezeichnet die Einheit und Ganzheit der Kirche,
und in diesem Sinne haben - das sei nebenbei noch erwähnt -
ursprünglich auch die Reformatoren das Wort «katholisch» für die
evangelische Kirche in Anspruch genommen und die
römischkatholische Kirche konsequent als «papistisch» oder «römisch»
bezeichnet. Erst in neuerer Zeit, seit der Aufklärung, wird der
Ausdruck «katholisch» von den Protestanten im Sinne eines trennenden
Kampfwortes gebraucht. Dadurch dürfen wir uns aber nicht beirren
lassen, sondern sollen, zum ursprünglichen Sprachgebrauch
zurückkehrend, römisch-katholisch sagen, wenn wir die Kirche Roms
meinen, und im übrigen immer und überall geltend machen: der
Name katholisch kommt der einen und ganzen Kirche zu, er ist
ein Ehrenname, auf den jeder Christ ein Recht hat, der getauft ist
und glaubt. «Christ ist unser Name, katholisch unser Beiname»,
sagt ein altes Väterwort. (Darum auch nennen wir uns in der Schweiz
als Konfession christ-katholisch.)

Wichtiger als das Wort ist allerdings die Tat: Zeugnis ablegen
von der wahren Katholizität der Kirche, das muss für unsere
Gemeinden vor allem heissen, unaufhörlich darum beten und mit aller
Hingabe sich dafür einsetzen, dass die Gnadenfülle Jesu Christi,
der ganze Reichtum und die volle Wahrheit christlichen Glaubens
und Lebens mehr und mehr unter uns Gestalt gewinnt, heisst alles

tun, was in unseren schwachen Kräften liegt, dass der Geist Christi
in seiner ganzen Lebensfülle, der «ganze Christus» Eingang findet
in unsere Lehre, unsere Ämterordnung, unseren Kultus und durch
sie in Familie und Öffentlichkeit, heisst: das, was wir haben, nicht
abbauen, sondern ausbauen und vertiefen, heisst uns konzentrieren
auf das eine, das not tut, damit der lebendige Christus wirklich der

Herr unserer Kirche sei.

5. Erst der entschlossene und klare Wille zur christozentrischen

Katholizität unserer eigenen Kirche gibt uns die innere Berechtigung
und auch das richtige Mass zur «konfessionellen» Abgrenzung gegen
die römisch-katholische und die protestantische Kirche. Beide

schliessen wir in unser Gebet und in unsere theologische Arbeit um
die Einheit der Kirche ein, wenn auch die erstere durch ihre

Überspitzung des kirchlichen Amtes im unfehlbaren Papsttum und die

letztere durch ihre Unterschätzung des Amtes die wahre Katholizität

an einem entscheidenden Punkt preisgegeben haben und wir



— 144 —

eben deshalb weiter von ihnen getrennt bleiben müssen. Wir sind
aber bereit, wie das in der «Una-Sancta-Bewegung» an vielen Orten
bereits geschieht, mit unseren römisch-katholischen Brüdern jederzeit

ins Glaubensgespräch zu treten und erst rocht natürlich mit
unseren evangelischen Brüdern. Mit ihnen werden wir überdies im
Rahmen, der durch die neuere Ökumene vorläufig abgesteckt ist,
auch praktisch zusammenzuarbeiten und, wenn sich das aus den
Umständen in natürlicher Weise ergibt, im selben Rahmen
zusammen mit ihnen sogenannte ökumenische Gottesdienste feiern
können.

C. Die zukünftige Wiedervereinigung der Kirchen
6. Die Aussichten auf eine Wiedervereinigung aller christlichen

Kirchen sind - menschlich gesprochen - beim heutigen Stand der

Dinge nicht sehr gross. Insbesondere sind sie der römisch-katholischen

Kirche gegenüber - streng genommen aber erst seit dem
Vatikanum - äusserst gering. Fast ebenso schwierig wird eine Verständigung

mit dem linken Flügel des europäischen und vor allem des

amerikanischen Protestantismus sein. Anders verhält es sich mit
den Kirchen, die mehr in der Mitte stehen, doch wird auch für sie

der Weg der Verständigung noch ein langer und schwieriger sein.

Grundsätzlich wird im Blick auf eine zukünftige Wiedervereinigung

der christlichen Kirchen gelten müssen: In Anbetracht
der Tatsache, dass die kirchliche Zerrissenheit unserer Christenheit
zurückzuführen ist auf menschliche Willkür, Machtgier und Sünde,
andererseits aber in sehr wichtigen O/awòewsunterschieden ihre
Wurzel hat, ist ein völliger organisatorischer Zusammenschluss der
Konfessionen zu einer uniformen, gleichgeschalteten Einheitskirche
weder möglich noch auch wünschbar. Auch in einer wieclcrvereinig-
ten Kirche der Zukunft werden unsere heutigen Konfessionen,
weit entfernt davon nur provisorischen, vorläufigen Charakter zu

haben, weiterhin - wenn auch vielleicht in neuer Gestalt - ihre
besondere Mission und Aufgabe zu erfüllen haben. Das aber
bedeutet : Die Einheit, die wir im Gehorsam gegen den Einen Herrn der
Kirche erstreben, kann für uns niemals eine absorptiv-unionistische,
sondern nur eine föderativ-körperschaftliche sein, in der jede
einzelne Konfession in ökumenischer Aufgeschlossenheit ihre
Selbständigkeit wahrt und im Austausch mit anderen ihr besonderes

Glaubensgut zur Geltung bringen kann - unter der einen Voraus-



— 145 —

Setzung allerdings, dass sie sich in den wesentlichen Stücken, in
Lehre, Verfassung und Kultus, als eine Herde dem Einen Hirten
unterzuordnen gewillt sind.

7. Die letzte unserer Schlussfolgerungcn, die sich daraus für
unsere altkatholische Kirche und ihre Mitglieder ergibt, ist die:
bleibe deiner Kirche treu! Nimm lehrend und hörend, betend und
handelnd lebendigen Anteil an der Verkündigung, der
Ämterordnung und dem Gottesdienst deiner Kirche, arbeite mit an der

Vertiefung und Intensivierung ihres Glaubens und ihres Lebens.
Denn in dem Masse, als du Wesen und Aufgabe deiner eigenen
altkatholischen Kirche erfüllst, dienst du auch der Einheit der Kirche
in Jesus Christus.

Ölten Urs Küry

Benützte Literatur

Bischof E. Herzog: Gemeinschaft mit der anglo-amerikanischen Kirche.
Born 1881.

— E. Herzog: Der religiöse Standpunkt der christkatholischen Kircho.
Internationale Kirchliche Zeitschrift. 1919, IV.

Oliver Tomkins: Um die Einheit der Kircho. München 1951.
II". A. Visser't Hoop: Dio Bodoutung des Ökumenischen Rates der Kirchen.

Im 1. Band «Die Unordnung der Welt und Gottes Heilsplan». Zürich
1948.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, lOM.


	Konfession und Ökumene

