Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 3

Artikel: Konfession und Okumene

Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404307

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 129 —

Konfession und Okumene )

1. Der Altkatholizismus

In der altkatholischen Bewegung sind Konfession und Oku-
mene, das heisst der Wille zur eigenen, partikularen Kirchenbildung
und der Wille zur Einheit der Kirche, eine unauflosliche Verbindung
eingegangen. Als Konfession ist nimlich der Altkatholizismus von
seinen Urspriingen her zugleich eine ékumenische Bewegung. Thm
kommt — nach dem bekannten Wort des grossen Kirchenhistorikers
Ignaz von Daéllinger — neben den beiden Aufgaben, ein redender und
permanenter Protest zu sein gegen die Irrlehren von der Universal-
macht und Unfehlbarkeit des Papstes und in allméhlichem Fort-
schritt eine der alten, noch ungeteilten, mehr konforme Kirche dar-
zustellen, als Letztes und Hochstes die Sendung zu, « Werkzeug und
Vermittlungsglied einer kiinftigen grossen Wiedervereinigung der
getrennten Christen und Kirchen» zu sein.

Zu dieser okumenischen Sendung haben sich schon die frithesten
altkatholischen Kundgebungen, die Miinchner Pfingsterklirung
von 1871 und der Miinchner Katholikenkongress vom 22.-24. Sep-
tember 1871 ausdriicklich bekannt, in der Schweiz die Oltner
Tagung vom 1. Dezember 1872, dann vor allem die christkatholische
National-Synode von 1876, die folgende Resolution angenommen
hat: «Die Synode begriisst die Bestrebungen der altkatholischen
Kirche in Deutschland, eine Einigung mit den protestantischen,
griechischen und anglikanischen Kirchen herbeizufiihren, als ein
grosses, bereits vom Stifter der christlichen Religion vorausgesagtes,
mithin im Willen der gottlichen Vorsehung gelegenes Werk und
wird nach Kriiften fiir dessen Férderung und Vollendung ebenfalls
einstehen. Sie anerkennt, um diese Einigung praktisch und in Uber-
einstimmung mit den Prinzipien der ungeteilten Kirche zu fordern,
als einzigen Herrn der Kirche nur Jesus Christus, unter dem sie sich
in Verbindung mit ihrem Episkopat, Priestertum und Diakonat
autonom regiert, als 6kumenische, das heisst allgemeine Konzilien
nur jene sieben, und auch diese nur in ihrem unverfilschten Text,
welche als solche von der ungeteilten Kirche des Morgen- und Abend-

1) Nach einem Vortrag, gehalten am 22. Juni 1953 an der National-
Synode der christkatholischen Kirche der Schweiz in Schaffhausen.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1053, 9



VNI .| -

landes angenommen sind, als katholische Moral nur die Moral des
Evangeliums, wie sie nach dem allgemeinen, bestiindigen und ein-
miitigen Zeugnis der christlichen Einzelkirchen aufgefasst wird, als
katholische Disziplin und Liturgie nur die Disziplin und Liturgie,
wie sie allgemein in der ungeteilten Kirche gefeiert werden.»

Das Wesentliche an dieser Resolution ist, dass Jesus Christus
als einziger Herr der wiederzuvereinigenden Kirche anerkannt, die
Einheit der Kirche also allein von Christus her begriindet wird, und
zweitens, dass diese Wiedervereinigung erfolgen soll auf dem Boden
und in Ubereinstimmung mit den Prinzipien der alten, ungeteilten
Kirche des 1. Jahrtausends. Denn — das war der Gedanke — in
dieser ungeteilten, im historischen Sinne «Skumenischen» Kirche
des 1. Jahrtausends ist die Stimme der einen und ganzen Kirche,
die wir suchen, schon einmal vernehmbar geworden, und diese
Stimme darf und kann nicht iiberhort werden, wenn es in Zukunft
zu einer Einheit kommen soll, die wahrhaft universell und kirchlich
sein soll. Darum heisst 6kumenisch sein fiir unsere altkatholische
Bewegung so viel wie: in der Unterordnung unter den Einen Herrn
der Kirche in Ubereinstimmung stehen mit der alten und durch sie
mit der einen und ganzen Kirche. Oder — was dasselbe besagt:
Okumenisch sein heisst fiir uns im alleinigen Bekenntnis zu Jesus
Christus katholisch sein. Denn das Wort «katholisch», abgeleitet vom
griechischen «kat’holon», dem Ganzen gemiiss, meint nichts anderes
als die Einheit und Ganzheit der Kirche Christi, meint die Kirche,
sofern sie in der Bezeugung der ihr anvertrauten Gnadenfiille
Christi selbst ganzheitlich, allumfassend ist.

Auf dieser festumrissenen und doch weit gespannten Grundlage
der christozentrischen und katholischen Okumenizitit haben unsere
altkatholischen Theologen bereits auf den beiden Unionskonferenzen
in Bonn von 1874 und 1875 die ersten Einigungsverhandlungen auf-
genommen mit protestantischen, orthodoxen und anglikanischen
Theologen. Sie haben ihren Verhandlungen ein Schema zugrunde
gelegt, in welchem das Bekenntnis zum « Gott- und Herr-Sein» Christi
und zu seinem «Kirchengriindenden Handeln» wie die Verpflichtung
auf die Lehre und Praxis der alten Kirche als Grundvoraussetzungen
jeglichen okumenischen Gesprichs festgelegt sind. Auf dieser
Grundlage ist dann spiter (1931) unsere Interkommunion mit den
anglikanischen Kirchen zustande gekommen und wird auch, wie
zu hoffen ist, einmal eine Einigung mit den orthodoxen Kirchen des
Ostens moglich sein. Auf dieser Grundlage ist aber der Altkatholi-



— 131 —

zismus auch bereit, mit jeder anderen Kirche auf Wiedervereini-
gungsverhandlungen einzutreten.

Dieser Grundsatz der christozentrisch verstandenen katho-
lischen Okumenizitit war jedoch unseren altkatholischen Fiihrern
massgebend nicht nur fir ihre 6kumenischen Bemiihungen, sondern
er war fiir sie auch bestimmend, als sie daran gingen, eine eigene
kirchlicche Organisation zu schaffen, die altkatholisch Gesinnten in
einer eigenen « Konfession» zu sammeln. IThr Wille zur Konfessions-
bildung war also begriindet und normiert in ihrem ckumenischen
Einheitswillen. In diesem Willen gingen sie so weit, dass sie ur-
spriinglich sogar den Gedanken von sich wiesen, eine eigene, «dritte»
Konfession zu griinden. «Wir wollen nicht Altar gegen Altar
stellen», — erklirte Dollinger. « Wir wollen nicht eine neue Sekte,
nicht eine neue Kirche», — schrieb W. Munzinger. Der Altkatholizis-
mus ist tatsichlich eine besondere Konfession, eine gegen andere
sich abgrenzende Partikularkirche geworden gegen seinen urspriing-
lichen Willen, durch die geschichtliche Entwicklung, die ihn notigte,
sich zur Geltendmachung gerade seines Okumenischen Grund-
anliegens als Sonderkirche zu organisieren. Die so entstandene alt-
katholische — oder wie sie in der Schweiz heisst — christkatholische
Kirche ist dann auch in ihrer bisherigen Entwicklung und in der
Grundhaltung der Mehrzahl ihrer Mitglieder, — dieses Zeugnis darf
ihr ausgestellt werden, — nie einem sturen Konfessionalismus ver-
fallen, wohl aber ist sie in ihrer Kirch-Werdung ihrem katholisch-
okumenischen Grundanliegen bis auf den heutigen Tag treu ge-
blieben.

Wie aber hat der Altkatholizismus als Konfession seinem katho-
lisch-6kumenischen Grundanliegen Nachachtung verschafft ? Das
geschah im wesentlichen in Befolgung des Grundsatzes, den unsere
Fiihrer immer wieder geltend gemacht haben: Wir sind und bleiben
katholisch in Lehre, Verfassung und Kultus. Wohl steht dieser Grund-
satz fiir uns unter dem Vorbehalt des Apostelwortes, das Bischof
Ed. Herzog zu seinem bischoflichen Siegelspruch gewihlt hat:
«Wo der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit» (2. Kor. 3 17). In der
Freiheit allein, die ein Geschenk des Geistes des Herrn ist, konnen
wir uns also katholisch «binden» lassen, aber dann diirfen und sollen
wir es auch tun in Lehre, Verfassung und Kultus.

Katholisch in der Lehre sind wir, wenn wir festhalten an den
grundlegenden Siitzen iiber Gott-Vater, Jesus Christus und den
Heiligen Geist, wie sie in den Glaubenssymbolen der alten und unge-



— 132 —

teilten Kirche, — im apostolischen und im nicinischen Glaubens-
bekenntnis, — niedergelegt sind, und wenn wir weiter festhalten an
den allgemein anerkannten Glaubensentscheidungen der okume-
nischen Konzilien des 1. Jahrtausends, in denen die beiden Grund-
dogmen der christlichen Kirche, nimlich der Satz von der Drei-
einigkeit Gottes und der Satz vom Gottmenschentum Christi, nither
umschrieben sind, und wenn wir alle anderen Glaubenswahrheiten
im Lichte dieser beiden Dogmen verstehen.

Katholisch in der Verfassung sind wir, wenn wir in Verbindung
mit dem altkirchlichen Prinzip der Gemeinde-¢« Autonomie» und der
landes-synodalen Verfassung festhalten am apostolischen Amt, d. h.
an dem von Christi Verheissungswort getragenen und von den
Aposteln eingesetzten Amt in seiner dreifachen Gliederung des
Bischofs-, des Priester- und des Diakonenamtes. In Wiirdigung der
Tatsache, dass in der Urkirche Priester- und Bischofsamt noch nicht
geschieden sind und Jesus Christus als einziger Opferpriester an-
erkannt wird, muss gelten, dass dem Bischof nicht eine hohere, wohl
aber erweiterte Weihegewalt zukommt und dass der Priester nicht
Opferpriester, wohl aber von Christus und den Aposteln bevoll-
michtigter Triger des Auftrages ist, das Wort zu verkiinden und
die Sakramente zu verwalten.

Katholisch im Kultus sind wir, wenn wir festhalten an der Ver-
kiindigung des Wortes und an der Verwaltung der Sakramente,
von denen Taufe und Abendmahl als Hauptsakramente, Firmung,
Busse, Krankenolung, Priesterweihe und Ehe nur in einem weiteren
Sinne als Sakramente gelten kénnen. Insbesondere aber ist der
sonntigliche Gottesdienst katholisch nur, wenn mit der Wortver-
kiindigung die Feier des Abendmahles verbunden wird. Diese ist
uns nicht eine Wiederholung oder Erneuerung des Sithneopfers,
welches Christus ein fir allemal am Kreuze dargebracht hat, son-
dern ein Gedichtnis- und zugleich ein geheiligtes Opfermahl, in dem
die Gliubigen den Leib und das Blut des Herrn empfangen und
dadurch in die Gemeinschaft mit Christus und miteinander ein-
treten.

In der Unterordnung unter den Einen Herrn Jesus Christus in
Lehre, Verfassung und Kultus katholisch zu sein und zu bleiben,
in der Okumene und in der eigenen Konfession, im Willen zur kirch-
lichen Einheit und im Willen zur eigenen Kirch-Werdung, das ist
das unveriusserliche Grundanliegen des Altkatholizismus. Als
(lieder der altkatholischen Kirche diirfen und sollen wir es darum



— 133 —

wissen: In dem Masse, als wir wahrhaft gliubig Sinn und Aufgabe
unserer eigenen Konfession erfiillen, dienen wir immer auch der
Okumene, der Einheit der Kirche — so weit wenigstens, als die
katholische Okumenizitit die Grundlage dieser Einheit ist.

Die Frage ist nur die, ob die keutige 6kumenische Bewegung
diese Girundlage anerkennt ? Ob mit andern Worten die 6kumenische
Sewegung, wie sie sich in den letzten 40 Jahren entwickelt hat, die
Einheit der Kirche im Sinne der katholischen, an der alten, unge-
teilten Kirche orientierten Okumenizitiit iiberhaupt will und wollen
kann ¢ Wir vergegenwiirtigen uns, um darauf Antwort geben zu
konnen, kurz Wesen und Werdegang dieser neueren ékumenischen
Bewegung.

11. Die neuere 6kumenische Bewegung

Das Wort «Okumene», abgeleitet vom griechischen «he oiku-
mene choray, «die bewohnte Erde», meint nach seinem allgemeinen
Wortsinn die Gesamtheit der die Erde bewohnenden Christenheit
im Unterschied zu den Partikularkirchen, die aus konfessionellen,
aber auch aus geschichtlichen, geographisch-nationalen oder aus
anderen «nicht-theologischen» CGriinden voneinander geschieden
sind. Die okumenische Bewegung unserer Tage geht zwar nicht
ausschliesslich, aber hauptsiichlich von diesem allgemeinen Wortsinn
aus und will die Kirchen, die aus irgendwelchen Griinden die Ge-
meinschaft miteinander verloren haben, zu einer das ganze Krden-
rund umfassenden Einheit zusammenfithren, um sie in Stand zu
setzen, einer mehr und mehr entchristlichten Welt gegenitber das Eine
Wort Christi wirksamer zu verkiinden. Thr ist weniger die inhalt-
liche Bestimmtheit der Okumene, ihre «innere» Katholizitiit, ihr Zu-
sammenhang und ihre Kontinuitiit mit der alten, ungeteilten Kirche
wichtig, als vielmehr die aktuelle, die gegenwiirtige, die ganze
heutige Christenheit umfassende Einheit, die «iussere» Katholizitiit
und Universalitit der Kirche, ihr gemeinsames Christus-Zeugnis
vor dieser Welt. War das Lieblingswort der altkatholischen Oku-
meniker das von der Kontinuitiit und vom ununterbrochenen Zu-
sammenhang mit der alten Kirche, so ist das Lieblingswort der
neueren Okumeniker das von der weltweiten, weltumspannenden
Einheit.

Das kommt nicht von ungefiihr, sondern hingt aufs engste
zusammen mit der Entstehungsgeschichte dieser neueren ékumeni-
schen Bewegung. Wie allgemein bekannt sein diirfte, ist die moderne



— 134 —

Okumene im wesentlichen hervorgegangen aus zwei urspriinglich
getrennten Bewegungen. Einmal aus der Bewegung «Faith and
Order», fiir « Glaube und Kirchenverfassung», die — wie ihr Name
sagt — eine Anndherung der Kirchen auf dem Gebiete des Glaubens,
der Verfassung und neuerdings auch der Gottesdienstformen an-
strebt und die bis jetzt drei grosse Weltkonferenzen abgehalten
hat, 1927 in Lausanne, 1937 in Edinburg und 1952 in Lund. Und
zweitens aus der Bewegung «Life and Work», fir «Praktisches
Christentum», die zunichst ohne Riicksicht auf die noch vor-
handenen Glaubensunterschiede die Kirchen zur praktischen Zu-
sammenarbeit auf sozialem, wirtschaftlichem und politischem Gebiet
vereinigen will und die, 1925 in Stockholm und 1937 in Oxford, zwei
Weltkonferenzen einberufen hat. So verschieden die Zielsetzungen
der beiden Bewegungen im einzelnen waren, gemeinsam war ihnen
von Anfang an das Anliegen, es mochten die Kirchen mit ihrem
Christuszeugnis «als eine Gemeinschaft vor die Welt treten» konnen,
um in der Missionsarbeit, in der Arbeit an der Jugend, an den Ar-
beitern usw. der fortschreitenden Entchristlichung wirksamer ent-
gegentreten zu konnen. Wesentlich unter diesem Leitgedanken
einer moglichst weltweiten Wirkung der christlichen Verkiindi-
gungsarbeit haben sich im Jahre 1948 die beiden Bewegungen zu
einer grossen, — mit Ausnahme der romisch-katholischen Kirche —
alle christlichen Kirchen umfassenden Organisation zusammen-
geschlossen und sich im «Okumenischen Rat der Kirchen» ein
gemeinsames Organ gegeben. Dieser Rat hat nunmehr die doppelte
Aufgabe, die Kirchen dort, wo sie noch nicht einig sind, einander
niher zu bringen und ihnen dort, wo sie bereits einig sind, die Mog-
lichkeit des gemeinsamen Redens und Handelns in dieser Welt zu
geben. Der Okumenische Rat der Kirchen soll also ein Werkzeug
sein der Einheit, die die Kirchen unter sich erst suchen, wie der
Einheit, die sie der Welt gegeniiber bereits haben.

Wie der Okumenische Rat diese seine doppelte Aufgabe ver-
steht, wird am deutlichsten, wenn wir uns vergegenwiirtigen, was
dieser Rat — so wie er sich selbst deutet — ist und was er nicht ist.

Der Okumenische Rat der Kirchen, der aus 400, von den etwa
160 Mitgliedkirchen selbst zu ernennenden Abgeordneten besteht
und im «Zentralausschuss» sein ausfiithrendes Organ hat, ist nicht, -
wie er filschlicherweise oft genannt wird, — ein Welt-«Kirchenrat»,
d. h. er ist nicht eine den einzelnen Kirchen iibergeordnete Behorde
mit kirchenamtlichen Befugnissen, er hat keine gesetzgeberische,



sondern nur moralische Autoritit. Er ist auch nicht die vorliufige
Verwaltungsbehorde einer in Zukunft zu errichtenden Super-
Kirche, sondern er ist die lose Vereinigung ungleichartiger Kirchen,
die alle ihre Selbstiindigkeit bewahren und die nicht gezwungen
werden konnen, etwas von dem preiszugeben, was ihnen nach ihren
besonderen Traditionen entscheidend wichtig ist. Der Okumenische
Rat ist nicht einmal ein « Kirchenbund», sondern ein blosser Bund
von Kirchen. Andererseits ist er aber auch nicht eine rein weltliche
Organisation, kein blosser Zweckverband, nicht bloss ein Rat in der
Reihe der vielen anderen «Riite» dieser Welt, sondern ein Rat von
Kirchen, die alle glauben, dass in ihnen Christus am Werke ist und
die aus ihrer Christusverbundenheit heraus die Einheit der Kirchen
wollen. Dadurch aber bekommt der Okumenische Rat sclbst geist-
liches (Gewicht, er wird — immer so, wie er sich selbst interpretiert —
das Organ der Kirche in den Kirchen, das Mittel und die Methode,
durch die die Einheit der Kirche, die als solche ein Werk des Herrn
der Kirche selbst ist, sich Ausdruck verschafft. Er wird zu einem Or-
gan, das—wenn Gott will-eben durch das gemeinsame Christus-Zeug-
nis der ihm angeschlossenen Kirchen mit einem Male die méchtige
Autoritiit eines Organes des heiligen Geistes gewinnen kann (W, A.
Visser't Hooft).

Wenn das Sinn und Bedeutung des Okumenischen Rates der
Kirchen ist, dann lisst sich auch ohne weiteres verstehen, dass die
Verpflichtungen, die die Mitgliedschaft den einzelnen Kirchen auf-
erlegt, im eigentlich kirchlichen Sinne keine sehr weitgehenden sein
konnen. Von den Mitgliedskirchen wird im wesentlichen nur ver-
langt : 1. dass sie — wie die sogenannte Basisformel des Okumenischen
Rates lautet — Jesus Christus als « Gott und Heiland» anerkennen;
2. dass sie bereit sind, Christus auch in anderen Kirchen am Werke
zu sehen und dieses Christuszeugnis der anderen Kirchen zu horen,
ernstzunehmen und zu verstehen; 3. dass sie einander in dusserer
Not beistehen und sich aller Reden und Handlungen enthalten, die
zu ihren briiderlichen Beziehungen in Widerspruch stehen wiirden.

Die Mitgliedschaft im Okumenischen Rat bedeutet aber nicht,
dass die Einzelkirchen dariiber hinaus auf irgendeine bestimmte
Lehre von Christus, von der Kirche oder von der Einheit der Kirche,
noch auf sonst irgendein Dogma, eine Institution oder eine Gottes-
dienstform verpflichtet werden kénnen. Im Gegenteil; der Zentral-
ausschuss des Rates hat auf seiner Tagung von Toronto im Juli
1950 ausdriicklich erklirt: Der Okumenische Rat stellt sich nicht



— 136 —

auf den Boden einer besonderen Auffassung vom Wesen der Kirche
noch von der Einheit der Kirche. Vielmehr ist «der (Okumenische
Rat der Kirchen der Ort, wo schlechthin jede Auffassung von der
Kirche und von der Einheit der Kirche jeder anderen lebendig gegen-
iitbertreten kann.» (O. Tomkins).

Diese Zeugnisse mégen geniigen. Sie zeigen deutlich, dass die
Okumene, wie sie in diesem neuen Rat der Kirchen verstanden und
erstrebt wird, etwas wesentlich anderes ist als das, was sich unsere
altkatholischen Fiihrer darunter vorgestellt haben. Dieser moderne
Begriff der Okumene ist umfassender, universeller, aber er ist zwei-
fellos auch dynamischer, lebendiger, mehr nach vorwirts dringend
als riickwiirts blickend, auf das lebendige Wirken Christi und des
heiligen Geistes in Welt und Geschichte ausgerichtet, aber er ist
auch viel drmer an kirchlichem und theologischem Gehalt, in
seinem Christus- und Geistzeugnis unklar, mystisch-verschwommen,
der Dialektik der Geschichte ausgeliefert, im ganzen nicht ohne
Gefahr des Relativismus und Illusionismus. Die moderne Okumene
verneint zwar nicht, was unseren altkatholischen Fihrern wichtig
war, die Kontinuitiit nach riickwirts, die Ubereinstimmung mit der
alten, ungeteilten Kirche, kurz die inhaltlich bestimmte, katho-
lische Okumenizitiit, aber sie ist ihr nicht — wie unseren Vitern —
die Moglichkeit, neben der es keine andere gibt, sondern sie ist ihr
eine Moglichkeit unter vielen, ein Bild, ein Begriff von der Einheit,
mit dem jederzeit andere in Konkurrenz treten konnen.

Von da aus gesehen ist die Frage nicht mehr die, ob sich die
«altkatholische» Okumene in diese neue Okumene einordnen lisst,
sondern ob wir uns als Altkatholiken, wenn anders wir uns selbst
treu bleiben wollen, diese uns angebotene Einordnung gefallen lassen
diirfen ? Wird unsere katholische Okumenizitit durch die Ein-
ordnung in diese moderne «Sammel»-Okumene nicht faktisch rela-
tiviert und entleert ? Damit ist die Frage nach dem Verhéltnis von
«Konfession und Okumene» fiir uns erst in ihrer ganzen Schiirfe
gestellt.

III. Der Altkatholizismus und die neuwere okumenische
Bewegung

Wir antworten auf die uns gestellte Frage zuniichst mit dem
Hinweis auf die sehr bemerkenswerte Tatsache, dass unsere alt-
katholische Kirche mit ihrem Grundsatz der katholischen Okume-
nizitit nicht allein steht. Mit ihr auf wesentlich demselben Boden



— 137 —

stehen die orthodoxen Kirchen des Ostens und die anglikanischen
Kirchen, wie auch namhafte lutherische Theologen. Mit der unsrigen
bilden diese beiden Kirchen in der heutigen Okumene den soge-
nannten katholischen Fligel, withrend die unmittelbar aus der Re-
formation hervorgegangenen lutherischen und reformierten Kirchen
zusammen mit den amerikanischen Freikirchen den sogenannten
protestantischen Fligel darstellen. Im Verlauf der bisherigen Eini-
gungsverhandlungen hat es sich nun aber gezeigt, dass es gerade
diese beiden grossen Kirchengruppen sind, die in grundlegenden
und wichtigen Fragen in einem deutlichen Gegensatz zueinander
stehen. An der Konferenz von Amsterdam im Jahre 1948 ist dieser
katholisch-protestantische Gegensalz sogar als «unser tiefster Unter-
schied» bezeichnet worden. Worin besteht dieser Gegensatz ?

Wir haben oben absichtlich von einem sogenannten katho-
lischen und sogenannten protestantischen Fligel gesprochen. Und
wir haben das getan im Hinblick auf die Tatsache, dass in Amster-
dam die beiden Parteien zwar versucht haben genauer zu sagen, was
sie unter katholisch und protestantisch verstehen, sich aber selt-
samerweise nicht einmal dariiber einigen konnten. «Man fand es auf
keine Weise maglich, die Stellung des anderen in einer Weise zu
umschreiben, die dieser als zutreffend anerkannt hiitte.» « Man behalf
sich infolgedessen damit, dass man katholisch und protestantisch
in Anfiihrungszeichen setzte und sich im iibrigen damit begniigte,
den Unterschied der beiden Grundhaltungen wie folgt zu um-
schreiben: «Die eine Seite, die man gewdhnlich |, katholisch®
nennt, wird gekennzeichnet durch eine starke Betonung der sicht-
baren Kontinuitit der Kirche in der apostolischen Sukzession des
Bischofsamtes, d. h. der sichtbaren Fortdauer der Kirche vermittels
der von den Aposteln sich herleitenden, ununterbrochenen Amts-
nachfolge der Bischéfe. Die andere Secite, die man gewdhnlich
.protestantisch® nennt, betont in ihrer Lehre von der Rechtferti-
gung allein aus dem Glauben vor allem die Initiative des Wortes
Gottes und die Antwort des Glaubens». Die katholischen Kirchen
- so wurde dieser Giegensatz noch nither umschrieben — legen grosstes
Gewicht auf eine unmittelbare, horizontale Beziehung zu den von
Christus ernannten Aposteln in dem Sinne, dass von Christus und
den Aposteln her durch Vermittlung des Amtes, der Lehre und der
Sakramente gleichsam ein ununterbrochener Gnadenstrom sich
bis auf die Kirche unserer Tage hinzieht, withrend den protestan-
tischen Kirchen die vertilkale Bezichung, das immer wieder neue



— 138 —

Handeln Gottes «senkrecht vom Himmel herab» das Entscheidende
ist, ndmlich das immer wieder neue Eingreifen des Herrn durch das
lebendige Wort, quer hindurch durch die Zeiten, und die Aufnahme
dieses Wortes in der freien Entscheidung des Glaubens.

Es ist klar, dass diese Abgrenzung von «katholisch» und «pro-
testantisch» weder erschépfend noch auch in allem richtig ist,anderer-
seits aber geniigt sie, um uns deutlich zu machen, wie wir als Alt-
katholiken — vor diese innerckumenische Alternative gestellt -
uns zu entscheiden haben: Unsere altkatholische Kirche gehort
entschieden in die Reihe derjenigen Kirchen, die auf die Horvzon-
tale, die von den Aposteln her in die Gegenwart reicht, das aller-
grosste Gewicht legen, sie ist also auch im Sprachgebrauch der
neueren Okumene eindeutig eine «katholische» Kirche.

Aber damit ist nicht alles gesagt. Im Gegenteil, es gibt zwei
sehr gewichtige Umstéinde, die es uns verbieten, uns restlos in
dieses in Amsterdam aufgestellte Schema einreihen zu lassen. Ein-
mal ist zu sagen: Unsere altkatholische Kirche hat das Wort «ka-
tholisch» nie, wie es in Amsterdam geschehen ist, jedenfalls nicht
in erster Linie, im Sinne einer trennenden Abgrenzung gegen den
Protestantismus verstanden, sondern immer positiv im Sinne eines
Bekenntnisses zur Ganzheit der Kirche, die sie in der ungeteilten
Kirche des 1. Jahrtausends verkorpert sah und in der es jene Unter-
scheidung zwischen «katholisch» und «protestantisch» noch gar
nicht gab.

Zweitens aber —und das ist sachlich noch viel bedeutungsvoller
— hat in unserer Kirche neben jener horizontalen die vertikale Linie,
jene Senkrechte von oben, die fiir die spezifisch protestantische
Grundhaltung charakteristisch ist, nie gefehlt. Im Gegenteil, bei
aller Betonung der Kontinuitit mit der alten Kirche hat es bei uns
nie an Verstandnis gefehlt dafiir und fehlt es heute weniger denn je,
dass das Wort der hl. Schrift die erste und entscheidende Autoritit
fir das kirchliche Handeln sein muss und dass dieses stets neu zu
ergreifende Wort der hl. Schrift allein in der freien Glaubensent-
scheidung (nicht des einzelnen allein, wohl aber der der Kirche,
die darum selbst frei sein muss) entgegengenommen werden kann.
Das haben jedenfalls gerade die Besten unserer Bewegung mit zu-
nehmender Deutlichkeit erkannt, und wir meinen, dass wir — von da
aus gesehen — unbeschadet des wahrhaft katholischen Charakters
unserer Kirche, unbedenklich ja sagen diirfen zu den beiden Grund-
prinzipien der reformatorischen Kirchen, wie sie in der Amster-



— 139 —

damer Erklirung umschrieben worden sind, niimlich zum recht ver-
standenen Schriftprinzip, wie auch zum Satz von der Rechtferti-
gung aus dem Glauben oder aus Gnaden allein. « Gerechtfertigt um
Christi willen durch unseren Glauben, nicht aber um unseres Glau-
bens willen.»

So treffen und iiberschneiden sich also in der altkatholischen
Kirche, was ihr Grundanliegen betrifft, die horizontal-katholische
und die vertikal-protestantische Linie und in eben dieser Uber-
schneidung liegt das Wesen ihres christozentrischen Katholizis-
mus begriindet. Dieser christozentrische Katholizismus ermoglicht
ihr die grundsitzliche Offenheit sowohl fiir die Grundintention der
Reformationskirchen wie fiir die eines an der alten Kirche orien-
tierten Katholizismus und er erlaubt es ihr auch, iiber jenen inner-
Okumenischen Gegensatz hinausgehend, in freier und selbstindiger
Weise Stellung zu nehmen zum Protestantismus wie zum Roémischen
Katholizismus unserer Tage.

Dem  Protestantismus gegeniiber, sofern er sich dem reforma-
torischen Erbe noch verpflichtet weiss, werden wir betonen miissen:
Katholisch sein heisst fiir uns nicht anti-protestantisch sein, jeden-
falls nicht unter dem allgemeinen Gesichtspunkt der Lehre. Es
gibt fiir uns nur einen wichtigen Differenzpunkt, der uns, aber auch
die orthodoxe Kirche und die anglikanische Kirche bis auf den
heutigen Tag grundsitzlich vom Protestantismus trennt, und das ist
die Frage des kirchlichen Amtes. Nicht von ungefihr hat sich die
Frage nach Ursprung und Sinn des kirchlichen Amtes, insbesondere
des Bischofsamtes, und die damit zusammenhiingende Frage der
apostolischen Amtsnachfolge in der Okumene immer wieder als das
eigentliche Kreuz der Einigungsbemiithungen erwiesen, als der
kritische Punkt, an dem bis jetzt jede Wiedervereinigung des katho-
lischen Fliigels mit dem protestantischen gescheitert ist. Die Frage
ist — kurz gesagt — die, ob das Amt als solches — zuniichst ganz ab-
gesehen von seiner Gliederung in die verschiedenen Amtsstufen des
Bischofs, Priesters und Diakons, nur — wie der Protestantismus
sagt — als wort- und geistgewirkt zu gelten hat, oder ob, wie der
Katholizismus betont, das Amt von Christus durch die Apostel
historisch gestiftet worden ist, ob mit andern Worten das kirchliche
Amt nur auf Wort und Geist Christi oder auch auf den ausdriick-
lichen, stiftenden Willen Christi zuriickzufiithren ist, ob es in einem
bloss vertikalen (leist-Zusammenhang, oder auch in einem horizon-
talen Stiftungszusammenhang mit Christus steht. Und unsere Frage



— 140 —

an den Protestantismus ist, ob er an diesem Punkt durch Uber-
betonung der Vertikalen nicht die Horizontale verlassen hat ?

An der 3. Weltkirchenkonferenz fiir Glaube und Kirchenver-
fassung in Lund vom letzten Jahre hat man gerade iiber diese Frage
wieder erneut und zum Teil unter neuen, nimlich unter christo-
logischen Gesichtspunkten zu verhandeln begonnen. Die Zukunft
wird zeigen, ob es den Bemiihungen der «katholischen» und «pro-
testantischen» Theologen der Okumene gelingen wird, diesen letzten,
allerdings sehr entscheidenden Differenzpunkt aus der Welt zu
schaffen oder nicht.

Uns muss es vorliufig geniigen, im Blick auf diesen entschei-
denden katholisch-protestantischen Gegensatz zweierlei zu wissen:
einmal das Umfassendere, das wir schon festgestellt haben, katho-
lisch sein heisst fiir uns nicht anti-protestantisch sein, und dann das
Besondere, dass unser «tiefster Unterschied» zum Protestantismus
wesentlich im kirchlichen Amte begriindet ist. Wir sollen wissen —
und das kann auch jeder Laie verstehen - dass ein protestantischer
Pfarrer, ein «verbi divini minister», ein Diener am gottlichen Wort,
nun einmal etwas anderes ist als ein christkatholischer Presbyter-
Priester, dass infolgedessen die Verkiindigung des Wortes und
die Verwaltung der Sakramente unseren evangelischen Briidern
faktisch etwas ganz anderes bedeutet als das uns bedeuten muss.
Also nicht so sehr — wie man vielfach meint — das verschiedene
aussere Geprige des Gottesdienstes ist es, was uns trennt, als
vielmehr die schlichte Tatsache, dass — vom kirchlichen Amt her
gesehen — das kirchliche Handeln als Ganzes anders verstanden
wird hier als dort.

Unser Verhiltnis zur rémisch-katholischen Kirche lisst sich
nicht auf eine kurze Formel bringen. lhr gegeniiber konnen wir
jedenfalls nicht mehr einfach sagen: katholisch sein heisst fiir uns
anti-romisch sein! Das wire ein gefihrlich verkiirzendes Schlag-
wort. Denn die romisch-katholische Kirche stellt sich uns als eine
«complexio oppositorum» dar, als eine Verbindung von Gegen-
sitzen, in welcher Wahres und Falsches, urspriinglicher, echter
Katholizismus und — um mit dem nachmaligen romisch-katholischen
Bischof Hefele zu sprechen — dessen «Zerrbild» ein unentwirrbares
Ganzes bilden. Wir werden deshalb den romischen Katholizismus
als dieses Gianze weder einfach bejahen noch verwerfen konnen,
sondern wir miissen unterscheiden: Wir werden die unverginglichen
katholischen Wahrheitswerte, die er der Christenheit bis auf den



— 141 —

heutigen Tag erhalten hat, anerkennen, ernstnehmen und beher-
zigen, aber die eigentiimliche Verkehrung dieser Wahrheitswerte,
ihre fatale Verquickung mit geschichtlichen und sachlichen Irr-
tiimern, die um so schwerer wiegen, als sie in unzihligen Defini-
tionen durch das unfehlbare Lehramt der Kirche sanktioniert
worden sind und, trotz besserer Erkenntnis der neueren réomisch-
katholischen Bibel- Geschichts- und Liturgiewissenschaft, grund-
sitzlich nicht revidiert werden konnen, zuriickweisen und ablehnen
missen. Wir miissen es tun um der Wahrheit und um der wahren
Katholizitit der Kirche willen. Das gilt im besonderen vom vati-
kanischen Dogma von der Universalmacht und Unfehlbarkeit des
Papstes, in welchem jene unselige Vermischung von Wahrheit und
Irrtum nicht nur ihren Hohepunkt erreicht, sondern als Ganzes
auch die hochste kirchenamtliche Sanktionierung empfangen hat.
Mit diesem Dogma hat die romisch-katholische Kirche die biblische
«Vertikale» verlassen zugunsten einer einseitigen und darum
falschen Betonung der «Horizontalen», und sich dadurch in sich
selbst eingeschlossen.

Unsere Haltung dem rémischen Katholizismus gegeniiber kann
darum nur die sein: Um ihrer echten katholischen Wahrheitswerte
willen muss die romisch-katholische Kirche Gegenstand unserer
briderlichen Anteilnahme, unseres warmen theologisch-kirchlichen
Interesses und unserer unentwegten dkumenischen Hoffnung sein.
Das ist das Grundlegende und Entscheidende fiir uns. Um der fatalen
Verkehrung dieser Wahrheitswerte willen aber muss sie weiterhin
(legenstand unserer theologischen Kritik, und, wenn es sein muss,
des Protestes unseres - wie unsere Viiter sich ausdriickten - «katho-
lischen Gewissens» sein.

Damit sind wir an den Punkt gelangt, wo wir nun abschliessend
sagen konnen, welche Stellung unsere altkatholische Kirche als
besondere « Konfession» der heutigen Okumene, den anderen Kon-
fessionen, insbesondere der romisch-katholischen und protestan-
tischen Konfession gegeniiber und endlich der Idee einer «zukiin-
tigen Wiedervereinigung aller Christen und Kirchen» gegeniiber,
konkret einzunehmen hat. Wir tun das in Form von sieben Thesen,
die sich als Schlussfolgerungen aus unseren Ausfiihrungen unmittel-

bar ergeben.



— 142 —
IV. Schlussfolgerungen

A. Unser Verhidltnis zur heutigen Okumene

1. Wir stimmen dem allgemeinen Ziel der heutigen 6kume-
nischen Bewegung zu, ndmlich der Einheit der Kirche in der Gna-
denfiille Christi «unseres Gottes und Heilandes» die Wege zu be-
reiten, und anerkennen dariiber hinaus gerne, dass durch die neuere
okumenische Bewegung bei allen Mingeln, die ihr anhaften, unser
eigener 6kumenischer Wille vertieft worden ist im Sinne des Glau-
bens und der Hoffnung, dass der lebendige Christus allein die Einheit
der Kirche uns schenken kann, dass diese Einheit alle Kon-
fessionen des Erdenrundes umfassen muss und dass sie um der
Rettung der Welt willen von uns gefordert ist.

2. Wir stellen mit Genugtuung fest: Die Mitgliedschaft im
Okumenischen Rat der Kirchen verlangt von uns in keiner Weise
Abstriche an der Katholizitit der Kirche, wie sie unsere Viter ver-
standen haben. Wir haben nichts preiszugeben von den Prinzipien,
wie sie in den offiziellen Dokumenten unserer Kirche, in der Ut-
rechter Erklirung von 1889, in unserer Verfassung, in den Synode-
beschliissen, im Katechismus und im Gebetbuch niedergelegt sind.

3. Bei aller Gewilltheit zur Mitarbeit im Okumenischen Rat
machen wir aber den Vorbehalt der katholischen Okumenizitit
geltend, die uns nicht nur eine Moglichkeit unter anderen, sondern
nach wie vor die Moglichkeit einer kiinftigen Wiedervereinigung ist.
Dieser Vorbehalt bedeutet, dass unsere Theologen im Okumenischen
Rat der Kirchen und in allen seinen Organen, im Verein mit den
orthodoxen und anglikanischen Kirchen, unentwegt fiir den Grund-
satz eintreten, dass eine Wiedervereinigung nur méglich und wiinsch-
bar ist auf dem Boden der Lehre, der Verfassung und des Kultus
der alten Kirche.

B. Unser Verhiltnis zu den Konfessionen

4. In Ubereinstimmung mit ihrem Prinzip der katholischen
Okumenizitit ist unsere Kirche als besondere Konfession und sind
ihre einzelnen Glieder, Laien und Geistliche, aufgerufen, allen
Kirchen, insbesondere aber ihren romisch-katholischen und evange-
lischen Briidern gegeniiber, eine irenische Grundhaltung zu be-
wahren und durch Wort und Tat Zeugnis abzulegen von der wahren
Katholizitit der Kirche.



— 143 —

Durch das Wort: Wir diirfen uns nicht scheuen, uns des Wortes
«katholisch» fiir unsere eigene Kirche bewusst und freudig zu be-
dienen. Denn es bezeichnet die Einheit und Ganzheit der Kirche,
und in diesem Sinne haben — das sei nebenbei noch erwihnt -
urspriinglich auch die Reformatoren das Wort «katholisch» fiir die
evangelische Kirche in Anspruch genommen und die rémisch-
katholische Kirche konsequent als «papistisch» oder «rémischy
bezeichnet. Erst in neuerer Zeit, seit der Aufklirung, wird der Aus-
druck «katholisch» von den Protestanten im Sinne eines trennenden
Kampfwortes gebraucht. Dadurch diirfen wir uns aber nicht beirren
lassen, sondern sollen, zum urspriinglichen Sprachgebrauch zuriick-
kehrend, romisch-katholisch sagen, wenn wir die Kirche Roms
meinen, und im iibrigen immer und iiberall geltend machen: der
Name katholisch kommt der einen und ganzen Kirche zu, er ist
ein Ehrenname, auf den jeder Christ ein Recht hat, der getauft ist
und glaubt. «Christ ist unser Name, katholisch unser Beinamey,
sagt ein altes Viiterwort. (Darum auch nennen wir uns in der Schweiz
als Konfession christ-katholisch.)

Wichtiger als das Wort ist allerdings die Tat: Zeugnis ablegen
von der wahren Katholizitit der Kirche, das muss fir unsere Ge-
meinden vor allem heissen, unaufhorlich darum beten und mit aller
Hingabe sich dafiir einsetzen, dass die Gnadenfiille Jesu Christi,
der ganze Reichtum und die volle Wahrheit christlichen Glaubens
und Lebens mehr und mehr unter uns Gestalt gewinnt, heisst alles
tun, was in unseren schwachen Kriiften liegt, dass der Geist Christi
in seiner ganzen Lebensfiille, der ¢ganze Christus» Eingang findet
in unsere Lehre, unsere Amterordnung, unseren Kultus und durch
sie in Familie und Offentlichkeit, heisst: das, was wir haben, nicht
abbauen, sondern ausbauen und vertiefen, heisst uns konzentrieren
auf das eine, das not tut, damit der lebendige Christus wirklich der
Herr unserer Kirche sei.

5. Erst der entschlossene und klare Wille zur christozentrischen
Katholizitiit unserer eigenen Kirche gibt uns die innere Berechtigung
und auch das richtige Mass zur «konfessionellen» Abgrenzung gegen
die romisch-katholische und die protestantische Kirche. Beide
schliessen wir in unser Gebet und in unsere theologische Arbei!; um
die Einheit der Kirche ein, wenn auch die erstere durch ihre Uber-
spitzung des kirchlichen Amtes im unfehlbaren Papsttum und die
letztere durch ihre Unterschitzung des Amtes die wahre Katholi-
zitit an einem entscheidenden Punkt preisgegeben haben und wir



— 144 —

eben deshalb weiter von ihnen getrennt bleiben miissen. Wir sind
aber bereit, wie das in der « Una-Sancta-Bewegung» an vielen Orten
bereits geschieht, mit unseren rémisch-katholischen Briidern jeder-
zeit ins Glaubensgesprich zu treten und erst recht natiirlich mit
unseren evangelischen Briidern. Mit ihnen werden wir iiberdies im
Rahmen, der durch die neuere Okumene vorliufig abgesteckt ist,
auch praktisch zusammenzuarbeiten und, wenn sich das aus den
Umstianden in natiirlicher Weise ergibt, im selben Rahmen zu-
sammen mit ihnen sogenannte okumenische Gottesdienste feiern
kénnen.

C. Die zukiinftige Wiedervereinigung der Kirchen

6. Die Aussichten auf eine Wiedervereinigung aller christlichen
Kirchen sind — menschlich gesprochen — beim heutigen Stand der
Dinge nicht sehr gross. Insbesondere sind sie der rémisch-katho-
lischen Kirche gegeniiber — streng genommen aber erst seit dem Vati-
kanum - iusserst gering. Fast ebenso schwierig wird eine Verstin-
digung mit dem linken Fliigel des europiischen und vor allem des
amerikanischen Protestantismus sein. Anders verhiilt es sich mit
den Kirchen, die mehr in der Mitte stehen, doch wird auch fiir sie
der Weg der Verstandigung noch ein langer und schwieriger sein.

Grundsitzlich wird im Blick auf eine zukiinftige Wiederver-
einigung der christlichen Kirchen gelten miissen: In Anbetracht
der Tatsache, dass die kirchliche Zerrissenheit unserer Christenheit
zuriickzufiihren ist auf menschliche Willkiir, Machtgier und Siinde,
andererseits aber in sehr wichtigen (laubensunterschieden ihre
Wurzel hat, ist ein volliger organisatorischer Zusammenschluss der
Konfessionen zu einer uniformen, gleichgeschalteten Einheitskirche
weder moglich noch auch wiinschbar. Auch in einer wiedervereinig-
ten Kirche der Zukunft werden unsere heutigen Konfessionen,
weit entfernt davon nur provisorischen, vorliufigen Charakter zu
haben, weiterhin — wenn auch vielleicht in neuer Gestalt - ihre
besondere Mission und Aufgabe zu erfiillen haben. Das aber be-
deutet : Die Einheit, die wir im Gehorsam gegen den Einen Herrn der
Kirche erstreben, kann fiir uns niemals eine absorptiv-unionistische,
sondern nur eine foderativ-korperschaftliche sein, in der jede
einzelne Konfession in 6kumenischer Aufgeschlossenheit ihre Selb-
stindigkeit wahrt und im Austausch mit anderen ihr besonderes
Glaubensgut zur Geltung bringen kann — unter der einen Voraus-



— 145 —

setzung allerdings, dass sie sich in den wesentlichen Stiicken, in
Lehre, Verfassung und Kultus, als eine Herde dem Einen Hirten
unterzuordnen gewillt sind.

7. Die letzte unserer Schlussfolgerungen, die sich daraus fiir
unsere altkatholische Kirche und ihre Mitglieder ergibt, ist die:
bleibe deiner Kirche treu! Nimm lehrend und horend, betend und
handelnd lebendigen Anteil an der Verkiindigung, der Amter-
ordnung und dem Gottesdienst deiner Kirche, arbeite mit an der
Vertiefung und Intensivierung ihres Glaubens und ihres Lebens.
Denn in dem Masse, als du Wesen und Aufgabe deiner eigenen alt-
katholischen Kirche erfiillst, dienst du auch der Einheit der Kirche
in Jesus Christus.

Olten Urs Kiiry

Beniitzte Literatur

Bischof £. Herzog: Gemeinschaft mit der anglo-amerikanischen Kirche.
Bern 1881,

— K. Herzog: Der religiose Standpunkt der christkatholischen  Kirche.
Internationale Kirehliche Zeitschrift. 1919, IV.

Oliver Tomkins: Um die Einheit der Kirche. Miinchen 1951.

W. A. Visser't Hooft: Die Bedeutung des Okumenischen Rates der Kirchen.
Im 1. Band «Die Unordnung der Welt und Gottes Heilsplan». Zirich

1948.

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1953, 10



	Konfession und Ökumene

