
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— Ill —

Kirchliche Chronik

Anglikanismus und Einigungsbestrebungen. Nachdem sich die
Convocation von Canterbury bereits im Oktober 1952 mit dem Bericht
«Church Relations in England» befasst hatte x), kam dieser Bericht im
Mai 1953 erneut vor den Convocations von Canterbury und York zur
Verhandlung 2). Während die Bischöfe der Provinz Canterbury im Oktober
den Bericht entgegengenommen und zur weiteren Behandlung empfohlen
hatten, nahm das Unterhaus der Convocation im Mai den Bericht nur
entgegen, empfahl ihn aber nicht, sondern beschloss, den Erzbischof zu
bitten, eine gemeinsame Kommission aus beiden Häusern zu bilden, die
die Folgerungen studieren solle, die sich aus dem Bericht ergeben. Die
Bischöfe erneuerten ihren Beschluss, den Bericht anzunehmen, ihn weiter
zu studieren und mit einzelnen Freikirchen, zunächst mit den Methodisten,
Verhandlungen aufzunehmen. Nach einer eindrucksvollen Rede des

Bischofs von Durham nahm die Convocation von York den gleichen Antrag
an, wie das Oberhaus von Canterbury. In den Debatten kam zum
Ausdruck, dass bei den Anglikanern Übereinstimmung darüber herrsche, dass

der Episkopat in irgendeinem Sinne nötig sei, aber es erhebe sich die

Frage: in welchem Sinne und bis zu welchem Grade. Eine andere Schwierigkeit

ergibt sich daraus, dass die Nonkonformisten, selbst wenn sie den

Episkopat in irgendeiner Form annehmen sollten, mit den nichtbischöflichen

Gemeinschaften, mit denen sie bisher in Abendmahlsgemeinschaft
standen, dies weiterhin wollen. Die Methodisten haben bereits zum
Ausdruck gebracht, dass die bischöfliche Sukzession nicht der wahre und
einzige Garant der sakramentalen Gnade und rechten Lehre sei, der
Episkopat sei nicht wesentlich 3). Die Baptisten halten die Vorschläge weder
für richtig noch für praktisch durchführbar. Sie sind dagegen, dass die

Frage der Interkommunion mit der des Episkopates verbunden wird. Letzterer

habe weder die Einheit oder die Kontinuität der Kirche bewahrt. Diese
ist nach baptistischer Ansicht eine Kontinuität des Lebens in Christus 4).

Die Evangelicals der Kirche von England hatten schon vor längerer Zeit
erklärt, dass der historische Episkopat aufrechterhalten werden müsse 5).

Während Glieder der Kirche von Schioeden 8) und von Finnland7) zum
Abendmahlsempfang in der Kirche von Englan zugelassen sind, bestand

1) Siehe IKZ 1952, S. 252, Church Times vom 17., 24. und 31. 10.52.
2) Church Times vom 8. und 15. 5. 53.
3) Church Times vom 22. 11. 52.
4) Church Times vom 8. 5. 53.
6) Church Times vom 2. 5. 52.
6) Siehe IKZ 1923, S. 204.
7) Siehe IKZ 1935, S. 99 ff., S. 176 ff.



— 112 —

eine solche Regelung für die Glieder der anderen skandinavischen Kirchen
nicht. Vielmehr wurde ihnen gegenüber ein Beschluss der Convocation aus
dem Jahre 1933 verschieden gehandhabt. Interessant ist, dass die Zulassung

von Gliedern der schwedischen Kirche niemals durch die Convocation

sanktioniert wurde, während dies bei den Finnen der Fall ist. Nachdem

mit den Vertretern der anderen skandinavischen Kirchen 1947 eine
vorbereitende Besprechung abgehalten worden war, beschloss die Lambethkonferenz

von 1948 die Aufnahme von Verhandlungen. Diese fanden im
März 1951 unter Vorsitz des Bischofs Berggrav statt. Der Bericht liegt nun
gedruckt vor 1) und wurde im Mai von der Convocation von Canterbury
behandelt 2). Der Bericht selbst umfasst nur vier Seiten, es sind ihm aber
eine Reihe wertvoller Anhänge beigegeben, die folgende Materien behandeln:

Ein kurzer Bericht über die Beziehungen der Kirchen von Norwegen,
Dänemark und Island zu anderen lutherischen Kirchen und die Herkunft
des gegenwärtigen Episkopates in diesen Kirchen. Ferner: Eine Darlegung
der gegenwärtigen Beziehungen der Kirche von England zu den Kirchen
von Schweden und Finnland sowie zu den Kirchen von Lettland und
Estland. Der dritte Anhang enthält das Protokoll der Verhandlungen in Oslo.
Bischof Berggrav gab einen klaren und umfassenden Bericht über den

gegenwärtigen Stand. Er sagte, nachdem er den Bericht über die

Vorbesprechung und sonstiges Material studiert habe, habe er das Empfinden,
dass einige Verschiedenheiten und viel Übereinstimmung zwischen der
durchschnittlichen oder mittleren Kirche von England und der norwegischen

Kirche bestehe. Er sage «durchschnittlich» oder «mittlere», weil es

ihm schiene, dass in der Kirche von England viel mehr Verschiedenheit
der Meinung und sogar der Tradition bestehe, so dass Gruppen dieser
Kirche untereinander mehr verschieden seien, als die Norweger von einigen
dieser Gruppen.

Wichtige Verschiedenheiten schienen zu bestehen bezüglich des

Nachdrucks, der auf kirchliche Tradition gelegt wird. Die skandinavischen
Kirchen schätzten die Tradition sehr hoch, so dass sie manchmal als zu
traditionell angesehen würden. Sie betrachteten sich als in Kontinuität stehend
mit der alten Kirche, sie lehnten den römischen Standpunkt ab, dass sie

eine neue Kirche seien, die keine Wurzeln in der apostolischen und
mittelalterlichen Kirche habe. Aber, das formulierte Zeugnis der lebenden Kirche
in der Tradition aus früheren Jahrhunderten müsse ständig an der Heiligen
Schrift geprüft werden. Sie unterschieden zwischen einer Tradition, die auf
dem Neuen Testament beruhe, wie Handauflegung bei den Weihen und
einer Tradition, die aus kirchlichem Brauchtum entstanden sei, wie Kerzen

*) The Church of England and the Churches of Norway, Denmark and
Iceland. Report of the Committee appointed by the Archbishop of Canterbury in 1951.
London 1952, S.P.C. K. 35 Seiten, Preis 4 s. 6 p. Siehe Church Times vom 12.12.52,
Faith and Unity Nr. 82.

2) Church Times vom 8. und 15. 5. 53. Oek. P. D. vom 15. 5. 53.



— 113 —

und Gewänder. Tradition dürfe nicht über, sondern müsse unter der
Schrift stehen. «Wir haben das Gefühl, dass in der Kirche von England
die Tradition - ohne scharfe Unterscheidung zwischen ihren Quellen -
wenn nicht über der Schrift, so doch zum mindesten auf gleicher Stufe
mit ihr stehe.» Auf der anderen Seite erkennten die skandinavischen
Kirchen an, dass in der Kirche von England kein festgelegtes Dogma über die
Tradition bestehe, und in den Bekenntnissen nichts ohne Schriftgrundlage sei.

Die grösste Schwierigkeit sei die Frage des historischen Episkopates.
«Die dänische und die norwegische Kirche gaben die apostolische Sukzession

bei der Reformation auf, nicht, weil kein römisch-katholischer Bischof
da war, sondern weil sie einen wirklich geistlichen Episkopat haben wollten
und nicht einen weltlichen. Es herrschte in unsern Ländern das allgemeine
Empfinden, dass der römische Episkopat im wesentlichen eine weltliche,
nicht eine geistliche Macht darstellte, und dass sie nicht die wahren Bischöfe
im christlichen oder apostolischen Sinne waren. Wir können nicht finden,
dass die Handauflegung durch einen Bischof, der aus apostolisch-christlichen

Gründen als ein unzulänglicher Bischof charakterisiert werden muss,
etwas sicherstellen kann, das für den heiligen Geist für das Amt in der christlichen

Kirche wesentlich ist. In unsern lutherischen Kirchen finden wir,
dass der Episkopat durch die Reformation wirklich in seiner ursprünglichen
apostolischen Funktion wiederhergestellt wurde. Wie wir sie sehen, haben

wir die wirkliche Kontinuität, die einzige Sukzession, auf die es ankommt,
bewahrt, wenn wir auch mit der äusserlichen gebrochen haben.» Bischof
Berggrav fragte dann weiter: «Was ist die Hauptsache, innere Sukzession
des Glaubens in Verbindung mit der Sukzession des Amtes und der Funktion

oder die Mechanik der Sukzession ?» Alle nordischen Kirchen besässen

einen Episkopat, der in seiner Funktion dem anglikanischen völlig gleich
sei, für sie liege der Schwerpunkt nicht auf dem Wort historisches, sondern
auf den Worten apostolisches und christliches Amt.

Der dänische Professor Prenter sagte, wenn die kommende Einheit die

Hauptsache sei, könne dann nicht zuerst eine gegenseitige Anerkennung
der Ämter vorgenommen werden Solange es keine wirkliche Anerkennung
gebe, gäbe es keinen Weg vorwärts. Falls ein norwegischer Bischof zuerst
an einer anglikanischen Bischofsweihe teilnehme und nicht umgekehrt, dann

wäre das ein Zeichen dafür, dass die gegenseitige Anerkennung zustande

gekommen sei. Diese Äusserung kam aus der Furcht heraus, dass die
Teilnahme eines englischen Bischofs an einer skandinavischen Bischofsweihe
als eine «Wiederherstellung» der «verlorenen» apostolischen Sukzession

aufgefasst werden könnte. Als seinerzeit ein schwedischer Bischof an einer
finnischen Bischofsweihe teilnahm, wurde diese Interkonsekration in
Skandinavien als etwas ganz Natürliches angesehen, während Anglikaner von
einer Wiederherstellung der Sukzession sprachen.

Nach längerer Aussprache beschloss das Oberhaus der Convocation

von Canterbury, dass die getauften und zum heiligen Abendmahl zugelas-

Intemat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 2, 1953. 8



— 114 —

senen Glieder der norwegischen, dänischen und isländischen Kirche, wenn
sie sich in England befinden und von der geistlichen Versorgung ihrer
eignen Kirche abgeschnitten sind, das heilige Abendmahl in der Kirche
von England empfangen dürfen.

Abgeschlossen am 27. Mai 1953. P. H. Vogel.

Die liturgische Frage in England. Im Jahre 1937 veröffentlichte
der Bischof von Chichester den Wortlaut einer Ansprache, die er anlässlich

der ersten Visitationsreise durch seine Diözese gehalten hatte l). Im
verflossenen Jahre (1952) hat Bischof Bell seine zweite Visitationsreise
gemacht, und die aus diesem Anlass gehaltene Ansprache liegt nunmehr
im Wortlaut vor 2).

Damals gab es eine fast uferlose Debatte in den anglikanischen
Kirchenzeitungen, heute wurde die Ansprache zu einem Zeitpunkt veröffentlicht,

in dem in den Spalten der Church Times die Frage des «English
Missal» heftig diskutiert wurde. Die liturgische Frage ist nämlich immer
noch nicht gelöst worden und von Zeit zu Zeit gibt es Aussprachen über
dieses Thema, in denen die Ansichten hart aufeinanderprallen.

In seiner neuesten Ansprache behandelt der Bischof die Wichtigkeit
der rechten Verkündigung des Wortes und der Taufe. Der grossen Unkenntnis

auch der kirchentreuen Christen in den wesentlichen Tatsachen der
christlichen Religion müsse durch eine systematische religiöse
Erwachsenenbildung begegnet werden.

Den Hauptanteil der Ansprache macht der Abschnitt über die
Verwaltung des heiligen Abendmahles aus. Der Bischof steht auf dem
Standpunkte, «Die heilige Kommunion sollte der Mittelpunkt im Gottesdienstleben

aller Kirchenmitglieder sein», unabhängig von ihrer Zugehörigkeit zu
einer bestimmten «Richtung». Sehr stark betont er die «Wichtigkeit der

Belehrung über die evangelische Bedeutung der Eucharistie und über die

Stellung, die sie in der Bibel einnimmt». Die Kommunionfeier solle ein
Familienfest sein, deshalb sei ein Hochamt zu später Stunde ohne Abend-
mahlsspendung, selbst wenn eine Kommunionfeier zu früher Stunde

vorausgegangen sei, ein verstümmelter Ritus. Der einzige in der Kirche von
England zugelassene Ritus sei der des Prayer Book von 1662. Von ihm
seien nur die Abweichungen erlaubt, die die gesetzmässige Autorität gestatte.

Da zur Zeit des Erscheinens des vorliegenden Buches eine Aussprache
in der Church Times im Gang war, veröffentlichte Bischof Bell in dieser
einen Artikel über die Bedeutung der Autorität 3). Mit Recht sagt er in
ihm: «Wenn der Ritus von 1662 der einzig kanonisch autorisierte Ritus

Siehe IKZ 1937, S. 252.
2) The Word and the Sacraments. A charge delivered at his secondary visitation

of the Diocese of Chichester. October 1952 by G. K. A. Bell, Bishop of
Chichester. London (o. J.) A. R. Mowbray & Co. Limited. 40 Seiten, Preis 2 s. 6 d.

3) Church Times vom 6. 2. 52: The Prayer Book or English Missal. Meaning
of Authority.



— 115 —

in den zwei Provinzen (von Canterbury und York) ist, dann tut ein Priester,
der nach eignem Gutdünken entweder wesentliche Änderungen in diesem
Ritus vornimmt oder einen (wenn auch noch so vortrefflichen) anderen
Ritus gebraucht, etwas, was ganz und gar nicht in Einklang zu bringen ist
mit den Verpflichtungen, denen er als ein Priester der katholischen Kirche
unterworfen ist. » Gewiss könne man Einwendungen gegen den Ritus von 1662

erheben, und er selber sähe gerne einige Änderungen in ihm vorgenommen,
aber zweifellos sei der Ritus ausreichend. Es gehe nicht an, aus anderen
Quellen oder gar nach eignem Belieben Änderungen in ihm anzubringen.

Der Bischof appelliert für Loyalität gegenüber dem Ritus von 1662

im Interesse der missionarischen Aufgabe, die die Kirche von England habe.
Eine Bereicherung des Kanons sei nötig, und die Kirche von England könne
viel lernen von den anderen Provinzen der anglikanischen Kirchengemeinschaft.

Die Kirche von England habe eine einheimische Liturgie; es gelte,
aus ihr das Beste zu machen im Interesse der religiösen Bedürfnisse des
englischen Volkes und das in gesunder und katholischer Hinsicht. P. H. V.

Eine Kundgebung der altkatholischen Bischöfe der Niederlande.
Die römischkatholischen Bischöfe der Niederlande hatten eine besondere
Gedächtnisfeier zur Errichtung der römischkatholischen Hierarchie in den
Niederlanden vor hundert Jahren veranstaltet. Dazu ergriffen die
altkatholischen Bischöfe der Niederlande, der Erzbischof von Utrecht und
die Bischöfe von Haarlem und Deventer in einem Hirtenbrief vom 25.
Januar 1953 das Wort. Dem Schreiben entnehmen wir folgendes:

«Unser Wort wird keine Erneuerung eines damals erhobenen Protestes

sein. Unsere Kirche mit ihrer seit den Tagen des hl. Willibrordus
ohne Unterbrechung aufrechterhaltenen apostolischen Nachfolge ist schon

an und für sich ein Protest. Auch die andere Tatsache, dass nämlich die
Römische Kirche erst im 18. Jahrhundert anfing, diese apostolische
Sukzession zu leugnen - eine Leugnung, deren Unhaltbarkeit von den
Sachkundigen der Römischen Kirche anerkannt wird - braucht wohl nicht
näher beleuchtet zu werden.

Die Tatsache, dass der Erzbischof von Utrecht und der Bischof von
Haarlem seit einem Jahrhundert einen Römischen Prälaten mit demselben

Titel wie einen Schatten hinter sich haben, ist in dieser Beziehung deutlich

genug. Aus dem Umstand, dass dem Bischof von Deventer ein solcher
Schatten fehlt, ergibt sich, dass es nicht in erster Linie die Absicht des

Papstes gewesen ist, eine neue Hierarchie in den Niederlanden zu errichten,
sondern vor allem um sich der rechtmässigen zu entledigen, weil sie ihm
in seiner Kirchenpolitik ungelegen war. Im Bistum Deventer gab es keine

Anhänger der alten Klerisei; darum wurde die Einführung eines neuen
Bischofs in dieser Diözese als unnötig empfunden. Es bleibt ein Akt von
Willkür und Unrecht, dass Rom in einen schon Jahrhunderte dauernden
Streit hineingriff, und bei dem der Einsatz war: der Glaube an einen
unfehlbaren und in der Kirche allmächtigen Papst.



— 116 —

Dieses Unrecht verjährt nicht, weil es in der Kirche lebt; in der Kirche,
die sich nie verändert und deren Jahre nimmer endigen. Innerhalb und
ausserhalb der Römischen Kirche wird dieses Unrecht erkannt und keine
Festfeier wird das Gewissen zum Schweigen bringen können.

Während dieses Jahrhunderts hat Rom in den Niederlanden nun wachsen

können, und es kann ohne Zurückhaltung gesagt werden, dass es auch
tatsächlich gewachsen ist. Die Zahl ihrer registrierten Mitglieder hat stark

zugenommen, wenigstens wenn man mit theoretischen Maßstäben arbeitet.
Die Zahl ihrer Gläubigen hat in praktischen Werten abgenommen. Der
politische Einfluss Roms ist gestiegen. Der religiöse Einfluss, der sich innerhalb

der Schwesterkirchen hätte bemerkbar machen sollen, ist in gleichem
oder grösserem Masse zurückgegangen, so dass man feststellen kann, dass

Rom unter den Kirchen allein steht und verlassen ist. Viele erblicken in
dem totalitären System der Romkirche eine Gefahr und nicht mit Unrecht.
Aber eine Gefahr für sich selber und für ihre Gläubigen.

Um diese Gefahr zu beschwören, hat Rom in diesem Jahrhundert
ihren Gläubigen drei Glaubenssätze eigenen Fabrikats geschenkt. Es hat
die hl. Maria zu einem übermenschlichen Geschöpf gemacht, frei von jedem
Sündenmakel, sogar von vor der Geburt an. Sie hat ihren Papst mit einem
unfehlbaren Lehramt und mit absoluter Regierungsgewalt ausgerüstet. Und
sie hat die hl. Mutter des Herrn mit Leib und Seele in den Himmel
versetzt. Durch diese, jeder Tradition widersprechenden Neuerungen hat Rom
es dazu zu bringen gewusst, dass es in der Römischen Kirche mehr
Altkatholiken gibt als in allen unseren Kirchen zusammen gefunden werden.
Auch hat Rom es nun soweit gebracht, dass viele ihrer einsichtigen
Gläubigen, Bischöfe, Priester und Laien, jedem Glauben und jeder Frömmigkeit

gegenüber gleichgültig geworden sind oder auch mit einem Lächeln
und mit einer gewissen gutmütigen Gelassenheit die Produkte römischen

Aberglaubens mit in Kauf nehmen.

Um diese Gefahr zu beschwören, versucht Rom, freilich nicht ohne
Widerstände in den eigenen Reihen, Verbesserungen in ihrer Liturgie
einzuführen und einmal durch stärkeren Zwang, einmal durch Schmeichelei,
seine Macht zu behaupten. Aber der Schritt der getan werden musste, und
der auch zu gelegener Zeit getan werden wird, die Rückkehr zum Evangelium

und zu der unverfälschten Tradition der alten Kirche, diesen Schritt
hat Rom im vergangenen Jahrhundert in den Niederlanden nicht getan.
Wir bedauern dies um unserer vielen römischen Freunde, Volksgenossen
und Mitchristen willen.

Durch diese Betrübnis wissen wir uns mit unsern Voreltern verwandt,
für die die Bulle «Ex qua die» vom 4. März 1853 das Ende eines
jahrhundertlangen Kampfes und einer jahrhundertlangen Sehnsucht nach einem

wiedergewonnenen Platz innerhalb der katholischen Kirche des Abendlandes

bedeutete. Dieser Platz stand ihnen zu, wurde jedoch verweigert.



— 117 —

Für uns, wie sehr wir uns nach der Einheit der Kirche Christi
sehnen, wird diese Betrübnis weit durch unsere Freude übertroffen. Der Tag
des 4. März 1853 ist für uns ein Tag, auf den wir mit Dank gegen Gott
zurückblicken. Denn von dem Tag an war die alte Kirche von Utrecht
die einzige nationale katholische Kirche, die ihr ursprüngliches Wesen
unversehrt bewahrt hat; das Vorbild für alle diejenigen Katholiken, die in
Rom nicht länger ihre Mutter anerkennen konnten.

Nie hätte unsere Kirche ihre Aufgabe in der Gemeinschaft der
Kirchen erfüllen können, wenn Rom noch ihre harte Mutter, der Papst noch
ihr allerheiligster Vater gewesen wäre. Nie hätten wir denjenigen Katholiken

zu Hilfe kommen können, die nach 1870, ohne römisch zu sein, in
der katholischen Kirche bleiben wollten. Nie wäre unsere Interkommunion
mit den Kirchen der Anglikanischen Kirchengemeinschaft eine vollendete
und segensreiche Tatsache geworden. Nie wäre unsere Freundschaft mit
den Orthodoxen des Orients aufgeblüht und bis heute instand geblieben.
Unsere Hoffnung auf eine sich anbahnende Einigung mit diesen Schwesterkirchen

wäre eitel gewesen. Nie hätten wir unsern Gläubigen ihre Gebetbücher

in der Muttersprache in die Hand geben können. Nie hätten unsere
Gläubigen einen solchen Einfluss auf die kirchlichen Dinge gewonnen, wie
sie sie jetzt besitzen. Nie hätten unsere Männer der Wissenschaft ihrem
freien Forschen, mit seinen wichtigen Ergebnissen, obliegen können. Nie
hätten unsere Geistlichen ihr natürliches Anrecht auf ein glückliches
eheliches Leben erreichen können. Nie wären wir aus unsere Isoliertheit,
in der wir zu ersticken drohten, entkommen.

Nein, zweifelsohne wäre die kleine Herde der Erben des hl.Willibrordus
Rom unter die Füsse geraten. Die Schlinge war gelegt und wir sind
entkommen. Und jetzt, wo wir Schulter an Schulter mit Millionen
Mitchristen, die in der Ökumene das Ideal der wahren einen, heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche erblicken, jetzt dürfen wir mit tiefem
Dank gegen Gott sagen : Vater, Herr des Himmels und der Erde, wir danken

Dir, dass wir in diese Stunde gekommen sind. Wir danken Dir für die

Freiheit, wozu Du uns berufen hast und um die uns Hunderte in der
römischen Kirche, Bischöfe, Priester und Laien, beneiden!»

Einigungsbestrebungen der Presbyterianer in den Vereinigten
Staaten. Es bestehen in den USA verschiedene Presbyterianische Kirchen,
die auf die Kirche von Schottland zurückgehen und die auf eine Union
hinstreben. Eine davon, die «Northern Presbyterian Church» verhandelt
seit 1940 mit der bischöflichen Kirche. Sie organisierte sich im Jahre 1789
auf ihrer ersten allgemeinen Synode und zählt heute 2 364 112 Mitglieder,
die zweite, die «Southern Presbyterian Church», bildete sich nach dem
Ausbruch des Bürgerkrieges 1861 mit heute 702 266 Gläubigen, und die
«United Presbyterian Church» entstand im Jahre 1858 durch Zusammenschluss

der vereinigten Synode von Nordamerika und der vereinigten
reformierten Kirche, den Resten von Schismen in der Schottischen Heimat -



— 118 —

den «Covenenter» und der «Seceder». Sie hat 219 027 Angehörige. Alle drei
Kirchen fussen auf der Westminster Konfession, dem grossen und kleinen
Katechismus, dem Book of Order aus dem Jahre 1560, das den Gottesdienst

ordnet und dem Book of discipline mit der streng presbyterianischen
Verfassung aus demselben Jahre. Diese Dokumente sollen die Constitution

der Vereinigten Kirche bilden. In dieser Constitution werden drei

sogenannte «Statements» zugeordnet, die von den drei Kirchen in den

Jahren 1902, 1913 und 1925 angenommen worden sind. Diese «Feststellungen»

beschäftigen sich mit der Theologie Calvins über die strenge Lehre
von der Prädestination, um sie etwas zu mildern. Diese drei Dokumente
gelten nicht als Ersatz der historischen dogmatischen Normen, sondern als

Interpretationen und Ergänzungen der Westminster Konfession und der
Katechismen. Es wird angenommen, dass die Union im Jahre 1954 auf
der Allgemeinen Synode zustande kommt. Sie wird 3 500 000 Anhänger
zählen.

Die «Una sancta» und die «bedingungsweise Wiedertaufe» bei
Konversionen. Der Rundbrief «Una sancta» auf Pfingsten 1953 bringt
von Prof. Pascher-München zu dieser Sache folgenden Beitrag: «Die Taufe
ist das erste und notwendige Sakrament. Daher hat die Kirche immer den

Glauben verteidigt, dass jeder Mensch nach Gottes Willen gültig taufen
kann. Zugleich hat sie stets den grössten Wert auf den richtigen Vollzug
gelegt. Der Versuch, eine einmal gültige Taufe zu wiederholen, ist ein

Angriff auf die Würde des Sakraments und auf die Existenz der Kirche,
die in der Taufe begründet ist. Augustinus bezeichnet die Wiedertaufe
eines Irrlehrers als Sünde, die Wiedertaufe eines Gliedes der Kirche als

furchtbares Verbrechen (Brief 22).
Der energische Wille, ihren Gliedern das entscheidende Sakrament

zu sichern und das Vergehen der Doppeltaufe zu vermeiden, spricht sich

in der Bestimmung des kirchlichen Gesetzbuches aus, die Taufe
bedingungsweise zu wiederholen, wenn ein vernünftiger Zweifel (prudens
dubium) bestehe, ob sie überhaupt oder ob sie gültig gespendet sei (Canon

732, 2). Die bedingungsweise Form («Wenn du noch nicht getauft bist,

so taufe ich dich ») entspringt der Sorge um die Würde der Taufe.
Aber die leichtfertige Anwendung der bedingungsweisen Wiedertaufe käme

der Sünde der Wiederholung der Taufe bedenklich nahe.

Canon 732, 2 wirkt sich besonders gegenüber der Nottaufe und im
Fall der Konversion aus. Eine Überprüfung der evangelischen Agenden

ergibt zwar, dass ihre Taufform einwandfrei ist. Es hat aber zeitweise nicht
wenige Verstösse gegen diese Vorschriften gegeben und gibt sie weniger
häufig noch heute. Sie sind Ausnahme, und ein vernünftiger Zweifel «kann

sich nicht gegen die evangelische Taufe überhaupt richten. Daher muss
im einzelnen Fall geprüft werden, ob Wasser aufgegossen wurde unter der

Formel «Ich taufe dich im Namen des Vaters und des Sohnes und des

heiligen Geistes».



— 119 —

Man pflegt eine Anfrage an den katholischen Pfarrer des Taufortes
zu richten. Aber auch abgesehen davon, dass es in vielen Gegenden einen
solchen nicht gibt, kann auf diesem Wege nur selten Klarheit geschaffen
werden. Es wäre viel erfolgreicher, wenn sich die evangelischen Behörden
entschliessen könnten, auf Anfragen im Einzelfall für den Pfarrer ihres
Bereichs eine Garantie auszusprechen. Dann bliebe die Anwendung von
Canon 732, 2 auf die wenigen Fälle beschränkt, in denen die Vorschriften
der evangelischen Agende nicht befolgt werden, und es würde jedem deutlich,

dass sich die bedingungsweise Wiedertaufe keinesfalls gegen die durch
evangelische Religionsdiener gespendete Taufe überhaupt richtete.»

Dazu möchten wir auf den Entscheid der römischen Kurie vom
28. Dezember 1949 hinweisen, der auf eine Anfrage über die Gültigkeit
der Taufe einer Reihe amerikanischer Gemeinschaften dahin geht, sie zu
anerkennen, sofern nicht das Gegenteil bewiesen wird x). Ein solcher
Entscheid wäre auch für Europa wünschenswert, nicht nur für Taufen der

evangelischen, sondern auch anderer Kirchen. In der Schweiz wird die

«bedingungsweise Wiedertaufe» allgemein als eine gegen andere Kirchen
gerichtete Massregel von römischkatholischer Seite betrachtet. Sie ist in
den Diözesanstatuten St. Gallen bei allen Taufen vorgeschrieben, die von
«Altkatholiken» gespendet worden sind. In der Schweiz ist man also noch
sehr rückständig. Selbst Pius IX. hat in dem berühmt gewordenen Brief
an den deutschen Kaiser Wilhelm I. vom 7. August 1873 die «Häretikertaufe»

als gültig anerkannt2). Er schrieb damals an den Kaiser: «Jeder,
welcher die Taufe empfangen hat, gehört in irgendeiner Art und in irgendeiner

Weise, welche (hier) nicht der Ort ist darzulegen, gehört, sage ich,
dem Papste an.» Mirbt zitiert dazu aus dem Breve Benedikts XIV.
«Singulari nobis» vom 9. Februar 1749 den § 13: Id etiam compertum est,

cum, qui baptisma ab haeretico rite suscepit, illius vi ecclesiae catholicae
membrum effici; privatus siquidem bapticantis error hac cum felicitate
privare nequit.» Ein Blick in die Rituale der verschiedenen altkatholischen
Kirchen überzeugt, dass wenn je ausserhalb der römischkatholischen Kirche
irgendwo «rite» getauft wird, so geschieht das in diesen Kirchen. Aber
durchweg werden Kinder, die so getauft sind und die aus irgendeinem
äusseren Grunde römischkatholisch erzogen werden, ostentativ «umgetauft»,
um Andersgläubige zu diskriminieren. Das geschieht auch noch im Zeitalter

der «Una sancta »-Bewegung. Es dürfte sich empfehlen, auf den
Taufzeugnissen nicht nur zu bemerken, dass die Taufe nach katholischem Ritus
vollzogen sei, sondern in geeigneter Form dürfte die Taufformel und die
Taufhandlung umschrieben werden. A. K.

Siehe IKZ 1950, S. 60.

2) C. Mirbt: Quellen zur Geschichte des Papsttums und des römischen
Katholizismus, III. Aufl., 1911, S. 371.



— 120 —

Gesetz über die rechtliche Lage der religiösen Gemeinschaften

in Jugoslawien

Das Gesetz, dessen Übersetzung wir einem Mitarbeiter unserer Zeitschrift
verdanken, wurde am 15. Mai 1953 im Parlament Jugoslawiens verabschiedet. Der
Text ist in der Belgrader Zeitung «Politika» vom 26. April 1953 veröffentlicht
worden. Es ist die verbesserte Redaktion des erstmals im Februar dieses Jahres
veröffentlichten Gesetzesentwurfes.

Allgemeine Bestimmungen
Art. 1. Den Bürgern der FNRJ werden die Gewissens- und die

Religionsfreiheit verbürgt.
Die Bürger der FNRJ können irgendeiner Konfession oder

Religionsgemeinschaft angehören oder keiner von ihnen.
Das Bekennen des Glaubens ist Privatsache der Bürger.

Art. 2. Die Bürger können Religionsgemeinschaften gründen, wenn
ihre Tätigkeit der Verfassung und den Gesetzen nicht widerspricht.

Alle Konfessionen und alle Religionsgemeinschaften haben gleiche
Rechte.

Art. 3. Die Religionsgemeinschaften sind in der Ausübung ihrer
religiösen Tätigkeit und religiösen Riten frei.

Die Religionsgemeinschaften können religiöse Schriften herausgeben
und verbreiten. Für die Religionspresse gelten die allgemeinen
Pressebestimmungen.

Art. 4. Die Schule ist von der Kirche getrennt.
Der Religionsunterricht in der Kirche bzw. in den andern für diesen

Zweck bestimmten Räumen ist frei.
Den Religionsgemeinschaften ist es erlaubt, konfessionelle Schulen

(unvollständige Mittelschulen, Seminarien und Hochschulen) für die
Ausbildung von Priestern zu gründen und diese Schulen selbst zu verwalten.

Art. 5. Es ist verboten, die religiöse Tätigkeit, den Religionsunterricht,
die religiöse Presse, die religiösen Zeremonien und andere Manifestationen
der religiösen Gefühle für politische Zwecke zu missbrauchen.

Es ist ferner verboten, die religiöse Unduldsamkeit herauszufordern
oder Hass und Zwietracht anzufachen.

Es ist verboten, religiöse Versammlungen, den Religionsunterricht,
die Ausübung religiöser Riten wie auch andere Manifestationen der
religiösen Gefühle zu verhindern.

Art. 6. Niemand darf auf irgendwelche Weise gezwungen werden,
Mitglied einer religiösen Gemeinschaft zu werden oder in der Gemeinschaft
zu bleiben oder aus ihr auszutreten.

Niemand darf auf irgendwelche Weise gezwungen werden, an der

Ausübung religiöser Riten, Prozessionen oder anderer Manifestationen der
religiösen Gefühle teilzunehmen.



— 121 —

Niemand darf den Bürgern verbieten, sich an religiösen Riten oder
an anderen Äusserungen der religiösen Gefühle zu beteiligen.

Niemand darf ein Mitglied einer religiösen Gemeinschaft zwingen,
die Rechte, die ihm als Bürger nach der Verfassung und den Gesetzen
zukommen, in Anspruch zu nehmen.

Art. 7. Die Bürger können in ihren Rechten, die ihnen nach dem
Gesetz zustehen, wegen ihrer religiösen Überzeugung, wegen der
Zugehörigkeit zu einer Konfession oder zu einer religiösen Gemeinschaft oder

wegen der Beteiligung an der Verrichtung religiöser Riten und an anderen
Manifestationen der religiösen Gefühle, nicht beschränkt werden.

Die religiösen Gemeinschaften, wie auch ihre Priester, religiösen
Vertreter oder die Angehörigen irgendeiner Konfession geniessen keinen

Vorrang, kein Privilegium und keinen besonderen Schutz.
Die Zugehörigkeit zu einer Konfession oder das Bekennen irgendeiner

Religion befreit niemand von den allgemeinen, bürgerlichen, militärischen
oder anderen Pflichten, denen die Bürger auf Grund des Gesetzes
unterworfen sind.

Art. 8. Die religiösen Gemeinschaften und ihre entsprechenden Organe
sind gemäss Zivilrecht rechtliche Personen.

Art. 9. Die Priester der einzelnen Konfessionen haben das Recht, eigene
Priestervereine zu bilden.

In bezug auf diese Vereine gelten die allgemeinen Bestimmungen über
das Vereinswesen.

Art. 10. Beschlüsse der religiösen Gemeinschaften in Ehestreitigkeiten,
in Sachen der Disziplin, wie auch andere Beschlüsse der religiösen Gemeinschaften

haben ausserhalb der betreffenden Religionsgemeinschaft keine

Gültigkeit.

Art. 11. Der Bundesexekutivausschuss und die Exekutivausschüsse
der Republiken können an religiöse Gemeinschaften materielle Hilfe
gewähren. Durch den Beschluss, Hilfe zu gewähren, kann zugleich die

Verwendung der Hilfe oder eines Teiles derselben zu einem bestimmten Zweck

angeordnet werden.
Die religiösen Gemeinschaften verfügen allein über die gewährten

Mittel. Wenn aber die Hilfe für einen bestimmten Zweck gewährt wird,
dann kann die religiöse Gemeinschaft angehalten werden, Rechenschaft
über die Verwendung der gewährten Mittel abzulegen.

Art. 12. Niemand darf gezwungen oder verhindert werden, eine Spende
für religiöse Zwecke zu tätigen.

Das Sammeln von Spenden für religiöse Zwecke ist in den Kirchen
und in anderen zum kirchlichen Gebrauch bestimmten Räumen erlaubt.
Das Sammeln von Spenden ausserhalb dieser Räume ist nur nach Bewilligung

des Kreis- oder Stadtkomitees erlaubt.



— 122 —

Den Priestern ist es erlaubt, für die Verrichtung von religiösen Riten,
die auf Wunsch des Einzelnen abgehalten werden, ohne Rücksicht darauf,
ob die religiösen Riten in der Kirche, im Hause der Gläubigen oder an
einem andern Ort stattfinden, eine Belohnung in Geld oder in einer anderen
üblichen Weise, entgegenzunehmen.

Die Verrichtung von religiösen Riten
Art. 13. Die religiösen Riten, die gewöhnlich bei Versammlungen

ausgeführt werden, dürfen in den Kirchen, Kathedralen und anderen öffentlichen

Räumen, die von den religiösen Gemeinschaften für die Verrichtung
der religiösen Riten bestimmt sind, frei abgehalten werden. Dasselbe gilt
auch für die Kirchhöfe, Beerdigungsplätze und andere öffentliche mit der
Kirche verbundenen Räume.

Das Abhalten von Litien und Prozessionen wie auch von anderen
religiösen Zeremonien ausserhalb der im vorangehenden Passus genannten
Orte kann auf Grund der Vorschriften des Exekutivausschusses der

Republik vom Kreis- bzw. Stadtkomitee bewilligt werden.
Das zuständige Kreis- bzw. Stadtvolkskomitee kann im Namen der

allgemeinen Massregeln zum Schutz der Volksgesundheit und der öffentlichen

Ordnung, das Abhalten von religiösen Versammlungen, für die

Zeitdauer dieser Umstände, verbieten.

Art. 14. Der Akt der Taufe und der Akt der Beschneidung an
minderjährigen Personen kann nur auf Wunsch beider Eltern oder eines
Vormundes vorgenommen werden. Wenn die minderjährige Person fähig ist,
selbst die Zustimmung zu geben, dann ist auch ihre Zusage nötig.

Art. 15. Die Eheschliessung nach kirchlichem Ritus darf erst nach
der Eheschliessung vor den staatlichen Organen stattfinden, jedoch unter
der Bedingung, dass die beiden Eheleute dies wünschen.

Art. 16. Personen, die sich in Spitälern, Altersheimen, Internaten und
ähnlichen Instituten befinden, können in den Grenzen der Hausordnung
ihren Glauben bekennen. Nach ihrem Wunsch ist es dem Priester erlaubt,
sie zu besuchen.

Art. 17. Die Kirchenglocken dürfen auch für das Läuten im Fall
allgemeiner Gefahr (Feuersbrunst, Überschwemmung etc.) verwendet werden.

Der Verwalter der Kirchengebäude darf in solchen Fällen den Gebrauch
der Kirchenglocken nicht verweigern.

Das Abhalten des Religionsunterrichts
Art. 18. Die religiösen Gemeinschaften verwalten die Priesterschulen

allein. Den Plan und das Programm des Unterrichtes bestimmen sie frei,
wie auch die Wahl der Lehrer.

Der Staat führt nur die allgemeine Aufsicht über die Tätigkeit der
konfessionellen Schulen.



— 123 —

Art. 19. Der Religionsunterricht darf nicht während der Zeit des
staatlichen Schulunterrichts stattfinden. Für den Besuch des Religionsunterrichts

ist eine Erlaubnis der Eltern bzw. des Vormundes und auch die
Zustimmung des Schulkindes nötig.

Nur diejenigen Personen, die die allgemeine Bildung abgeschlossen
haben, können die Schulen für die Ausbildung von Priestern besuchen.

Art. 20. Die Personen, die Priesterschulen besuchen, geniessen alle
Rechte, die den in Ausbildung stehenden Personen zuerkannt sind.

Der Bundesexekutivausschuss wird die näheren Vorschriften über den
Genuss dieser Rechte bestimmen.

Schlussbestimmungen
Art. 21. Die Verletzung dieser Gesetzesvorschriften, insoweit ihre

Verletzung kein Strafdelikt darstellt, wird mit Geldstrafe bis zu 10 000 Dinar
oder mit Gefängnisstrafe bis zu 15 Tagen geahndet.

Art. 22. Wenn durch Missbrauch des Religionsunterrichtes ein Strafdelikt

begangen wird, so kann das Gericht nebst der im Gesetz vorgesehenen
Strafe auch die Schliessung der religiösen Schule für immer oder für die
Zeit von 1 bis 10 Jahren anordnen.

Art. 23. Der Bundesexekutivausschuss bzw. der Exekutivausschuss
der Republiken sorgt dafür, dass dieses Gesetz durchgeführt wird. Er wird
die näheren Vorschriften für seine Durchführung erlassen.

Art. 24. Dieses Gesetz tritt nach 8 Tagen von seiner Veröffentlichung
in «Sluzbene novine», des Amtsblattes der FNRJ, in Kraft.


	Kirchliche Chronik

