Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 111 -

Kirchliche Chronik

Anglikanismus und Einigungsbestrebungen. Nachdem sich die
Convocation von Canterbury bereits im Oktober 1952 mit dem Bericht
«Church Relations in England» befasst hatte!), kam dieser Bericht im
Mai 1953 erneut vor den Convocations von Canterbury und York zur Ver-
handlung 2). Wihrend die Bischiéfe der Provinz Canterbury im Oktober
den Bericht entgegengenommen und zur weiteren Behandlung empfohlen
hatten, nahm das Unterhaus der Convocation im Mai den Bericht nur
entgegen, empfahl ihn aber nicht, sondern beschloss, den Erzbischof zu
bitten, eine gemeinsame Kommission aus beiden Hiusern zu bilden, die
die Folgerungen studieren solle, die sich aus dem Bericht ergeben. Die
Bischéfe erneuerten ihren Beschluss, den Bericht anzunehmen, ihn weiter
zu studieren und mit einzelnen Freikirchen, zunichst mit den Methodisten,
Verhandlungen aufzunehmen. Nach einer eindrucksvollen Rede des Bi-
schofs von Durham nahm die Convocation von York den gleichen Antrag
an, wie das Oberhaus von Canterbury. In den Debatten kam zum Aus-
druck, dass bei den Anglikanern Ubereinstimmung dariiber herrsche, dass
der Episkopat in irgendeinem Sinne notig sei, aber es erhebe sich die
Frage: in welchem Sinne und bis zu welchem Grade. Eine andere Schwie-
rigkeit ergibt sich daraus, dass die Nonkonformisten, selbst wenn sie den
Episkopat in irgendeiner Form annehmen sollten, mit den nichtbischof-
lichen Gemeinschaften, mit denen sie bisher in Abendmahlsgemeinschaft
standen, dies weiterhin wollen. Die Methodisten haben bereits zum Aus-
druck gebracht, dass die bischéfliche Sukzession nicht der wahre und ein-
zige Garant der sakramentalen Gnade und rechten Lehre sei, der Epis-
kopat sei nicht wesentlich 8). Die Baptisten halten die Vorschlige weder
fiar richtig noch fiir praktisch durchfithrbar. Sie sind dagegen, dass die
Frage der Interkommunion mit der des Episkopates verbunden wird. Letz-
terer habe weder die Einheit oder die Kontinuitit der Kirche bewahrt. Diese
ist nach baptistischer Ansicht eine Kontinuitit des Lebens in Christus 4).
Die Evangelicals der Kirche von England hatten schon vor lingerer Zeit
erklirt, dass der historische Episkopat aufrechterhalten werden miisse 3).

Wihrend Glieder der Kirche von Schweden ¢) und von Finnland 7) zum
Abendmahlsempfang in der Kirche von Englan zugelassen sind, bestand

1) Siehe IKZ 1952, S. 252, Church Times vom 17., 24. und 31. 10. 52.
2) Church Times vom 8. und 15. 5. 53.

3) Church Times vom 22. 11. §52.

4) Church Times vom 8. 5. 53.

5) Church Times vom 2. 5. 52.

%) Siehe IKZ 1923, S. 204.

7) Siehe IKZ 1935, S. 99 ff., S. 176 ff.



eine solche Regelung fiir die Glieder der anderen skandinavischen Kirchen
nicht. Vielmehr wurde ithnen gegeniiber ein Beschluss der Convocation aus
dem Jahre 1933 verschieden gehandhabt. Interessant ist, dass die Zulas-
sung von Gliedern der schwedischen Kirche niemals durch die Convoca-
tion sanktioniert wurde, wihrend dies bei den Finnen der Fall ist. Nach-
dem mit den Vertretern der anderen skandinavischen Kirchen 1947 eine
vorbereitende Besprechung abgehalten worden war, beschloss die Lambeth-
konferenz von 1948 die Aufnahme von Verhandlungen. Diese fanden im
Mairz 1951 unter Vorsitz des Bischofs Berggrav statt. Der Bericht liegt nun
gedruckt vor!) und wurde im Mai von der Convocation von Canterbury
behandelt ). Der Bericht selbst umfasst nur vier Seiten, es sind ihm aber
eine Reihe wertvoller Anhiinge beigegeben, die folgende Materien behan-
deln: Ein kurzer Bericht tiber die Beziehungen der Kirchen von Norwegen,
Dinemark und Island zu anderen lutherischen Kirchen und die Herkunft
des gegenwiirtigen Episkopates in diesen Kirchen. Ferner: Eine Darlegung
der gegenwirtigen Beziehungen der Kirche von England zu den Kirchen
von Schweden und Finnland sowie zu den Kirchen von Lettland und Est-
land. Der dritte Anhang enthilt das Protokoll der Verhandlungen in Oslo.
Bischof Berggrav gab einen klaren und umfassenden Bericht iiber den
gegenwirtigen Stand. Er sagte, nachdem er den Bericht {iber die Vorbe-
sprechung und sonstiges Material studiert habe, habe er das Empfinden,
dass einige Verschiedenheiten und viel Ubereinstimmung zwischen der
durchschnittlichen oder mittleren Kirche von England und der norwegi-
schen Kirche bestehe. Er sage «durchschnittlich» oder «mittlere», weil es
ihm schiene, dass in der Kirche von England viel mehr Verschiedenheit
der Meinung und sogar der Tradition bestehe, so dass Gruppen dieser
Kirche untereinander mehr verschieden seien, als die Norweger von einigen
dieser Gruppen.

Wichtige Verschiedenheiten schienen zu bestehen beziiglich des Nach-
drucks, der auf kirchliche Tradition gelegt wird. Die skandinavischen Kir-
chen schitzten die Tradition sehr hoch, so dass sie manchmal als zu tradi-
tionell angesehen wiirden. Sie betrachteten sich als in Kontinuitit stehend
mit der alten Kirche, sie lehnten den rémischen Standpunkt ab, dass sie
eine neue Kirche seien, die keine Wurzeln in der apostolischen und mittel-
alterlichen Kirche habe. Aber, das formulierte Zeugnis der lebenden Kirche
in der Tradition aus fritheren Jahrhunderten miisse stindig an der Heiligen
Schrift gepriift werden. Sie unterschieden zwischen einer Tradition, die auf
dem Neuen Testament beruhe, wie Handauflegung bei den Weihen und
einer Tradition, die aus kirchlichem Brauchtum entstanden sei, wie Kerzen

1) The Church of England and the Churches of Norway, Denmark and Ice-
land. Report of the Committee appointed by the Archbishop of Canterbury in 1951.
London 1952, S.P.C. K. 35 Seiten, Preis 4 s. 6 p. Sieche Church Times vom 12.12.52,
Faith and Unity Nr. 82.

?) Church Times vom 8. und 15. 5. 53. Oek. P. D. vom 15. 5. 53.



— 113 —

und Gewinder. Tradition diirfe nicht iiber, sondern miisse unter der
Schrift stehen. «Wir haben das Gefiihl, dass in der Kirche von England
die Tradition — ohne scharfe Unterscheidung zwischen ihren Quellen -
wenn nicht tiber der Schrift, so doch zum mindesten auf gleicher Stufe
mit ihr stehe.» Auf der anderen Seite erkennten die skandinavischen Kir-
chen an, dass in der Kirche von England kein festgelegtes Dogma iiber die
Tradition bestehe, und in den Bekenntnissen nichts ohne Schriftgrundlage sei.

Die grosste Schwierigkeit sei die Frage des historischen Episkopates.
«Die dinische und die norwegische Kirche gaben die apostolische Sukzes-
sion bei der Reformation auf, nicht, weil kein rémisch-katholischer Bischof
da war, sondern weil sie einen wirklich geistlichen Episkopat haben wollten
und nicht einen weltlichen. Es herrschte in unsern Lindern das allgemeine
Empfinden, dass der romische Episkopat im wesentlichen eine weltliche,
nicht eine geistliche Macht darstellte, und dass sie nicht die wahren Bischéfe
im christlichen oder apostolischen Sinne waren. Wir kénnen nicht finden,
dass die Handauflegung durch einen Bischof, der aus apostolisch-christ-
lichen Griinden als ein unzulinglicher Bischof charakterisiert werden muss,
etwas sicherstellen kann, das fiir den heiligen Geist fiir das Amt in der christ-
lichen Kirche wesentlich ist. In unsern lutherischen Kirchen finden wir,
dass der Episkopat durch die Reformation wirklich in seiner urspriinglichen
apostolischen Funktion wiederhergestellt wurde. Wie wir sie sehen, haben
wir die wirkliche Kontinuitit, die einzige Sukzession, auf die es ankommt,
bewahrt, wenn wir auch mit der dusserlichen gebrochen haben.» Bischof
Berggrav fragte dann weiter: «Was ist die Hauptsache, innere Sukzession
des Glaubens in Verbindung mit der Sukzession des Amtes und der Funk-
tion oder die Mechanik der Sukzession ?» Alle nordischen Kirchen besissen
einen Episkopat, der in seiner Funktion dem anglikanischen véllig gleich
sei, fir sie liege der Schwerpunkt nicht auf dem Wort historisches, sondern
auf den Worten apostolisches und christliches Amt.

Der dinische Professor Prenter sagte, wenn die kommende Einheit die
Hauptsache sei, konne dann nicht zuerst eine gegenseitige Anerkennung
der Amter vorgenommen werden ? Solange es keine wirkliche Anerkennung
gebe, gibe es keinen Weg vorwirts. Falls ein norwegischer Bischof zuerst
an einer anglikanischen Bischofsweihe teilnehme und nicht umgekehrt, dann
wire das ein Zeichen dafiir, dass die gegenseitige Anerkennung zustande
gekommen sei. Diese Ausserung kam aus der Furcht heraus, dass die Teil-
nahme eines englischen Bischofs an einer skandinavischen Bischofsweihe
als eine «Wiederherstellung» der «verlorenen» apostolischen Sukzession
aufgefasst werden konnte. Als seinerzeit ein schwedischer Bischof an einer
finnischen Bischofsweihe teilnahm, wurde diese Interkonsekration in Skan-
dinavien als etwas ganz Natiirliches angesehen, wihrend Anglikaner von
einer Wiederherstellung der Sukzession sprachen.

Nach lingerer Aussprache beschloss das Oberhaus der Convocation
von Canterbury, dass die getauften und zum heiligen Abendmahl zugelas-

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 2, 1953, 8



— 114 —

senen Glieder der norwegischen, ddnischen und islindischen Kirche, wenn
sie sich in England befinden und von der geistlichen Versorgung ihrer
eignen Kirche abgeschnitten sind, das heilige Abendmahl in der Kirche
von England empfangen diirfen.

Abgeschlossen am 27. Mai 1953. P. H. Vogel.

Die liturgische Frage in England. Im Jahre 1937 veroffentlichte
der Bischof von Chichester den Wortlaut einer Ansprache, die er anléss-
lich der ersten Visitationsreise durch seine Di6zese gehalten hatte 1). Im
verflossenen Jahre (1952) hat Bischof Bell seine zweite Visitationsreise
gemacht, und die aus diesem Anlass gehaltene Ansprache liegt nunmehr
im Wortlaut vor 2).

Damals gab es eine fast uferlose Debatte in den anglikanischen Kir-
chenzeitungen, heute wurde die Ansprache zu einem Zeitpunkt veroffent-
licht, in dem in den Spalten der Church Times die Frage des «English
Missal» heftig diskutiert wurde. Die liturgische Frage ist nimlich immer
noch nicht gelést worden und von Zeit zu Zeit gibt es Aussprachen iiber
dieses Thema, in denen die Ansichten hart aufeinanderprallen.

In seiner neuesten Ansprache behandelt der Bischof die Wichtigkeit
der rechten Verkiindigung des Wortes und der Taufe. Der grossen Unkennt-
nis auch der kirchentreuen Christen in den wesentlichen Tatsachen der
christlichen Religion miisse durch eine systematische religiése Erwachse-
nenbildung begegnet werden.

Den Hauptanteil der Ansprache macht der Abschnitt iber die Ver-
waltung des heiligen Abendmahles aus. Der Bischof steht auf dem Stand-
punkte, «Die heilige Kommunion sollte der Mittelpunkt im Gottesdienst-
leben aller Kirchenmitglieder sein», unabhingig von ihrer Zugehdérigkeit zu
einer bestimmten «Richtung». Sehr stark betont er die «Wichtigkeit der
Belehrung iiber die evangelische Bedeutung der Eucharistie und tber die
Stellung, die sie in der Bibel einnimmt». Die Kommunionfeier solle ein
Familienfest sein, deshalb sei ein Hochamt zu spiiter Stunde ohne Abend-
mahlsspendung, selbst wenn eine Kommunionfeier zu frither Stunde vor-
ausgegangen sei, ein verstimmelter Ritus. Der einzige in der Kirche von
England zugelassene Ritus sei der des Prayer Book von 1662. Von ihm
seien nur die Abweichungen erlaubt, die die gesetzmissige Autoritit gestatte.

Da zur Zeit des Erscheinens des vorliegenden Buches eine Aussprache
in der Church Times im Gang war, veriffentlichte Bischof Bell in dieser
einen Artikel iiber die Bedeutung der Autoritit 3). Mit Recht sagt er in
ihm: «Wenn der Ritus von 1662 der einzig kanonisch autorisierte Ritus

1) Siehe IKZ 1937, S. 252.

2) The Word and the Sacraments. A charge delivered at his secondary visita-
tion of the Diocese of Chichester. October 1952 by G. K. A. Bell, Bishop of Chi-
chester. London (0. ]J.) A. R. Mowbray & Co. Limited. 4o Seiten, Preis 2 s. 6 d.

3) Church Times vom 6. 2. 52: The Prayer Book or English Missal. Meaning
of Authority.



— 115 —

in den zwei Provinzen (von Canterbury und York) ist, dann tut ein Priester,
der nach eignem Gutdiinken entweder wesentliche Anderungen in diesem
Ritus vornimmt oder einen (wenn auch noch so vortrefflichen) anderen
Ritus gebraucht, etwas, was ganz und gar nicht in Einklang zu bringen ist
mit den Verpflichtungen, denen er als ein Priester der katholischen Kirche
unterworfen ist.» Gewiss konne man Einwendungen gegen den Ritus von 1662
erheben, und er selber sihe gerne einige Anderungen in ihm vorgenommen,
aber zweifellos sei der Ritus ausreichend. Es gehe nicht an, aus anderen
Quellen oder gar nach eignem Belieben Anderungen in ihm anzubringen.
Der Bischof appelliert fiir Loyalitit gegeniiber dem Ritus von 1662
im Interesse der missionarischen Aufgabe, die die Kirche von England habe.
Eine Bereicherung des Kanons sei nétig, und die Kirche von England kénne
viel lernen von den anderen Provinzen der anglikanischen Kirchengemein-
schaft. Die Kirche von England habe eine einheimische Liturgie; es gelte,
aus ihr das Beste zu machen im Interesse der religiésen Bediirfnisse des eng-
lischen Volkes und das in gesunder und katholischer Hinsicht.  P. H. V.

Eine Kundgebung der altkatholischen Bischife der Niederlande.
Die romischkatholischen Bischofe der Niederlande hatten eine besondere
Gedichtnisfeier zur Errichtung der rémischkatholischen Hierarchie in den
Niederlanden vor hundert Jahren veranstaltet. Dazu ergriffen die alt-
katholischen Bischéfe der Niederlande, der Erzbischof von Utrecht und
die Bischiofe von Haarlem und Deventer in einem Hirtenbrief vom 25. Ja-
nuar 1953 das Wort. Dem Schreiben entnehmen wir folgendes:

«Unser Wort wird keine Erneuerung eines damals erhobenen Prote-
stes sein. Unsere Kirche mit ihrer seit den Tagen des hl. Willibrordus
ohne Unterbrechung aufrechterhaltenen apostolischen Nachfolge ist schon
an und fiir sich ein Protest. Auch die andere Tatsache, dass nimlich die
Romische Kirche erst im 18. Jahrhundert anfing, diese apostolische Suk-
zession zu leugnen -- eine Leugnung, deren Unhaltbarkeit von den Sach-
kundigen der Rémischen Kirche anerkannt wird — braucht wohl nicht
niher beleuchtet zu werden.

Die Tatsache, dass der Erzbischof von Utrecht und der Bischof von
Haarlem seit einem Jahrhundert einen Rémischen Prilaten mit demselben
Titel wie einen Schatten hinter sich haben, ist in dieser Beziechung deut-
lich genug. Aus dem Umstand, dass dem Bischof von Deventer ein solcher
Schatten fehlt, ergibt sich, dass es nicht in erster Linie die Absicht des
Papstes gewesen ist, eine neue Hierarchie in den Niederlanden zu errichten,
sondern vor allem um sich der rechtmissigen zu entledigen, weil sie ihm
in seiner Kirchenpolitik ungelegen war. Im Bistum Deventer gab es keine
Anhinger der alten Klerisei; darum wurde die Einfihrung eines neuen
Bischofs in dieser Diézese als unnétig empfunden. Es bleibt ein Akt von
Willkiir und Unrecht, dass Rom in einen schon Jahrhunderte dauernden
Streit hineingriff, und bei dem der Einsatz war: der Glaube an einen un-
fehlbaren und in der Kirche allmichtigen Papst.



— 116 —

Dieses Unrecht verjihrt nicht, weil es in der Kirche lebt; in der Kirche,
die sich nie verindert und deren Jahre nimmer endigen. Innerhalb und
ausserhalb der Rémischen Kirche wird dieses Unrecht erkannt und keine
Festfeier wird das Gewissen zum Schweigen bringen kénnen.

Wiihrend dieses Jahrhunderts hat Rom in den Niederlanden nun wach-
sen konnen, und es kann ohne Zuriickhaltung gesagt werden, dass es auch
tatsichlich gewachsen ust. Die Zahl ihrer registrierten Mitglieder hat stark
zugenommen, wenigstens wenn man mit theoretischen MaBstiben arbeitet.
Die Zahl ihrer Gliubigen hat in praktischen Werten abgenommen. Der
politische Einfluss Roms ist gestiegen. Der religiése Einfluss, der sich inner-
halb der Schwesterkirchen hétte bemerkbar machen sollen, ist in gleichem
oder grosserem Masse zuriickgegangen, so dass man feststellen kann, dass
Rom unter den Kirchen allein steht und verlassen ist. Viele erblicken in
dem totalitiren System der Romkirche eine Gefahr und nicht mit Unrecht.
Aber eine Gefahr fiir sich selber und fiir ihre Glaubigen.

Um diese Gefahr zu beschworen, hat Rom in diesem Jahrhundert
thren Gldubigen drei Glaubenssitze eigenen Fabrikats geschenkt. Es hat
die hl. Maria zu einem iibermenschlichen Geschépf gemacht, frei von jedem
Stindenmakel, sogar von vor der Geburt an. Sie hat ihren Papst mit einem
unfehlbaren Lehramt und mit absoluter Regierungsgewalt ausgeriistet. Und
sie hat die hl. Mutter des Herrn mit Leib und Seele in den Himmel ver-
setzt. Durch diese, jeder Tradition widersprechenden Neuerungen hat Rom
es dazu zu bringen gewusst, dass es in der Rémischen Kirche mehr Alt-
katholiken gibt als in allen unseren Kirchen zusammen gefunden werden.
Auch hat Rom es nun soweit gebracht, dass viele ihrer einsichtigen Gliu-
bigen, Bischofe, Priester und Laien, jedem Glauben und jeder Frémmig-
keit gegeniiber gleichgiiltig geworden sind oder auch mit einem Licheln
und mit einer gewissen gutmiitigen Gelassenheit die Produkte rémischen
Aberglaubens mit in Kauf nehmen.

Um diese Gefahr zu beschworen, versucht Rom, freilich nicht ohne
Widerstinde in den eigenen Reihen, Verbesserungen in ihrer Liturgie ein-
zufithren und einmal durch stirkeren Zwang, einmal durch Schmeichelei,
seine Macht zu behaupten. Aber der Schritt der getan werden miisste, und
der auch zu gelegener Zeit getan werden wird, die Riickkehr zum Evange-
lium und zu der unverfilschten Tradition der alten Kirche, diesen Schritt
hat Rom im vergangenen Jahrhundert in den Niederlanden nicht getan.
Wir bedauern dies um unserer vielen réomischen Freunde, Volksgenossen
und Mitchristen willen.

Durch diese Betriibnis wissen wir uns mit unsern Voreltern verwandt,
fiir die die Bulle «Ex qua die» vom 4. Mirz 1853 das Ende eines jahrhun-
dertlangen Kampfes und einer jahrhundertlangen Sehnsucht nach einem
wiedergewonnenen Platz innerhalb der katholischen Kirche des Abendlan-
des bedeutete. Dieser Platz stand ihnen zu, wurde jedoch verweigert.



— 117 —

Fiir uns, wie sehr wir uns nach der Einheit der Kirche Christi seh-
nen, wird diese Betriibnis weit durch unsere Freude iibertroffen. Der Tag
des 4. Mirz 1853 ist fiir uns ein Tag, auf den wir mit Dank gegen Gott
zuriickblicken. Denn von dem Tag an war die alte Kirche von Utrecht
die einzige nationale katholische Kirche, die ihr urspriingliches Wesen un-
versehrt bewahrt hat; das Vorbild fiir alle diejenigen Katholiken, die in
Rom nicht linger ihre Mutter anerkennen konnten.

Nie hitte unsere Kirche ihre Aufgabe in der Gemeinschaft der Kir-
chen erfiillen konnen, wenn Rom noch ihre harte Mutter, der Papst noch
ihr allerheiligster Vater gewesen wire. Nie hiitten wir denjenigen Katho-
liken zu Hilfe kommen kénnen, die nach 1870, ohne rémisch zu sein, in
der katholischen Kirche bleiben wollten. Nie wire unsere Interkommunion
mit den Kirchen der Anglikanischen Kirchengemeinschaft eine vollendete
und segensreiche Tatsache geworden. Nie wire unsere Freundschaft mit
den Orthodoxen des Orients aufgebliiht und bis heute instand geblieben.
Unsere Hoffnung auf eine sich anbahnende Einigung mit diesen Schwester-
kirchen wire eitel gewesen. Nie hitten wir unsern Glaubigen ihre Gebet-
biicher in der Muttersprache in die Hand geben kénnen. Nie hitten unsere
Glaubigen einen solchen Einfluss auf die kirchlichen Dinge gewonnen, wie
sie sie jetzt besitzen. Nie hitten unsere Minner der Wissenschaft ihrem
freien Forschen, mit seinen wichtigen Ergebnissen, obliegen konnen. Nie
hitten unsere Geistlichen ihr natiirliches Anrecht auf ein gliickliches
eheliches Leben erreichen kénnen. Nie wiren wir aus unsere Isoliertheit,
in der wir zu ersticken drohten, entkommen.

Nein, zweifelsohne wire die kleine Herde der Erben des hl. Willibrordus
Rom unter die Fiisse geraten. Die Schlinge war gelegt ... und wir sind
entkommen. Und jetzt, wo wir Schulter an Schulter mit Millionen Mit-
christen, die in der Okumene das Ideal der wahren einen, heiligen, katho-
lischen und apostolischen Kirche erblicken, jetzt diirfen wir mit tiefem
Dank gegen Gott sagen: Vater, Herr des Himmels und der Erde, wir danken
Dir, dass wir in diese Stunde gekommen sind. Wir danken Dir fiir die
Freiheit, wozu Du uns berufen hast und um die uns Hunderte in der
romischen Kirche, Bischofe, Priester und Laien, beneiden!»

Einigungsbestrebungen der Presbyterianer in den Vereinigten
Staaten. Es bestehen in den USA verschiedene Presbyterianische Kirchen,
die auf die Kirche von Schottland zuriickgehen und die auf eine Union
hinstreben. Eine davon, die «Northern Presbyterian Church» verhandelt
seit 1940 mit der bischoflichen Kirche. Sie organisierte sich im Jahre 1789
auf ihrer ersten allgemeinen Synode und zihlt heute 2 364 112 Mitglieder,
die zweite, die «Southern Presbyterian Church», bildete sich nach dem
Ausbruch des Biirgerkrieges 1861 mit heute 702 266 Gliaubigen, und die
«United Presbyterian Church» entstand im Jahre 1858 durch Zusammen-
schluss der vereinigten Synode von Nordamerika und der vereinigten refor-
mierten Kirche, den Resten von Schismen in der Schottischen Heimat -



— 118 —

den «Covenenter» und der «Seceder». Sie hat 219 027 Angehérige. Alle drei
Kirchen fussen auf der Westminster Konfession, dem grossen und kleinen
Katechismus, dem Book of Order aus dem Jahre 1560, das den Gottes-
dienst ordnet und dem Book of discipline mit der streng presbyterianischen
Verfassung aus demselben Jahre. Diese Dokumente sollen die Constitu-
tion der Vereinigten Kirche bilden. In dieser Constitution werden drei
sogenannte ¢Statements» zugeordnet, die von den drei Kirchen in den
Jahren 190z, 1913 und 1925 angenommen worden sind. Diese «Feststel-
lungen» beschiftigen sich mit der Theologie Calvins iiber die strenge Lehre
von der Pridestination, um sie etwas zu mildern. Diese drei Dokumente
gelten nicht als Ersatz der historischen dogmatischen Normen, sondern als
Interpretationen und Erginzungen der Westminster Konfession und der
Katechismen. Es wird angenommen, dass die Union im Jahre 1954 auf
der Allgemeinen Synode zustande kommt. Sie wird 3 500 ooo Anhinger
zihlen.

Die «Una sancta» und die «bedingungsweise Wiedertaufe» bei
Konversionen. Der Rundbrief «Una sancta» auf Pfingsten 1953 bringt
von Prof. Pascher—-Miinchen zu dieser Sache folgenden Beitrag: «Die Taufe
ist das erste und notwendige Sakrament. Daher hat die Kirche immer den
Glauben verteidigt, dass jeder Mensch nach Gottes Willen giiltig taufen
kann. Zugleich hat sie stets den grossten Wert auf den richtigen Vollzug
gelegt. Der Versuch, eine einmal giiltige Taufe zu wiederholen, ist ein
Angriff auf die Wiirde des Sakraments und auf die Existenz der Kirche,
die in der Taufe begriindet ist. Augustinus bezeichnet die Wiedertaufe
eines Irrlehrers als Siinde, die Wiedertaufe eines Gliedes der Kirche als
furchtbares Verbrechen (Brief 22).

Der energische Wille, ihren Gliedern das entscheidende Sakrament
zu sichern und das Vergehen der Doppeltaufe zu vermeiden, spricht sich
in der Bestimmung des kirchlichen Gesetzbuches aus, die Taufe bedin-
" gungsweise zu wiederholen, wenn ein verniinftiger Zweifel (prudens du-
bium) bestehe, ob sie iiberhaupt oder ob sie giiltig gespendet sei (Canon
732, 2). Die bedingungsweise Form («Wenn du noch nicht getauft bist,
so taufe ich dich ...») entspringt der Sorge um die Wiirde der Taufe.
Aber die leichtfertige Anwendung der bedingungsweisen Wiedertaufe kime
der Siinde der Wiederholung der Taufe bedenklich nahe.

Canon 732, 2 wirkt sich besonders gegeniiber der Nottaufe und im
Fall der Konversion aus. Eine Uberpriifung der evangelischen Agenden
ergibt zwar, dass ihre Taufform einwandfrei ist. Es hat aber zeitweise nicht
wenige Verstosse gegen diese Vorschriften gegeben und gibt sie weniger
hiufig noch heute. Sie sind Ausnahme, und ein verniinftiger Zweifel «kann
sich nicht gegen die evangelische Taufe {iberhaupt richten. Daher muss
im einzelnen Fall gepriift werden, ob Wasser aufgegossen wurde unter der
Formel «Ich taufe dich im Namen des Vaters und des Sohnes und des
heiligen Geistes.



— 119 —

Man pflegt eine Anfrage an den katholischen Pfarrer des Taufortes
zu richten. Aber auch abgesehen davon, dass es in vielen Gegenden einen
solchen nicht gibt, kann auf diesem Wege nur selten Klarheit geschaffen
werden. Es wiire viel erfolgreicher, wenn sich die evangelischen Behérden
entschliessen konnten, auf Anfragen im Einzelfall fiir den Pfarrer ihres
Bereichs eine Garantie auszusprechen. Dann bliebe die Anwendung von
Canon 732, 2 auf die wenigen Fille beschrinkt, in denen die Vorschriften
der evangelischen Agende nicht befolgt werden, und es wiirde jedem deut-
lich, dass sich die bedingungsweise Wiedertaufe keinesfalls gegen die durch
evangelische Religionsdiener gespendete Taufe iiberhaupt richtete.»

Dazu méchten wir auf den Entscheid der rémischen Kurie vom
28. Dezember 1949 hinweisen, der auf eine Anfrage iiber die Giiltigkeit
der Taufe einer Reihe amerikanischer Gemeinschaften dahin geht, sie zu
anerkennen, sofern nicht das Gegenteil bewiesen wird ). Ein solcher Ent-
scheid wire auch fiir Europa wiinschenswert, nicht nur fiir Taufen der
evangelischen, sondern auch anderer Kirchen. In der Schweiz wird die
«bedingungsweise Wiedertaufe» allgemein als eine gegen andere Kirchen
gerichtete Massregel von rémischkatholischer Seite betrachtet. Sie ist in
den Diézesanstatuten St. Gallen bei allen Taufen vorgeschrieben, die von
«Altkatholiken» gespendet worden sind. In der Schweiz ist man also noch
sehr riickstindig. Selbst Pius IX. hat in dem beriihmt gewordenen Brief
an den deutschen Kaiser Wilhelm I. vom 7. August 1873 die «Hiretiker-
taufe» als giiltig anerkannt 2). Er schrieb damals an den Kaiser: «Jeder,
welcher die Taufe empfangen hat, gehért in irgendeiner Art und in irgend-
einer Weise, welche (hier) nicht der Ort ist darzulegen, gehért, sage ich,
dem Papste an.» Mirbt zitiert dazu aus dem Breve Benedikts XIV. «Sin-
gulari nobis» vom 9. Februar 1749 den § 13: Id etiam compertum est,
cum, qui baptisma ab haeretico rite suscepit, illius vi ecclesiae catholicae
membrum effici; privatus siquidem bapticantis error hac cum felicitate
privare nequit.» Ein Blick in die Rituale der verschiedenen altkatholischen
Kirchen {iberzeugt, dass wenn je ausserhalb der rémischkatholischen Kirche
irgendwo «rite» getauft wird, so geschieht das in diesen Kirchen. Aber
durchweg werden Kinder, die so getauft sind und die aus irgendeinem
dusseren Grunde romischkatholisch erzogen werden, ostentativ «cumgetauft»,
um Andersgliubige zu diskriminieren. Das geschieht auch noch im Zeit-
alter der «Una sancta»-Bewegung. Es diirfte sich empfehlen, auf den Tauf-
zeugnissen nicht nur zu bemerken, dass die Taufe nach katholischem Ritus
vollzogen sei, sondern in geeigneter Form diirfte die Taufformel und die
Taufhandlung umschrieben werden. A K.

1) Siehe 1KZ 1950, S. 6o.
2) C. Mirbt: Quellen zur Geschichte des Papsttums und des rémischen Ka-

tholizismus, III. Aufl., 1911, S. 371.



— 120 —

Gesetz iiber die rechtliche Lage der religiosen Gemeinschaften
in Jugoslawien

Das Gesetz, dessen Ubersetzung wir einem Mitarbeiter unserer Zeitschrift
verdanken, wurde am 15. Mai 1953 im Parlament Jugoslawiens verabschiedet. Der
Text ist in der Belgrader Zeitung «Politika» vom 26. April 1953 verdffentlicht
worden. Es ist die verbesserte Redaktion des erstmals im Februar dieses Jahres ver-
offentlichten Gesetzesentwurfes.

Allgemeine Bestimmungen

Art. 1. Den Biirgern der FNR] werden die Gewissens- und die Reli-
gionsfreiheit verbiirgt.

Die Biirger der FNR] konnen irgendeiner Konfession oder Religions-
gemeinschaft angehdren oder keiner von ihnen.

Das Bekennen des Glaubens ist Privatsache der Biirger.

Art. 2. Die Biirger konnen Religionsgemeinschaften griinden, wenn
ihre Titigkeit der Verfassung und den Gesetzen nicht widerspricht.

Alle Konfessionen und alle Religionsgemeinschaften haben gleiche
Rechte.

Art. 3. Die Religionsgemeinschaften sind in der Ausiibung ihrer reli-
giosen Tatigkeit und religiosen Riten frei.

Die Religionsgemeinschaften kénnen religiose Schriften herausgeben
und verbreiten. Fiir die Religionspresse gelten die allgemeinen Presse-
bestimmungen.

Art. 4. Die Schule ist von der Kirche getrennt.

Der Religionsunterricht in der Kirche bzw. in den andern fiir diesen
Zweck bestimmten Riumen ist frei.

Den Religionsgemeinschaften ist es erlaubt, konfessionelle Schulen
(unvollstindige Mittelschulen, Seminarien und Hochschulen) fiir die Aus-
bildung von Priestern zu griinden und diese Schulen selbst zu verwalten.

Art. 5. Esist verboten, die religiose Titigkeit, den Religionsunterricht,
die religiose Presse, die religiosen Zeremonien und andere Manifestationen
der religidsen Gefiihle fiir politische Zwecke zu missbrauchen.

Es ist ferner verboten, die religiose Unduldsamkeit herauszufordern
oder Hass und Zwietracht anzufachen.

Es ist verboten, religivse Versammlungen, den Religionsunterricht,
die Ausiibung religioser Riten wie auch andere Manifestationen der reli-
giosen Gefiihle zu verhindern.

Art. 6. Niemand darf auf irgendwelche Weise gezwungen werden,
Mitglied einer religidsen Gemeinschaft zu werden oder in der Gemeinschaft
zu bleiben oder aus ihr auszutreten.

Niemand darf auf irgendwelche Weise gezwungen werden, an der
Ausiibung religioser Riten, Prozessionen oder anderer Manifestationen der
religiosen Gefiihle teilzunehmen.



— 121 —

Niemand darf den Biirgern verbieten, sich an religiosen Riten oder
an anderen Ausserungen der religitsen Gefiihle zu beteiligen.

Niemand darf ein Mitglied einer religiosen Gemeinschaft zwingen,
die Rechte, die ihm als Biirger nach der Verfassung und den Gesetzen zu-
kommen, in Anspruch zu nehmen.

Art. 7. Die Biirger kénnen in ihren Rechten, die ihnen nach dem
Gesetz zustehen, wegen ihrer religiosen Uberzeugung, wegen der Zu-
gehorigkeit zu einer Konfession oder zu einer religiosen Gemeinschaft oder
wegen der Beteiligung an der Verrichtung religioser Riten und an anderen
Manifestationen der religiosen Gefiihle, nicht beschrinkt werden.

Die religiosen Gemeinschaften, wie auch ihre Priester, religiosen Ver-
treter oder die Angehérigen irgendeiner Konfession geniessen keinen Vor-
rang, kein Privilegium und keinen besonderen Schutz.

Die Zugehorigkeit zu einer Konfession oder das Bekennen irgendeiner
Religion befreit niemand von den allgemeinen, biirgerlichen, militirischen
oder anderen Pflichten, denen die Biirger auf Grund des Gesetzes unter-
worfen sind.

Art. 8. Die religiésen Gemeinschaften und ihre entsprechenden Organe
sind gemiss Zivilrecht rechtliche Personen.

Art. 9. Die Priester der einzelnen Konfessionen haben das Recht, eigene
Priestervereine zu bilden.

In bezug auf diese Vereine gelten die allgemeinen Bestimmungen iber
das Vereinswesen.

Art. 10. Beschliisse der religiosen Gemeinschaften in Ehestreitigkeiten,
in Sachen der Disziplin, wie auch andere Beschliisse der religiésen Gemein-
schaften haben ausserhalb der betreffenden Religionsgemeinschaft keine
Giltigkeit.

Art. 11. Der Bundesexekutivausschuss und die Exekutivausschiisse
der Republiken kénnen an religidse Gemeinschaften materielle Hilfe ge-
wihren. Durch den Beschluss, Hilfe zu gewihren, kann zugleich die Ver-
wendung der Hilfe oder eines Teiles derselben zu einem bestimmten Zweck
angeordnet werden.

Die religiosen Gemeinschaften verfiigen allein {iber die gewihrten
Mittel. Wenn aber die Hilfe fiir einen bestimmten Zweck gewihrt wird,
dann kann die religiose Gemeinschaft angehalten werden, Rechenschaft
iiber die Verwendung der gewihrten Mittel abzulegen.

Art. 12. Niemand darf gezwungen oder verhindert werden, eine Spende
fiir religiose Zwecke zu titigen.

Das Sammeln von Spenden fiir religiose Zwecke ist in den Kirchen
und in anderen zum kirchlichen Gebrauch bestimmten Riumen erlaubt.
Das Sammeln von Spenden ausserhalb dieser Rdume ist nur nach Bewilli-
gung des Kreis- oder Stadtkomitees erlaubt.



— 122 —

Den Priestern ist es erlaubt, fiir die Verrichtung von religiosen Riten,
die auf Wunsch des Einzelnen abgehalten werden, ohne Riicksicht darauf,
ob die religidsen Riten in der Kirche, im Hause der Glaubigen oder an
einem andern Ort stattfinden, eine Belohnung in Geld oder in einer anderen
iiblichen Weise, entgegenzunehmen.

Die Verrichtung von religiésen Riten

Art. 13. Die religiosen Riten, die gewohnlich bei Versammlungen aus-
gefithrt werden, dirfen in den Kirchen, Kathedralen und anderen 6ffent-
lichen Riumen, die von den religitsen Gemeinschaften fiir die Verrichtung
der religiosen Riten bestimmt sind, frei abgehalten werden. Dasselbe gilt
auch fiir die Kirchhofe, Beerdigungsplitze und andere 6ffentliche mit der
Kirche verbundenen Riume.

Das Abhalten von Litien und Prozessionen wie auch von anderen reli-
giésen Zeremonien ausserhalb der im vorangehenden Passus genannten
Orte kann auf Grund der Vorschriften des Exekutivausschusses der Re-
publik vom Kreis- bzw. Stadtkomitee bewilligt werden.

Das zustindige Kreis- bzw. Stadtvolkskomitee kann im Namen der
allgemeinen Massregeln zum Schutz der Volksgesundheit und der offent-
lichen Ordnung, das Abhalten von religisen Versammlungen, fir die
Zeitdauer dieser Umstinde, verbieten.

Art. 14. Der Akt der Taufe und der Akt der Beschneidung an minder-
jahrigen Personen kann nur auf Wunsch beider Eltern oder eines Vor-
mundes vorgenommen werden. Wenn die minderjihrige Person fihig ist,
selbst die Zustimmung zu geben, dann ist auch ihre Zusage noétig.

Art. 15. Die Eheschliessung nach kirchlichem Ritus darf erst nach
der Eheschliessung vor den staatlichen Organen stattfinden, jedoch unter
der Bedingung, dass die beiden Eheleute dies wiinschen.

Art. 16. Personen, die sich in Spitilern, Altersheimen, Internaten und
dhnlichen Instituten befinden, kénnen in den Grenzen der Hausordnung
ithren Glauben bekennen. Nach ithrem Wunsch ist es dem Priester erlaubt,
sie zu besuchen.

Art. 17. Die Kirchenglocken diirfen auch fiir das Liuten im Fall all-
gemeiner Gefahr (Feuersbrunst, Uberschwemmung etc.) verwendet werden.
Der Verwalter der Kirchengebdude darf in solchen Fillen den Gebrauch
der Kirchenglocken nicht verweigern,

Das Abhalten des Religionsunterrichts

Art. 18. Die religiosen Gemeinschaften verwalten die Priesterschulen
allein. Den Plan und das Programm des Unterrichtes bestimmen sie frei,
wie auch die Wahl der Lehrer.

Der Staat fithrt nur die allgemeine Aufsicht Gber die Titigkeit der
konfessionellen Schulen.



— 123 —

Art. 19. Der Religionsunterricht darf nicht wihrend der Zeit des staat-
lichen Schulunterrichts stattfinden. Fiir den Besuch des Religionsunter-
richts ist eine Erlaubnis der Eltern bzw. des Vormundes und auch die Zu-
stimmung des Schulkindes ndtig.

Nur diejenigen Personen, die die allgemeine Bildung abgeschlossen
haben, kénnen die Schulen fiir die Ausbildung von Priestern besuchen.

Art. 20. Die Personen, die Priesterschulen besuchen, geniessen alle
Rechte, die den in Ausbildung stehenden Personen zuerkannt sind.

Der Bundesexekutivausschuss wird die niheren Vorschriften iiber den
Genuss dieser Rechte bestimmen.

Schlussbestimmungen

Art. 21. Die Verletzung dieser Gesetzesvorschriften, insoweit ihre
Verletzung kein Strafdelikt darstellt, wird mit Geldstrafe bis zu 10 coo Dinar
oder mit Gefingnisstrafe bis zu 15 Tagen geahndet.

Art. 22. Wenn durch Missbrauch des Religionsunterrichtes ein Straf-
delikt begangen wird, so kann das Gericht nebst der im Gesetz vorgesehenen
Strafe auch die Schliessung der religiosen Schule fiir immer oder fiir die
Zeit von 1 bis 10 Jahren anordnen.

Art. 23. Der Bundesexekutivausschuss bzw. der Exekutivausschuss
der Republiken sorgt dafiir, dass dieses Gesetz durchgefiihrt wird. Er wird
die niheren Vorschriften fiir seine Durchfithrung erlassen.

Art. 24. Dieses Gesetz tritt nach 8 Tagen von seiner Veroffentlichung
in «Sluzbene novine», des Amtsblattes der FNR], in Kraft.




	Kirchliche Chronik

