
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 2

Artikel: Eucharistie und Opfer Christi [Schluss]

Autor: Mascall, Eric L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404306

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 97 —

Eucharistie und Opfer Christi1)
Von Dr. Eric L. Mascall, Oxford

(Fortsetzung und Schluss)

V.

Diese Übersicht über neueres katholisches Denken, soweit es

die Eucharistie zum Gegenstand hat, soll mit einigen Hinweisen
auf das hervorragende Werk von Domherrn Eugène Masure, dem
Vorsteher am Grand Séminaire zu Lille, abgeschlossen werden. Die
Frucht seines Schaffens findet sich in zwei ebenso hervorragenden
Büchern, Le Sacrifice du Chef, das im Jahre 1932 in zweiter Auflage

erschien und 1940 in einer von Dom Illtyd Trethowan
geschaffenen Übersetzung in englischer Sprache unter dem Titel
The Christian Sacrifice herausgegeben wurde, und Le Sacrifice du
Corps Mystique, erschienen im Jahre 1950. Es darf auch hingewiesen

werden auf einen von Domherrn Masure verfassten Artikel in
der Downside Review des Jahres 1947 und auf die Beiträge in
derselben Nummer, in denen sich verschiedene Verfasser mit seinen

Auffassungen auseinandersetzen. Masure eröffnet seine Erörterung
in Le Sacrifice du Chef mit einer Untersuchung über das Wesen des

Opfers im allgemeinen. Dabei zerzaust er mit ziemlicher Heftigkeit
jene Auffassung, die während der letzten drei Jahrhunderte das
Feld beherrschte und nach welcher das Wesen des Opfers in der

Zerstörung des zu Opfernden liegt. Die Verantwortlichkeit für
diese Anschauung schreibt er de Lugo zu, obwohl es, wie ich bereits
andeutete, den Anschein macht, dass sie ins Mittelalter zurückreichen

dürfte. Der Zufall will es, dass sie in den Erörterungen des

Anglikaners Sir William Spens 2) ganz besonders hervortritt.
Masure stellt den gesamten Opferbegriff auf die breiteste Basis und
geht zurück zu dem berühmten Satz Augustins : Verum sacrificium
est opus quod agitur, ut sancta societate inhaereamus Deo, relatum

') Diese Abhandlung, welche im Jahre 1952 in der anglikanischen
Zeitschrift «Church Quarterly Review» unter dem Titol «The Eucharist and the
Sacrifice of Christ» erschienen ist, stellt ein Kapitel im demnächst erscheinenden

Buch «Corpus Christi» dar, das der Verfasser, Dr. E. L. Mascall, im
Verlag Messrs. Longmans, Green & Co., London, herausgibt. Der Abdruck
dieser von Pfarrer H. Frei ins Deutsche übersetzten Arbeit erfolgt mit
freundlicher Erlaubnis dos Autors und dos Verlages.

2) Essays Catholic and Critical, S. 433 f.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1953. 7



— 98 —

scilicet ad ilium finem boni, quo veraciter beati esse possimus x), mit
der Variante des hl. Thomas: Omne illud quod Deo exhibetur; ad
hoc quod spiritus hominis feratur in Deum 2). Masure jedoch misst
einer anderen Stelle des hl. Thomas noch mehr Bedeutung bei:
Sacrificia proprie dicuntur quando circa, res Deo oblatas aliquid fit.
Et hoc ipsum nomen sonat: nam sacrificium dicitur ex hoc quod homo

facit aliquid sacrum 3). Die ursprüngliche Idee des Opfers ist demnach

nicht Tod (obwohl der Tod des zu Opfernden tatsächlich nötig
sein kann, wenn in einer gefallenen Welt geopfert wird), noch
weniger ist sie Zerstörung, sondern Umwandlung (transformatio) —
die Umwandlung — auf Grund der Annahme durch Gott —¦ einer
Gabe, welche der Mensch zur Huldigung Gottes dargebracht hat.
Worin also besteht denn das Opfer Christi, fragt Masure.

«In erster Linie», antwortet er, «in der Rückkehr des Sohnes zu seinem
Vater mit seiner Religion anbetender Liebe, vollendet unter den harten
Bedingungen, welche unsere Sünden auferlegten. Sodann in der Annahme,
welche der Vater mit der ganzen Abgründigkeit seiner ewigen Liebe dieser
Huldigung des menschgewordenen Sohnes gewährte. Und also schliesslich
in der Begegnung zwischen dem Sohn und dem Vater, bestimmt — uns
zugut — durch die vorausgegangene immolatio als eine, welche, einzig und
allein durch die Bosheit des Menschen, ging usque ad mortem, mortem autem
crucis...

So lag das christliche Opfer nicht bloss in der Opferung (immolatio)
des Kreuzes, obwohl es sich dort unserem Auge in voller Ausgeprägtheit
und in seiner ganzen Kraft zeigt. Dies wäre eine allzu beschränkte
Auffassung. Wir müssen das Ganze im Auge behalten, angefangen vom
Judaskuss bis zum freudigen Empfang durch den Vater..

Dieses Opfer hatte nichts Rituelles an sich, sofern wir unter „rituell"
versinnbildende Liturgie verstehen. Doch da der ganze Verlauf dieser
göttlichen Tragödie der grossen metaphysischen Spekulation von beschwerlicher
Rückkehr und triumphierendem Empfang entspricht, welche dio antiken
Brandopfer auf ihren des wahren Wesens entbehrenden Altären vergebens
darzustellen versuchten, müssen wir sagen, dass Tod und Auferstehung
Christi das christliche Opfer ausmachen, das alleinige Opfer4).»

*) De Civ. Dei, X. 6: «Ein wahres Opfer ist jedes Werk, das vollzogen
wird in der Absicht, dass wir in heiliger Gemeinschaft Gott anhangen, das
heisst, welches hinbezogen ist auf jenes Ziel des Guten, in welchem wir
allein wahrhaft selig sein können.»

2) S. Theol., III, XXII, 2: «All das, was Gott dargegeben wird mit der
Absicht, dass der Geist des Menschen zu Gott getragen werde».

3) S. Theol. II, LXXV, 3 ad 3: «Es gibt Opfer, welche mit Recht so
genannt werden, wenn etwas im Zusammenhang mit Dingen geschieht, die
Gott dargeboten werden. Der Name selbst bringt dies zum Ausdruck :

denn „sacrificium" leitet sich davon her, dass ein Mensch etwas heilig
macht. »

4) The Christian Sacrifice, S. 185-6.



— 99 —

Aber wie können wir an diesem Opfer teilhaben, welches das

Opfer Dessen darstellt, Der unser Haupt ist Ì Wie kann es uns
vermittelt werden Durch unsere Teilnahme am Sakrament der
Eucharistie, entgegnet Masure, und dies veranlasst ihn, die Bedeutung
des Begriffes «Sakrament» zu untersuchen. Dabei weist er darauf
hin, dass — wie sehr auch immer dieser Punkt von modernen
katholischen Theologen vernachlässigt worden sein mag aus Furcht
vor dem Missbrauch, der auf protestantischer Seite damit getrieben
worden war — die fundamentale Bedeutung von «Sakrament»
Zeichen oder Symbol ist.

«Unsere Kontroversen mit Protestanten», schreibt er, «haben
tatsächlich, so wie die Dinge liegen, die Kraft dieser Ausdrücke in erbärmliche
Stücko zcrbrochon. Wenn wir von Symbolen sprechen, denken wir
heutzutage an trügerische Erscheinungsformen, leere Zeichen und mystische
Illusionen. Dies ist der Grund, weshalb wir nicht mehr zu sagen wagen, dass
die Eucharistie das Symbol dos Loibos Christi ist.

Aber unsere Vorfahren legton in das Wort all den Sinn, der äusserlich
vor ihren Augen dargestollt war. Sie zogen dabei in Betracht, dass der Mensch
dieselbe Realität in zweifacher Weise besitzen kann, nämlich als solche
in ihrer geschichtlichen Wirkliclikeit — beispielsweise die Passion nach
den vier Evangelisten — und in ihrer nackten metaphysischen Beschaffenheit,

verhüllt durch ein Symbol, das sie zugleich real und gegenwärtig setzt,
und gleichzeitig dargestellt durch unsere rituellen Formen — und so ist es
mit der Passion des Erlösers auf dom Altar 1).»

Masure lässt es ganz deutlich werden, dass die Messe nicht
betrachtet werden darf als ein weiteres Ereignis, welches in der

geschichtlichen Abfolge an Christus geschieht:
«Wir dürfen zwischen Golgatha und der Eucharistie keinen Gegensatz

machen, indem wir sie wie zwei unterschiedliche Quantitäten von
derselben Gattung addieren, denn wir haben es hier nicht mit blossen
Kopien einer einzigen Realität zu tun, sondern mit wirkkräftigen Symbolen
eines bereits bestehenden Mysteriums2).»

Diese authentische Überlieferung, wonach das ganze Opfer
in den sakramentalen Symbolen enthalten ist und vermittelt wird,
ist nach Masure voll wirksam gewesen sowohl beim hl. Thomas

von Aquin als auch im Konzil zu Trient. Verdunkelt wurde es erst
bei den nachreformatorischen Verfassern unter dem nachhaltigen
Einfluss ihrer Auseinandersetzungen mit Protestanten. Wir mögen
vielleicht vermuten, Masure habe sich bei der Formulierung dieser

Meinung allzusehr beeinflussen lassen vom Respekt für die
überragende Stellung, welche der Doctor Angelicus und die Tridentini-

Ebenda, S. 212-3.
2) Ebenda, S. 214.



— 100 —

sehen Lehrbestimmungen in seiner eigenen Kirche einnehmen,
während es in Tat und Wahrheit so sei, dass die Entwertung der
Tradition, die Masure mit Recht bedauert, bis ins Mittelalter
zurückverfolgt werden könne. Über die Entartung selber allerdings
kann kein Zweifel bestehen. Zu Beginn dieses Aufsatzes wies ich
auf die allgemein verbreitete Interpretation der Eucharistie durch
katholische Theologen der Gegenreformation als einer Art von
repetitio von Golgatha hin. Masure unterteilt diese Interpretation
in zwei verschiedene Abarten. «Eine Gruppe von Theologen», sagt
er — wobei er zu diesen Vasquez, Lessius und im allgemeinen jene
von Flandern und den spanischen Niederlanden zählt —, «hatte
mit Recht in den sakramentalen Zeichen nach einer sinnbildlichen
Beziehung auf Golgatha gesucht, aber sie hatten erklärt, das neue

Opfer bestehe ausschliesslich darin, als ob eine Ähnlichkeit aus sich
selbst Realität hervorbringen könnte... Dann aber, unter dem
Druck der Theorie selber, welche nur durch einseitige Überbetonung
sich entwickeln konnte, begann sich der Standpunkt plötzlich zu
verändern. Jetzt ist die Eucharistie ein Opfer, nicht nur weil sie

ein Abbild von Golgatha enthält, sondern weil sie in sich selbst
eine physisch neue Opferung darstellt. Lessius hatte von einem
Abbild gesprochen, das, wenn es könnte, sich selber in die
Wirklichkeit verwandeln würde. De Lugo dachte, dass diese Wirkkraft
tatsächlich vorhanden sei: am Altar findet eine neue Opferung
statt. Ein Tod ereignet sich auf dem Korporale: semper moriens
ad interpellandum pro nobis» x).

«Aber», so fährt Masure weiter, «in diesem abschliessenden
Stadium des circulus vitiosus erheben andere, einfühlendere Theologen

Protest. „Das geht zu weit", rufen sie im Herzen getroffen
aus durch die Vorstellung, der Leichnam des Erlösers liege jeden
Morgen in der Messe auf dem Altar». Und so nehmen sie, wie im
Falle de la Taille's, Zuflucht zur rettenden Gebärde der oblatio.

«Einige finden sie am Ende des Mysteriums der Erlösung, im
Himmel, wo Christus ständig sich selbst dargibt, und bringen so
dies auf den Altar ; andere sehen sie zu Beginn, beim Abendmahl,
wo Christus seinen Leib und sein Blut völlig darbrachte als ein

Brandopfer, das bereit ist für die Darbringung zu seines Vaters
Ehre». «Dessen unbeschadet», schliesst Masure, «besteht noch eine
andere Möglichkeit der Interpretation sakramentaler immolatio —
die Lehre vom wirkkräftigen Symbol. Ein Zeichen, das Christus

») Op. cit. S. 223.



— 101 —

eingesetzt hat, ist reich genug, in sich die Realität zu enthalten,
welcher es ähnlich ist. Seine aussergewöhnliche Kraft kommt zu
uns nicht unmittelbar aus dieser Ähnlichkeit, wie eindrucksvoll
diese für uns auch sein mag und wie vortrefflich auch der Herr sie

gewählt haben mag, sondern aus der Tatsache, dass er es eingesetzt
hat. Es ist ein Zeichen, das kraft seines Urhebers den Wert besitzt,
den es andeutet» x).

Es dürfte, so hoffe ich, aus dieser Darlegung von Masure's
Lehre klar geworden sein, dass seine Einsicht erfrischend gründlich
und sein Spürsinn von einer beachtlichen Sicherheit sind. Ich habe
einfach das Gefühl, er habe einen Zugang geöffnet, der — sofern

er in seiner Bedeutung erkannt würde — viel dazu beitragen könnte,
den toten Punkt, der während mehr als vierhundert Jahren einem

erspriesslichen Gespräch zwischen Katholiken und Protestanten
hinderlich war, zu überwinden. Sein zweites Werk, Le Sacrifice du
Corps Mystique, das kürzer ist und bis jetzt noch nicht ins
Englische übersetzt wurde, verdient besondere Beachtung wegen seiner

Klarheit, seines Scharfsinns und seiner Kraft zur Synthese.
Ehe wir die Diskussion über Masure schliessen, scheint es mir

angebracht zu sein, einen weiteren Punkt zu berühren. Wir sahen,
dass es bei Masure nicht die Ähnlichkeit der Messe mit Golgatha ist,
welche sie zu einem Opfer macht, sondern deren Einsetzung durch
Christus. «Das sakramentale Zeichen», schreibt er, «ist nicht wirksam,

weil es symbolische Ähnlichkeit besitzt mit dem Mysterium,
welches durch dieses Zeichen hervorgebracht werden soll. Es ist
wirksam, weil es durch unsern Herrn eingesetzt worden ist». Er
fährt aber fort mit der Behauptung, dass «es durch ihn gewählt und
eingesetzt worden ist auf Grund dieser Ähnlichkeit» und dass aus
diesem Grunde «seine Kausalität sich bei einer letzten Zergliederung

von beidem herleiten lasse, von seinem Stifter und von
seiner Ähnlichkeit mit dem, was es zu bewirken hat»2). Nach
meinem Dafürhalten ist dieses Eingeständnis nichts anderes als

eine beträchtliche Schwächung von Masure's Stellungnahme. Schon
früher habe ich in diesem Artikel darauf hingewiesen, dass tat-

') Op. cit. S. 224-5. Es ist wichtig, daran zu denken, dass nicht nur
die eucharistischen Species die wirkkräftigsten Zeichen des Leibes und Blutes
Christi sind, sondern dass auch der eucharistische Ritus das wirkkräftige
Zeichen des erlösenden Aktes Christi ist. Die reale Gegenwart ist um des

Opfers willen, nicht vice versa. Cf. Masure, Le Sacrifice du Corps Mystique,
S. 157 f., und G. Dix über «Konsekration» in The Liturgy (ed. K. D. Mackenzie,

S. 93 f.).
2) Op. cit. S. 225 Anmerkung.



— 102 —

sächlich die zeremoniellen Merkmale der Eucharistie nicht von
einer willentlichen vorwegnehmenden Darstellung der Passion
unseres Herrn herkommen, sondern vom gewöhnlichen Zeremoniell
einer religiösen jüdischen Mahlzeit; es war die Äusserung bestimmter

Worte in Verbindung mit dem Zeremoniell, was sie zum Opfer
machte und sie in Beziehung brachte mit der bevorstehenden
Passion x). Und Masure hat tatsächlich in seinen Anschauungen
darüber, wie die Ähnlichkeit zwischen Eucharistie und Passion

zu fassen sei, beträchtliche Schwankungen gezeigt, sogar in der
untergeordneten Stellung, die er dieser Frage zuweist. Als er The
Christian Sacrifice schrieb, vertrat er das, was er später bezeichnete
als «die unbeschwerte Ansicht, die übereinstimmt mit der allgemein
verbreiteten Meinung, das Zeichen der immolatio sei die Trennung
des Brotes und Weines und, nach der Konsekration, die Trennung
ihrer Spezies»2). Diese Auffassung, von welcher Masure schreibt,
sie habe Lessius, Billot und Vonier «hypnotisiert», gab er nach
und nach auf. (Bei dieser Gelegenheit muss ich gestehen, dass ich
selber, wenigstens teilweise, dieser Hypnose erlegen bin, wie auf
Seite 184 meines Buches «Christ, the Christian and the Church» zu
ersehen ist.) Im Jahre 1947 drückte er sich folgendermassen aus:
«Dieses Mysterium ist voll gegenwärtig unter der Spezies von Brot;
es ist ebenso gegenwärtig unter der Spezies des Weines. Beide
Spezies sind ausdruckskräftig (expressiv). Das Brot durch seine

Festigkeit und Masse stellt den geopferten Leib dar — und damit
den Tod Christi. Der Wein, vergossen wie Christi Blut, stellt uns
dasselbe einzige Opfer vor Augen 3).» Doch sogar hier findet Masure

x) Masure selber schreibt: «Nicht weil das rituelle Zeichen der
Konsekration von Brot und Wein schon ein Opferritus war, ist die Eucharistie
des Leibes und Blutes Christi ein Opfer; im Gegenteil, weil die Eucharistie
des Leibes und Blutos Christi ein Opfer ist, hat der jüdische Ritus der
Eucharistie von Brot und Wein Opfercharakter bekommen» (Le Sacrifice du
Corps Mystique, S. 189).

2) «The Mass: Sacramental Immolation», in Downside Review, LXV,
S. 203 (1947). Cf. The Christian Sacrifice, S. 204.

3) Downside Review, art. cit. S. 205. Es ist aufschlussreich, den
folgenden Abschnitt zum Vergleich heranzuziehen, den Dr. A. M. Farrer 1937
schrieb: «Sicher wurde „Blut" nicht dem „Leib" beigefügt, weil diese
beiden zwei komplementäre Bestandteile der einen Substanz sind ; dies
hätte eher „Fleisch" denn „Leib" erfordert. Eher ist es so, dass die beiden
verschiedene Denkrichtungen über die eine Substanz nahelegen — „Leib"
die Ganzheit und Realität der Person und deren Kontinuität hier und in
der jenseitigen Welt: „Blut" den Opfertod, das was vergossen, gegeben und
nicht wiedererlangt wird, die Diskontinuität und den Bruch.» (The Parish
Communion, S. 88.)



— 103 —

es nötig, eine gewisse Ähnlichkeit zwischen den eucharistischen
Spezies und dem gekreuzigten Opferlamm zu finden, obwohl er
jetzt die Ähnlichkeit in jeder Spezies sieht und nicht in den beiden
gesamthaft betrachtet; Mgr. H. F. Davies indessen scheint bei einer
Erörterung von Masure's neuer Stellungnahme diesen Punkt
übersehen und Masure so verstanden zu haben, als behaupte dieser,
der wesentliche Symbolismus komme einfach durch die
Transsubstantiation zustande 1). Sei dem, wie ihm wolle — in seinem
zweiten Buch Le Sacrifice du Corps Mystique, welches 1950 erschien,
kehrt Masure offensichtlich zu der früheren Ansicht zurück,
möglicherweise unter dem Einfluss der päpstlichen Enzyklika Mediator
Dei, denn er schreibt folgendermassen: «Die Spezies, jede mit ihrer
gesonderten Konsekration, rufen dem Bild des Leibes, entleert
vom Blut, und des Blutes, vergossen bis zum letzten Tropfen im
Augenblick von Christi Tod.» Und weiter: «Die Trennung der
Spezies ist das Bild von Christi Tod; deren Darbringung ist das

Symbol des Opfers»2). Aber jedenfalls werde ich das Gefühl nicht
los, dass der ganze Versuch, den Opfercharakter der Messe, wenn
auch nur in untergeordneter Weise, in einer Ähnlichkeit zwischen
einem bestimmten Zug des sakramentalen Ritus und dem Tod auf
Golgatha zu sehen, jeglichen theologischen Gehaltes bar ist, wie
erbaulich er auch immer von einem rein frömmigkeitsmässigen
Gesichtspunkt aus sein mag ; er scheint mir in dieser Hinsicht
vergleichbar mit gewissen, mehr oberflächlichen mystischen
Interpretationen der Heiligen Schrift. Der Vollzug der Eucharistie bietet
keineswegs ein unverkennbares Bild des Geschehens auf Golgatha.
Wie ich schon nachdrücklich betonte und wie Masure selber hervorhebt,

ist das, was die Eucharistie letzterdings als Opfer konstituiert,

ihre Einsetzung durch Christus. Es wäre nach meinem
Dafürhalten nicht nötig, dass die sakramentalen Spezies Brot und
Wein sein sollten, damit die Eucharistie ein sakramentales Zeichen
des Opfers Christi sei; irgendwelche völlig verschiedenen Elemente
wären ebenso angemessen gewesen, wenn Christus diese gewählt
hätte, um sie mit sakramentalem Charakter auszustatten.
Hingegen schien es nötig zu sein, dass diese Brot und Wein sein sollten
(oder jedenfalls irgend etwas, das den Menschen zum Essen und
Trinken dient), wenn die Eucharistie auch Mittel sein sollte, durch

») Downside Review, LXVII, S. 1 f. (1949).
2) Op. cit. S. 61, 70; zitiert von Illtyd Trethowan in Downside Review,

LXVIII, S. 402 (1950).



— 104 —

das wir uns vom Opfer nähren können; oder, um die Sache ein

wenig anders zu wenden, wenn die Eucharistie jene Art von Opfer
sein sollte (welche beispielsweise das jüdische Brandopfer nicht
war), die in der Kommunion vollzogen wird. Was Brot und Wein
ihrer Natur nach darstellen, ist Essen und Trinken, nicht Opfer l).
Masure selber scheint dies anzuerkennen. Denn er schreibt: «Wir
können beifügen — oder eher: wir müssen beifügen —, wobei wir
eine Anregung von P. Sage verwenden, dass das Zeichen (sc, in
der Eucharistie) dadurch, dass es sich selber vor unseren Augen
darstellt als Essen und Trinken in seinen menschlichsten und
notwendigsten Formen, durch den Verlauf seiner sakramentalen
Entwicklung zeigt, dass der Leib und das Blut Christi uns als ein
lebenspendendes Opfer gegeben werden. Denn der normale
Abschluss eines Opfers ist das Verzehren des Opfertieres durch die,
welche bei der Darbringung assistierten, und die Spezies von Brot
und Wein ermöglichen es uns, mit dem Leib und Blut Christi,
welche sie repräsentieren, gerade diesen höchsten wirkkräftigen
Ritus zu vollziehen — wirkkräftig diesmal an übernatürlicher
Gnade 2).»

VI.

Diese etwas weitschweifige Erörterung wird — so hoffe ich —
deutlich gemacht haben, dass in der modernen katholischen Theologie

vom Abendmahl eine Anzahl höchst gewichtiger Gesichtspunkte

wieder zum Vorschein kommen, welche lange Zeit
verdunkelt und vernachlässigt waren. In manchen Fällen ist ihre
Neuformulierung probeweise und zaghaft gewesen, und die
verschiedenen Verfasser haben das Gewicht auf unterschiedliche
Punkte verlegt. Die meisten von ihnen gehören der Römischen
Kirche an und mussten grosse Umsicht walten lassen, um ihre
Darlegungen mit dem sakrosankten Tridentinum und mit der
nahezu so sakrosankten Theologie eines Thomas von Aquin in
Einklang zu bringen. Während keiner von ihnen mit diesen

ehrwürdigen Instanzen direkt in Konflikt geraten ist, mag es einem,
der einer andern Konfession angehört, verziehen werden, wenn er
die Vermutung äussert, die Abweichung von der ursprünglichen

1) Dies mag der Grund sein dafür, dass gewisse Protestanten, welche
nur die äussere Form der Eucharistie in Betracht ziehen, sie nur als ein
bloss christliches Gemeinschaftsmahl betrachten, «kein Opfer, sondern ein
lebenspendendes Fest».

2) Downside Review, art. cit. S. 208.



— 105 —

Überlieferung, welche sie bedauern, habe vielleicht früher
begonnen als sie diese annehmen, und habe unter Umständen die

geistige Haltung, wenn nicht sogar die dogmatischen Äusserungen
auch der erhabensten Kirchenlehrer beeinflusst. Aus der gesamten
Erörterung ergeben sich drei Hauptpunkte, welche eng miteinander
verknüpft sind. Zuerst ist da so gut als ein Aufgeben der
einschränkenden Identifikation des Opfers mit Tod und Zerstörung.
Statt dessen wird es in den weiteren Zusammenhang hineingestellt
als die Darbringung des Opfers an Gott, um durch die göttliche
Annahme verwandelt zu werden. Zweitens findet sich die
Anerkennung dessen, dass die Eucharistie nicht als eine Art Wiederholung

von Golgatha oder als ein neues Ereignis im irdischen Leben
des Erlösers zu fassen ist ; damit eng verbunden ist das tiefere
Verständnis des Wesens sakramentaler Sinngebung. Drittens ist zu
erwähnen die Erkenntnis, dass die Beziehung zwischen Eucharistie

und erlösendem Handeln Christi nicht so sehr in Begriffen
der Ähnlichkeit zu denken ist, sondern als in der göttlichen
Einsetzung und Verheissung begründet. Alle diese Momente weisen
hin auf eine Wiederherstellung jener wesentlich eschatologischen

Haltung gegenüber der Eucharistie, die — wie Dom Gregory Dix
so überzeugend gezeigt hat]) — die Haltung der Kirche in der Zeit
vor Nicäa kennzeichnete, ehe sie als eines der Ergebnisse der
offiziellen Anerkennung des Christentums als Staatsreligion durch eine

Haltung ersetzt wurde, die vorwiegend historisch war. Ich darf dies
vielleicht mit einem Hinweis auf den Hebräerbrief illustrieren.
Katholiken waren zuweilen geneigt, sich durch die Tatsache
verblüffen zu lassen, dass — mit drei einigermassen zweifelhaften
Ausnahmen zufälliger Art2) — sich im ganzen Brief keine Bezugnahme
auf die Eucharistie findet. Selbst in dem Abschnitt, in welchem
Melchisedek, ausdrücklich angeführt als Typus für das Priestertum
Christi, erwähnt ist, wie er Brot und Wein darbrachte, ist keine

Anwendung auf die Eucharistie gegeben 3). Welch verpasste
Gelegenheit!, klagt der katholische Apologet. Und welch unverhoffter
Fund für den liberalen Protestanten, der darauf ausgeht, seine

Behauptung zu stützen, dass die Eucharistie für die Urkirche wenig
oder keine Bedeutung besass! Gewiss, wir fühlen es, wenn die

Eucharistie für die ersten Christen von einigermassen gleicher

') The Shape of tho Liturgy, Kap. XI.
2) 6.4, 10.29, 13.10.
3) Cf. Masure, The Christian Sacrifice, S. 177 f.



— 106 —

Wichtigkeit war wie für den' nachfolgenden Katholizismus, würde
der Briefschreiber, nachdem er dargetan hat, was der Sohn Gottes
in der Vergangenheit getan hat, wie er Mensch wurde, litt, starb,
wieder auferstand und zum Himmel einging, weiterfahren und uns
berichten, was dieser selbe Erlöser im eucharistischen Ritus tut.
Doch in Tat und Wahrheit wird nichts derartiges gesagt. Und
warum Nicht — so möchte ich meiner Vermutung Ausdruck
geben — weil die Eucharistie für den Verfasser unwichtig war,
sondern weil es für ihn nicht ein neues Ereignis im Leben des

Erlösers war. Für ihn war es — obwohl er diese Worte nicht
verwendet hätte — eine sakramentale und nicht eine biographische
Tatsache. Es war nicht ein anderes Geschehnis im Lebensbild des

Messias, etwas, das sich an Christus nach der Himmelfahrt vollzog
in der Art, wie beispielsweise die Versuchung in der Wüste oder
die Krönung mit Dornen zuvor geschah. Es war etwas, worin das

gesamte Lebensbild, das gesamte Leben der Selbstdarbringung an
den Vater, beginnend in der Zeit mit der Menschwerdung im
Schosse Maria's und den Höhepunkt in der ewigen Ordnung
erreichend bei der Himmelfahrt, gegenwärtig gesetzt wurde, nicht als

neues Ereignis in der Geschichte, sondern als bleibende, der Kirche
unter den sakramentalen Zeichen vermittelte Wirklichkeit. Sind
wir vom einen Gesichtspunkt aus verpflichtet, zu sagen, im
Hebräerbrief finde sich nichts über die Eucharistie, so könnten wir
auf der anderen Seite fast behaupten, der Brief handle überhaupt
von nichts anderem *). Denn alles und jedes, was der Brief
beschreibt, wird uns in der Eucharistie zuteil. Es wäre eine jämmerliche

Abschwächung des Themas, die Eucharistie zu einem
einzelnen Gegenstand in der Reihe aller zu machen.

Vielleicht könnte dagegen Einspruch erhoben werden, dass

ich, indem ich in der vorliegenden Weise das Zentrale der
Vorstellung von sakramentaler Sinngebung nachdrücklich betonte, eine
rein westliche und lateinische Haltung eingenommen habe. Das
Wort sacramentum selber ist lateinisch, wofür die Ostkirche kein
völlig entsprechendes Äquivalent besitzt. Die Morgenländer
begnügen sich mit der Bezeichnung der Eucharistie als eines Mysteriums

(mysterion, tainstvo), und das Wort «Mysterium» enthält
keinen speziellen Anhaltspunkt für ein Zeichen. Tatsächlich könnte
man es so fassen, dass es die innere Realität eher verhülle als
manifestiere. Ich meine, alles, was der Einspruch tatsächlich zeigt, sei,

l) Cf. Masure, Le Sacrifice du Corps Mystique, S. 167 f.



— 107 —

dass die östliche Sakraments-Theologie weniger entwickelt ist als

die westliche, nicht dass an diesem Punkt irgendein wirklicher
Widerspruch zwischen den beiden besteht. Denn, wie ich mich
darzulegen bemühte, die eucharistischen Elemente haben nicht den
Charakter von Zeichen im Flinblick auf irgendeine Ähnlichkeit mit
den göttlichen Realitäten, die sie enthalten. Niemand würde durch
die äussere Erscheinung der konsekrierten Elemente an den Leib
und das Blut Christi erinnert; niemand würde durch die äussere
Gestalt der Liturgie an Golgatha erinnert. Die Elemente sind
Zeichen — wirksame Zeichen — kraft der Einsetzung und Verheissung
Christi, nicht kraft ihrer physischen Eigenschaften. Nur im Glauben
wird erkannt, dass es überhaupt Zeichen sind. Das Zeichen ist der
Hinweis auf ein Mysterium ; und das Mysterium ist das Geheimnis
eines Zeichens. Doch an diesem Punkt dürfen wir vielleicht uns
damit zufrieden geben, die Angelegenheit auf sich beruhen zu lassen

mit den Worten des hl. Thomas:

si sensus deficit
ad formandum cor sincerum
sola fides sufficit.


	Eucharistie und Opfer Christi [Schluss]

