Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 2

Artikel: Eucharistie und Opfer Christi [Schluss]
Autor: Mascall, Eric L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404306

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e B

Eucharistie und Opfer Christi')

Von Dr. Eric L. Mascall, Oxford

(Fortsetzung und Schluss)

r
V
.

Diese Ubersicht iiber neueres katholisches Denken, soweit es
die Eucharistie zum Gegenstand hat, soll mit einigen Hinweisen
auf das hervorragende Werk von Domherrn Eugéne Masure, dem
Vorsteher am Grand Séminaire zu Lille, abgeschlossen werden. Die
Frucht seines Schaffens findet sich in zwei ebenso hervorragenden
Biichern, Le Sacrifice du Chef, das im Jahre 1932 in zweiter Auf-
lage erschien und 1940 in einer von Dom Illtyd Trethowan ge-
schaffenen Ubersetzung in englischer Sprache unter dem Titel
The Christian Sacrifice herausgegeben wurde, und Le Sacrifice du
Corps M ystique, erschienen im Jahre 1950. Es darf auch hingewie-
sen werden auf einen von Domherrn Masure verfassten Artikel in
der Downside Review des Jahres 1947 und auf die Beitrige in der-
selben Nummer, in denen sich verschiedene Verfasser mit seinen
Auffassungen auseinandersetzen. Masure eroffnet seine Erorterung
in Le Sacrifice du Chef mit einer Untersuchung iiber das Wesen des
Opfers im allgemeinen. Dabei zerzaust er mit ziemlicher Heftigkeit
jene Auffassung, die wihrend der letzten drei Jahrhunderte das
Feld beherrschte und nach welcher das Wesen des Opfers in der
Zerstorung des zu Opfernden liegt. Die Verantwortlichkeit fiir
diese Anschauung schreibt er de Lugo zu, obwohl es, wie ich bereits
andeutete, den Anschein macht, dass sie ins Mittelalter zuriick-
reichen diirfte. Der Zufall will es, dass sie in den Erorterungen des
Anglikaners Sir William Spens 2) ganz besonders hervortritt. Ma-
sure stellt den gesamten Opferbegriff auf die breiteste Basis und
geht zuriick zu dem beriihmten Satz Augustins: Verum sacrificium
est opus quod agitur, ut sancta societate inhaereamus Deo, relatum

) Diese Abhandlung, welche im Jahre 1952 in der anglikanischen Zeit-
schrift « Church Quarterly Review» unter dem Titel « The Kucharist and the
Sacrifice of Christ» erschienen ist, stellt ein Kapitel im demnichst erschei-
nenden Buch «Corpus Christi» dar, das der Verfasser, Dr. K. L. Mascall, im
Verlag Messrs. Longmans, Green & Co., London, herausgibt. Der Abdruck
dieser von Pfarrer H. Frei ins Deutsche tbersetzten Arbeit erfolgt mit
freundlicher Erlaubnis des Autors und des Verlages.

%) Essays Catholic and Critical, S. 433 f.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1953. ) 7



— 98 —

scilicet ad tllum finem boni, quo veraciter beati esse posstmus '), mit
der Variante des hl. Thomas: Omne illud quod Deo exhibetur; ad
hoc quod sprritus homaines feratur tn Deum 2). Masure jedoch misst
einer anderen Stelle des hl. Thomas noch mehr Bedeutung bei:
Sacrificia proprie dicuntur quando circa res Deo oblatas aliquid fit. . .
Et hoc vpsum nomen sonat: nam sacrificium dicitur ex hoc quod homo
facit aliquid sacrum 3). Die urspriingliche Idee des Opfers ist dem-
nach nicht T'od (obwohl der Tod des zu Opfernden tatséichlich notig
sein kann, wenn in einer gefallenen Welt geopfert wird), noch
weniger ist sie Zerstorung, sondern Umwandlung (transformatio) —
die Umwandlung — auf Grund der Annahme durch Gott — einer
Gabe, welche der Mensch zur Huldigung Gottes dargebracht hat.
Worin also besteht denn das Opfer Christi, fragt Masure.

«In erster Linie», antwortet er, «in der Riickkehr des Sohnes zu seinem
Vater mit seiner Religion anbetender Liebe, vollendet unter den harten Be-
dingungen, welche unsere Siinden auferlegten. Sodann in der Annahme,
welche der Vater mit der ganzen Abgriindigkeit seiner ewigen Liebe dieser
Huldigung des menschgewordenen Sohnes gewihrte. Und also schliesslich
in ‘der Begegnung zwischen dem Sohn und dem Vater, bestimmt — uns
zugut — durch die vorausgegangene immolatio als eine, welche, einzig und
allein durch die Bosheit des Menschen, ging usque ad mortem, mortem autem
Crucis. . .

So lag das christliche Opfer nicht bloss in der Opferung (immolatio)
des Kreuzes, obwohl es sich dort unserem Auge in voller Ausgeprigtheit
und in seiner ganzen Kraft zeigt. Dies wire eine allzu beschrinkte Auf-
fassung... Wir miissen das Ganze im Auge behalten, angefangen vom
Judaskuss bis zum freudigen Empfang durch den Vater. ..

Dieses Opfer hatte nichts Rituelles an sich, sofern wir unter ,,rituell*
versinnbildende Liturgie verstehen. Doch da der ganze Verlauf dieser gott-
lichen Tragodie der grossen metaphysischen Spekulation von beschwerlicher
Riickkehr und triumphierendem Empfang entspricht, welche die antiken
Brandopfer auf ihren des wahren Wesens entbehrenden Altiren vergebens
darzustellen versuchten, miissen wir sagen, dass Tod und Auferstehung
Christi das christliche Opfer ausmachen, das alleinige Opfer %).»

1) De Civ. Dei, X. 6: «Ein wahres Opfer ist jedes Werk, das vollzogen
wird in der Absicht, dass wir in heiliger Gemeinschaft Gott anhangen, das
heisst, welches hinbezogen ist auf jenes Ziel des Guten, in welchem wir
allein wahrhaft selig sein konnen.»

%) 8. Theol., III, XXII, 2: «All das, was Gott dargegeben wird mit der
Absicht, dass der Geist des Menschen zu Gott getragen werde».

8) S. Theol. IT, LXXV, 3 ad 3: «Es gibt Opfer, welche mit Recht so
genannt werden, wenn etwas im Zusammenhang mit Dingen geschieht, die
Gott dargeboten werden... Der Name selbst bringt dies zum Ausdruck:
denn ,sacrificiumm‘* leitet sich davon her, dass ein Mensch etwas heilig
macht.»

4) The Christian Sacrifice, S. 185-6.



Aber wie konnen wir an diesem Opfer teilhaben, welches das
Opfer Dessen darstellt, Der unser Haupt ist ? Wie kann es uns ver-
mittelt werden ? Durch unsere Teilnahme am Sakrament der Eu-
charistie, entgegnet Masure, und dies veranlasst ihn, die Bedeutung
des Begriffes « Sakrament» zu untersuchen. Dabei weist er darauf
hin, dass — wie sehr auch immer dieser Punkt von modernen
katholischen Theologen vernachlissigt worden sein mag aus Furcht
vor dem Missbrauch, der auf protestantischer Seite damit getrieben
worden war — die fundamentale Bedeutung von «Sakrament»
Zeichen oder Symbol ist.

«Unsere Kontroversen mit Protestanten», schreibt er, «haben tat-
siichlich, so wie die Dinge liegen, die Kraft dieser Ausdriicke in erbiirmliche
Stiicke zerbrochen. Wenn wir von Symbolen sprechen, denken wir heut-
zutage an triigerische Erscheinungsformen, leere Zeichen und mystische
Illusionen. Dies ist der Grund, weshalb wir nicht mehr zu sagen wagen, dass
die Eucharistie das Symbol des Leibes Christi ist.

Aber unsere Vorfahren legten in das Wort all den Sinn, der #dusserlich
vor ihren Augen dargestellt war. Sie zogen dabei in Betracht, dass der Mensch
dieselbe Realitit in zweifacher Weise besitzen kann, namlich als solche
in ihrer geschichtlichen Wirklichkeit -— beispielsweise die Passion nach
den vier Evangelisten — und in ihrer nackten metaphysischen Beschaffen-
heit, verhiillt durch ein Symbol, das sie zugleich real und gegenwirtig setzt,
und gleichzeitig dargestellt durch unsere rituellen Formen — und so ist es
mit der Passion des Erlésers auf dem Altar 1).»

Masure lisst es ganz deutlich werden, dass die Messe nicht

betrachtet werden darf als ein weiteres Ereignis, welches in der
geschichtlichen Abfolge an Christus geschieht:

«Wir diirfen zwischen Golgatha und der Eucharistie keinen Gegen-
satz machen, indem wir sie wie zwel unterschiedliche Quantitidten von
derselben Gattung addieren, denn wir haben es hier nicht mit blossen
Kopien einer einzigen Realitiat zu tun, sondern mit wirkkriiftigen Symbolen
eines bereits bestehenden Mysteriums 2).» )

Diese authentische Uberlieferung, wonach das ganze Opfer
in den sakramentalen Symbolen enthalten ist und vermittelt wird,
ist nach Masure voll wirksam gewesen sowohl beim hl. Thomas
von Aquin als auch im Konzil zu Trient. Verdunkelt wurde es erst
bei den nachreformatorischen Verfassern unter dem nachhaltigen
Einfluss ihrer Auseinandersetzungen mit Protestanten. Wir mogen
vielleicht vermuten, Masure habe sich bei der Formulierung dieser
Meinung allzusehr beeinflussen lassen vom Respekt fiir die iiber-
ragende Stellung, welche der Doctor Angelicus und die Tridentini-

1) Ebenda, S.212-3.
2) Ebenda, S. 214.



— 100 —

schen Lehrbestimmungen in seiner eigenen Kirche einnehmen,
wihrend es in Tat und Wahrheit so sei, dass die Entwertung der
Tradition, die Masure mit Recht bedauert, bis ins Mittelalter zu-
riickverfolgt werden kénne. Uber die Entartung selber allerdings
kann kein Zweifel bestehen. Zu Beginn dieses Aufsatzes wies ich
auf die allgemein verbreitete Interpretation der EKucharistie durch
katholische Theologen der Gegenreformation als einer Art von
repetitto von Golgatha hin. Masure unterteilt diese Interpretation
in zwei verschiedene Abarten. «Eine Gruppe von Theologen», sagt
er — wobei er zu diesen Vasquez, Lessius und im allgemeinen jene
von Flandern und den spanischen Niederlanden zéhlt —, «hatte
mit Recht in den sakramentalen Zeichen nach einer sinnbildlichen
Beziehung auf Golgatha gesucht, aber sie hatten erklirt, das neue
Opfer bestehe ausschliesslich darin, als ob eine Ahnlichkeit aus sich
selbst Realitit hervorbringen kénnte... Dann aber, unter dem
Druck der Theorie selber, welche nur durch einseitige Uberbetonung
sich entwickeln konnte, begann sich der Standpunkt plétzlich zu
verindern. Jetzt ist die Eucharistie ein Opfer, nicht nur weil sie
ein Abbild von Golgatha enthilt, sondern weil sie in sich selbst
eine physisch neue Opferung darstellt. Lessius hatte von einem
Abbild gesprochen, das, wenn es konnte, sich selber in die Wirk-
lichkeit verwandeln wiirde. De Lugo dachte, dass diese Wirkkraft
tatsdchlich vorhanden sei: am Altar findet eine neue Opferung
statt. Ein Tod ereignet sich auf dem Korporale: semper moriens
ad interpellandum pro nobis» 1).

«Aber», so fihrt Masure weiter, «in diesem abschliessenden
Stadium des circulus vitiosus erheben andere, einfithlendere Theo-
logen Protest. ,,Das geht zu weit*, rufen sie im Herzen getroffen
aus durch die Vorstellung, der Leichnam des Erlosers liege jeden
Morgen in der Messe auf dem Altar». Und so nehmen sie, wie im
Falle de la Taille’s, Zuflucht zur rettenden Gebirde der oblatio.
«Einige finden sie am Ende des Mysteriums der Erlosung, im
Himmel, wo Christus stindig sich selbst dargibt, und bringen so
dies auf den Altar; andere sehen sie zu Beginn, beim Abendmahl,
wo Christus seinen Leib und sein Blut vollig darbrachte als ein
Brandopfer, das bereit ist fiir die Darbringung zu seines Vaters
Ehre». «Dessen unbeschadet», schliesst Masure, «besteht noch eine
andere Moglichkeit der Interpretation sakramentaler immolatio —
die Lehre vom wirkkriftigen Symbol. Ein Zeichen, das Christus

1) Op. cit. S. 223.



— 101 —

eingesetzt hat, ist reich genug, in sich die Realitit zu enthalten,
welcher es dhnlich ist. Seine aussergewohnliche Kraft kommt zu
uns nicht unmittelbar aus dieser Ahnlichkeit, wie eindrucksvoll
diese fiir uns auch sein mag und wie vortrefflich auch der Herr sie
gewihlt haben mag, sondern aus der Tatsache, dass er es eingesetzt
hat. Es ist ein Zeichen, das kraft seines Urhebers den Wert besitzt,
den es andeutet» 1),

Es diirfte, so hoffe ich, aus dieser Darlegung von Masure’s
Lehre klar geworden sein, dass seine Einsicht erfrischend griindlich
und sein Spirsinn von einer beachtlichen Sicherheit sind. Ich habe
einfach das Gefiihl, er habe einen Zugang geiffnet, der — sofern
er in seiner Bedeutung erkannt wiirde — viel dazu beitragen konnte,
den toten Punkt, der wihrend mehr als vierhundert Jahren einem
erspriesslichen Gesprich zwischen Katholiken und Protestanten
hinderlich war, zu iiberwinden. Sein zweites Werk, Le Sacrifice du
Corps Mystique, das kiirzer ist und bis jetzt noch nicht ins Eng-
lische iibersetzt wurde, verdient besondere Beachtung wegen seiner
Klarheit, seines Scharfsinns und seiner Kraft zur Synthese.

Ehe wir die Diskussion iiber Masure schliessen, scheint es mir
angebracht zu sein, einen weiteren Punkt zu beriithren. Wir sahen,
dass es bei Masure nicht die Ahnlichkeit der Messe mit Golgatha ist,
welche sie zu einem Opfer macht, sondern deren Einsetzung durch
Christus. «Das sakramentale Zeichen», schreibt er, «ist nicht wirk-
sam, weil es symbolische Ahnlichkeit besitzt mit dem Mysterium,
welches durch dieses Zeichen hervorgebracht werden soll. Es ist
wirksam, weil es durch unsern Herrn eingesetzt worden ist». Er
fihrt aber fort mit der Behauptung, dass «es durch ihn gewihlt und
eingesetzt worden ist auf Grund dieser Ahnlichkeit» und dass aus
diesem Grunde «seine Kausalitit sich bei einer letzten Zerglie-
derung von beidem herleiten lasse, von seinem Stifter und von
seiner Ahnlichkeit mit dem, was es zu bewirken hat»?). Nach
meinem Dafiirhalten ist dieses Eingestdndnis nichts anderes als
eine betrichtliche Schwiichung von Masure’s Stellungnahme. Schon
frither habe ich in diesem Artikel darauf hingewiesen, dass tat-

) Op. cit. S.224-5. Es ist wichtig, daran zu denken, dass nicht nur
die eucharistischen Species die wirkkriftigsten Zeichen des Leibes und Blutes
Christi sind, sondern dass auch der eucharistische Ritus das wirkkriftige
Zeichen des erlosenden Aktes Christi ist. Die reale Gegenwart ist um des
Opfers willen, nicht vice versa. Cf. Masure, Le Sacrifice du Corps M ystique,
S. 157 f., und (. Dix iiber « Konsekration» in The Liturgy (ed. K. D. Macken-
zie, S, 93f.),

%) Op. cit. 8. 225 Anmerkung.



— 102 —

sichlich die zeremoniellen Merkmale der KEucharistie nicht von
einer willentlichen vorwegnehmenden Darstellung der Passion un-
seres Herrn herkommen, sondern vom gewohnlichen Zeremoniell
einer religiosen jiidischen Mahlzeit; es war die Ausserung bestimm-
ter Worte in Verbindung mit dem Zeremoniell, was sie zum Opfer
machte und sie in Beziehung brachte mit der bevorstehenden
Passion !). Und Masure hat tatsdchlich in seinen Anschauungen
dariiber, wie die Ahnlichkeit zwischen Eucharistie und Passion
zu fassen sei, betriichtliche Schwankungen gezeigt, sogar in der
untergeordneten Stellung, die er dieser Frage zuweist. Als er The
Christian Sacrifice schrieb, vertrat er das, was er spéter bezeichnete
als «die unbeschwerte Ansicht, die iibereinstimmt mit der allgemein
verbreiteten Meinung, das Zeichen der smmolatio sei die Trennung
des Brotes und Weines und, nach der Konsekration, die Trennung
ihrer Spezies» 2). Diese Auffassung, von welcher Masure schreibt,
sie habe Lessius, Billot und Vonier ¢hypnotisiert», gab er nach
und nach auf. (Bei dieser Gelegenheit muss ich gestehen, dass ich
selber, wenigstens teilweise, dieser Hypnose erlegen bin, wie auf
Seite 184 meines Buches «Christ, the Christian and the Church» zu
ersehen ist.) Im Jahre 1947 driickte er sich folgendermassen aus:
«Dieses Mysterium ist voll gegenwirtig unter der Spezies von Brot;
es ist ebenso gegenwirtig unter der Spezies des Weines. Beide
Spezies sind ausdruckskriftig (expressiv). Das Brot durch seine
Festigkeit und Masse stellt den geopferten Leib dar — und damit
den Tod Christi. Der Wein, vergossen wie Christi Blut, stellt uns
dasselbe einzige Opfer vor Augen 2).» Doch sogar hier findet Masure

1) Masure selber schreibt: «Nicht weil das rituelle Zeichen der Konse-
kration von Brot und Wein schon ein Opferritus war, ist die Eucharistie
des Leibes und Blutes Christi ein Opfer; im Gegenteil, weil die IEucharistie
des Leibes und Blutes Christi ein Opfer ist, hat der jiidische Ritus der Eu-
charistie von Brot und Wein Opfercharakter bekommen» (Le Sacrifice du
Corps Mystique, S. 189).

2) «The Mass: Sacramental Immolation», in Downside Review, LXV,
S. 203 (1947). Cf. The Christian Sacrifice, S. 204.

3) Downside Review, art. cit. S. 205. Es ist aufschlussreich, den fol-
genden Abschnitt zum Vergleich heranzuziehen, den Dr. A. M. Farrer 1937
schrieb: «Sicher wurde ,,Blut“ nicht dem ,,Leib* beigefiigt, weil diese
beiden zwei komplementire Bestandteile der einen Substanz sind; dies
hitte eher ,,Fleisch‘‘ denn ,,Leib‘ erfordert. Eher ist es so, dass die beiden
verschiedene Denkrichtungen tiber die eine Substanz nahelegen — , Leib¢
die Ganzheit und Realitéit der Person und deren Kontinuitidt hier und in
der jenseitigen Welt: ,,Blut* den Opfertod, das was vergossen, gegeben und
nicht wiedererlangt wird, die Diskontinuitit und den Bruch.» (The Parish
Communion, S. 88.)



— 103 —

es notig, eine gewisse Ahnlichkeit zwischen den eucharistischen
Spezies und dem gekreuzigten Opferlamm zu finden, obwohl er
jetzt die Ahnlichkeit in jeder Spezies sieht und nicht in den beiden
gesamthaft betrachtet; Mgr. H.I'. Davies indessen scheint bei einer
Erorterung von Masure’s neuer Stellungnahme diesen Punkt tiber-
sehen und Masure so verstanden zu haben, als behaupte dieser,
der wesentliche Symbolismus komme einfach durch die Trans-
substantiation zustande !). Sei dem, wie ihm wolle — in seinem
zweiten Buch Le Sacrifice du Corps Mystique, welches 1950 erschien,
kehrt Masure offensichtlich zu der fritheren Ansicht zuriick, mog-
licherweise unter dem Einfluss der papstlichen Enzyklika Mediator
Dei, denn er schreibt folgendermassen: «Die Spezies, jede mit ihrer
gesonderten Konsekration, rufen dem Bild des Leibes, entleert
vom Blut, und des Blutes, vergossen bis zum letzten Tropfen im
Augenblick von Christi Tod.» Und weiter: «Die Trennung der
Spezies ist das Bild von Christi Tod; deren Darbringung ist das
Symbol des Opfers» 2). Aber jedenfalls werde ich das Gefiihl nicht
los, dass der ganze Versuch, den Opfercharakter der Messe, wenn
auch nur in untergeordneter Weise, in einer Ahnlichkeit zwischen
einem bestimmten Zug des sakramentalen Ritus und dem Tod auf
Golgatha zu sehen, jeglichen theologischen Gehaltes bar ist, wie
erbaulich er auch immer von einem rein frommigkeitsmissigen
Gesichtspunkt aus sein mag; er scheint mir in dieser Hinsicht ver-
gleichbar mit gewissen, mehr oberflichlichen mystischen Inter-
pretationen der Heiligen Schrift. Der Vollzug der Eucharistie bietet
keineswegs ein unverkennbares Bild des Geschehens auf Golgatha.
Wie ich schon nachdriicklich betonte und wie Masure selber hervor-
hebt, ist das, was die Eucharistie letzterdings als Opfer konsti-
tuiert, ihre Einsetzung durch Christus. Es wiire nach meinem Da-
firhalten nicht notig, dass die sakramentalen Spezies Brot und
Wein sein sollten, damit die Eucharistie ein sakramentales Zeichen
des Opfers Christi sei; irgendwelche vollig verschiedenen Elemente
wiiren ebenso angemessen gewesen, wenn Christus diese gewiihlt
hitte, um sie mit sakramentalem Charakter auszustatten. Hin-
gegen schien es notig zu sein, dass diese Brot und Wein sein sollten
(oder jedenfalls irgend etwas, das den Menschen zum KEssen und
Trinken dient), wenn die Eucharistie auch Mittel sein sollte, durch

1) Downside Review, LXVII, S.1f. (1949).
2) Op. cit. 8. 61, 70; zitiert von Illtyd Trethowan in Downside Review,
LXVIII, S. 402 (1950).



— 104 —

das wir uns vom Opfer nihren konnen; oder, um die Sache ein
wenig anders zu wenden, wenn die Eucharistie jene Art von Opfer
sein sollte (welche beispielsweise das jidische Brandopfer nicht
war), die in der Kommunion vollzogen wird. Was Brot und Wein
ihrer Natur nach darstellen, ist Iissen und Trinken, nicht Opfer 1).
Masure selber scheint dies anzuerkennen. Denn er schreibt: «Wir
konnen beifiigen — oder eher: wir miissen beifiigen —, wobei wir
eine Anregung von P. Sage verwenden, dass das Zeichen (sc., in
der Eucharistie) dadurch, dass es sich selber vor unseren Augen
darstellt als Essen und Trinken in seinen menschlichsten und not-
wendigsten Formen, durch den Verlauf seiner sakramentalen Ent-
wicklung zeigt, dass der Leib und das Blut Christi uns als ein
lebenspendendes Opfer gegeben werden. Denn der normale Ab-
schluss eines Opfers ist das Verzehren des Opfertieres durch die,
welche bei der Darbringung assistierten, und die Spezies von Brot
und Wein ermoéglichen es uns, mit dem Leib und Blut Christi,
welche sie reprasentieren, gerade diesen hochsten wirkkriftigen
Ritus zu vollziehen — wirkkriftig diesmal an iibernatiirlicher

Gnade 2).»
VI.

Diese etwas weitschweifige Erorterung wird — so hoffe ich —
deutlich gemacht haben, dass in der modernen katholischen Theo-
logie vom Abendmahl eine Anzahl héchst gewichtiger Gesichts-
punkte wieder zum Vorschein kommen, welche lange Zeit ver-
dunkelt und vernachlissigt waren. In manchen Fillen ist ihre
Neuformulierung probeweise und zaghaft gewesen, und die ver-
schiedenen Verfasser haben das Gewicht auf unterschiedliche
Punkte verlegt. Die meisten von ihnen gehéren der Romischen
Kirche an und mussten grosse Umsicht walten lassen, um ihre
Darlegungen mit dem sakrosankten Tridentinum und mit der
nahezu so sakrosankten Theologie eines Thomas von Aquin in
Einklang zu bringen. Wahrend keiner von ihnen mit diesen ehr-
wiirdigen Instanzen direkt in Konflikt geraten ist, mag es einem,
der einer andern Konfession angehort, verziehen werden, wenn er
die Vermutung &dussert, die Abweichung von der urspriinglichen

1) Dies mag der Grund sein dafiir, dass gewisse Protestanten, welche
nur die dussere Form der Eucharistie in Betracht ziehen, sie nur als ein
bloss christliches Gemeinschaftsmahl betrachten, «kein Opfer, sondern ein

lebenspendendes Fest».
2) Downside Review, art. cit. S. 208.



— 106 —

Uberlieferung, welche sie bedauern, habe vielleicht frither be-
gonnen als sie diese annehmen, und habe unter Umstinden die
geistige Haltung, wenn nicht sogar die dogmatischen Ausserungen
auch der erhabensten Kirchenlehrer beeinflusst. Aus der gesamten
Erorterung ergeben sich drei Hauptpunkte, welche eng miteinander
verkniipft sind. Zuerst ist da so gut als ein Aufgeben der ein-
schrinkenden Identifikation des Opfers mit 7'od und Zerstorung.
Statt dessen wird es in den weiteren Zusammenhang hineingestellt
als die Darbringung des Opfers an Gott, um durch die gottliche
Annahme verwandelt zu werden. Zweitens findet sich die Aner-
kennung dessen, dass die Eucharistie nicht als eine Art Wieder-
holung von Golgatha oder als ein neues Ereignis im irdischen Leben
des Erlosers zu fassen ist; damit eng verbunden ist das tiefere Ver-
stindnis des Wesens sakramentaler Sinngebung. Drittens ist zu
erwihnen die Erkenntnis, dass die Beziehung zwischen KEucha-
ristie und erlosendem Handeln Christi nicht so sehr in Begriffen
der Ahnlichkeit zu denken ist, sondern als in der gottlichen Ein-
setzung und Verheissung begriindet. Alle diese Momente weisen
hin auf eine Wiederherstellung jener wesentlich eschatologischen
Haltung gegeniiber der Eucharistie, die — wie Dom Gregory Dix
so iiberzeugend gezeigt hat ') — die Haltung der Kirche in der Zeit
vor Nicda kennzeichnete, ehe sie als eines der Ergebnisse der offi-
ziellen Anerkennung des Christentums als Staatsreligion durch eine
Haltung ersetzt wurde, die vorwiegend historisch war. Ich darf dies
vielleicht mit einem Hinweis auf den Hebrierbrief illustrieren. Ka-
tholiken waren zuweilen geneigt, sich durch die Tatsache ver-
bliiffen zu lassen, dass — mit drei einigermassen zweifelhaften Aus-
nahmen zufilliger Art 2) — sich im ganzen Brief keine Bezugnahme
auf die Eucharistie findet. Selbst in dem Abschnitt, in welchem
Melchisedek, ausdriicklich angefiihrt als Typus fiir das Priestertum
Christi, erwithnt ist, wie er Brot und Wein darbrachte, ist keine
Anwendung auf die Eucharistie gegeben 3). Welch verpasste Ge-
legenheit !, klagt der katholische Apologet. Und welch unverhoffter
Fund fiir den liberalen Protestanten, der darauf ausgeht, seine Be-
hauptung zu stiitzen, dass die Eucharistie fiir die Urkirche wenig
oder keine Bedeutung besass! Gewiss, wir fiihlen es, wenn die
Eucharistie fiir die ersten Christen von einigermassen gleicher

') The Shape of the Liturgy, Kap. XI.
?) 6.4, 10.29, 13.10.
3) C'f. Masure, The Christian Sacrifice, S. 177 f.



— 106 —

Wichtigkeit war wie fiir den” nachfolgenden Katholizismus, wiirde
der Briefschreiber, nachdem er dargetan hat, was der Sohn Gottes
in der Vergangenheit getan hat, wie er Mensch wurde, litt, starb,
wieder auferstand und zum Himmel einging, weiterfahren und uns
berichten, was dieser selbe Erléser im eucharistischen Ritus tut.
Doch in Tat und Wahrheit wird nichts derartiges gesagt. Und
warum ? Nicht — so mochte ich meiner Vermutung Ausdruck
geben — weil die Eucharistie fiir den Verfasser unwichtig war,
sondern weil es fir ihn nicht ein neues Ereignis im Leben des Er-
losers war. Fiir ihn war es — obwohl er diese Worte nicht ver-
wendet hitte — eine sakramentale und nicht eine biographische
Tatsache. Es war nicht ein anderes Geschehnis im Lebensbild des
Messias, etwas, das sich an Christus nach der Himmelfahrt vollzog
in der Art, wie beispielsweise die Versuchung in der Wiiste oder
die Kronung mit Dornen zuvor geschah. Es war etwas, worin das
gesamte Lebensbild, das gesamte Leben der Selbstdarbringung an
den Vater, beginnend in der Zeit mit der Menschwerdung im
Schosse Maria’s und den Hohepunkt in der ewigen Ordnung errei-
chend bei der Himmelfahrt, gegenwiirtig gesetzt wurde, nicht als
neues Ereignis in der Geschichte, sondern als bleibende, der Kirche
unter den sakramentalen Zeichen vermittelte Wirklichkeit. Sind
wir vom einen Gesichtspunkt aus verpflichtet, zu sagen, im He-
briaerbrief finde sich nichts iiber die Eucharistie, so kénnten wir
auf der anderen Seite fast behaupten, der Brief handle iiberhaupt
von nichts anderem ). Denn alles und jedes, was der Brief be-
schreibt, wird uns in der Eucharistie zuteil. Es wire eine jaimmer-
liche Abschwichung des Themas, die Eucharistie zu einem ein-
zelnen Gegenstand in der Reihe aller zu machen.

Vielleicht konnte dagegen Einspruch erhoben werden, dass
ich, indem ich in der vorliegenden Weise das Zentrale der Vor-
stellung von sakramentaler Sinngebung nachdriicklich betonte, eine
rein westliche und lateinische Haltung eingenommen habe. Das
Wort sacramentum selber ist lateinisch, wofiir die Ostkirche kein
vollig entsprechendes Aquivalent besitzt. Die Morgenlinder be-
gniigen sich mit der Bezeichnung der Eucharistie als eines Myste-
riums (‘mysterion, tainstvo), und das Wort «Mysterium» enthiilt
keinen speziellen Anhaltspunkt fiir ein Zeichen. Tatsichlich konnte
man es so fassen, dass es die innere Realitit eher verhiille als mani-
festiere. Ich meine, alles, was der Einspruch tatsichlich zeigt, sei,

1) Cf. Masure, Le Sacrifice du Corps Mystique, S. 167 f.



— 107 —

dass die ostliche Sakraments-Theologie weniger entwickelt ist als
die westliche, nicht dass an diesem Punkt irgendein wirklicher
Widerspruch zwischen den beiden besteht. Denn, wie ich mich dar-
zulegen bemiihte, die eucharistischen Elemente haben nicht den
Charakter von Zeichen im Hinblick auf irgendeine Ahnlichkeit mit
den gottlichen Realititen, die sie enthalten. Niemand wiirde durch
die dussere Erscheinung der konsekrierten Elemente an den Leib
und das Blut Christi erinnert; niemand wiirde durch die dussere
Gestalt der Liturgie an Golgatha erinnert. Die Elemente sind Zei-
chen — wirksame Zeichen — kraft der Einsetzung und Verheissung
Christi, nicht kraft ihrer physischen Eigenschaften. Nur im Glauben
wird erkannt, dass es iiberhaupt Zeichen sind. Das Zeichen ist der
Hinweis auf ein Mysterium; und das Mysterium ist das Geheimnis
eines Zeichens. Doch an diesem Punkt diirfen wir vielleicht uns
damit zufrieden geben, die Angelegenheit auf sich beruhen zu lassen
mit den Worten des hl. Thomas:

.. 81 sensus deficit
ad formandum cor sincerum
sola fides sufficit.




	Eucharistie und Opfer Christi [Schluss]

