Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 2

Artikel: Ignatius ad Romanos 4,3

Autor: Katzenmayer, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404304

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ignatius ad Romanos 4, 3

Unter den indirekten Zeugnissen, welche fiir die Anwesenheit
des Apostels Petrus in Rom vorgebracht werden, spielt neben den
Angaben des romischen Presbyters Clemens in dem Schreiben an die
Ekklesie zu Korinth (5 f.) die Stelle 4, 3 in dem Brief des Bischofs
Ignatius von Antiocheia an die Ekklesie, welche ... auch den
Vorsitz im Gebiet der Romer fiithrt, Gottes wiirdig, ehrwiirdig,
preiswiirdig, lobwiirdig, des Erfolges wiirdig, der Heiligung wiirdig
ist und in der Bruderliebe hervorragt. . . (Eingang des Schreibens) !)
eine gewichtige, ja entscheidende Rolle. Nicht bloss, dass von den
beiden Briefschreibern Petrus und Paulus ausdriicklich mit Namen
angefiihrt werden, wobei Clemens sie «unsere trefflichen Apostel»
nennt, sondern — und das ist noch von grosserem Gewicht — hinter
den genannten Stellen steht die Autoritit einmal des Vertreters des
stadtromischen Presbyterkollegiums, zum anderen Mal jenes Mir-
tyrerbischofs, der, soweit wir Heutigen urteilen konnen, eine der
bedeutendsten kirchlichen Personlichkeiten aus der Zeit des erfolg-
reichen, soldatischen imperator Traianus (98-117) gewesen ist.

Ignatius, der sich in den schwungvollen Anschriften seiner
Briefe auch «@eopdpoc» nennt, bezeichnet sich selbst ad Rom. 2, 2
als «énioxomog Xvolac». Dasselbe erhellt aus ad Rom. 9, 1 — ad
Ephes. 21, 2 — ad Magn. 14 — ad Trall. 13, 1 — ad Smyrn. 11, 1. Von
Antiocheia, der glinzenden Hauptstadt der kaiserlichen provincia
Syria 2), aus hatte sich die Mission schon frith iiber das dazu-
gehorige Gebiet und dariiber hinaus nach Osten verbreitet. Das
verliech dem Bischof Einfluss und Ansehen und trug mit dazu bei,
dass der monarchische Episkopat schon im ersten Sikulum dort
aufkam.

So lebendig uns Ignatius in seiner leidenschaftlich betonten,
starken Personlichkeit aus den 7 Briefen entgegentritt, so wenig ist
von seinem &usseren Lebensgang bekannt. Als Quellen dafiir
kommen ausser den spirlichen Angaben der Briefe in Betracht der
Brief des smyrniischen Bischofs Polykarpus (13) ®), Notizen bei

1) Vgl. meine Ausfithrungen IKZ 1942, S. 186 ff.

?) Immer noch brauchbare Schilderung bei Theodor Mommsen, Ré-
mische Geschichte V 1904 8, S. 446 ff. Dazu die trefflichen Berichte von
Henry Vollam Morton, Auf den Spuren des HI1. Paulus, Wien 1949,

3) Meine Ausfithrungen 1KZ 1952, S. 146 ff.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1053. 5



= Bl ==

Irenaeus adv. haer. V 28, 4 1), Origenes hom. VI in Lucam 2), vor
allem aber Eusebius hist. eccles. I1T 23 und TII 36, 2 ff. 3), endlich
Hieronymus de vir. illustr. 16 ). Unbrauchbar, weil legendarisch,
sind dagegen Nachrichten iiber das Leben des Ignatius, wie sie die
Constitutiones Apostolorum, die verschiedenen Martyrien und
Hieronymus in seinem Chronicon ad ann. Abrah. 2116 %) bieten.
Auch der Ansatz fiir die bischofliche Titigkeit des Ignatius, welchen
der gelehrte Eusebius in seinen Xpovixoi Kavdves auf die Jahre Abra-
hams 2085-2123 = 69-108 aufgestellt hat, ist auf seine Richtigkeit
nicht nachzupriifen.

Wann und wo der «bei den meisten (Kirchen) noch jetzt
(scil. zur Zeit, als Eusebius seine Kirchengeschichte schrieb) ge-
feierte Ignatius ®) geboren worden ist, aus welchem Volk er
stammte 7), wissen wir nicht. Ebensowenig ist uns bekannt, aus
welcher Bildungsschicht er kam, wie seine religiose Entwicklung
war, was fir eine Rolle er in der Ekklesie von Antiocheia, die als-
bald nach der Griindung in den dreissiger Jahren Jerusalem, die
«unredmodis Tow Tig xawis Swadnxne molirdv» 8) an Bedeutung

.

fir die Mission und Entwicklung der «xadodin) éxxinciar (ad
Smyrn. 8, 2) iibertraf, gespielt hat, bevor er die bischiéfliche Ka-
thedra bestiegen hat. In welchem Jahr das erfolgt ist, lisst sich nur
annihernd bestimmen. Genaue Jahreszahlen sind ebensowenig
moglich, wie z. B. bei der Chronologie des Paulus. Hierher gehoren

1) Irenaeus zitiert wortlich ad Rom. 4, 1.

2) Origenes hatte die Briefe in seiner bedeutenden Bibliothek in Cae-
sarea stehen, hat sie gelesen und zitiert Stellen aus den Briefen an die Romer
und die Epheser.

3) Eusebius hat, wie die Erwihnung der Briefe an die Ekklesien zu
Ephesus, Magnesia, Tralles, Rom, Smyrna und an Polykarpus und die
langen Zitate aus dem Roémerbrief und dem an die Smyrniéier zeigen, genaue
Kenntnis der Briefe besessen.

4) Hieronymus’ Buch ist die élteste christliche Literaturgeschichte, sie ist
auch in den Angaben liber Ignatius von Eusebius’ Kirchengeschichte abhéngig.

5) Hieronymus hat das Werk «opus tumultuarium» genannt. Nicht mit
Unrecht, es war eilig fur die Teilnehmer der Synode von Rom 1. J. 382 zur
Orientierung tber kirchengeschichtliche Fragen verfasst.

) Seine Sprache, gekennzeichnet durch «Vulgarismen, lateinische
Woérter, eigene Wortbildungen und Konstruktionen von unerhérter Kiihn-
heit» (Eduard Norden) ist ungriechisch.

’) Antiocheia, die drittgrosste Stadt des damaligen imperium Ro-
manum (Josephus mepi ro? *lovdaixot moAéuov 111 2, 4), hatte eine stark ge-
mischte Bevolkerung aus Hellenen, Rémern und Orientalen. Unter den
etwa 500 000 Einwohnern befanden sich 30 000-40 000 Juden, welche den
Hellenen rechtlich gleichgestellt waren (Josephus 1. c. VII 3, 3).

8) Irenaeus adv. haer. II1 12, 5.



— 67 —

die oben angefilhrten Angaben des Eusebius. Hist. eccles. I11 22
berichtet er, Ignatius sei nach Evodius der zweite Bischof gewesen?),
in seiner Chronik gibt er die Jahre 69-108 als Amtszeit an. Als
gleichzeitigen «zweiten Bischof der Ekklesie in Jerusalem nach Ja-
kobus, dem Bruder unseres Erlosers», der im Jahre 62 als Mértyrer
dem jiidischen Fanatismus erlegen war, nennt er Symeon, welcher
wie jener zur Verwandtschaft Jesu gehorte und um das Jahr 106
als «Nachkomme Davids und Christianer» gekreuzigt wurde. Es
liegt kein triftiger Grund vor, diese Angaben des Eusebius, der iiber
mehr kirchengeschichtliches Material verfiigte als wir vielfach zu
kritisch eingestellten Modernen, fiir vollig falsch zu erkliren. Dass
das Martyrium des syrischen Bischofs in die Regierungszeit des
Traianus fiel, steht fest. Die Ansitze fiir das Jahr der Hinrichtung
in Rom schwanken zwischen den Jahren 104-116, eine bestimmte
Entscheidung ist nicht maoglich. Setzt man das Todesjahr um 110
an, wogegen ein stichhaltiger Einwand nicht mdoglich ist, so reicht
die Lebenszeit des Ignatius weit ins erste Silkulum hinauf, bestimmt
noch in die Tage der Apostel. Sollte er auch nicht die hellenistischen
Missionare, welche als erste nach dem Bericht des zuverlissig orien-
tierten Lukas (Apg. 11, 19 ff.) in der religios und kulturell auf-
geweckten Stadt die Frohbotschaft «auch vor den Hellenen» ver-
kiindigten und damit den Grund zur weltweiten Kirche legten —
ihre Namen sind fiir uns verschollen — den Petrus, Paulus, dessen
er ad Ephes. 12, 4 lebhaft gedenkt und dessen Briefe ihm zum Vor-
bild dienten und an mehr als einem Dutzend Stellen von ihm be-
nutzt wurden, den Barnabas, Johannes Markus, Silas, um von den
anderen zu schweigen, selbst kennengelernt haben, so ist doch so viel
sicher, dass er an keimne Ort eine bessere Gelegenheit hatte, sich
mit der damaligen Uberlieferung iiber die Anfinge der «é&xxAnaia
100 Deodr, die Tatigkeit der Zwolf, besonders des Petrus, die Missions-
reisen des Paulus, die Schicksale dieser beiden u. a. m. vertraut zu
machen als gerade in der so aktiven Ekklesie von Antiocheia. Es
gab ferner zu seiner Zeit bestimmt noch Gemeindemitglieder,

1) TIT 36, 2 behauptet er, Ignatius sei der «zweite Nachfolger des Petrus
im Bischofsamt zu Antiocheia» gewesen. Ich habe schon IKZ 1945, 5. 123 ff.
darauf hingewiesen, dass dieser weder als Griinder noch als erster Bischof in
Frage kommen kann. So urteilt auch Urbanus Holzmeister S. J. in seinem
recht beachtlichen, lateinisch geschriebenen Commentarius in epistulas
S. 8. Petri et Judae I, Paris 1937, S. 34. Unbestreitbar hat aber der Apostel
eine Zeitlang unter den antiochenischen Christen sich aufgehalten und ge-
wirkt. Das ist erst seit dem J. 44 gewesen. Antiocheia hat daher ein ilteres
Anrecht auf Petrus als Rom.



— 68 —

welche die beiden Apostel gesehen und gehort hatten und Kenntnis
hatten von ihren Lebensschicksalen. Zwischen dem wichtigen
Handelszentrum im Tal des Orontes und der Reichshauptstadt am
Tiber bestanden zudem lebhafte Beziehungen. Hans Lietzmann ist
sogar nicht ohne Grund der Ansicht, dass die Griindung der ro-
mischen Ekklesie durch antiochenische Missionare erfolgt sei !). So
haben wir an Ignatius einen kenntnisreichen «zuverlissigen
Zeugen fiir die grundlegende Entwicklung der Kirche Christi
wihrend des ersten Jahrhunderts».

Wie an anderen Orten im Bereich des imperium Romanum 2)
fanden auch wihrend der Regierung des Traianus in der provincia
Syria Verfolgungen der «Christianer» statt. Auf Anordnung des
legatus Augusti war auch Ignatius als das Haupt der syrischen
Kirche verhaftet und zum Tod verurteilt worden. Warum das
Urteil nicht in Antiocheia vollstreckt worden ist, wissen wir nicht.
Mit anderen 3) wurde er von 10 Soldaten von Antiocheia nach Rom
transportiert, um dort im circus maximus wilden Tieren vorgeworfen
zu werden (ad Ephes. 1, 2). Von Smyra aus, wo das militédrische
Kommando Aufenthalt machte, schrieb der Gefangene neben
anderen Briefen den zur Interpretation stehenden Brief an die
Glaubensgenossen in der Hauptstadt. «Durch Vermittlung der
preiswiirdigen Epheser», die auch eine Abordnung unter der Fiih-
rung ihres Bischofs Onesimos nach der alten Kolonialstadt gesandt
hatten, wurde das Schreiben nach Rom befordert ¢). Auf diesem
Weg gelangte es in die Hinde der romischen Ekklesie, bevor Ignatius
mit dem Transport ankam. Die Absicht des Verfassers war, die
«Briider» und «Schwestern» dort auf seinen Mirtyrertod vorzu-
bereiten. Dass er verurteilt worden und unterwegs war, hatten sie
von «denen, welche vor ihm zur Ehre Gottes von Syrien nach Rom
gekommen waren» (ad Rom. 10, 2), bereits erfahren. Was fiir ein

1) Geschichte der Alten Kirche I, Berlin 1932, S. 210.

2) Es sei nur auf die oben erwihnte Hinrichtung des Symeon, des Leiters
der Ekklesie in Jerusalem, und auf das Vorgehen des Plinius als legatus pro
praetore der Provinzen Pontus und Bithynia gegen die Anhénger der neuen
Religion hingewiesen (Briefwechsel mit Traianusl, X 96 u. 97 aus dem J. 111
bis 112, zugleich das iilteste profane Zeugnis {iber das «nomen Christianump).

%) ad Rom. 10, 2; ad Smyrn. 10, 1.

1) Die Frage nach der Echtheit der 7 Briefe ist mehr als genug behandelt
worden. Johannes Hallers kritische Einstellung in seinem Alterswerk «Das
Papsttum» I, Stuttgart 1934, S. 445, ist nicht gerechtfertigt. Wie er mir von
seinem Krankenlager im Oktober 1947 schrieb, ist er bis zuletzt zu seinen
Urteilen gestanden.



— 69 —

Martyrium ihm als einem ausserhalb des romischen Biirgerrechts
Stehenden bevorstand, wussten sie ebenfalls.

So liickenhaft unsere Kenntnisse von der Entwicklung der
hauptstadtischen Ekklesie sind, so unterliegt es doch keinem Zweifel,
dass sie zu Beginn des zweiten Sikulums an Ansehen, Einfluss und
Zahl der Mitglieder die anderen Kirchen iibertraf. Mit vollem Recht
schreibt Ignatius ihr «den Vorrang in der werktiatigen Liebe» zu.
Was noch wichtiger war — das zeigt der Prozess des habsiichtigen
princips Domitianus gegen seinen Vetter Flavius Clemens und seine
Nichte Domitilla im Jahre 95 wegen «Gottlosigkeit» — zu den Mit-
gliedern und Sympathisierenden zihlten auch Angehorige der
hoheren Stinde. Das wusste der Gefangene und befiirchtete, seine
in dem Brief immer wieder durchbrechende Sehnsucht nach dem
Martyrium !) konnte von jener Seite vereitelt werden. So schreibt
er zu Beginn (1, 2): «Ich fiirchte mich vor eurer Liebe, sie kinnte
mir zum Schaden sein. Fiir euch ist es leicht zu erreichen, was ihr
wollt, fir mich dagegen ist es schwierig, zu Gott zu kommen,
wenn ihr mich nicht schonen werdet.» Diese Worte bilden gewisser-
massen das Leitmotiv des ganzen Briefes. Unter dem Einfluss
dieser seelischen Verfassung hat der Romerbrief einen von den
iibrigen Briefen verschiedenen Charakter erhalten. Er ist von der
ersten bis zur letzten Zeile eine einzige, mit eindringlichen Worten
vorgetragene Bitte, ihm nicht «eine solche Gelegenheit, zu Gott zu
kommen» (2, 1), zu vereiteln. 21mal wendet sich Ignatius in impe-
rativischer Form an die Glaubensgenossen. Im Kapitel 6 hidufen
sich geradezu diese Imperative. In allen Briefen kommt immer
wieder die innere Spannung zum Ausdruck, in welcher sich der
Gefangene befindet. Einerseits ist er von der Wiirde und der Be-
deutung des Bischofsamts fiir die Existenz der einzelnen Ekklesien
wie kein anderer seiner Zeit durchdrungen — «Man muss offenbar
den Bischof wie den Herrn selbst ansehen» (ad. Ephes. 6, 2); « Wer
den Bischof ehrt, wird von Gott geehrt, wer ohne Wissen des
Bischofs etwas tut, der ist ein Diener des Teufels» (ad Smyrn. 9, 1) -
wozu die schwirmerische Sehnsucht nach dem Martyrium — « Feuer,
Kreuz, Kimpfe mit Bestien, Zerschneidung, Zerstiickelung, Zer-
streuung von Gebeinen, Zerhauung von Gliedern, Zermahlung des
ganzen Korpers, bose Quilereien des Teufels sollen iiber mich
kommen, nur damit ich zu Jesus Christus komme» (ad Rom. 5, 3)
und die Hochschiitzung des Martyrerberufs — «dann werde ich ein

) Ad Rom. 2, 1f. -4, 1f. - 5,2 -6, 1ff.-7,2f -8, 1.



s 0 ==

wahrer Jiinger des Christus sein, wenn die Welt auch meinen Leib
nicht mehr sieht» (ad Rom. 4, 2) — kommen. Anderseits hat er
keine hohe Meinung von sich. Nicht, dass er verurteilt ist, als Ge-
fesselter wie ein Sklave unfrei ist (ad Rom. 4, 3; ad Ephes. 12, 1),
nicht die Autoritit eines Apostels besitzt (ad Trall. 3, 3), nicht
anordnen kann wie einer, der von Bedeutung ist (ad Ephes. 3, 1),
sondern er ist sich auch bewusst, «noch nicht in Jesus Christus
vollendet zu sein», vielmehr «erst am Anfang der Jiingerschaft zu
stehen» (ad Ephes. 3, 1).

Unter diesen Gesichtspunkten muss auch die fragliche Stelle
ad Rom. 4, 3 betrachtet werden. Nachdem Ignatius die romischen
Christen fiinfmal in Befehlsform (2,2 — 3,2 — 4,1 — 4,2 zweimal)
angesprochen hat, schreibt er: «Nicht wie Petrus und Paulus be-
fehle ich euch.» Das setzt voraus, dass die beiden Befehle erteilt
haben. Der Grund dafiir war, wie der Bischof weiter schreibt: «Sie
waren Apostel.» Als solche konnten sie, die auch an keine Einzel-
ekklesie gebunden waren, iiberall Anordnungen treffen. Ihrer apo-
stolischen Vollmacht nach konnten sie in allen den Ekklesien, an
welche Ignatius geschrieben hat, Befehle erteilen, in Ephesus,
Magnesia, Tralleis, Rom, Philadelphia und Smyrna. Nun erwihnt
jener in seinem Brief an die «in alle Ewigkeit beriihmte Ekklesie»
von Ephesus nur den Paulus (12, 2), in den Briefen an die Magne-
sier, Trallianer, Philadelphier und Smyrnier ist von keinem
Apostel die Rede. Im Brief an die «heilige Kirche von Tralleis in
Asia» schreibt der Bischof ganz allgemein: «Ich schétze mich nicht
80 hoch ein, dass ich als Verurteilter euch wie ein Apostel be-
fehle» (3, 3). Die Stelle ad Ephes. 12, 2, wo die Christen dort als
«Miteingeweihte des Paulus, des Geheiligten, des Mannes, der wohl-
bezeugt ist, des Preiswiirdigen» bezeichnet werden, ist nur verstéind-
lich, wenn der Apostel unter jenen geweilt hat !). Sie zeigt ferner,
dass dem Schreiber der Mirtyrertod des Paulus bekannt war.
Hitte er in diesem Zusammenhang auch den Petrus erwihnen
konnen ? Keinesfalls, denn dieser hatte keine personlichen Be-
ziehungen zur ephesischen Ekklesie. Dasselbe gilt fiir die beiden
Apostel in Hinsicht auf die Kirchen von Magnesia, Tralleis, Phila-
delphia und Smyrna. In der kirchlichen Literatur findet sich kein
Beleg dafiir, dass der eine oder der andere in einer der 4 Ekklesien
geweilt und gewirkt hat. Hiatte Ignatius an die Trallianer schreiben

1) Das gibt auch Karl Heussi in seiner Schrift « War Petrus in Rom 7»
Gotha 1936, S. 42, zu.



—_ 71 —

konnen: «Ich schitze mich nicht so hoch ein, dass ich als Ver-
urteilter euch wie Petrus und Paulus befehle» ? Die Frage stellen
heisst, sie als nicht begriindet verneinen. Wohl hatte jener an alle
von ihm angesprochenen Kirchen schreiben konnen: «Nicht wie
ein Apostel befehle ich euch.» Das hiitte auch fiir die romische
Ekklesie zweifellos gepasst. Sogleich erhebt sich die Frage, warum
er nur in seinem Schreiben an diese Kirche die beiden Apostel mit
Namen nennt. Das ist fiir die Erklirer der Stelle von jeher auffillig
gewesen. Damit wird die Schwierigkeit nicht behoben, dass man
die Stelle fiir interpoliert erklirt oder, wie Johannes Haller es
gemacht hat '), sagt, der Briefschreiber habe mit «dem Ausdruck
gewechselt, wie es jeder Schriftsteller tut, der Anspriiche an sich
stellt». Werner Georg Kiimmel dagegen weist in seinem Bericht
iiber «das Urchristentum» 2) darauf hin, dass niemand unter der
Voraussetzung, Petrus sei nicht in Rom gewesen, «befriedigend er-
klaren kann, warum Ignatius nur in seinem Romerbrief Petrus
und Paulus erwihnt» 3). Karl Heussi behauptet in seiner Ausein-
andersetzung mit Hans Lietzmann %), jener habe «die Wendung
Petrus und Paulus» nicht erst in dem Augenblick der Abfassung des
Briefes geprigt, sondern sie sei fiir ihn «eine gelaufige Formel»
gewesen, die in das 1. Jahrhundert zuriickgehen kénne, keineswegs
aber «aus geschichtlichem Nachdenken» stamme. Einen Beweis
dafiir hat er nicht erbracht, ebensowenig fiir seine Behauptung, es
habe «in den altchristlichen Kreisen kein geschichtliches Wissen
um seiner selbst willen» gegeben ®). Welches ist der Sinn der Worte:
«Nicht wie Petrus und Paulus befehle ich euch»? Ignatius ver-
gleicht seine autoritative Stellung den Adressaten in Rom gegen-
iiber mit derjenigen, welche die beiden als Apostel jenen gegeniiber
innegehabt haben. Dabei bringt er seine prekiire Lage zum Aus-
druck. Den Aposteln gegeniiber ist er ein Verurteilter, ist er unfrei
wie ein Sklave. Er kann daher den réomischen Glaubensgenossen
gegeniiber nicht mit derselben Autoritit auftreten wie Petrus und
Paulus. Ein solches Verhdltnis seiner selbst und der beiden Apostel
zu den Mitgliedern der hauptstidtischen Ekklesie setzt aber voraus,
dass auch jene personliche Beziehungen zur Kirche in Rom gehabt

1) A.o.0., S.440.

2) Theolog. Rundschau 17. Jahrg. 1948, S. 37/38.

3) Ahnlich Erich Fascher in seinem Artikel «Petrus» 121 in Pauli-
Wissowa 19, 1335-1361.

1) War Petrus wirklich rémischer Mirtyrer ? Gotha 1937, S. 20 f.

& l.c., S.11.



SN - R

hatten, mit anderen Worten, dass nicht bloss Paulus, an dessen
Anwesenheit und Wirken dort kein Zweifel moglich ist, sondern
auch Petrus dort geweilt und mit apostolischer Vollmacht gewirkt
hat. Der Briefschreiber wusste das nicht anders und billigte es.
Wenn entgegengehalten wird, zwischen der Lebenszeit der beiden
Apostel und der Abfassung des Briefes seien etwa 60 Jahre ver-
flossen, so dass in den Kreisen der Christen keine Kenntnis mehr von
jenen Tagen vorhanden gewesen sei, so ist darauf hinzuweisen,
dass es nach 1. Clemens 63, 3, Ende des 1. Jahrhunderts in der
romischen Kirche « verstdndige Ménner gab, dievon Jugend an bis
zum Alter untadelhaft gewandelt» waren und die demnach Wissen
von den Ereignissen in den fiinfziger und sechziger Jahren hatten.
Ferner, reichten nicht Ignatius und sein Zeitgenosse Polykarpus so
weit mit ihrer Lebenszeit in das 1. Sikulum hinauf, dass sie genug
personliche Erinnerungen an die Zeit der Apostel haben konnten ?
Von auf literarischem Weg erworbenen Kenntnissen der Lebens-
schicksale des Petrus und Paulus kann bei Ignatius keine Rede sein.

Um zum Schluss zu kommen, neben der Angabe 1. Clemens
5, 3 f., welcher die stadtromische Uberlieferung zugrunde liegt 1),
stellt Ignatius ad Romanos 4, 3 das wichtigste indirekte Zeugnis
fir den Aufenthalt des Petrus in Rom dar. Darin kommt die Tra-
dition zum Ausdruck, die sich in Antiocheia gebildet hatte, der
Missionszentrale des Ostens und Westens, von der jener sowohl
wie Paulus ausgegangen war, um die Frohbotschaft zu verkiindigen.
Das Zeugnis hat um so mehr Wert, als es aus Kreisen stammt, in
welchen der Apostel eine gewisse Zeit 2) gelebt und gewirkt hatte,
so dass die antiochenischen Christen ein Interesse an seinen Lebens-
schicksalen hatten, und weil es von der unanfechtbaren Personlich-
keit des Mirtyrerbischofs jener Stadt gestiitzt wird. Solange es
nicht gelingt klarzumachen, wie die fraglichen Stellen des Rémer-
briefes und des 1. Clemensbriefes bei Nichtanwesenheit des Petrus
in Rom zu erkliren sind, bleibt es dabei, dass der indirekte Beweis
fiir den Aufenthalt des Apostels in der Hauptstadt des imperium
erbracht ist. Mehr ist bei dem Fehlen direkter Zeugnisse nicht zu
erreichen. Sapienti sat.

Zurzeit Loffingen Hans Katzenmayer
1) Siehe TKZ 1949, S. 243 ff.

2) Die Uberlieferung, nach welcher er 7 Jahre dort gelebt hat, ist fiir
uns nicht nachpriifbar.




	Ignatius ad Romanos 4,3

