
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 2

Artikel: Ignatius ad Romanos 4,3

Autor: Katzenmayer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 65 —

Ignatius ad Romanos 4, 3

Unter den indirekten Zeugnissen, welche für die Anwesenheit
des Apostels Petrus in Rom vorgebracht werden, spielt neben den

Angaben des römischen Presbyters Clemens in dem Schreiben an die
Ekklesie zu Korinth (5 f.) die Stelle 4, 3 in dem Brief des Bischofs

Ignatius von Antiocheia an die Ekklesie, welche auch den
Vorsitz im Gebiet der Römer führt, Gottes würdig, ehrwürdig,
preiswürdig, lobwürdig, des Erfolges würdig, der Heiligung würdig
ist und in der Bruderliebe hervorragt.. (Eingang des Schreibens) x)

eine gewichtige, ja entscheidende Rolle. Nicht bloss, dass von den
beiden Briefschreibern Petrus und Paulus ausdrücklich mit Namen
angeführt werden, wobei Clemens sie «unsere trefflichen Apostel»
nennt, sondern - und das ist noch von grösserem Gewicht - hinter
den genannten Stellen steht die Autorität einmal des Vertreters des

stadtrömischen Presbyterkollegiums, zum anderen Mal jenes
Märtyrerbischofs, der, soweit wir Heutigen urteilen können, eine der
bedeutendsten kirchlichen Persönlichkeiten aus der Zeit des

erfolgreichen, soldatischen imperator Traianus (98-117) gewesen ist.
Ignatius, der sich in den schwungvollen Anschriften seiner

Briefe auch «Osocpôgoç» nennt, bezeichnet sich selbst ad Rom. 2, 2

als «ênlaxonoç Evglaç». Dasselbe erhellt aus ad Rom. 9, 1 - ad

Ephes. 21, 2 - ad Magn. 14 - ad Trail. 13, 1 - ad Smyrn. 11, 1. Von
Antiocheia, der glänzenden Hauptstadt der kaiserlichen provincia
Syria 2), aus hatte sich die Mission schon früh über das

dazugehörige Gebiet und darüber hinaus nach Osten verbreitet. Das
verlieh dem Bischof Einfluss und Ansehen und trug mit dazu bei,
dass der monarchische Episkopat schon im ersten Säkulum dort
aufkam.

So lebendig uns Ignatius in seiner leidenschaftlich betonten,
starken Persönlichkeit aus den 7 Briefen entgegentritt, so wenig ist
von seinem äusseren Lebensgang bekannt. Als Quellen dafür
kommen ausser den spärlichen Angaben der Briefe in Betracht der
Brief des smyrnäischen Bischofs Polykarpus (13) 3), Notizen bei

*) Vgl. meine Ausführungen IKZ 1942, S. 186 ff.
2) Immer noch brauchbare Schildorung bei Theodor Mommsen,

Römische Geschichte V 1904 », S. 446 ff. Dazu die trefflichen Borichte von
Henry Vollam Morton, Auf den Spuren des Hl. Paulus, Wien 1949.

3) Meine Ausführungen IKZ 1952, S. 146 ff.

Internat. Kirchl. Zeitschrift. Heft 2, 1953. 5



— 66 —

Irenaeus adv. haer. V 28, 4 1), Origenes hom. VI in Lucam 2), vor
allem aber Eusebius hist, eccles. III 23 und III 36, 2 ff.3), endlich
Hieronymus de vir. illustr. 16 4). Unbrauchbar, weil legendarisch,
sind dagegen Nachrichten über das Leben des Ignatius, wie sie die
Constitutiones Apostolorum, die verschiedenen Martyrien und
Hieronymus in seinem Chronicon ad ann. Abrah. 2116 s) bieten.
Auch der Ansatz für die bischöfliche Tätigkeit des Ignatius, welchen
der gelehrte Eusebius in seinen Xgovixol Kavôvsç auf die Jahre Abrahams

2085-2123 69-108 aufgestellt hat, ist auf seine Richtigkeit
nicht nachzuprüfen.

Wann und wo der «bei den meisten (Kirchen) noch jetzt
(seil, zur Zeit, als Eusebius seine Kirchengeschichte schrieb)
gefeierte Ignatius6) geboren worden ist, aus welchem Volk er
stammte 7), wissen wir nicht. Ebensowenig ist uns bekannt, aus
welcher Bildungsschicht er kam, wie seine religiöse Entwicklung
war, was für eine Rolle er in der Ekklesie von Antiocheia, die
alsbald nach der Gründung in den dreissiger Jahren Jerusalem, die

«prjxgonoXiç xwv xrjç xaivrjç ôiadrjxrjç noXixwv»8) an Bedeutung
für die Mission und Entwicklung der «xadoXixij èxxXrjoia» (ad

Smyrn. 8, 2) übertraf, gespielt hat, bevor er die bischöfliche
Kathedra bestiegen hat. In welchem Jahr das erfolgt ist, lässt sich nur
annähernd bestimmen. Genaue Jahreszahlen sind ebensowenig
möglieb, wie z. B. bei der Chronologie des Paulus. Hierher gehören

x) Irenaeus zitiert wörtlich ad Rom. 4, 1.

2) Origenes hatte die Briefe in seiner bedeutenden Bibliothek in
Caesarea stehen, hat sie gelesen und zitiert Stellen aus den Briefen an die Römer
und die Epheser.

3) Eusebius hat, wie die Erwähnung der Briefe an die Ekklesien zu
Ephesus, Magnesia, Tralles, Rom, Smyrna und an Polykarpus und die
langen Zitate aus dem Römerbrief und dom an die Smyrnäer zeigen, genaue
Kenntnis der Briefe besessen.

4) Hieronymus' Buch ist die älteste christliche Literaturgeschichte, sie ist
auch in den Angaben über Ignatius vonEusebius' Kirchengeschichte abhängig.

6) Hieronymus hat das Werk «opus tumultuarium» genannt. Nicht mit
Unrecht, es war oilig für die Teilnehmer der Synodo von Rom i. J. 382 zur
Orientierung über kirchengeschichtliche Fragen verfasst.

6) Seine Sprache, gekennzeichnet durch «Vulgarismen, lateinische
Wörter, eigene Wortbildungen und Konstruktionen von unerhörter Kühnheit»

(Eduard Norden) ist ungriechisch.
7) Antiocheia, die drittgrösste Stadt des damaligen imperium

Romanum (Josephus negì xov 'Iovôaïxov noXèfiov III 2, 4), hatte eine stark
gemischte Bevölkerung aus Hellenen, Römern und Orientalen. Unter den
etwa 500 000 Einwohnern befanden sich 30 000-40 000 Juden, welche den
Hellenen rechtlich gleichgestellt waren (Josephus 1. e. VII 3, 3).

8) Irenaeus adv. haer. III 12, 5.



— 67 —

die oben angeführten Angaben des Eusebius. Hist, eccles. III 22

berichtet er, Ignatius sei nach Evodius der zweite Bischof gewesen1),
in seiner Chronik gibt er die Jahre 69-108 als Amtszeit an. Als
gleichzeitigen «zweiten Bischof der Ekklesie in Jerusalem nach
Jakobus, dem Bruder unseres Erlösers», der im Jahre 62 als Märtyrer
dem jüdischen Fanatismus erlegen war, nennt er Symeon, welcher
wie jener zur Verwandtschaft Jesu gehörte und um das Jahr 106

als «Nachkomme Davids und Christianer» gekreuzigt wurde. Es

liegt kein triftiger Grund vor, diese Angaben des Eusebius, der über
mehr kirchengeschichtliches Material verfügte als wir vielfach zu
kritisch eingestellten Modernen, für völlig falsch zu erklären. Dass
das Martyrium des syrischen Bischofs in die Regierungszeit des

Traianus fiel, steht fest. Die Ansätze für das Jahr der Hinrichtung
in Rom schwanken zwischen den Jahren 104-116, eine bestimmte
Entscheidung ist nicht möglich. Setzt man das Todesjahr um 110

an, wogegen ein stichhaltiger Einwand nicht möglich ist, so reicht
die Lebenszeit des Ignatius weit ins erste Säkulum hinauf, bestimmt
noch in die Tage der Apostel. Sollte er auch nicht die hellenistischen
Missionare, welche als erste nach dem Bericht des zuverlässig
orientierten Lukas (Apg. 11, 19 ff.) in der religiös und kulturell
aufgeweckten Stadt die Frohbotschaft «auch vor den Hellenen»
verkündigten und damit den Grund zur weltweiten Kirche legten -
ihre Namen sind für uns verschollen - den Petrus, Paulus, dessen

er ad Ephes. 12, 4 lebhaft gedenkt und dessen Briefe ihm zum Vorbild

dienten und an mehr als einem Dutzend Stellen von ihm
benutzt wurden, den Barnabas, Johannes Markus, Silas, um von den
anderen zu schweigen, selbst kennengelernt haben, so ist doch so viel
sicher, dass er an keimne Ort eine bessere Gelegenheit hatte, sich

mit der damaligen Überlieferung über die Anfänge der «èxxXrjoia
xovêsov», die Tätigkeit der Zwölf, besonders des Petrus, die Missionsreisen

des Paulus, die Schicksale dieser beiden u. a. m. vertraut zu
machen als gerade in der so aktiven Ekklesie von Antiocheia. Es

gab ferner zu seiner Zeit bestimmt noch Gemeindemitglieder,

1) III 36, 2 behauptet er, Ignatius sei der «zweite Nachfolger des Petrus
im Bischofsamt zu Antiocheia» gewesen. Ich habe schon IKZ 1945, S. 123 ff.
darauf hingewiesen, dass dieser weder als Gründer noch als erster Bischof in
Frage kommen kann. So urteilt auch Urbanus Holzmeister S. J. in seinem
recht beachtlichen, lateinisch geschriebenen Commontarius in epistulas
S. S. Petri et Judae I, Paris 1937, S. 34. Unbostroitbar hat aber der Apostel
eine Zeitlang unter den antiochonischen Christen sich aufgehalten und
gewirkt. Das ist erst seit dem J. 44 gewesen. Antiocheia hat daher ein älteres
Anrecht auf Petrus als Rom.



— 68 —

welche die beiden Apostel gesehen und gehört hatten und Kenntnis
hatten von ihren Lebensschicksalen. Zwischen dem wichtigen
Handelszentrum im Tal des Orontes und der Reichshauptstadt am
Tiber bestanden zudem lebhafte Beziehungen. Hans Lietzmann ist
sogar nicht ohne Grund der Ansicht, dass die Gründung der
römischen Ekklesie durch antiochenische Missionare erfolgt seix). So

haben wir an Ignatius einen kenntnisreichen «zuverlässigen
Zeugen für die grundlegende Entwicklung der Kirche Christi
während des ersten Jahrhunderts».

Wie an anderen Orten im Bereich des imperium Romanum 2)

fanden auch während der Regierung des Traianus in der provincia
Syria Verfolgungen der «Christianer» statt. Auf Anordnung des

legatus Augusti war auch Ignatius als das Haupt der syrischen
Kirche verhaftet und zum Tod verurteilt worden. Warum das

Urteil nicht in Antiocheia vollstreckt worden ist, wissen wir nicht.
Mit anderen 3) wurde er von 10 Soldaten von Antiocheia nach Rom
transportiert, um dort im circus maximus wildenTieren vorgeworfen
zu werden (ad Ephes. 1, 2). Von Smyrna aus, wo das militärische
Kommando Aufenthalt machte, schrieb der Gefangene neben
anderen Briefen den zur Interpretation stehenden Brief an die
Glaubensgenossen in der Hauptstadt. «Durch Vermittlung der
preiswürdigen Epheser», die auch eine Abordnung unter der
Führung ihres Bischofs Onesimos nach der alten Kolonialstadt gesandt
hatten, wurde das Schreiben nach Rom befördert4). Auf diesem

Weg gelangte es in die Hände der römischen Ekklesie, bevor Ignatius
mit dem Transport ankam. Die Absicht des Verfassers war, die
«Brüder» und «Schwestern» dort auf seinen Märtyrertod
vorzubereiten. Dass er verurteilt worden und unterwegs war, hatten sie

von «denen, welche vor ihm zur Ehre Gottes von Syrien nach Rom
gekommen waren» (ad Rom. 10, 2), bereits erfahren. Was für ein

1) Geschichte der Alten Kirche I, Berlin 1932, S. 210.
2) Es sei nur auf die oben erwähnte Hinrichtung des Symeon, des Leiters

der Ekklesie in Jerusalem, und auf das Vorgehen des Plinius als legatus pro
praetore der Provinzen Pontus und Bithynia gegen die Anhänger der neuen
Religion hingewiesen (Briefwechsel mit Traianus 1. X 96 u. 97 aus dem J. 111
bis 112, zugleich das älteste profane Zeugnis über das «nomen Christianum»).

3) ad Rom. 10, 2; ad Smyrn. 10, 1.

4) Die Frage nach der Echtheit der 7 Briefe ist mehr als genug behandelt
worden. Johannes Hallers kritische Einstellung in seinem Alterswerk «Das
Papsttum» I, Stuttgart 1934, S. 445, ist nicht gerechtfertigt. Wie er mir von
seinem Krankenlager im Oktober 1947 schrieb, ist er bis zuletzt zu seinen
Urteilen gestanden.



— 69 —

Martyrium ihm als einem ausserhalb des römischen Bürgerrechts
Stehenden bevorstand, wussten sie ebenfalls.

So lückenhaft unsere Kenntnisse von der Entwicklung der
hauptstädtischen Ekklesie sind, so unterliegt es doch keinem Zweifel,
dass sie zu Beginn des zweiten Säkulums an Ansehen, Einfluss und
Zahl der Mitglieder die anderen Kirchen übertraf. Mit vollem Recht
schreibt Ignatius ihr «den Vorrang in der werktätigen Liebe» zu.
Was noch wichtiger war - das zeigt der Prozess des habsüchtigen
princips Domitianus gegen seinen Vetter Flavius Clemens und seine

Nichte Domitilla im Jahre 95 wegen «Gottlosigkeit» - zu den
Mitgliedern und Sympathisierenden zählten auch Angehörige der
höheren Stände. Das wusste der Gefangene und befürchtete, seine

in dem Brief immer wieder durchbrechende Sehnsucht nach dem

Martyrium *) könnte von jener Seite vereitelt werden. So schreibt
er zu Beginn (1, 2): «Ich fürchte mich vor eurer Liebe, sie könnte
mir zum Schaden sein. Für euch ist es leicht zu erreichen, was ihr
wollt, für mich dagegen ist es schwierig, zu Gott zu kommen,
wenn ihr mich nicht schonen werdet. » Diese Worte bilden gewissermassen

das Leitmotiv des ganzen Briefes. Unter dem Einfluss
dieser seelischen Verfassung hat der Römerbrief einen von den

übrigen Briefen verschiedenen Charakter erhalten. Er ist von der
ersten bis zur letzten Zeile eine einzige, mit eindringlichen Worten
vorgetragene Bitte, ihm nicht «eine solche Gelegenheit, zu Gott zu
kommen» (2, 1), zu vereiteln. 21mal wendet sich Ignatius in imperati

vischer Form an die Glaubensgenossen. Im Kapitel 6 häufen
sich geradezu diese Imperative. In allen Briefen kommt immer
wieder die innere Spannung zum Ausdruck, in welcher sich der

Gefangene befindet. Einerseits ist er von der Würde und der
Bedeutung des Bischofsamts für die Existenz der einzelnen Ekklesien
wie kein anderer seiner Zeit durchdrungen - «Man muss offenbar
den Bischof wie den Herrn selbst ansehen» (ad. Ephes. 6, 2); «Wer
den Bischof ehrt, wird von Gott geehrt, wer ohne Wissen des

Bischofs etwas tut, der ist ein Diener des Teufels» (ad Smyrn. 9, 1) -
wozu die schwärmerische Sehnsucht nach dem Martyrium- «Feuer,
Kreuz, Kämpfe mit Bestien, Zerschneidung, Zerstückelung,
Zerstreuung von Gebeinen, Zerhauung von Gliedern, Zermahlung des

ganzen Körpers, böse Quälereien des Teufels sollen über mich
kommen, nur damit ich zu Jesus Christus komme» (ad Rom. 5, 3)
und die Hochschätzung des Märtyrerberufs - «dann werde ich ein

J) Ad Rom. 2, 1 f. - 4, 1 f. - 5, 2 f. - 6, 1 ff. - 7, 2 f. - 8, 1.



— 70 —

wahrer Jünger des Christus sein, wenn die Welt auch meinen Leib
nicht mehr sieht» (ad Rom. 4, 2) - kommen. Anderseits hat er
keine hohe Meinung von sich. Nicht, dass er verurteilt ist, als
Gefesselter wie ein Sklave unfrei ist (ad Rom. 4, 3; ad Ephes. 12, 1),

nicht die Autorität eines Apostels besitzt (ad Trail. 3, 3), nicht
anordnen kann wie einer, der von Bedeutung ist (ad Ephes. 3, 1),

sondern er ist sich auch bewusst, «noch nicht in Jesus Christus
vollendet zu sein», vielmehr «erst am Anfang der Jüngerschaft zu
stehen» (ad Ephes. 3, 1).

Unter diesen Gesichtspunkten muss auch die fragliche Stelle
ad Rom. 4, 3 betrachtet werden. Nachdem Ignatius die römischen
Christen fünfmal in Befehlsform (2, 2 - 3, 2 - 4, 1 - 4, 2 zweimal)
angesprochen hat, schreibt er: «Nicht wie Petrus und Paulus
befehle ich euch.» Das setzt voraus, dass die beiden Befehle erteilt
haben. Der Grund dafür war, wie der Bischof weiter schreibt: «Sie

waren Apostel.» Als solche konnten sie, die auch an keine Einzel-
ekklesie gebunden waren, überall Anordnungen treffen. Ihrer
apostolischen Vollmacht nach konnten sie in allen den Ekklesien, an
welche Ignatius geschrieben hat, Befehle erteilen, in Ephesus,
Magnesia, Tralleis, Rom, Philadelphia und Smyrna. Nun erwähnt
jener in seinem Brief an die «in alle Ewigkeit berühmte Ekklesie»

von Ephesus nur den Paulus (12, 2), in den Briefen an die Magnesier,

Trallianer, Philadelphier und Smyrnäer ist von keinem
Apostel die Rede. Im Brief an die «heilige Kirche von Tralleis in
Asia» schreibt der Bischof ganz allgemein: «Ich schätze mich nicht
so hoch ein, dass ich als Verurteilter euch wie ein Apostel
befehle» (3, 3). Die Stelle ad Ephes. 12, 2, wo die Christen dort als

«Miteingeweihte des Paulus, des Geheiligten, des Mannes, der
wohlbezeugt ist, des Preiswürdigen» bezeichnet werden, ist nur verständlich,

wenn der Apostel unter jenen geweilt hatx). Sie zeigt ferner,
dass dem Schreiber der Märtyrertod des Paulus bekannt war.
Hätte er in diesem Zusammenhang auch den Petrus erwähnen
können Keinesfalls, denn dieser hatte keine persönlichen
Beziehungen zur ephesischen Ekklesie. Dasselbe gilt für die beiden

Apostel in Hinsicht auf die Kirchen von Magnesia, Tralleis,
Philadelphia und Smyrna. In der kirchlichen Literatur findet sich kein
Beleg dafür, dass der eine oder der andere in einer der 4 Ekklesien
geweilt und gewirkt hat. Hätte Ignatius an die Trallianer schreiben

l) Das gibt auch Karl Heussi in seiner Schrift «War Petrus in Rom?»
Gotha 1936, S. 42, zu.



— 71 —

können: «Ich schätze mich nicht so hoch ein, dass ich als
Verurteilter euch wie Petrus und Paulus befehle»? Die Frage stellen
heisst, sie als nicht begründet verneinen. Wohl hätte jener an alle

von ihm angesprochenen Kirchen schreiben können: «Nicht wie
ein Apostel befehle ich euch.» Das hätte auch für die römische
Ekklesie zweifellos gepasst. Sogleich erhebt sich die Frage, warum
er nur in seinem Schreiben an diese Kirche die beiden Apostel mit
Namen nennt. Das ist für die Erklärer der Stelle von jeher auffällig
gewesen. Damit wird die Schwierigkeit nicht behoben, dass man
die Stelle für interpoliert erklärt oder, wie Johannes Haller es

gemacht hat1), sagt, der Briefschreiber habe mit «dem Ausdruck
gewechselt, wie es jeder Schriftsteller tut, der Ansprüche an sich
stellt». Werner Georg Kümmel dagegen weist in seinem Bericht
über «das Urchristentum»2) darauf hin, dass niemand unter der
Voraussetzung, Petrus sei nicht in Rom gewesen, «befriedigend
erklären kann, warum Ignatius nur in seinem Römerbrief Petrus
und Paulus erwähnt» 3). Karl Heussi behauptet in seiner
Auseinandersetzung mit Hans Lietzmann 4), jener habe «die Wendung
Petrus und Paulus » nicht erst in dem Augenblick der Abfassung des

Briefes geprägt, sondern sie sei für ihn «eine geläufige Formel»

gewesen, die in das 1. Jahrhundert zurückgehen könne, keineswegs
aber «aus geschichtlichem Nachdenken» stamme. Einen Beweis
dafür hat er nicht erbracht, ebensowenig für seine Behauptung, es

habe «in den altchristlichen Kreisen kein geschichtliches Wissen

um seiner selbst willen» gegeben 5). Welches ist der Sinn der Worte :

«Nicht wie Petrus und Paulus befehle ich euch»? Ignatius
vergleicht seine autoritative Stellung den Adressaten in Rom gegenüber

mit derjenigen, welche die beiden als Apostel jenen gegenüber
innegehabt haben. Dabei bringt er seine prekäre Lage zum
Ausdruck. Den Aposteln gegenüber ist er ein Verurteilter, ist er unfrei
wie ein Sklave. Er kann daher den römischen Glaubensgenossen
gegenüber nicht mit derselben Autorität auftreten wie Petrus und
Paulus. Ein solches Verhältnis seiner selbst und der beiden Apostel
zu den Mitgliedern der hauptstädtischen Ekklesie setzt aber voraus,
dass auch jene persönliche Beziehungen zur Kirche in Rom gehabt

>) A. o. O., S. 440.
2) Thoolog. Rundschau 17. Jahrg. 1948, S. 37/38.
3) Ähnlich Erich Fascher in seinem Artikel «Petrus» 121 in Pauli-

Wissowa 19, 1335-1361.
4) War Petrus wirklich römischer Märtyrer? Gotha 1937, S. 20 f.
s) I.e., S. 11.



— 72 —

hatten, mit anderen Worten, dass nicht bloss Paulus, an dessen
Anwesenheit und Wirken dort kein Zweifel möglich ist, sondern
auch Petrus dort geweilt und mit apostolischer Vollmacht gewirkt
hat. Der Briefschreiber wusste das nicht anders und billigte es.

Wenn entgegengehalten wird, zwischen der Lebenszeit der beiden

Apostel und der Abfassung des Briefes seien etwa 60 Jahre
verflossen, so dass in den Kreisen der Christen keine Kenntnis mehr von
jenen Tagen vorhanden gewesen sei, so ist darauf hinzuweisen,
dass es nach 1. Clemens 63, 3, Ende des 1. Jahrhunderts in der
römischen Kirche «verständige Männer gab, die von Jugend an bis
zum Alter untadelhaft gewandelt» waren und die demnach Wissen

von den Ereignissen in den fünfziger und sechziger Jahren hatten.
Ferner, reichten nicht Ignatius und sein Zeitgenosse Polykarpus so

weit mit ihrer Lebenszeit in das 1. Säkulum hinauf, dass sie genug
persönliche Erinnerungen an die Zeit der Apostel haben konnten
Von auf literarischem Weg erworbenen Kenntnissen der
Lebensschicksale des Petrus und Paulus kann bei Ignatius keine Rede sein.

Um zum Schluss zu kommen, neben der Angabe 1. Clemens
5, 3 f., welcher die stadtrömische Überlieferung zugrunde liegt*),
stellt Ignatius ad Romanos 4, 3 das wichtigste indirekte Zeugnis
für den Aufenthalt des Petrus in Rom dar. Darin kommt die
Tradition zum Ausdruck, die sich in Antiocheia gebildet hatte, der
Missionszentrale des Ostens und Westens, von der jener sowohl
wie Paulus ausgegangen war, um die Frohbotschaft zu verkündigen.
Das Zeugnis hat um so mehr Wert, als es aus Kreisen stammt, in
welchen der Apostel eine gewisse Zeit2) gelebt und gewirkt hatte,
so dass die antiochenischen Christen ein Interesse an seinen
Lebensschicksalen hatten, und weil es von der unanfechtbaren Persönlichkeit

des Märtyrerbischofs jener Stadt gestützt wird. Solange es

nicht gelingt klarzumachen, wie die fraglichen Stellen des Römerbriefes

und des 1. Clemensbriefes bei Nichtanwesenheit des Petrus
in Rom zu erklären sind, bleibt es dabei, dass der indirekte Beweis
für den Aufenthalt des Apostels in der Hauptstadt des imperium
erbracht ist. Mehr ist bei dem Fehlen direkter Zeugnisse nicht zu
erreichen. Sapienti sat.

Zurzeit Löffingen Hans Katzenmayer

») Siehe IKZ 1949, S. 243 ff.
2) Die Überlieferung, nach welcher er 7 Jahre dort gelebt hat, ist für

uns nicht nachprüfbar.


	Ignatius ad Romanos 4,3

