
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 1

Artikel: Eucharistie und Opfer Christi

Autor: Mascall, Eric L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404302

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


33

Eucharistie und Opfer Christi1)
Von Dr. Eric L. Mascall, Oxford

Die Absicht, die diesem Artikel zugrundeliegt, besteht darin,
ein besonderes Problem eucharistischer Theologie, nämlich die
Beziehung zwischen der Eucharistie und dem Opfer auf Golgatha
zu erörtern. Mit allem Nachdruck sei darauf hingewiesen, dass es

manche Aspekte des eucharistischen Opfers gibt — unter ihnen
etliche von grösster Wichtigkeit —, die hier überhaupt nicht zur
Sprache kommen oder die dann nur am Rande berührt werden. So

werde ich beispielsweise wenig oder gar nichts sagen über die

Beziehung zwischen Eucharistie und Kirche oder zwischen Eucharistie
und kirchlichem Amt. Gerade diese beiden Fragen sind von besonderem

Interesse und haben in den letzten Jahren ein beträchtliches
Mass von Erörterung erfahren. Das Problem aber, mit dem ich
mich hier beschäftigen möchte, ist nicht weniger bedeutsam,
obwohl ihm von anglikanischer Seite während nahezu zwei
Jahrzehnten nur sehr wenig Aufmerksamkeit geschenkt worden ist.
Trotz dieser Vernachlässigung kann jedoch allerhand Positives
darüber gesagt werden als Ergebnis einer ausgesprochen
eigenständigen und umfassenden Studienarbeit, welche römisch-katholische

Theologen geleistet haben. Da deren Gedanken sich in einer

Richtung bewegen, die zumindest einige Aussicht zu bieten scheint,
dass der tote Punkt, der während vierhundert Jahren das Gespräch
zwischen Katholiken und Protestanten als wertlos erscheinen liess,
überwunden werden könnte, dachte ich, die Mühe würde sich lohnen,
sich mit der vorliegenden Diskussion zu befassen.

I.

Wenn der Katechismus des Book of Common Prayer den Zweck
der Einsetzung des Abendmahles als «die fortgesetzte Erinnerung
des Opfertodes Christi und der Wohltaten, deren wir dadurch
teilhaftig werden», umschreibt, stellt er damit einen Satz auf, bei dem

man sich kaum vorzustellen vermag, dass ein Christ damit nicht

') Diese Abhandlung, welche im Jahre 1952 in der anglikanischen
Zeitschrift «Church Quarterly Review» unter dem Titel «The Eucharist and
the Sacrifice of Christ» erschienen ist, stellt ein Kapitel im demnächst
erscheinenden Buch «Corpus Christi» dar, das dor Verfasser Dr. E. L. Mascall

im Verlag Messrs. Longmans, Green & Co., London, herausgibt. Der
Abdruck diesor von Pfarrer H. Frei ins Deutscho üborsotzten Arbeit erfolgt
mit froundlichor Erlaubnis des Autors und des Verlages.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1953. 3



— 34 —

einverstanden sein könnte. Wenn wir jedoch weiter fragen, was in
diesem Zusammenhang unter dem Wort «Erinnerung» zu verstehen
sei und worin eigentlich die Beziehung zwischen der Eucharistie
und clem Geschehen auf Golgatha bestehe, dann geraten wir
unvermeidlich in Kontroversen, welche die abendländische Christenheit
seit vier Jahrhunderten zerrissen haben und deren Lösung auch
heute noch in weiter Ferne liegt.

Mit der Lehre vom Abendmahl wird es sich gleich verhalten wie
mit vielen andern Dingen: die wirkliche Ursache der ausweglosen
Lage zwischen Katholiken und Protestanten liegt nicht in den

Punkten, bei denen sie explizit voneinander abwichen und deren
sich darum beide Seiten voll bewusst waren, sondern vielmehr in
einer gemeinsamen Voraussetzung, welche beiden als Erbe des Mittelalters

eigen ist und deren sie sich, eben weil es eine gemeinsame
Voraussetzung gewesen ist, beiderseits kaum oder überhaupt nicht
bewusst geworden sind. Schon im Jahre 1930 lenkte der inzwischen
verstorbene Dr. F. C. N. Hicks in seinem bedeutenden, allerdings
etwas umständlichen Werk The Fullness of Sacrifice (Die Fülle des

Opfers) die Aufmerksamkeit auf die Art und Weise, in welcher
während und nach der Reformation die Diskussionen über die
Eucharistie beherrscht waren von dem mittelalterlichen Opferbegriff,
der ausschliesslich auf den Tod des zu Opfernden bezogen war,
wobei dieser Vorgang ganz isoliert betrachtet wurde, ohne jede
Rücksicht auf die Umstände, die zu diesem Tode führten, die ihn
begleiteten oder die sich aus ihm ergaben. Die Folge hiervon war
eine Situation, in der man beiderseits ein Argument besass, welches

für die Gegenseite völlig unangreifbar war. Zu wiederholten Malen
versicherten tatsächlich die Protestanten: «Christus, der von den
Toten auferstanden ist, stirbt nicht mehr; also kann die Eucharistie
kein Opfer sein», während die Katholiken demgegenüber ebenso

beharrlich betonten: «Doch, die Eucharistie ist ein Opfer, infolgedessen

muss Christus in irgendeinem Sinn in ihr zu Tode gebracht
werden» ; und keine der beiden Seiten entdeckte die uneingestandene
nächsthöhere Prämisse, welche beiden Argumenten zugrunde lag,
dass nämlich Opfer gleichbedeutend ist mit Tod. Aus diesem
Grunde betrachtete man bei den Katholiken die Eucharistie als
eine repetitio (Wiederholung) von Golgatha, während sie für die
Protestanten bestenfalls eine commemoratio (Erinnerung) von
Golgatha war. (Wie schwierig die Protestanten der Reformationszeit
es tatsächlich fanden, auch nur so weit zu gehen, das hat Dr. Brilioth



— 35 —

in der Darlegung der Abendmahlslehre Luthers, Zwingiis und
Calvins gezeigt, die er in seiner Arbeit über Eucharistie Faith and Practice

x) [Eucharistisches Glauben und Handeln] gibt.) Es entspricht
der Wahrheit, dass tatsächlich beide Seiten darnach getrachtet
haben, die anfängliche Stärke ihrer Erklärungen zu mildern. Katholische

Theologen bejahten im allgemeinen, dass die Eucharistie als

Wiederholung des Opfers auf Golgatha nicht eine buchstäbliche

Wiederholung sei. Protestantische Theologen indessen waren darauf
bedacht, zu betonen, dass die Eucharistie als eine Erinnerung an

Golgatha nicht eine blosse Erinnerung sei. Was jedoch unter einer
Wiederholung, die keine buchstäbliche ist, und unter einer Erinnerung,

die keine blosse ist, zu verstehen sein soll, das zu erklären
fiel keiner Seite leicht.

Es gab selbstverständlich im protestantischen Denken eine

Richtung, die zwar die Eucharistie einfach als Erinnerungsfeier
betrachtete, die Erinnerung aber nicht auf Golgatha, sondern auf
jenes letzte Mahl bezog, bei wrelchem die Eucharistie eingesetzt
und erstmals gefeiert wurde. Eine solche Auffassung — ganz
abgesehen von allen andern Einwänden, die man dagegen erheben

mag — verschiebt das Problem nur in ein früheres Stadium und
macht dessen Behandlung nur noch schwieriger. Denn sie weicht
der Frage nach der Beziehung zwischen Eucharistie und Golgatha
aus nur um den Preis, dass sie statt dessen die Frage nach der
Beziehung zwischen dem letzten Mahle und Golgatha aufwirft; und
dies erleichtert die ganze Sache keineswegs.

Wenn wir uns den bedeutenden anglikanischen Theologen
zuwenden, befinden wir uns in einer Gedankenwelt, die viel weniger
ausgeprägt ist als jene des kontinentalen Protestantismus oder
Katholizismus. Es wäre ein leichtes, diese Tatsache bloss als ein

Beispiel für die genugsam bekannte Gabe der Anglikaner für
mangelnde Denkschärfc und Kompromiss zu werten, aber ich zweifle

daran, ob solch ein Urteil restlos fair wäre. Meine Vermutung geht
dahin, diese Zurückhaltung sei zum grossen Teil aus der Tatsache

erwachsen, dass diese Gelehrten viel mehr die Schriften der Kirchenväter

berücksichtigten; und obgleich es ihnen nicht gelang, die
der Abendmahlslehre im Mittelalter zugrundeliegende Schwäche
in der einschränkenden Gleichsetzung von Opfer und Tod ausfindig
zu machen, scheinen sie doch ziemlich deutlich erkannt zu haben,
dass der Fehler nicht in der Auffassung gelegen hatte, die Eucha-

») Kap. IV, V.



— 36 —

ristie sei ein Opfer, sondern in einer unzulänglichen und
eingeschränkten Auffassung des Opfers selber. Manche von ihnen
lehnen eindeutig die übliche protestantische These ab, wonach das

einzige Opfer in der Eucharistie ein rein metaphorisches Opfer sei,
das in der Darbringung von Lob und Dank durch die Teilnehmer
am Gottesdienst bestehe. So finden wir bei Jewel, einem

Zeitgenossen Elisabeths, die Sätze: «Wir bringen Christus dar, das will
besagen, ein Beispiel, ein Andenken, eine Erinnerung an den Tod
Christi. Diese Art von Opferbegriff war nie bestritten 1).» Laud
seinerseits sah in der Eucharistie einen dreifachen Opfercharakter:
einmal in der Darbringung, die darin besteht, dass der Priester
«das der Erinnerung dienende Opfer des Todes Christi darbringt,
das in dem gebrochenen Brot und in dem ausgegossenen Wein
vergegenwärtigt ist», zum zweiten in den Opfern von Lobpreis und
Danksagung, dargebracht von Priester und Volk, und drittens in
der Selbstclarbringung des einzelnen Teilnehmers am Mahle 2). Als
drittes Beispiel könnten wir Bischof Bulls Worte anführen: «In
der Eucharistie also wird Christus geopfert, nicht hypostatisch —
wie die tridentinischen Väter es festgelegt haben (denn so wurde
er nur ein einziges Mal geopfert) —, sondern bloss in Form einer

Erinnerung (kommemorativ). 3)» Was jedoch solche Verfasser unter
einem kommemorativen (der Erinnerung dienenden) Opfer
verstehen, ist gar nicht leicht zu erkennen.

II.
Die im Mittelalter und später unter katholischen Theologen

herrschende Tendenz, die Beziehung zwischen Golgatha und Eucharistie

im Sinne einer Wiederholung zu fassen, hat jene fast
unvermeidlich dazu geführt, in der Messe nach irgendwelcher Handlung
zu suchen, welche als dem ein für allemal am Kreuz geschehenen
Geschlachtetwerden unseres Herrn gleichwertige Entsprechung
aufgefasst werden kann. Wie bereits bemerkt, taten sie alles, um den
Eindruck zu vermeiden, in der Messe finde durch den amtierenden
Priester ein buchstäbliches Schlachten Christi statt; ebenso fehlt
jede auffallende Tendenz, die von einigen wenigen Denkern des

Mittelalters eindeutig vertretene Auffassung wieder aufleben zu

1) Stone, History of the Doctrine of tho Holy Eucharist, II, S. 230.
2) Ebenda S. 269.
3) Ebenda S. 446.



— 37 —

lassen, wonach Golgatha das Opfer für die Erbsünde und die Messe

dasjenige für die begangene Sünde sei oder wonach Golgatha das

Opfer wäre für die vor Christi Tod begangenen Sünden, die Messe

aber das tägliche Opfer für die Tag um Tag begangenen Sünden.
Diese Gelehrten betonten eher den Gegensatz zwischen Golgatha
als einem blutigen und der Messe als einem unblutigen Opfer. Sie

neigten dazu, von Golgatha zu sprechen als von einem Geschehen,
das eine reale Opferung (immolatio) in sich schliesse, während es

in der Messe nur um eine mystische gehe. Nichtsdestoweniger
veranlasste sie die Tatsache, dass ihr Denken von der Idee einer

Wiederholung beherrscht war, nach einem zeremoniellen Akt
Umschau zu halten, der in der Messe das Schlachten auf Golgatha
wiedergibt und sozusagen aufs neue vollzieht. In diesem Akt lag
nach ihrer Meinung der Opfercharakter der Messe. Sie fassten die
Messe eher als eine Art Passionsspiel, das sich von andern seiner

Gattung nur durch die Tatsache unterscheidet, dass Christus es

eingesetzt hat und dass er dabei selber die Rolle des Opfers
übernimmt. So sah Melchior Cano — um nur ein einziges Beispiel
anzuführen — im Brechen der Hostie den entscheidenden Opferakt,
der das Zerbrechen des Leibes Christi am Kreuz aufs neue vollziehe.
Daraus zog man die überraschende Folgerung, eine Messe, in der
das Brechen der Hostie unterbleibe, wäre überhaupt kein Opfer x).

Andere, wie etwa Salmeron, Vasquez und Lessius, verlegten die
wesentliche Opferhandlung in die getrennte Konsekration von Leib
und Blut, indem diese die Trennung des Blutes Christi von seinem
Leib im Tode bildlich darstelle 2). Wieder andere, so de Lugo und
Franzelin, stellten sich die Transsubstantiation der Elemente so vor,
dass diese dem verherrlichten Christus eine Art Erniedrigung
auferlege, indem sie ihn sakramental in einen tieferen Zustand (status
declivior) versetze, also eine Art Kenosis (desitio) des auferstandenen

Herrn bewirke 3). Welche Schwächen dieser letzten
Auffassung auch immer anhaften mögen — und es sind ihrer nicht
wenige —, sie hat den anderen wenigstens dies voraus, dass sie den

Opfercharakter der Messe mit der Konsekration der Elemente in
Verbindung bringt und nicht mit irgendetwas, das nach ihrer
Konsekration mit ihnen geschieht. Doch allen diesen Lehrmeinungen
haftet der innere Mangel an, dass sie den Opfercharakter der Messe

1) Ebenda S. 356 f.
2) Ebenda S. 359 f.
3) Ebenda S. 373 f.



— 38 —

in eines ihrer Wesensmerkmale verlegen, von dem sie dann
behaupten, es vollziehe aufs neue — wenn auch nur auf «mystische»
oder symbolische Weise — das Geschlachtetwerden Christi auf
Golgatha. Sie alle betrachten die Messe als eine Wiederholung,
wenn auch als eine «unblutige» Wiederholung von Golgatha.
Natürlich tendieren sie daraufhin — wie sehr sich ihre Verfechter auch
bemühen, diese Folgerung zu vermeiden —, clie Messe zu einem

Opfer zu machen, das numerisch verschieden ist von demjenigen auf
Golgatha, wenn auch von diesem abhängig *). Daraus ergibt sich
die paradoxe Folgerung, dass diese Theologen beim weitern
Betrachten der Frage, in welcher Beziehung die Messe zu Golgatha
stehe, der protestantischen Theorie einer commemoratio auffallend
nahekommen. Denn sie sehen das Verhältnis zwischen Messe und
Golgatha einfach in der Tatsache begründet, dass (wie sie

behaupten) ein gewisser zeremonieller Akt innerhalb der Messe ein
Abbild des Todes Christi darstellt. Allerdings unterscheiden sie

sich von den meisten Protestanten dadurch, dass sie die Auffassung
vertreten, dieser zeremonielle Akt werde mit dem Leib und dem

Blut Christi und nicht bloss mit Brot und Wein vollzogen. Obwohl
(vielleicht wäre es richtiger, zu sagen: weil) sie also das
Opferelement in der Messe als etwas — nämlich als ein zeremonielles
Handeln — betrachten, das vom Tod auf Golgatha zu unterscheiden
ist, vermögen sie die Verbindung mit Golgatha nur dadurch
herzustellen, dass sie diesen zeremoniellen Akt sozusagen als eine
symbolische Imitation oder Abbildung des Todes auf Golgatha
ansehen. Ein weiteres Hindernis besteht darin, dass die Eucharistie —
wenn wir sie als ein Abbild des Geschehens auf Golgatha
betrachten — in Tat und Wahrheit ein nicht besonders gutes Abbild
ist, längst nicht so gut wie beispielsweise das Passionsspiel von
Oberammergau. Es ist sicher sehr fraglich, ob ein Besucher vom
Mars, der die Leidensgeschichte Christi in den Evangelien gelesen
hätte und dann der Abendmahlsfeier in einer katholischen oder
protestantischen Kirche beiwohnte, den Eindruck erhielte, es bestehe
zwischen beiden irgendein Zusammenhang — es sei denn, er achte
sehr sorgfältig auf die Worte des Ritus. Und sogar dann würde er
vermutlich völlig verwirrt sich fragen, worin dieser Zusammenhang

') Billot, den Masure erwähnt, soll sogar die Meinung vertreten haben,
das Opfer am Kreuz und das Opfer der Messe seien nicht bloss numerisch,
sondern sogar spezifisch verschieden (Le Sacrifice du Corps Mystique,
S. 35).



— 39 —

bestehe. In bezug auf das, was getan wurde — sofern ihm bei der
Zeremonie überhaupt eine Ähnlichkeit auffiel —, würde er wohl
eher an das letzte Abendmahl als an Golgatha denken, und selbst
dann würde er Mühe haben, die Ähnlichkeit festzustellen, es sei

denn, die Kirche, in welche er geriet, sei ausgesprochen «evangelisch»

gewesen. Kurz und gut — wie stark auch unsere
Überzeugung sein mag, die Eucharistie sei eingesetzt worden zum
fortgesetzten Gedächtnis des Opfertodes Christi, so scheint es klar, dass

jeder Versuch, die Beziehung zwischen Eucharistie und Tod Christi
bloss als eine der Ähnlichkeit zu fassen, völlig irregeleitet ist.
Und in der Tat erwecken die grundlegenden zeremoniellen Züge
der Eucharistie — das Nehmen, Segnen, Brechen und Geben des

Brotes, das Nehmen, Segnen und Geben des Kelches — keineswegs
den Eindruck, sie seien von einer absichtlichen vorwegnehmenden
Darstellung des Leidens unseres Herrn beim letzten Abendmahl
herzuleiten, sondern vom üblichen Zeremoniell einer jüdischen
religiösen Mahlzeit. Was Christus allerdings absichtlich hinzufügte und

was dem Mahl Opferbedeutung verlieh, war nicht irgendetwas, das

er tat, sondern das waren bestimmte Worte, die er sprach, nämlich

die feierliche Erklärung, dass das Brot sein Leib und der
Kelch der neue Bund in seinem Blute sei, und sein Befehl, dass der
Ritus zu seinem Andenken (anamnesis) wiederholt werden solle.
Es ist höchst bedeutsam, dass in den letzten Jahren einige römisch-
katholische Theologen clie Tendenz zeigten, den Versuch aufzugeben,
in der Zeremonie der Messfeier irgendwelche Handlung zu finden,
die einzig und allein kraft ihrer äusserlichen Gestalt als ein
Equivalent der Opferung auf Golgatha betrachtet werden kann.
Indessen ist man sich nicht immer bewusst, class dieser Versuch die
natürliche Folge der Auffassung war, die Eucharistie sei — in welch

spezifischem Sinne auch immer — eine Wiederholung (des

Geschehens) von Golgatha.

III.
Das erste deutliche Beispiel für die Preisgabe der Auffassung

von einer Wiederholbarkeit des eucharistischen Opfers durch einen
römisch-katholischen Theologen dürfte durch den hervorragenden
Jesuiten P. Maurice de la Taille als erbracht gelten, dessen umfangreiches

Werk Mysterium Fidei im Jahre 1915 vollendet wurde.
Wenn nicht chronologisch, so doch logisch, stellt seine Lehre eine

natürliche Fortsetzung derjenigen von Dr. Hicks dar. Hicks ver-



— 40 —

trat die Auffassung, dass in den alttestamentlichen Opfern der
wesentlich priesterliche und opferhafte Akt nicht im Töten des

Opfers bestand — was tatsächlich auch durch einen Laien
vollzogen werden konnte —, sondern in der Darbringung des Blutes auf
dem Altar Gottes, das nach jüdischer Vorstellung identisch mit
dem Leben des Opfertieres oder doch wenigstens dessen göttlich
verordnetes Sinnbild war. Das Töten war bloss eine unumgängliche
Voraussetzung, wodurch das Leben für die Aufopferung freigemacht
wurde. So schrieb Dr. Hicks: Wenn man also diese Überlegungen
auf das Werk Christi anwende, in welchem alle alttestamentlichen
Vorbilder ihre Erfüllung gefunden haben, «besteht das Opfer nicht
im Tod allein; noch allein in dem bittenden Geltendmachen unter
Berufung auf das Blut; noch allein in der Darbringung auf dem
Altar ,im Himmel'; noch allein im Akt der Kommunion... Jede
dieser Stufen gehört zum Opfer. Alle zusammen aber machen erst
das eine Opfer aus 1)».

De la Taille, dessen Gedanken in einer ganz ähnlichen Richtung

gehen, sieht in einem Opfer drei konstitutive Elemente, nämlich

eine rituelle Darbringung, eine Opferung und eine göttliche
Annahme. Im Falle des einen wahrhaftigen Opfers Christi finden
diese ihre entsprechende Verkörperung beim letzten Abendmahl,
auf Golgatha und beim Eingehen Christi in die himmlische
Herrlichkeit. Was ist dann demzufolge die Messe Sie kann keine erneute

Opferung sein, denn Christus kann nicht wieder sterben; und
wenn er in der Messe wieder sterben würde, dann stellte die Messe

ein Opfer dar, das von jenem auf Golgatha verschieden wäre, während

es doch tatsächlich dasselbe ist. Sie muss infolgedessen eine

neue Darbringung (oblatio) sein, vollzogen durch die Kirche nach
der Opferung, eine oblatio hostiae immolatae, so wie das letzte Abendmahl

eine von Christus vollzogene Darbringung vor der Opferung
war, eine oblatio hostiae immolandae. Die Messe bewirkt in Christus
keine Veränderung und auferlegt ihm keine Erniedrigung; er ist
ein Opfer, aber ein verklärtes, und als solches ist er in der Messe

gegenwärtig. Eine im Gehalt entsprechende Auffassung wurde vom
anglikanischen Theologen Sir Will Spens in seinem Aufsatz über
die Eucharistie entwickelt, den er 1926 in «Essays Catholic and
Critical» veröffentlichte, und dann in einer Artikelfolge in der
Zeitschrift «Theology». Im Vergleich zu de la Taille verwendet er eine

*) A. a. O. S. 251.



— 41 —

leicht veränderte Terminologie und fasst die drei Elemente als

Darbringung (oblatio), Opferung (immolatio) und Segnung
(consecratio). Er sagt: «Das letzte Abendmahl und die Eucharistie sind
keine gesonderten Opfer neben dem auf Golgatha dargebrachten,
liefern aber ein unentbehrliches Element im Opfer auf Golgatha,
indem sio ausdrücklich den Tod unseres Herrn vor Gott und Mensch
mit seiner Opferbedeutimg ausstatten1).»

Die wesentlichen Punkte, auf die es bei diesem Deutungsversuch

des eucharistischen Opfers ankommt, sind deutlich genug.
Indem man den Tod Christi und die Eucharistie als zwei Elemente
in ein und demselben Opfer auseinanderhält, wird jeder Verdacht
vermieden, als sei die Eucharistie eine Wiederholung von Golgatha.
Also weit davon entfernt, dass die Eucharistie — in welch «mystischer»

oder symbolischer Weise auch immer — aufs neue das tue,
was auf Golgatha geschehen ist, vollzieht sich in ihr etwas wesentlich
Verschiedenes. Nach de la Tailles Terminologie bringt (offerre) die
Eucharistie dar, wras Golgatha opferte (immolare), und bringt nach
der Opferung dar, was das letzte Abendmahl vorher darbrachte.
Darüber hinaus vermeidet diese Auffassung gänzlich die ausschliessliche

Identifikation von Opfer und Tod, worin wir die Grundursache
sahen, weshalb das Gespräch zwischen Katholiken und Protestanten
ins Stocken geriet. Der Tod ist nur eines der Elemente in dem Opfer;
und obgleich er ein notwendiger Bestandteil und wirklich auch
derjenige ist, in welchem das Opfer seinen Höhepunkt erreicht in der

Selbstaufopferung des Gehorsams gegen den väterlichen Willen, so

hindert uns nichts — wiewohl weder de la Taille noch Spens diesen

Schritt besonders deutlich machten — daran, im Opfer einen
einzigen grossen und allumfassenden Gehorsamserweis des Sohnes zu
sehen, der mit der Inkarnation seinen Anfang nimmt — Verbum

supernum prodiens nec linquens Patris dexteram — und seinen
Höhepunkt erreicht in jenem Augenblick, da der auferstandene
Geopferte triumphierend in die himmlische Herrlichkeit eingeht, zur
Ehre des Vaters mit sich tragend die Siegesbeute, die er sich durch
das Vergiessen seines Blutes erworben hat.

Nichtsdestoweniger dürfte diese Auffassung einer sorgfältigen
Qualifikation bedürfen. Wir mögen wohl damit einverstanden sein,
dass der Tod Christi nur ein konstitutives Element im Opfer ist,
und im selben Augenblick zögern, die Eucharistie als einen weiteren

') Essays Catholic and Critical, S. 436.



— 42 —

Hauptbestandteil zu bezeichnen. Wir können wohl das Opfer so

auffassen, dass es den gesamten Bereich der Fleischwerdung Christi
in sich schliesst — Geburt, Kindheit, Versuchung, Wirksamkeit,
Tod, Auferstehung und Himmelfahrt —, ohne uns in der Lage
zu fühlen, die Eucharistie als weiteres gleichwertiges Moment dieser
Liste beizufügen. Niemand — denke ich — wäre wohl bereit, zu

sagen, die Eucharistie sei etwas, das Christus zustosse, gemäss dem
Sinn, in welchem wir mit vollem Recht sagen können, die Passion,
Auferstehung und Himmelfahrt seien Ereignisse gewesen, die ihm
zugestossen seien. Sowohl de la Taille als auch Spens scheinen von
vorneherein dieser Schwierigkeit gewahr geworden zu sein. Denn
beide sind sehr zurückhaltend darin, die Eucharistie als ein
gesondertes Element im Opfer zu betrachten, getrennt vom letzten
Abendmahl. Nach de la Taille bilden letztes Abendmahl und Eucharistie

zusammen das Element der Darbringung (oblatio). Spens
indessen schreibt, dass «das letzte Mahl und die Eucharistie. ein

notwendiges Element im Opfer bilden x)» (zu beachten: nicht zwei

notwendige Elemente) und dass «beim letzten Mahl und in jeder
Eucharistie er seinen höchst heiligen Tod zu einem Opfer weihe 2) ».

Der einzige Gelehrte — soweit mir bekannt ist —, der ausdrücklich
behauptete, die Eucharistie als etwas vom letzten Abendmahl zu
Unterscheidendes sei notwendig für die Vollständigkeit des Opfers,
ist der römisch-katholische Bischof von Viktoria, B. C, Dr.
Alexander Macdonald. In seinem Buch The Sacrifice of the Mass (Das
Messopfer, 1924) schreibt er folgendes: «Ohne die zeremonielle

Opferung in der Messe wäre das auf Golgatha vollbrachte Opfer
rituell unvollständig geblieben... Das Opfer unseres Herrn, in dem

er sich selber opferte, erreichte seinen actus primus oder seine

vollständige Wesenheit auf Golgatha. Zu seinem actus secundus oder
seiner vollständigen Wirkkraft gelangt es auf unsern Altären3).»
Aber sogar hier legt der Gegensatz zwischen Golgatha als actus

primus und der Messe als actus secundus den Gedanken nahe, dass

die Messe am Wesentlich-Konstitutiven des Opfers nicht auf
dieselbe Weise teilnehmen könne wie die Ereignisse des inkarnierten
Lebens unseres Herrn. Nichtsdestotrotz, in welchem Masse diese

1) Essays Catholic and Critical, loc. cit.
2) «The Christian Sacraments», in Theology, XVIII, S. 15 (1929),

wobei die Sperrung eines Teiles des Zitates durch uns veranlasst ist. Spens
bemerkt dann weiter, die Eucharistie sei notwendig, damit wir an der
Konsekration teilhaben.

3) Op. cit. S. 105, 108.



— 43 —

Autoren sich der Schwierigkeit auch bewusst gewesen sein mögen,
keiner von ihnen scheint sich wirklich mit ihr auseinandergesetzt
zu haben. Bei allen werden wir in der Meinung gelassen, das Opfer
Christi wäre ohne Eucharistie unvollständig. Wenn die katholischen
Theologen der Gegenreformation darauf tendierten, Golgatha und
Messe zu numerisch verschiedenen Opfern zu machen, so geht die
Tendenz der Denker jener Richtung, die wir jetzt im Auge haben,
dahin, weder Golgatha noch die Messe überhaupt als Opfer gelten
zu lassen. Nach ihnen fügen wir bei der Zelebration der Messe

entweder ein Element hinzu, welches notwendig ist, um das Opfer
zu einem vollständigen zu machen, oder wir erneuern ex post facto
die Handlung des letzten Abendmahles, welche notwendig war,
um das Opfer zu einem vollständigen zu machen. Im erstem Falle
kann weder Christi eigenes Opfer in seiner Inkarnation noch seine

Darbringung in der Messe durch die Kirche eigentlich als Opfer
angesprochen werden, wiewohl beides in einem allgemeineren Sinne
als zum Opfer gehörig genannt werden könnte ; nur beide zusammen
bilden durch ihre Verbindung miteinander das Opfer. Nehmen wir
die zweite Möglichkeit, so ist vielleicht das Leben in der Inkarnation
im Blick auf die Konsekration beim letzten Abendmahl (das ja
selbst ein Ereignis im Leben des Fleischgewordenen darstellt) als

Opfer anzusprechen, clie Eucharistie hingegen, weit davon entfernt,
ein Opfer zu sein, ist bloss eine Nachahmung jenes Aktes, durch den
das Leben des Fleischgewordenen in dieser Weise konsekriert wurde.

Es bedarf nicht noch der besonderen Erwähnung, dass
wahrscheinlich keiner der genannten Verfasser tatsächlich die

Folgerungen zugeben würde, die wir soeben für uns gezogen haben. Sie

alle waren peinlich darauf bedacht, zu versichern, class die Messe

ein echtes Opfer und mit dem Opfer auf Golgatha identisch sei.

Was uns indessen hier beschäftigt, ist nicht die Frage, ob diese

letzte Behauptung zutreffend sei, sondern ob die Theorien, welche
diese Verfasser hinsichtlich des Wesens des Opfers vertraten, eine

entsprechende Grundlage dafür bieten. Und da scheint es doch
ziemlich klar, class dem nicht so ist. Denn wenn die Eucharistie,
oder Eucharistie und letztes Abendmahl zusammen, ein einzelnes

Element im Opfer ist, dann kann sie nicht das Opfer selber sein.

Diese Verfasser vermeiden die Erklärung der Eucharistie als einer

Wiederholung von Golgatha um den Preis, dass sie Eucharistie
wie Golgatha zu etwas machen, das weniger ist als ein Opfer. Wie
nahe sie auch daran sind, eine dementsprechende Theorie vor-



— 44 —

zulegen — der völlige Erfolg bleibt ihnen versagt. Es fehlt immer
noch etwas.

IV.

Das fehlende Moment — glaube ich — ist zu finden im Werk
eines andern römisch-katholischen Autoren, Abbé Anscar Vonier,
dessen Buch «A key to the Doctrine of the Eucharist» (Ein Schlüssel

zur Abendmahlslehre) 1925 erschienen ist. Nach Vonier ist die
fundamentale Tatsache hinsichtlich der Eucharistie die, dass sie
ein Sakrament ist. Und die grundlegende Tatsache in bezug auf ein
Sakrament besteht darin, dass es ein Zeichen ist, und zwar ein
Zeichen ganz spezieller Art. Der Sinn eines Zeichens ist die
bildliche Darstellung. Der Zweck der besonderen Art von Zeichen, die
das Sakrament darstellt, besteht nun darin, das, was bildlich
dargestellt wird, zu repräsentieren, aufs neue gegenwärtig zu machen,
das Dargestellte zu bewirken. Ein Sakrament ist ein Zeichen, das
eine effektive Kausalität (einen bewirkenden Zusammenhang)
besitzt, ein Zeichen, das bewirkt, was es nachbildend darstellt. Überdies

— und das ist der besondere Diskussionsbeitrag Voniers —• ist
sakramentale Wirksamkeit eine ganz und gar einmalige Art effektiver

Kausalität und darf nicht mit andern verwechselt werden.
Sie ist selbstverständlich supranatural, wiewohl nicht alle
übernatürliche Kausalität sakramental ist. «Würde durch das Handeln
des Priesters», schreibt Vonier, «am Altar Christus in seinem natürlichen

status als erwachsener Mensch vom Himmel herabkommen,
so wäre dies in keiner Weise ein Sakrament, weil es des wahren
Wesens des Sakramentes, der darstellenden Sinngebung,
entbehrte1).» Und später:

«Die sakramentale Welt ist eino neue Welt, geschaffen von Gott, gänzlich

verschieden von der Welt der Natur und der Welt des Geistes. Es wäre
eine üble Theologie, zu sagen, wir hätten in den Sakramenten hier auf Erden
Erscheinungsformen von geistlichen Realitäten, welche der Art der Engel
ähnlich seien. Wir haben nichts Derartiges. Wenn wir mit Engels- und
Menschenzungen sprächen, es würde uns nicht im geringsten helfen, die
sakramentalen Realitäten zum Ausdruck zu bringen. Sakramente sind eine
neue Schöpfung mit völlig neuen Ordnungen l).»

Für Vonier ist demzufolge die eucharistische Gegenwart Christi
völlig real, aber gänzlich anderer Art als seine Gegenwart auf Erden
vor seiner Himmelfahrt und als seine seitherige Gegenwart im
Himmel. Diese verschiedenen Formen des Gegenwärtigseins sind

M Op. cit. S. 32.
2) Op. cit. S. 35.



— 45 —

sozusagen «Formen von Geburt an». Die eucharistische Gegenwart
hingegen gibt es einzig und allein darum, weil Christus durch seine

Einsetzung und Verheissung diese mit bestimmten wahrnehmbaren
Zeichen verknüpft hat. Sie existiert nur darum, weil sie ein
sakramentales, von Gott angeordnetes Zeichen besitzt, und aus gar
keinem andern Grunde. Nach Voniers Worten heisst das : «Die
sakramentale Sphäre ist eine unbekannte Welt mit einem gut bekannten
Bewohner l).»

Nach meinem Dafürhalten muss zugegeben werden, class Vonier
die Neigung hat, das Opfergeschehen in der Art des Mittelalters
allzu ausschliesslich mit dem Tod zu identifizieren. Dies ist jedoch
ein Akzent, der leicht zu korrigieren ist, ohne dass man das
Besondere seines Beitrages beeinträchtigt. Von äusserster Wichtigkeit
ist seine Einsicht, dass die Messe nicht betrachtet werden kann als

etwas, das sich an Christus in gleicher Weise vollzieht wie die
Ereignisse der Inkarnation, als das letzte Geschehen in einer ganzen
Reihe, deren übrige hauptsächlichste Glieder seine Geburt, Kindheit,

Versuchung, Wirksamkeit, Tod, Auferstehung und Himmelfahrt

sind. Der Opfercharakter der Messe besteht nicht darin, dass

sie ein Ereignis wäre, das sich nach der Himmelfahrt an Christus
vollzieht und das in bestimmter Weise seinen Tod wiederholt oder

imitiert, sondern darin, dass sie das Mittel ist, durch welches das

ganze Opferhandeln Christi, das im Kreuz sein Zentrum und in der
Himmelfahrt seinen Höhepunkt findet, in der Kirche sakramental

gegenwärtig gesetzt wird. Sie ist keine Wiederholung des Opfers
noch dessen Vollendung. Sie ist einfach das Opfer selber,
gegenwärtig gemacht in der einmaligen Erscheinungsweise eines

Sakramentes, gegenwärtig einzig und allein deshalb, weil die sakramentalen

Spezies seine von Gott eingesetzten wirkkräftigen Zeichen
sind. Die innere Realität, welche in den sakramentalen Zeichen
enthalten ist — nämlich die ganze Erlösungstat Christi — geschieht

nicht historisch und physisch in der Messe ; sie ist einfach in
sakramentaler Weise da. Als etwas, das durch die Kirche vollzogen wird—
das Sprechen bestimmter Worte und das Tun bestimmter Dinge
mit der sakramentalen Spezies —, ist natürlich jede Messe ein

neues Ereignis; sie ist aber nicht ein neues Ereignis im Leben des

Christus. Golgatha war selbstverständlich ein Ereignis im Leben

Christi, und ebenso war es sein Eingang in den Himmel. Wenn wir
nun fragen, was Christus jetzt tue, so ist darauf zu antworten, dass

Op. cit. S. 92.



— 46 —

er in Herrlichkeit regiert und für uns vor des Vaters Thron
Fürbitte leistet, und nicht, dass er auf unsern Altären stirbt. In der
physisch-chronologischen Ordnung ist die Messe einfach etwas, das

durch die Kirche mit den geheiligten Elementen vollzogen wird.
In der sakramentalen Ordnung aber ist die Messe ein Opfer, das will
besagen, sie ist ein Opfer, nicht weil Christus zu einer besondern
Zeit auf einem ganz bestimmten Altar stirbt, so wie er einst zu
einer ganz besonderen Zeit an einem ganz bestimmten Kreuz starb,
sondern weil die Gaben von Brot und Wein, welche sich zu diesem

Zeitpunkt auf diesem bestimmten Altar befinden, die von Gott
verordneten Zeichen des Opfers sind. Und in der sakramentalen

Ordnung enthält und vermittelt die Messe die ganze erlösende
Wirksamkeit Christi, den gesamten Bereich der Selbstdarbringung des

Sohnes, jenen Bereich, der von seiner Menschwerdung im Schosse

Marias über seinen Tod auf Golgatha bis zu seiner himmlischen

Verklärung reicht. Die Messe ist demzufolge weder ein neues Opfer
noch ein Teil des Einen Opfers. Sie ist das Eine Opfer in seiner

Totalität, gegenwärtig in Gestalt eines Zeichens. Mit gutem Recht
können wir fragen, welche Rolle die verschiedenen Ereignisse der

Menschwerdung unseres Herrn in dem einen Opfer spielen ; wie
beispielsweise Golgatha durch die Vorgänge beim letzten Abendmahle
zu einer zum Opfer gehörigen Realität und damit zu etwas wird, das

mehr ist als eine legale Hinrichtung, und ob Golgatha abseits von
der Auferstehung und Himmelfahrt als ein Opfer betrachtet werden
darf. Doch wir haben keine Berechtigung zu fragen, welche Rolle
die Messe in dem Opfer spiele, denn die Messe ist nicht Teil des

Opfers ; sie ist — in sakramentaler Weise — gerade das Opfer. Ihre
Wirksamkeit besteht nicht darin, dass sie ein Unternehmen ist,
vollzogen auf Grund von, oder ein Handeln, vollzogen mit dem

gekreuzigten und verklärten Leib und Blut Christi, sondern in der
Tatsache, dass — gemäss göttlicher Anordnung — die eucharistischen

Spezies die sakramentalen Zeichen des Leibes und Blutes
Christi sind. Nichts geschieht mit Christus in der historischen
Ordnung als Folge der eucharistischen Konsekration. Was in der
historischen Ordnung in diesem Sinne geschieht, das vollzieht sich an
Brot und Wein. Diese werden — nicht durch eine Verwandlung
von Eigenschaften in der Materie, sondern kraft sakramentaler
Kausalität — Leib und Blut Christi, so dass das Eine Opfer in der
Kirche gegenwärtig gesetzt wird als das Fundament für die Existenz
der Kirche und als Quelle ihres Lebens. (Schluss folgt)


	Eucharistie und Opfer Christi

