Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 1

Artikel: Eucharistie und Opfer Christi

Autor: Mascall, Eric L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404302

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 33 —

Eucharistie und Opfer Christi’)
Von Dr. Erie L. Mascall, Oxford

Die Absicht, die diesem Artikel zugrundeliegt, besteht darin,
ein besonderes Problem eucharistischer Theologie, nimlich die Be-
ziechung zwischen der Eucharistie und dem Opfer auf Golgatha
zu erortern. Mit allem Nachdruck sei darauf hingewiesen, dass es
manche Aspekte des eucharistischen Opfers gibt — unter ihnen
etliche von grosster Wichtigkeit —, die hier iiberhaupt nicht zur
Sprache kommen oder die dann nur am Rande beriihrt werden. So
werde ich beispielsweise wenig oder gar nichts sagen iiber die Be-
ziehung zwischen Kucharistie und Kirche oder zwischen Kucharistie
und kirchlichem Amt. Gerade diese beiden Fragen sind von beson-
derem Interesse und haben in den letzten Jahren ein betrichtliches
Mass von Erorterung erfahren. Das Problem aber, mit dem ich
mich hier beschiiftigen méchte, ist nicht weniger bedeutsam, ob-
wohl ihm von anglikanischer Seite wiihrend nahezu zwei Jahr-
zehnten nur sehr wenig Aufmerksamkeit geschenkt worden ist.
Trotz dieser Vernachldssigung kann jedoch allerhand Positives
dariiber gesagt werden als KErgebnis einer ausgesprochen eigen-
stiindigen und umfassenden Studienarbeit, welche rémisch-katho-
lische Theologen geleistet haben. Da deren Gedanken sich in einer
Richtung bewegen, die zumindest einige Aussicht zu bieten scheint,
dass der tote Punkt, der wihrend vierhundert Jahren das Gesprich
zwischen Katholiken und Protestanten als wertlos erscheinen liess,
iiberwunden werden konnte, dachte ich, die Miihe wiirde sich lohnen,
sich mit der vorliegenden Diskussion zu befassen.

L.

Wenn der Katechismus des Book of Common Prayer den Zweck
der Einsetzung des Abendmahles als «die fortgesetzte Erinnerung
des Opfertodes Christi und der Wohltaten, deren wir dadurch teil-
haftig werden», umschreibt, stellt er damit einen Satz auf, bei dem
man sich kaum vorzustellen vermag, dass ein Christ damit nicht

1) Diese Abhandlung, welche im Jahre 1952 in der anglikanischen
Zeitschrift « Church Quarterly Review» unter dem Titel « The Eucharist and
the Sacrifice of Christ» erschienen ist, stellt ein Kapitel im demniichst er-
scheinenden Buch «Corpus Christi» dar, das der Verfasser Dr. E. L. Mas-
call im Verlag Messrs. Longmans, Green & Co., London, herausgibt. Der
Abdruck dieser von Pfarrer H. Frei ins Deutsche iibersetzten Arbeit erfolgt
mit freundlicher Erlaubnis des Autors und des Verlages.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1953. 3



ey B4 e

einverstanden sein konnte. Wenn wir jedoch weiter fragen, was in
diesem Zusammenhang unter dem Wort « Erinnerung» zu verstehen
seli und worin eigentlich die Beziehung zwischen der Eucharistie
und dem Geschehen auf Golgatha bestehe, dann geraten wir unver-
meidlich in Kontroversen, welche die abendlindische Christenheit
seit vier Jahrhunderten zerrissen haben und deren Lésung auch
heute noch in weiter Ferne liegt.

Mit der Lehre vom Abendmahl wird es sich gleich verhalten wie
mit vielen andern Dingen: die wirkliche Ursache der ausweglosen
Lage zwischen Katholiken und Protestanten liegt nicht in den
Punkten, bei denen sie explizit voneinander abwichen und deren
sich darum beide Seiten voll bewusst waren, sondern vielmehr in
einer gemeinsamen Voraussetzung, welche beiden als Erbe des Mittel-
alters eigen ist und deren sie sich, eben weil es eine gemeinsame
Voraussetzung gewesen ist, beiderseits kaum oder iiberhaupt nicht
bewusst geworden sind. Schon im Jahre 1930 lenkte der inzwischen
verstorbene Dr. F. C. N. Hicks in seinem bedeutenden, allerdings
etwas umstandlichen Werk The Fuliness of Sacrifice (Die Fiille des
Opfers) die Aufmerksamkeit auf die Art und Weise, in welcher
wihrend und nach der Reformation die Diskussionen tiiber die
Eucharistie beherrscht waren von dem mittelalterlichen Opferbegriff,
der ausschliesslich auf den Tod des zu Opfernden bezogen war,
wobei dieser Vorgang ganz isoliert betrachtet wurde, ohne jede
Riicksicht auf die Umstande, die zu diesem Tode fiihrten, die ihn
begleiteten oder die sich aus ihm ergaben. Die Folge hiervon war
eine Situation, in der man beiderseits ein Argument besass, welches
fiur die Gegenseite vollig unangreifbar war. Zu wiederholten Malen
versicherten tatsichlich die Protestanten: «Christus, der von den
Toten auferstanden ist, stirbt nicht mehr; also kann die Eucharistie
kein Opfer sein», wihrend die Katholiken demgegeniiber ebenso
beharrlich betonten: «Doch, die Eucharistie ist ein Opfer, infolge-
dessen muss Christus in irgendeinem Sinn in ihr zu Tode gebracht
werden»; und keine der beiden Seiten entdeckte die uneingestandene
nidchsthohere Primisse, welche beiden Argumenten zugrunde lag,
dass ndmlich Opfer gleichbedeutend ist mit Tod. Aus diesem
Grunde betrachtete man bei den Katholiken die Eucharistie als
eine repetitio (Wiederholung) von Golgatha, wihrend sie fir die
Protestanten bestenfalls eine commemoratio (Erinnerung) von Gol-
gatha war. (Wie schwierig die Protestanten der Reformationszeit
es tatsichlich fanden, auch nur so weit zu gehen, das hat Dr. Brilioth



in der Darlegung der Abendmahlslehre Luthers, Zwinglis und Cal-
vins gezeigt, die er in seiner Arbeit tiber Kucharistic Faith and Prac-
tice ') [Eucharistisches Glauben und Handeln] gibt.) Es entspricht
der Wahrheit, dass tatsiichlich beide Seiten darnach getrachtet
haben, die anfingliche Stiarke ihrer Erklarungen zu mildern. Katho-
lische Theologen bejahten im allgemeinen, dass die Eucharistie als
Wiederholung des Opfers auf Golgatha nicht eine buchstibliche
Wiederholung sei. Protestantische Theologen indessen waren darauf
bedacht, zu betonen, dass die Eucharistie als eine Erinnerung an
Golgatha nicht eine blosse Erinnerung sei. Was jedoch unter einer
Wiederholung, die keine buchstibliche ist, und unter einer Erinne-
rung, die keine blosse ist, zu verstehen sein soll, das zu erkliren
fiel keiner Seite leicht.

Es gab selbstverstindlich im protestantischen Denken eine
Richtung, die zwar die Eucharistie einfach als Erinnerungsfeier
betrachtete, die Erinnerung aber nicht auf Golgatha, sondern auf
jenes letzte Mahl bezog, bei welchem die Kucharistie eingesetzt
und erstmals gefeiert wurde. Eine solche Auffassung — ganz ab-
gesehen von allen andern Einwinden, die man dagegen erheben
mag — verschiebt das Problem nur in ein fritheres Stadium und
macht dessen Behandlung nur noch schwieriger. Denn sie weicht
der Frage nach der Beziechung zwischen Eucharistie und Golgatha
aus nur um den Preis, dass sie statt dessen die Frage nach der Be-
ziehung zwischen dem letzten Mahle und Golgatha aufwirft; und
dies erleichtert die ganze Sache keineswegs.

Wenn wir uns den bedeutenden anglikanischen Theologen zu-
wenden, befinden wir uns in einer Gedankenwelt, die viel weniger
ausgeprigt ist als jene des kontinentalen Protestantismus oder
Katholizismus. I&s wiire ein leichtes, diese Tatsache bloss als ein
Beispiel fiir die genugsam bekannte Gabe der Anglikaner fiir man-
gelnde Denkschiirfe und Kompromiss zu werten, aber ich zweifle
daran, ob solch ein Urteil restlos fair wire. Meine Vermutung geht
dahin, diese Zuriickhaltung sei zum grossen Teil aus der Tatsache
erwachsen, dass diese Gelehrten viel mehr die Schriften der Kirchen-
viiter beriicksichtigten; und obgleich es ihnen nicht gelang, die
der Abendmahlslehre im Mittelalter zugrundeliegende Schwiiche
in der einschriinkenden Gleichsetzung von Opfer und Tod ausfindig
zu machen, scheinen sie doch ziemlich deutlich erkannt zu haben,
dass der Fehler nicht in der Auffassung gelegen hatte, die Eucha-

1) Kap. IV, V.




— 36 —

ristie sei ein Opfer, sondern in einer unzulinglichen und ein-
geschrinkten Auffassung des Opfers selber. Manche von ihnen
lehnen eindeutig die iibliche protestantische These ab, wonach das
einzige Opfer in der Kucharistie ein rein metaphorisches Opfer sei,
das in der Darbringung von Lob und Dank durch die Teilnehmer
am Gottesdienst bestehe. So finden wir bei Jewel, einem Zeit-
genossen Elisabeths, die Sitze: « Wir bringen Christus dar, das will
besagen, ein Beispiel, ein Andenken, eine Erinnerung an den Tod
Christi. Diese Art von Opferbegriff war nie bestritten !).» Laud
seinerseits sah in der Eucharistie einen dreifachen Opfercharakter:
einmal in der Darbringung, die darin besteht, dass der Priester
«das der Erinnerung dienende Opfer des Todes Christi darbringt,
das in dem gebrochenen Brot und in dem ausgegossenen Wein ver-
gegenwartigt ist», zum zweiten in den Opfern von Lobpreis und
Danksagung, dargebracht von Priester und Volk, und drittens in
der Selbstdarbringung des einzelnen Teilnehmers am Mahle 2). Als
drittes Beispiel konnten wir Bischof Bulls Worte anfiihren: «In
der Eucharistie also wird Christus geopfert, nicht hypostatisch —
wie die tridentinischen Viter es festgelegt haben (denn so wurde
er nur ein einziges Mal geopfert) —, sondern bloss in Form einer
Erinnerung (kommemorativ). 3)» Was jedoch solche Verfasser unter
einem kommemorativen (der Erinnerung dienenden) Opfer ver-
stehen, ist gar nicht leicht zu erkennen.

I1.

Die im Mittelalter und spéter unter katholischen Theologen
herrschende Tendenz, die Beziehung zwischen Golgatha und Eucha-
ristie im Sinne einer Wiederholung zu fassen, hat jene fast unver-
meidlich dazu gefiihrt, in der Messe nach irgendwelcher Handlung
zu suchen, welche als dem ein fiir allemal am Kreuz geschehenen Ge-
schlachtetwerden unseres Herrn gleichwertige Entsprechung auf-
gefasst werden kann. Wie bereits bemerkt, taten sie alles, um den
Eindruck zu vermeiden, in der Messe finde durch den amtierenden
Priester ein buchstédbliches Schlachten Christi statt; ebenso fehlt
jede auffallende Tendenz, die von einigen wenigen Denkern des
Mittelalters eindeutig vertretene Auffassung wieder aufleben zu

') Stone, History of the Doctrine of the Holy Eucharist, II, S. 230.
) Ebenda S. 269.
3) Ebenda S. 446.



— 37 —

lassen, wonach Golgatha das Opfer fiir die Erbsiinde und die Messe
dasjenige fiir die begangene Siinde sei oder wonach Golgatha das
Opfer wire fiir die vor Christi Tod begangenen Siinden, die Messe
aber das tigliche Opfer fiir die Tag um Tag begangenen Siinden.
Diese Gelehrten betonten eher den Gegensatz zwischen Golgatha
als einem blutigen und der Messe als einem unblutigen Opfer. Sie
neigten dazu, von Golgatha zu sprechen als von einem (Geschehen,
das eine reale Opferung (immolatio) in sich schliesse, wihrend es
in der Messe nur um eine mystische gehe. Nichtsdestoweniger ver-
anlasste sie die Tatsache, dass ihr Denken von der Idee einer
Wiederholung beherrscht war, nach einem zeremoniellen Akt Um-
schau zu halten, der in der Messe das Schlachten auf Golgatha
wiedergibt und sozusagen aufs neue vollzieht. In diesem Akt lag
nach ihrer Meinung der Opfercharakter der Messe. Sie fassten die
Messe eher als eine Art Passionsspiel, das sich von andern seiner
Gattung nur durch die Tatsache unterscheidet, dass Christus es
eingesetzt hat und dass er dabei selber die Rolle des Opfers tiber-
nimmt. So sah Melchior Cano — um nur ein einziges Beispiel an-
zufithren — im Brechen der Hostie den entscheidenden Opferakt,
der das Zerbrechen des Leibes Christi am Kreuz aufs neue vollziehe.
Daraus zog man die iiberraschende Folgerung, eine Messe, in der
das Brechen der Hostie unterbleibe, wiire iiberhaupt kein Opfer 1).
Andere, wie etwa Salmeron, Vasquez und Lessius, verlegten die
wesentliche Opferhandlung in die getrennte Konsekration von Leib
und Blut, indem diese die Trennung des Blutes Christi von seinem
Leib im Tode bildlich darstelle 2). Wieder andere, so de Lugo und
Franzelin, stellten sich die Transsubstantiation der Elemente so vor,
dass diese dem verherrlichten Christus eine Art Erniedrigung auf-
erlege, indem sie ihn sakramental in einen tieferen Zustand (status
declivior ) versetze, also eine Art Kenosis (desitio) des auferstan-
denen Herrn bewirke 3). Welche Schwiichen dieser letzten Auf-
fassung auch immer anhaften moégen — und es sind ihrer nicht
wenige —, sie hat den anderen wenigstens dies voraus, dass sie den
Opfercharakter der Messe mit der Konsekration der Elemente in
Verbindung bringt und nicht mit irgendetwas, das nach ihrer Kon-
sekration mit ihnen geschieht. Doch allen diesen Lehrmeinungen
haftet der innere Mangel an, dass sie den Opfercharakter der Messe

1) Ebenda S. 356 f.
2) Ebenda S. 359 f.
3) Ebenda S. 373 f.



— 38 —

in eines ihrer Wesensmerkmale verlegen, von dem sie dann be-
haupten, es vollziehe aufs neue — wenn auch nur auf «mystische»
oder symbolische Weise — das Geschlachtetwerden Christi auf
Golgatha. Sie alle betrachten die Messe als eine Waiederholung,
wenn auch als eine «unblutige» Wiederholung von Golgatha. Na-
tiirlich tendieren sie daraufhin — wie sehr sich ihre Verfechter auch
bemiihen, diese Folgerung zu vermeiden —, die Messe zu einem
Opfer zu machen, das numerisch verschieden ist von demjenigen auf
Golgatha, wenn auch von diesem abhingig!). Daraus ergibt sich
die paradoxe Folgerung, dass diese Theologen beim weitern Be-
trachten der Frage, in welcher Beziehung die Messe zu Golgatha
stehe, der protestantischen Theorie einer commemoratio auffallend
nahekommen. Denn sie sehen das Verhiltnis zwischen Messe und
Golgatha einfach in der Tatsache begriindet, dass (wie sie be-
haupten) ein gewisser zeremonieller Akt innerhalb der Messe ein
Abbild des Todes Christi darstellt. Allerdings unterscheiden sie
sich von den meisten Protestanten dadurch, dass sie die Auffassung
vertreten, dieser zeremonielle Akt werde mit dem Leib und dem
Blut Christi und nicht bloss mit Brot und Wein vollzogen. Obwohl
(vielleicht wire es richtiger, zu sagen: weil) sie also das Opfer-
element in der Messe als etwas — nidmlich als ein zeremonielles
Handeln — betrachten, das vom Tod auf Golgatha zu unterscheiden
ist, vermé6gen sie die Verbindung mit Golgatha nur dadurch her-
zustellen, dass sie diesen zeremoniellen Akt sozusagen als eine sym-
bolische Imitation oder Abbildung des Todes auf Golgatha an-
sehen. Ein weiteres Hindernis besteht darin, dass die Eucharistie —
wenn wir sie als ein Abbild des Geschehens auf Golgatha be-
trachten — in Tat und Wahrheit ein nicht besonders gutes Abbild
ist, lingst nicht so gut wie beispielsweise das Passionsspiel von
Oberammergau. Es ist sicher sehr fraglich, ob ein Besucher vom
Mars, der die Leidensgeschichte Christi in den Evangelien gelesen
hitte und dann der Abendmahlsfeier in einer katholischen oder pro-
testantischen Kirche beiwohnte, den Eindruck erhielte, es bestehe
zwischen beiden irgendein Zusammenhang — es sei denn, er achte
sehr sorgfiiltig auf die Worte des Ritus. Und sogar dann wiirde er
vermutlich véllig verwirrt sich fragen, worin dieser Zusammenhang

') Billot, den Masure erwihnt, soll sogar die Meinung vertreten haben,
das Opfer am Kreuz und das Opfer der Messe seien nicht bloss numerisch,
sondern sogar spezifisch verschieden (Le Sacrifice du Corps Mystique,
5. 35).



SRR | N—

bestehe. In bezug auf das, was getan wurde — sofern ihm bei der
Zeremonie iiberhaupt eine Ahnlichkeit auffiel —, wiirde er wohl
eher an das letzte Abendmahl als an Golgatha denken, und selbst
dann wiirde er Miihe haben, die Ahnlichkeit festzustellen, es sei
denn, die Kirche, in welche er geriet, sel ausgesprochen «evange-
lisch» gewesen. Kurz und gut — wie stark auch unsere Uber-
zeugung sein mag, die Eucharistie sei eingesetzt worden zum fort-
gesetzten Gedichtnis des Opfertodes Christi, so scheint es klar, dass
jeder Versuch, die Beziehung zwischen Eucharistie und Tod Christi
bloss als eine der Ahnlichkeit zu fassen, vollig irregeleitet ist.
Und in der Tat erwecken die grundlegenden zeremoniellen Ziige
der Eucharistie — das Nehmen, Segnen, Brechen und Geben des
Brotes, das Nehmen, Segnen und Geben des Kelches — keineswegs
den Eindruck, sie seien von einer absichtlichen vorwegnehmenden
Darstellung des Leidens unseres Herrn beim letzten Abendmahl
herzuleiten, sondern vom iiblichen Zeremoniell einer jiidischen reli-
giosen Mahlzeit. Was Christus allerdings absichtlich hinzufiigte und
was dem Mahl Opferbedeutung verlieh, war nicht irgendetwas, das
er tat, sondern das waren bestimmte Worte, die er sprach, nim-
lich die feierliche Erklirung, dass das Brot sein Leib und der
Kelch der neue Bund in seinem Blute sei, und sein Befehl, dass der
Ritus zu seinem Andenken (anamnesis) wiederholt werden solle.
Es ist hochst bedeutsam, dass in den letzten Jahren einige romisch-
katholische Theologen die Tendenz zeigten, den Versuch aufzugeben,
in der Zeremonie der Messfeier irgendwelche Handlung zu finden,
die einzig und allein kraft ihrer dusserlichen Gestalt als ein Equi-
valent der Opferung auf Golgatha betrachtet werden kann. In-
dessen ist man sich nicht immer bewusst, dass dieser Versuch die
natiirliche Folge der Auffassung war, die Eucharistie sei — in welch
spezifischem Sinne auch immer — eine Wiederholung (des Ge-
schehens) von Golgatha.

ITI.

Das erste deutliche Beispiel fiir die Preisgabe der Auffassung
von einer Wiederholbarkeit des eucharistischen Opfers durch einen
romisch-katholischen Theologen diirfte durch den hervorragenden
Jesuiten P. Maurice de la Taille als erbracht gelten, dessen umfang-
reiches Werk Mysterium Fidei im Jahre 1915 vollendet wurde.
Wenn nicht chronologisch, so doch logisch, stellt seine Lehre eine
natiirliche Fortsetzung derjenigen von Dr. Hicks dar. Hicks ver-



— 40 —

trat die Auffassung, dass in den alttestamentlichen Opfern der
wesentlich priesterliche und opferhafte Akt nicht im To6ten des
Opfers bestand — was tatsichlich auch durch einen Laien voll-
zogen werden konnte —, sondern in der Darbringung des Blutes auf
dem Altar Gottes, das nach jiidischer Vorstellung identisch mit
dem Leben des Opfertieres oder doch wenigstens dessen gottlich
verordnetes Sinnbild war. Das Tdéten war bloss eine unumgéngliche
Voraussetzung, wodurch das Leben fiir die Aufopferung freigemacht
wurde. So schrieb Dr. Hicks: Wenn man also diese Uberlegungen
auf das Werk Christi anwende, in welchem alle alttestamentlichen
Vorbilder ihre Erfiilllung gefunden haben, «besteht das Opfer nicht
im Tod allein; noch allein in dem bittenden Geltendmachen unter
Berufung auf das Blut; noch allein in der Darbringung auf dem
Altar ,im Himmel‘; noch allein im Akt der Kommunion. .. Jede
dieser Stufen gehért zum Opfer. Alle zusammen aber machen erst
das eine Opfer aus 1)».

De la Taille, dessen Gedanken in einer ganz dhnlichen Rich-
tung gehen, sieht in einem Opfer drei konstitutive Elemente, nim-
lich eine rituelle Darbringung, eine Opferung und eine gottliche
Annahme. Im Falle des einen wahrhaftigen Opfers Christi finden
diese ihre entsprechende Verkorperung beim letzten Abendmahl,
auf Golgatha und beim Eingehen Christi in die himmlische Herr-
lichkeit. Was ist dann demzufolge die Messe ? Sie kann keine erneute
Opferung sein, denn Christus kann nicht wieder sterben; und
wenn er in der Messe wieder sterben wiirde, dann stellte die Messe
ein Opfer dar, das von jenem auf Golgatha verschieden wire, wih-
rend es doch tatsiichlich dasselbe ist. Sie muss infolgedessen eine
neue Darbringung (oblatio) sein, vollzogen durch die Kirche nach
der Opferung, eine oblatio hostiae immolatae, so wie das letzte Abend-
mahl eine von Christus vollzogene Darbringung vor der Opferung
war, eine oblatio hostiae immolandae. Die Messe bewirkt in Christus
keine Verinderung und auferlegt ihm keine Erniedrigung; er ist
ein Opfer, aber ein verklirtes, und als solches ist er in der Messe
gegenwirtig. Eine im Gehalt entsprechende Auffassung wurde vom
anglikanischen Theologen Sir Will Spens in seinem Aufsatz iiber
die Eucharistie entwickelt, den er 1926 in «Essays Catholic and
Critical» veroffentlichte, und dann in einer Artikelfolge in der Zeit-
schrift « Theology». Im Vergleich zu de la Taille verwendet er eine

1) A.a. 0. 8. 251.



—_ 4] —

leicht verinderte Terminologie und fasst die drei Elemente als
Darbringung (oblatio), Opferung (immolatio) und Segnung (con-
secratio). KEr sagt: «Das letzte Abendmahl und die Eucharistie sind
keine gesonderten Opfer neben dem auf Golgatha dargebrachten,
liefern aber ein unentbehrliches Element im Opfer auf Golgatha,
indem sie ausdriicklich den Tod unseres Herrn vor Gott und Mensch
mit seiner Opferbedeutung ausstatten !).»

Die wesentlichen Punkte, auf die es bei diesem Deutungs-
versuch des eucharistischen Opfers ankommt, sind deutlich genug.
Indem man den Tod Christi und die Eucharistie als zwei Elemente
in ein und demselben Opfer auseinanderhilt, wird jeder Verdacht
vermieden, als sei die Eucharistie eine Wiederholung von Golgatha.
Also weit davon entfernt, dass die Eucharistie — in welch «mysti-
scher» oder symbolischer Weise auch immer — aufs neue das tue,
was auf Golgatha geschehen ist, vollzieht sich in ihr etwas wesentlich
Verschiedenes. Nach de la Tailles Terminologie bringt (offerre) die
Eucharistie dar, was Golgatha opferte (immolare), und bringt nach
der Opferung dar, was das letzte Abendmahl vorher darbrachte.
Dartiber hinaus vermeidet diese Auffassung gianzlich die ausschliess-
liche Identifikation von Opfer und Tod, worin wir die Grundursache
sahen, weshalb das Gesprich zwischen Katholiken und Protestanten
ins Stocken geriet. Der Tod ist nur eines der Elemente in dem Opfer;
und obgleich er ein notwendiger Bestandteil und wirklich auch der-
jenige ist, in welchem das Opfer seinen Hohepunkt erreicht in der
Selbstaufopferung des Gehorsams gegen den viterlichen Willen, so
hindert uns nichts — wiewohl weder de la Taille noch Spens diesen
Schritt besonders deutlich machten — daran, im Opfer einen ein-
zigen grossen und allumfassenden Gehorsamserweis des Sohnes zu
sehen, der mit der Inkarnation seinen Anfang nimmt — Verbum
supernum prodiens nec linquens Patris dexteram — und seinen Hohe-
punkt erreicht in jenem Augenblick, da der auferstandene Ge-
opferte triumphierend in die himmlische Herrlichkeit eingeht, zur
Ehre des Vaters mit sich tragend die Siegesbeute, die er sich durch
das Vergiessen seines Blutes erworben hat.

Nichtsdestoweniger diirfte diese Auffassung einer sorgfiltigen
Qualifikation bediirfen. Wir mégen wohl damit einverstanden sein,
dass der Tod Christi nur ein konstitutives Element im Opfer ist,
und im selben Augenblick zogern, die Eucharistie als einen weiteren

1) Essays Catholic and Critical, S. 436.



— 42 —

Hauptbestandteil zu bezeichnen. Wir kénnen wohl das Opfer so
auffassen, dass es den gesamten Bereich der Fleischwerdung Christi
in sich schliesst — Geburt, Kindheit, Versuchung, Wirksamkeit,

Tod, Auferstehung und Himmelfahrt —, ohne uns in der Lage
zu fiihlen, die Eucharistie als weiteres gleichwertiges Moment dieser
Liste beizufiigen. Niemand — denke ich — wiire wohl bereit, zu

sagen, die Eucharistie sei etwas, das Christus zustosse, gemiiss dem
Sinn, in welchem wir mit vollem Recht sagen kénnen, die Passion,
Auferstehung und Himmelfahrt seien Ereignisse gewesen, die ihm
zugestossen seien. Sowohl de la Taille als auch Spens scheinen von
vorneherein dieser Schwierigkeit gewahr geworden zu sein. Denn
beide sind sehr zuriickhaltend darin, die Eucharistie als ein ge-
sondertes Element im Opfer zu betrachten, getrennt vom letzten
Abendmahl. Nach de la Taille bilden letztes Abendmahl und Eucha-
ristie zusammen das Element der Darbringung (oblatio). Spens in-
dessen schreibt, dass «das letzte Mahl und die Eucharistie. .. ein
notwendiges Element im Opfer bilden 1)» (zu beachten: nicht zwe:
notwendige Elemente) und dass «beim letzten Mahl und in jeder
Eucharistie er seinen hochst heiligen Tod zu einem Opfer weihe 2)».
Der einzige Gelehrte — soweit mir bekannt ist —, der ausdriicklich
behauptete, die Eucharistie als etwas vom letzten Abendmahl zu
Unterscheidendes sei notwendig fiir die Vollstindigkeit des Opfers,
ist der romisch-katholische Bischof von Viktoria, B. C., Dr. Ale-
xander Macdonald. In seinem Buch The Sacrifice of the Mass (Das
Messopfer, 1924) schreibt er folgendes: «Ohne die zeremonielle
Opferung in der Messe wiire das auf Golgatha vollbrachte Opfer
rituell unvollstindig geblieben. .. Das Opfer unseres Herrn, in dem
er sich selber opferte, erreichte seinen actus primus oder seine voll-
stindige Wesenheit auf Golgatha. Zu seinem actus secundus oder
seiner vollstindigen Wirkkraft gelangt es auf unsern Altéiren 3).»
Aber sogar hier legt der Gegensatz zwischen Golgatha als actus
primus und der Messe als actus secundus den Gedanken nahe, dass
die Messe am Wesentlich-Konstitutiven des Opfers nicht auf die-
selbe Weise teilnehmen konne wie die Ereignisse des inkarnierten
Lebens unseres Herrn. Nichtsdestotrotz, in welchem Masse diese

1) Essays Catholic and Critical, loc. cit.

2) «The Christian Sacraments», in Theology, XVIII, S.15 (1929),
wobei die Sperrung eines Teiles des Zitates durch uns veranlasst ist. Spens
bemerkt dann weiter, die Eucharistie sei notwendig, damit wir an der Kon-

sekration teilhaben.
3) Op. cit. S. 105, 108.



— 43 —

Autoren sich der Schwierigkeit auch bewusst gewesen sein mogen,
keiner von ihnen scheint sich wirklich mit ihr auseinandergesetzt
zu haben. Bei allen werden wir in der Meinung gelassen, das Opfer
Christi wire ohne Fucharistie unvollstindig. Wenn die katholischen
Theologen der Gegenreformation darauf tendierten, Golgatha und
Messe zu numerisch verschiedenen Opfern zu machen, so geht die
Tendenz der Denker jener Richtung, die wir jetzt im Auge haben,
dahin, weder Golgatha noch die Messe iiberhaupt als Opfer gelten
zu lassen. Nach ihnen fiigen wir bei der Zelebration der Messe
entweder ein Element hinzu, welches notwendig ¢st, um das Opfer
zu einem vollstiindigen zu machen, oder wir erneuern ex post facto
die Handlung des letzten Abendmahles, welche notwendig war,
um das Opfer zu einem vollstindigen zu machen. Im erstern Falle
kann weder Christi eigenes Opfer in seiner Inkarnation noch seine
Darbringung in der Messe durch die Kirche eigentlich als Opfer
angesprochen werden, wiewohl beides in einem allgemeineren Sinne
als zum Opfer gehorig genannt werden kinnte ; nur beide zusammen
bilden durch ihre Verbindung miteinander das Opfer. Nehmen wir
die zweite Moglichkeit, so ist vielleicht das Leben in der Inkarnation
im Blick auf die Konsekration beim letzten Abendmahl (das ja
selbst ein Ereignis im Leben des Fleischgewordenen darstellt) als
Opfer anzusprechen, die Eucharistie hingegen, weit davon entfernt,
ein Opfer zu sein, ist bloss eine Nachahmung jenes Aktes, durch den
das Leben des Fleischgewordenen in dieser Weise konsekriert wurde.

Es bedarf nicht noch der besonderen Erwithnung, dass wahr-
scheinlich keiner der genannten Verfasser tatsichlich die Folge-
rungen zugeben wiirde, die wir soeben fiir uns gezogen haben. Sie
alle waren peinlich darauf bedacht, zu versichern, dass die Messe
ein echtes Opfer und mit dem Opfer auf Golgatha identisch sei.
Was uns indessen hier beschiiftigt, ist nicht die Ifrage, ob diese
letzte Behauptung zutreffend sei, sondern ob die Theorien, welche
diese Verfasser hinsichtlich des Wesens des Opfers vertraten, eine
entsprechende Grundlage dafiir bieten. Und da scheint es doch
ziemlich klar, dass dem nicht so ist. Denn wenn die Eucharistie,
oder Eucharistie und letztes Abendmahl zusammen, ein einzelnes
Element im Opfer ist, dann kann sie nicht das Opfer selber sein.
Diese Verfasser vermeiden die Erklirung der Eucharistie als einer
Wiederholung von Golgatha um den Preis, dass sie Kucharistie
wie Golgatha zu etwas machen, das weniger ist als ein Opfer. Wie
nahe sie auch daran sind, eine dementsprechende Theorie vor-



— 44 —

zulegen — der vollige Erfolg bleibt ihnen versagt. Es fehlt immer
noch etwas.
IV.

Das fehlende Moment — glaube ich — ist zu finden im Werk
eines andern romisch-katholischen Autoren, Abbé Anscar Vonier,
dessen Buch «4 key to the Doctrine of the Eucharist» (Kin Schliissel
zur Abendmahlslehre) 1925 erschienen ist. Nach Vonier ist die
fundamentale Tatsache hinsichtlich der Eucharistie die, dass sie
ein Sakrament ist. Und die grundlegende Tatsache in bezug auf ein
Sakrament besteht darin, dass es ein Zeichen ist, und zwar ein
Zeichen ganz spezieller Art. Der Sinn eines Zeichens ist die bild-
liche Darstellung. Der Zweck der besonderen Art von Zeichen, die
das Sakrament darstellt, besteht nun darin, das, was bildlich dar-
gestellt wird, zu reprisentieren, aufs neue gegenwirtig zu machen,
das Dargestellte zu bewirken. Ein Sakrament ist ein Zeichen, das
eine effektive Kausalitit (einen bewirkenden Zusammenhang) be-
sitzt, ein Zeichen, das bewirkt, was es nachbildend darstellt. Uber-
dies — und das ist der besondere Diskussionsbeitrag Voniers — ist
sakramentale Wirksamkeit eine ganz und gar einmalige Art effek-
tiver Kausalitit und darf nicht mit andern verwechselt werden.
Sie ist selbstverstindlich supranatural, wiewohl nicht alle itiber-
natiirliche Kausalitit sakramental ist. « Wiirde durch das Handeln
des Priesters», schreibt Vonier, «am Altar Christus in seinem natiir-
lichen status als erwachsener Mensch vom Himmel herabkommen,
so wire dies in keiner Weise ein Sakrament, weil es des wahren
Wesens des Sakramentes, der darstellenden Sinngebung, ent-
behrte 1).» Und spéter:

«Die sakramentale Welt ist eine neue Welt, geschaffen von Gott, giinz-
lich verschieden von der Welt der Natur und der Welt des Geistes. Es wire
eine Uible Theologie, zu sagen, wir hitten in den Sakramenten hier auf Erden
Erscheinungsformen von geistlichen Realititen, welche der Art der Engel
ghnlich seien. Wir haben nichts Derartiges. Wenn wir mit Engels- und
Menschenzungen sprichen, es wiurde uns nicht im geringsten helfen, die
sakramentalen Realitéten zum Ausdruck zu bringen. Sakramente sind eine
neue Schépfung mit v6llig neuen Ordnungen 1!).»

Fir Vonier ist demzufolge die eucharistische Gegenwart Christi
vollig real, aber géinzlich anderer Art als seine Gegenwart auf Erden
vor seiner Himmelfahrt und als seine seitherige Gegenwart im
Himmel. Diese verschiedenen Formen des Gegenwiirtigseins sind

1) Op. cit. S. 32.
%) Op. cit. S. 35.



S|

sozusagen «Formen von Geburt an». Die eucharistische Gegenwart
hingegen gibt es einzig und allein darum, weil Christus durch seine
Einsetzung und Verheissung diese mit bestimmten wahrnehmbaren
Zeichen verkniipft hat. Sie existiert nur darum, weil sie ein sakra-
mentales, von Gott angeordnetes Zeichen besitzt, und aus gar
keinem andern Grunde. Nach Voniers Worten heisst das: «Die sakra-
mentale Sphiire ist eine unbekannte Welt mit einem gut bekannten
Bewohner 1).»

Nach meinem Dafiirhalten muss zugegeben werden, dass Vonier
die Neigung hat, das Opfergeschehen in der Art des Mittelalters
allzu ausschliesslich mit dem Tod zu identifizieren. Dies ist jedoch
ein Akzent, der leicht zu korrigieren ist, ohne dass man das Be-
sondere seines Beitrages beeintrichtigt. Von dusserster Wichtigkeit
ist seine Kinsicht, dass die Messe nicht betrachtet werden kann als
etwas, das sich an Christus in gleicher Weise vollzieht wie die Er-
eignisse der Inkarnation, als das letzte Geschehen in einer ganzen
Reihe, deren iibrige hauptsichlichste Glieder seine Geburt, Kind-
heit, Versuchung, Wirksamkeit, Tod, Auferstehung und Himmel-
fahrt sind. Der Opfercharakter der Messe besteht nicht darin, dass
sie ein Kreignis wire, das sich nach der Himmelfahrt an Christus
vollzieht und das in bestimmter Weise seinen Tod wiederholt oder
imitiert, sondern darin, dass sie das Mittel ist, durch welches das
ganze Opferhandeln Christi, das im Kreuz sein Zentrum und in der
Himmelfahrt seinen Hohepunkt findet, in der Kirche sakramental
gegenwiirtig gesetzt wird. Sie ist keine Wiederholung des Opfers
noch dessen Vollendung. Sie ist einfach das Opfer selber, gegen-
wirtig gemacht in der einmaligen Erscheinungsweise eines Sakra-
mentes, gegenwirtig einzig und allein deshalb, weil die sakramen-
talen Spezies seine von Gott eingesetzten wirkkriftigen Zeichen
sind. Die innere Realitit, welche in den sakramentalen Zeichen
enthalten ist — niimlich die ganze Erlosungstat Christi — geschieht
nicht historisch und physisch in der Messe; sie ¢st einfach in sakra-
mentaler Weise da. Als etwas, das durch die Kirche vollzogen wird—
das Sprechen bestimmter Worte und das Tun bestimmter Dinge
mit der sakramentalen Spezies —, ist natiirlich jede Messe ein
neues Ereignis; sie ist aber nicht ein neues Ereignis im Leben des
Christus. Golgatha war selbstverstiindlich ein Ereignis im Leben
Christi, und ebenso war es sein Eingang in den Himmel. Wenn wir
nun fragen, was Christus jetzt tue, so ist darauf zu antworten, dass

1) Op. cit. S. 92.




e AB s

er in Herrlichkeit regiert und fiir uns vor des Vaters Thron Fiir-
bitte leistet, und nicht, dass er auf unsern Altiren stirbt. In der
physisch-chronologischen Ordnung ist die Messe einfach etwas, das
durch die Kirche mit den geheiligten Elementen vollzogen wird.
In der sakramentalen Ordnung aber ist die Messe ein Opfer, das will
besagen, sie ist ein Opfer, nicht weil Christus zu einer besondern
Zeit auf einem ganz bestimmten Altar stirbt, so wie er einst zu
einer ganz besonderen Zeit an einem ganz bestimmten Kreuz starb,
‘sondern weil die Gaben von Brot und Wein, welche sich zu diesem
Zeitpunkt auf diesem bestimmten Altar befinden, die von Gott
verordneten Zeichen des Opfers sind. Und in der sakramentalen
Ordnung enthilt und vermittelt die Messe die ganze erlésende Wirk-
samkeit, Christi, den gesamten Bereich der Selbstdarbringung des
Sohnes, jenen Bereich, der von seiner Menschwerdung im Schosse
Marias iiber seinen Tod auf Golgatha bis zu seiner himmlischen
Verklarung reicht. Die Messe ist demzufolge weder ein neues Opfer
noch ein Teil des Einen Opfers. Sie ist das Eine Opfer in seiner
Totalitit, gegenwirtig in Gestalt eines Zeichens. Mit gutem Recht
konnen wir fragen, welche Rolle die verschiedenen Ereignisse der
Menschwerdung unseres Herrn in dem einen Opfer spielen; wie bei-
spielsweise Golgatha durch die Vorginge beim letzten Abendmahle
zu einer zum Opfer gehorigen Realitdt und damit zu etwas wird, das
mehr ist als eine legale Hinrichtung, und ob Golgatha abseits von
der Auferstehung und Himmelfahrt als ein Opfer betrachtet werden
darf. Doch wir haben keine Berechtigung zu fragen, welche Rolle
die Messe in dem Opfer spiele, denn die Messe ist nicht Teil des
Opfers; sie ist — in sakramentaler Weise — gerade das Opfer. Ihre
Wirksamkeit besteht nicht darin, dass sie ein Unternehmen ist,
vollzogen auf Grund von, oder ein Handeln, vollzogen mit dem
gekreuzigten und verklirten Leib und Blut Christi, sondern in der
Tatsache, dass — gemiss gottlicher Anordnung — die eucharisti-
schen Spezies die sakramentalen Zeichen des Leibes und Blutes
Christi sind. Nichts geschieht mit Christus in der historischen Ord-
nung als Folge der eucharistischen Konsekration. Was in der histo-
rischen Ordnung in diesem Sinne geschieht, das vollzieht sich an
Brot und Wein. Diese werden — nicht durch eine Verwandlung
von Eigenschaften in der Materie, sondern kraft sakramentaler Kau-
salitit — Leib und Blut Christi, so dass das Eine Opfer in der
Kirche gegenwiirtig gesetzt wird als das Fundament fiir die Existenz
der Kirche und als Quelle ihres Lebens. (Schluss folgt)



	Eucharistie und Opfer Christi

