Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 1

Artikel: Die anglikanische Kirche Japans
Autor: Hoogslag, A.D.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404301

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die anglikanische Kirche Japans

Die anglikanische Kirche Japans erlebte ihr erstes Auftreten
als selbstiindige Provinz der anglikanischen Kirchengemeinschaft
auf stiirmische Weise. — Diese junge Kirche mit ihren zehn Bis-
tiitmern und zwei Suffraganbistiimern ist es wert, dass wir hervor-
heben, wie sie, auch in den schwierigsten Verhiltnissen, gezeigt hat,
dass sie eine katholische Kirche ist. Buchstablich heisst sie: Heilige
katholische Kirche Japans, Nippon Sei Ko Kwai. Ihr Name unter-
scheidet sich in Japan dadurch, dass er auf Kokwai ausgeht, nicht,
wie der der meisten andern christlichen Gemeinschaften auf KYO-
kwai. Wir miissen der Namenfrage unsere besondere Aufmerksam-
keit widmen, weil sie ausnahmsweise, fir die Seikokwai, als katho-
lische (ko) Kirche (kwai) bedeutsam war. Das Wort Ko hat zwar
nur im christlichen Sinne die Bedeutung «katholisch», aber das ist
eine gut gelungene Akkommodation, denn im japanischen Sprach-
gebrauch wird es fiir «6ffentlich» verwendet, oder «offenkundig», das
heisst «jedem zugiinglich, iiberall gleich». Die letzte Silbe « Kwai»
heisst Verein, Korps, Kérperschaft, Gesellschaft, oder im akkom-
modierten christlichen Sinne: Gemeinde, Kirche. Das Wort « Kwai»
ist aber nur die zweite Hilfte des Doppelwortes « Kydkwai», das in
der Regel fir «Kirche» steht. Zum Beispiel die romische Kirche
nennt sich nicht etwa nur: «Kokwai — katholische Kirche», son-
dern «(Tenshii) Ko Kyokwai», das heisst «(Gottes) katholische
LEHREKkirche». Die Streitfrage iiber den besten theistischen Gottes-
namen besprechen wir nicht.

Kyokwai bedeutet « Unterweisungsgenossenschaft, Lehrkirche».
Es ist merkwiirdig, dass die rémischen, orthodoxen und protestan-
tischen Kirchen durch diesen Terminus « KYOkwai» sich dem bud-
dhistischen Brauch akkommodierten, das Dogma, die Lehre, die
«Gedankenschule» als das Wesentliche eines «Kwais», einer «Ge-
nossenschaft» anzusehen. Man beachte folgende Doppelwérter mit
«Ky6 — lehren oder die Lehre»: ein Ky0jo ist ein Schulzimmer, ein
Kydkasho ein Lehrbuch, und eine buddhistische Predigtstitte ist
ein Kyokwai-sho. Auch eine christliche KYOkwai bringt also nach
heidnischer Auffassung eine geistige oder Lebenslehre, eine Kon-
fession ex Cathedra.

Die anglikanische Kirche aber liess jede Anspielung auf eine
Lehranstalt fallen. Sie hat sich auch im Kriege nicht als Unter-



— 926 —

weisungsgenossenschaft, auch nicht der christlichen Lehre, akkom-
modieren wollen. Sie hat hingegen das Doppelwort KOKWAI ge-
prigt, denn die Kirche muss katholisch sein oder nicht sein. Und
sie hatte einen scharfen Blick fiir die Gefahren des Synkretismus,
worin man «sich einer Unterweisung bedient», um die Seligkeit zu
erreichen. Sie hat dieses «Kokwai» mit dem Adjektiv «sein» —
heilig erginzt. Daraus erhellt, dass mit Kokwai die «katholische
Kirche» wiedergegeben ist, die Gemeinde, zu der der Herr alle von
iiberall her und zu allen Zeiten zusammengerufen. Das ist keine
esoterische Heilsanstalt, keine «Eingeweihten» lernen dort Erl-
sungstechniken. Thr Name hat der Nippon Sei K6 Kwai Schwierig-
keiten bereitet, als das japanische Kultusministerium anfing, alle
«anerkannten Kulte» verfassungsmaéssig zu registrieren. Wir werden
sehen, wie die anglikanische Kirche als «Kokwai» — und nicht
KYOkwai — ihres Namens wegens nicht gepasst hat im Schema des
Religionsgesetzes von 1939.

In diesem Gesetz wurden nur noch zwei Kategorien erlaubt:
«Kyododan» und «Kessha», d. h. «Dan» ist etwa gleich «Kwai» « Lehr-
genossenschaften» und «Cliquen». Alle Religionen wurden dadurch
getroffen, nicht nur das Christentum, sondern auch der Buddhismus
mit seinen Sekten und Verzweigungen, und der Schintdismus der
Kyohas (Unterweisungszweigen), nicht aber der Staatsschintéismus.
Ein «Kessha» konnte auch zum Beispiel ein gesetzlich etablierter
Gesundbeter mit seiner Kundschaft bedeuten, darum wollten alle
christlichen Kirche, die « Kyokwai» hiessen, wenigstens als «Kyodan»
anerkannt werden, wenn auch manche nicht die vorgeschriebene
Minimalzahl von 50 Heiligtiimern (bzw. Kirchen-gebiuden) und
5000 Anhéngern hatten.

Die Absicht des totalitiren Staates war, die Kulte in ein gesetz-
liches System unterzubringen (wie die «religiones licitae» im ro-
mischen Reich) und zu kontrollieren. Ein staatsmythologischer
Chauvinismus ist immer peinlich-juristisch intolerant, jedem Syn-
kretismus und allen «fremden Lehren» wird Einhalt getan, und die
zugelassenen Bezeichnungen «Kyodan», «Kessha» und spiter «Tan-
ritsu-dan» waren auch keineswegs sympathisch gemeint. Zuerst
wurde die Heilsarmee angegriffen, denn sie war eine «semi-militére
Organisation». Sie, die Quiker und die Nippon Sei K6 Kwai hiessen
nicht «KYOkwai». Die japanischen Heilsarmeeoffiziere wurden ver-
haftet, und im Gefiingnis (!!) forderten sie von allen ihren auslin-
dischen Mitarbeitern, Japan zu verlassen. Dies verursachte eine



—_ 97 —

enorme Erregung in der japanischen Christenwelt, und auch dort
drang der von der Regierung geplante Fremdenhass durch.

Der patriotische Unanimitdtsfanatismus war 1940 eine so
kriftige Bewegung, dass die vier japanischen Bischofe der Seiko-
kwai sich gezwungen sahen, den Presiding Bishop Heaslett zu bit-
ten, die sechs iibrigen auslindischen Bischife mochten das Land
verlassen, weil jetzt, nach der Heilsarmee, die Seikokwai als die
nichste auf der schwarzen Liste sei. Denn sie war kein «Kyokwai»
oder «kyodan», das heisst keine «confessio» licita. Auch die Silbe
«Dan» heisst Verein, Korps, Korperschaft, aber ungleich «Kwai»
auch noch eine Kompagnie, Truppe oder sogar «Bande». So muss-
ten die Kirchen als «Scharen von Religionslehrern mit ihren Schii-
lern» dastehen. Diese Erniedrigung durch den Namen erinnert an
die Weise, wie die bismarckische Kolonialverwaltung die romische
S.V.D.-Mission zwang, sich «Aktiengesellschaft des Heiligen Wor-
tes» zu nennen. Wegen der Gefahr, verhaftet zu werden, verliessen
die auslindischen Bischofe und Priester ihr Amt ausser Bishop
Basil von Kobe. Er erkrankte aber an Krebs und musste einen
Assistant Bishop, Michael H. Yashiro, am 29. September 1940 wei-
hen lassen. Dieser gehorte einem alten Adelsgeschlecht an. Er hat
sich als Ritter ohne Furcht und Tadel erwiesen.

Am 29. September 1940 kamen die japanischen Bischofe zu-
sammen und beschlossen, was nachher wiederholt werden musste,
niemals zuzulassen, dass sich die Kirche der neuen Linie adaptiere.
Diese war die sogenannte (Giodo-Amalgamation. Godd war das da-
malige Modewort auf allen Gebieten des sozial-6konomischen Le-
bens Japans. Godd wurde auch die Losung auf kirchlichem Gebiet.
Es hatte sich nimlich unter den protestantischen Kyokwais (bzw.
Kyoddans) ein forciertes Einigungsbestreben eingestellt. Die Folge
war der aus nationalen Griinden moralisch erzwungene Bruch mit
den uramerikanischen Mutterkirchen und der iibereilte Zusammen-
schluss der protestantischen Kirchen, der wie als eine 6kumenische
Leistung dargestellt wurde. Am 16. Oktober 1940 erfolgte dieser
Zusammenschluss aller protestantischen Denominationen, ein-
schliesslich der Quiker und der Heilsarmee. Aber auch der Nach-
folger Bischof Heasletts als Presiding Bishop, Bischof Naide, hatte
die Absicht, die bischifliche Kokwai anzuschliessen und ihre Ka-
nones in der vorgeschriebenen Form #ndern zu lassen. Bischof
Naide hoffte, die Bischofe, auch den o6ffentlich widerstrebenden
neuen Bischof Yashiro, dazu bereden zu kénnen. Aber dank seines



— 98 —

zihen Widerstandes wurde die Seikokwai mit der «Amalgamated
Protestant Church of Japan» nicht verschmolzen. Fortan wurde
Bischof Yashird von Detektiven tiberwacht.

Die romisch-katholische Kirche wurde — mit den Bistiimern
als «Tanritsu-dans», d. h. als selbstindigen Koérperschaften — ein
«Kyddan», denn der Ubergang von einem Kydkwai zu einem
«Kyodan» fiel ihr nicht schwer. — Von den Orthodoxen forderte
das Ministerium die Konstituierung einer Nationalkirche, und dieses
geschah nach manchen Schwierigkeiten im Bezug auf die Kanones
erst am 6. April 1941. Der protestantische Godo wurde als ein
«Kyodan» anerkannt. Die anglikanische Kirche hitte auch die
gesetzliche Anerkennung als « Kyodan» oder wenigstens eine unver-
bindliche Angliederung der Bistiimer in den Godo erhalten konnen,
aber der Kriegsausbruch am 8. Dezember 1941 vernichtete die Hoff-
nung derjenigen Anglikaner, die solches gewollt hitten.

Wegen des Consensus des Episkopates und namentlich wegen
der Haltung des Bischofs Yashird war die Seikokwai ausserhalb des
Godos geblieben, aber bald hatte auch bei den Befiirwortern der
Amalgamation innerhalb der anglikanischen Kirche der prote-
stantische Einigungsenthusiasmus nachgelassen, und Bischof Naide
musste zuriicktreten. Nur gab es noch manche, die die Amalga-
mation nicht mehr als etwas Wiinschenswertes, sondern jedenfalls
als eine Notwendigkeit ansahen. Der neue Presiding Bishop, Sasaki

von Zentraljapan — und die Bischife Yashiro, Yanagihara und
Makita — bewirkten, dass diejenigen — z. B. der Bischof von
Osaka, sein Suffragan und manche Priester —, die der Amalga-

mation beitreten wollten, ihr Amt in den episkopalen Kirchen
aufgaben. Spiter aber traten noch mehrere dem Godo bei und
liessen sich die Gultigkeit ihres Amtes nicht absagen. Die Regie-
rung forderte jetzt von der Seikokwai, dass sie sich auflose als
Strafe fir ihre Ablehnung, der presbyterialen Korperschaft der
Protestanten beizutreten. Dies wurde 1942 formell vollzogen. Jetzt
wurde es klar, dass die Behorde die Presbyterialverfassung auf-
dringen und das Bischofsamt abschaffen wollte, weil die angli-
kanischen Bischofe einen grossen und missigenden Einfluss auf die
Glaubigen haben. Falls die einzelnen Diozesen das von den zum
Godo Ubergetretenen entworfene Statut immer noch hinnehmen
wiirden, konnten sie vorderhand als Tanritsu-dans anerkannt wer-
den, aber dies war offensichtlich die Vorstufe zur vélligen Amal-
gamation.



— 29 —

Als nur einige wenige Bischofe und Priester ihren Widerstand
aufgaben und dadurch ihre kanonische Stellung verlieren mussten,
kam die Verordnung, dass alle Kirchengelder unter die Tanritsu-
dans verteilt werden sollten. Dieser Eingriff traf die roémisch-
katholische Kirche, denn dadurch wurde wohl die Regierungs-
kontrolle dezentralisiert, aber dennoch verstirkt, denn sie oblag der
lokalen Polizei. Fiir den protestantischen Kyodan erfolgte jetzt das
Stadium, das viele schon vorausgesehen hatten: Uneinigkeit trat
ein, und die Besprechung von Glaubens- und Verfassungsfragen
musste nach vielen misslungenen Verhandlungen hinausgeschoben
werden. Die Amalgamation hatte namlich jede Kirche ersucht
«nackt hereinzukommen» und ihren Glauben und ihre Verfassung
dahingestellt sein zu lassen, also auch der iibergetretene Angli-
kaner! Folglich wurde der als « Tanritsu-dan» amalgamierte Teil der
Seikokwal finanziell getroffen, um so mehr die nicht-anerkannte,
ja offiziell aufgeloste Restkirche selbst. Bei der steigenden Not
(1943) war die Versuchung gross, die immer noch iibrig gebliebenen
Bistiimer gemiiss den Bestimmungen als Tanritsu-dans des Godos
zu organisieren, falls man iiberhaupt weiterexistieren wollte. Damals
setzte man allgemein einen japanisch-deutschen Sieg voraus, und
jetzt meinten die drei Bischofe, die dem protestantischen Go6do
beigetreten waren, dass die Mehrheit der Seikokwai, die ausserhalb
der presbyterialen Korperschaft geblieben war, das Kriegsende
nicht mehr erleben wiirde, weil sie eine anglo-amerikanische Ein-
richtung» sei.

Es ist kanonische Regel, dass ein Bischof von wenigstens drei
Konsekratoren geweiht werden muss, und eben drei gehorten zum
protestantischen Kyddan. Da aber auch die Bischofe zum Militér-
dienst einberufen werden konnten, ist es klar, dass die Besorgnis um
die Kirche sie trieb, die episkopale Sukzession sicherzustellen. So
weihten sie insgeheim am 24, August 1943 sieben Priester zu Bi-
schofen, genau nach dem Ritus. Aber die Berufung durch die Kirche
und die wahrhafte und reine Vollmacht fehlten. Die Konsekration
der sieben fiir die Ditzesen der aussergodoschen Bischéfe schuf ein
Schisma. Tatsichlich hatten die drei Konsekratoren trotz aller
Unverbindlichkeit bei ihrem Eintritt in den presbyterialen Kyodan
die anglikanische Tradition aufgegeben. Weil die amalgamierten
Anglikaner keine Hoffnung haben konnten, die Episkopalverfassung
je in der protestantischen Korperschaft siegen zu sehen, mussten
sie sich wohl das Missfallen der Godochristen zuziehen, sobald die



Konsekration ruchbar wurde. Und die Restkirche wurde bestirkt
in der Uberzeugung, dass sie bei ihrem offiziellen Nichtbestehen in
ihrer sorgenvollen und gefahrlichen Existenz bis ans bittere Ende
ausharren sollte.

Nach dem Kriege erklirte die Besatzungsbehorde die Gesetze
iiber Kyodan und Kessha, iiber Tanritsu-dan usw. fiir nichtig. Die
Nippon Seikokwai kehrte zur Verfassung von 1938 zuriick, und
eine Aussohnungsliturgie wurde verfasst, um den schismatischen
Bischofen und Priestern die Riickkehr zur Kirche gestatten zu
konnen: «We (d. h. die aussergddoschen Bischofe) desire them to
return to Nippon Sei K& Kwai as clergy to do pastoral and mis-
sionary work with all their strength. All the bishops believe that,
if only this understanding is reached, a return into our fellowship
is possible. Sometimes, however, when those who are about to
return look at the liturgy, they find difficulties in the choice of the
Scripture lessons and in the wording of the prayers and say, that
the treatment is harsh; but the wish of all the bishops of Nippon
Sei K6 Kwai is rather to demand that the cause of the schism
during the war be corrected. While these consecrations (vom
24. August 1943) were conducted in accordance with the Prayer-
book of Nippon Sei Ko Kwai and, following the rule of the whole,
by three bishops, yet we must not fail to recognize that they were
deficient in the following respects:

(A) These schismatic bishops do not hold any jurisdiction as
bishops (d. h. sie wurden ,kollektiv‘ konsekriert, die Zuweisung der
einzelnen Bistiimer wiirde nach dem Kriege erfolgen). (B) They did
not receive the assent of all the bishops of Nippon Sei Ko Kwai
to their consecration. (C) Their consecration was not accompanied
by the public, and necessary, prayer ot the Church. Der voran-
gehende Ubertritt der Konsekratoren zur Amalgamation wird nicht
erwihnt.

Although for the above reasons it is clear that the aforesaid
seven persons are not bishops of Nippon Sei Ko Kwai, they and
others are, in the meanwhile, being reconciled. There is theological
controversy as to the validity of their consecration and so the
House of Bishops, although it has it in its power to make its own
decision, will, if necessary, request that a special committee of the
Lambeth Conference study the matter, believing it to be of great
importance for the future. On this understanding, therefore, we
extend to these seven persons a welcome to return as priests.»



Die Resolutionen 89, 90 und 91 der Lambeth Conference von
1948 lauten: (89) The Conference approves and welcomes the ex-
pressed intention of the Nippon Sei K6 Kwai to receive back the
six (einer war gestorben) bishops as bishops of the Nippon Sei Ko
Kwai without jurisdiction. (90) The Conference also desires to make
clear that in its opinion it is open at any time to the Nippon Sei Ko
Kwaiinits discretion to entrust the six bishops thus recognized with
episcopal functions or jurisdiction, to be exercised in accordance
with the canonical and disciplinary requirements of the Nippon Sei
Ko Kwai. (91) The Conference recommends the Nippon Sei Ko
Kwai formally to communicate its action with regard to these
bishops to all metropolitans for information.

Im Jahre 1948, schon bevor Bischof Yashiro als Presiding
Bishop, mit den Bischéfen Yanagihara und Makita, zur Lambeth
Conference verreiste, waren die letzten Priester wieder in die Seiko-
kwai aufgenommen worden. Seit 1946 hatte ein Auszug aus der
«United Church of Christ in Japan» (wie der Godo nach dem Kriege
hiess) stattgefunden. Die presbyterianische Kirche, eine der be-
deutsamsten Gruppen (z. B. Dr. Toyohiko Kagawa gehort dazu),
will zu diesem Kyokwai, jetzt auch Kyodan genannt, gehoren, aber,
weil sie «fundamentalist» ist, nicht ohne denominationelle Fahne,
also nicht «nackt» wie der Zeuge der Gefangennahme Jesu (Markus
14, 51.52).

Sieht man zuriick auf die Zeit des Godos, so kann man sagen,
dass die christlichen Kirchen sich in schwierigster Lage kennen
gelernt und einen guten 6kumenischen Geist erzeugt haben. Den-
noch darf es klar sein, dass die Nippon Sei Ko Kwai mit Recht
als bischofliche Kirche der presbyterialen Amalgamation unter
jenen Umstdnden nicht beitreten konnte. Sie hat viele Opfer der
katholischen Tradition halber gemacht und hat ihre Mirtyrer. Nur
muss hier noch auf einen typisch japanischen Hintergrund hin-
gewiesen werden. Manche anglikanische Gemeindemitglieder niam-
lich fiihlen sich als Japaner mit der hierarchischen Verfassung, mit
dem Episkopat als solchen, sehr vertraut, aber wie es scheint mehr
kraft einer einheimischen, also nicht-christlichen kulturellen Tra-
dition als auf Grund der amtlich-sakramentalen Funktion des
Episkopates in der anglikanischen Kirche. Dieser Hintergrund ist
der althergebrachte Aristokratismus. Dieser ist in einem Lande,
wo eben der Adel unter der Leitung des Kaisers die Anpassung
an die moderne Zeit ermoglichte, allerdings begreiflich. Die aposto-



— 32 —

lische Sukzession bietet dem bekehrten Japaner in der Seikokwai
eine allzu auffallende Analogie mit der mythologischen Grundlage
des japanischen Staates: die ununterbrochene Deszendenz des
Kaisergeschlechts wie sie auch jetzt noch, wenn auch der Kaiser
entgottlicht ist, als ein wenigstens historisches Faktum angenom-
men wird. Das Bischofsamt wire zu vergleichen mit der Stellung
des Ritters. Der Kriegsmann, der Samurai, ist der sichtbare Reprii-
sentant des « Bushidos», des Weges des Edelmanns. Bushid6 ist der
aristokratische Moralkodex des japanischen Geistes. Und es ist
vielleicht nicht zufillig, dass der Presiding Bishop der Seikokwai
ein angesehener Sprossling einer nordjapanischen adligen Sippe ist.

Es wire interessant zu untersuchen, inwieweit dieser «nicht-
theologische Faktor» (im Sinne des vierten Rapportes der Lund-
konferenz) mitbestimmend war in der Abneigung der japanischen
Anglikaner gegen die mehr «demokratisch» aufgefasste presbyte-
riale Amalgamation wihrend des Krieges. Es ist die grosse Gefahr
und Einseitigkeit des ganzen japanischen Christentums, dass es
«verbiirgerlicht» ist, d. h. seine Gldubigen vornehmlich unter den
Mittelschichten in den GroBstddten findet. Die Seikokwai aber
zeigt in aller Schlichtheit etwas eines hehren Stiles. Ist das Aristo-
kratismus oder Katholizismus ? Vielleicht beides.

In dieser Darstellung ist nur die in Japan einzigartige Stellung
der Nippon Seikokwai als «heilige katholische Kirche» und als
Episkopalkorper hervorgehoben worden. Sie hat sich niemals den
heidnischen Sekten als irgendein Religionsverein (Kyodan) oder
als Genossenschaft zur Erlernung eines personlichen Heilsweges
gleichstellen lassen. Uber die herzerfreuende innere Entwicklung
dieser katholischen Kirche ist in der Darstellung von L. Lea:
«Window on Japan», eine S.P.(.-Ausgabe, niheres nachzulesen.

Hoorn, Niederlande A. D. Hoogslag

Literatur:

The Church in Post-War Japan. Report of the Anglican Commission
to the Nippon Sei Ko Kwai. Press & Publications Board of the Church
Assembly, London 19486.

C. K. Sansbury: Japan. The War and After Series. Society for the
Propagation of the Gospel in Foreign Parts, London 1947.

J. W. C. Wand: The Anglican Communion. Oxford University Press,
London 1948. Darin: Japan (Sei Ko Kwai), Seiten 176-183.

The Lambeth Conference 1948. The Encyclical Letter from the Bishops,
together with Resolutions and Reports. Society for Promoting Christian
Knowledge, London 1948.

Leonora Lea: Window on Japan. Society for the Propagation of the
Gospel in Foreign Parts, London 1951.




	Die anglikanische Kirche Japans

