
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 1

Artikel: Die anglikanische Kirche Japans

Autor: Hoogslag, A.D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404301

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


25

Die anglikanische Kirche Japans

Die anglikanische Kirche Japans erlebte ihr erstes Auftreten
als selbständige Provinz der anglikanischen Kirchengemeinschaft
auf stürmische Weise. — Diese junge Kirche mit ihren zehn
Bistümern und zwei Suffraganbistümern ist es wert, dass wir hervorheben,

wie sie, auch in den schwierigsten Verhältnissen, gezeigt hat,
dass sie eine katholische Kirche ist. Buchstäblich heisst sie : Heilige
katholische Kirche Japans, Nippon Sei Kö Kwai. Ihr Name
unterscheidet sich in Japan dadurch, dass er auf Kökwai ausgeht, nicht,
wie der der meisten andern christlichen Gemeinschaften auf KYÓ-
kwai. Wir müssen der Namenfrage unsere besondere Aufmerksamkeit

widmen, weil sie ausnahmsweise, für die Seikökwai, als katholische

(kö) Kirche (kwai) bedeutsam war. Das Wort Kö hat zwar
nur im christlichen Sinne die Bedeutung «katholisch», aber das ist
eine gut gelungene Akkommodation, denn im japanischen
Sprachgebrauch wird es für «öffentlich» verwendet, oder «offenkundig», das

heisst «jedem zugänglich, überall gleich». Die letzte Silbe «Kwai»
heisst Verein, Korps, Körperschaft, Gesellschaft, oder im akkom-
modierten christlichen Sinne: Gemeinde, Kirche. Das Wort «Kwai»
ist aber nur die zweite Hälfte des Doppelwortes «Kyökwai», das in
der Regel für «Kirche» steht. Zum Beispiel die römische Kirche
nennt sich nicht etwa nur: «Kökwai — katholische Kirche»,
sondern «(Tenshü) Kö Kyökwai», das heisst «(Gottes) katholische
LEHRkirche». Die Streitfrage über den besten theistischen Gottesnamen

besprechen wir nicht.
Kyökwai bedeutet «Unterweisungsgenossenschaft, Lehrkirche».

Es ist merkwürdig, dass die römischen, orthodoxen und protestantischen

Kirchen durch diesen Terminus «KYÖkwai» sich dem
buddhistischen Brauch akkommodierten, das Dogma, die Lehre, die
«Gedankenschule» als das Wesentliche eines «Kwais», einer
«Genossenschaft» anzusehen. Man beachte folgende Doppelwörter mit
«Kyö — lehren oder die Lehre»: ein Kyöjö ist ein Schulzimmer, ein

Kyökasho ein Lehrbuch, und eine buddhistische Predigtstätte ist
ein Kyökwai-sho. Auch eine christliche KYÖkwai bringt also nach
heidnischer Auffassung eine geistige oder Lebenslehre, eine
Konfession ex Cathedra.

Die anglikanische Kirche aber liess jede Anspielung auf eine

Lehranstalt fallen. Sie hat sich auch im Kriege nicht als Unter-



— 26 —

Weisungsgenossenschaft, auch nicht der christlichen Lehre, akkom-
modieren wollen. Sie hat hingegen das Doppelwort KÖKWAI
geprägt, denn die Kirche muss katholisch sein oder nicht sein. Und
sie hatte einen scharfen Blick für die Gefahren des Synkretismus,
worin man «sich einer Unterweisung bedient», um die Seligkeit zu
erreichen. Sie hat dieses «Kökwai» mit dem Adjektiv «sei» —
heilig ergänzt. Daraus erhellt, dass mit Kökwai die «katholische
Kirche» wiedergegeben ist, die Gemeinde, zu der der Herr alle von
überall her und zu allen Zeiten zusammengerufen. Das ist keine
esoterische Heilsanstalt, keine «Eingeweihten» lernen dort Erlö-
sungstechniken. Ihr Name hat der Nippon Sei Kö Kwai Schwierigkeiten

bereitet, als das japanische Kultusministerium anfing, alle
«anerkannten Kulte» verfassungsmässig zu registrieren. Wir werden
sehen, wie die anglikanische Kirche als «Kökwai» — und nicht
KYÖkwai — ihres Namens wegens nicht gepasst hat im Schema des

Religionsgesetzes von 1939.

In diesem Gesetz wurden nur noch zwei Kategorien erlaubt:
«Kyödan» und «Kessha», d. h. «Dan» ist etwa gleich «Kwai»
«Lehrgenossenschaften» und «Cliquen». Alle Religionen wurden dadurch
getroffen, nicht nur das Christentum, sondern auch der Buddhismus
mit seinen Sekten und Verzweigungen, und der Schintöismus der

Kyöhas (Unterweisungszweigen), nicht aber der Staatsschintöismus.
Ein «Kessha» konnte auch zum Beispiel ein gesetzlich etablierter
Gesundbeter mit seiner Kundschaft bedeuten, darum wollten alle
christlichen Kirche, die «Kyökwai» hiessen, wenigstens als «Kyödan»
anerkannt werden, wenn auch manche nicht die vorgeschriebene
Minimalzahl von 50 Heiligtümern (bzw. Kirchen-gebäuden) und
5000 Anhängern hatten.

Die Absicht des totalitären Staates war, die Kulte in ein gesetzliches

System unterzubringen (wie die «religiones licitae» im
römischen Reich) und zu kontrollieren. Ein staatsmythologischer
Chauvinismus ist immer peinlich-juristisch intolerant, jedem
Synkretismus und allen «fremden Lehren» wird Einhalt getan, und die
zugelassenen Bezeichnungen «Kyödan», «Kessha» und später «Tan-
ritsu-dan» waren auch keineswegs sympathisch gemeint. Zuerst
wurde die Heilsarmee angegriffen, denn sie war eine «semi-militäre
Organisation». Sie, die Quäker und die Nippon Sei Kö Kwai hiessen
nicht «KYÖkwai». Die japanischen Heilsarmeeoffiziere wurden
verhaftet, und im Gefängnis forderten sie von allen ihren
ausländischen Mitarbeitern, Japan zu verlassen. Dies verursachte eine



— 27 —

enorme Erregung in der japanischen Christenwelt, und auch dort
drang der von der Regierung geplante Fremdenhass durch.

Der patriotische Unanimitàtsfanatismus war 1940 eine so

kräftige Bewegung, dass die vier japanischen Bischöfe der Seikö-
kwai sich gezwungen sahen, den Presiding Bishop Heaslett zu
bitten, die sechs übrigen ausländischen Bischöfe möchten das Land
verlassen, weil jetzt, nach der Heilsarmee, die Seikökwai als die
nächste auf der schwarzen Liste sei. Denn sie war kein «Kyökwai»
oder «kyödan», das heisst keine «confessio» licita. Auch die Silbe
«Dan» heisst Verein, Korps, Körperschaft, aber ungleich «Kwai»
auch noch eine Kompagnie, Truppe oder sogar «Bande». So mussten

die Kirchen als « Scharen von Religionslehrern mit ihren Schülern»

dastehen. Diese Erniedrigung durch den Namen erinnert an
die Weise, wie die bismarckische Kolonialverwaltung die römische
S.V.D.-Mission zwang, sich «Aktiengesellschaft des Heiligen Wortes»

zu nennen. Wegen der Gefahr, verhaftet zu werden, verflossen
die ausländischen Bischöfe und Priester ihr Amt ausser Bishop
Basil von Köbe. Er erkrankte aber an Krebs und musste einen
Assistant Bishop, Michael H. Yashirö, am 29. September 1940 weihen

lassen. Dieser gehörte einem alten Adelsgeschlecht an. Er hat
sich als Ritter ohne Furcht und Tadel erwiesen.

Am 29. September 1940 kamen die japanischen Bischöfe
zusammen und beschlossen, was nachher wiederholt werden musste,
niemals zuzulassen, dass sich die Kirche der neuen Linie adaptiere.
Diese war die sogenannte Gödö-Amalgamation. Gôdô war das

damalige Modewort auf allen Gebieten des sozial-ökonomischen
Lebens Japans. Gödö wurde auch die Losung auf kirchlichem Gebiet.
Es hatte sich nämlich unter den protestantischen Kyökwais (bzw.
Kyödans) ein forciertes Einigungsbestreben eingestellt. Die Folge
war der aus nationalen Gründen moralisch erzwungene Bruch mit
den uramerikanischen Mutterkirchen und der übereilte Zusammenschluss

der protestantischen Kirchen, der wie als eine ökumenische

Leistung dargestellt wurde. Am 16. Oktober 1940 erfolgte dieser
Zusammenschluss aller protestantischen Denominationen,
einschliesslich der Quäker und der Heilsarmee. Aber auch der Nachfolger

Bischof Heasletts als Presiding Bishop, Bischof Naide, hatte
die Absicht, die bischöfliche Kökwai anzuschliessen und ihre
Kanones in der vorgeschriebenen Form ändern zu lassen. Bischof
Naide hoffte, die Bischöfe, auch den öffentlich widerstrebenden
neuen Bischof Yashirö, dazu bereden zu können. Aber dank seines



— 28 —

zähen Widerstandes wurde die Seikökwai mit der «Amalgamated
Protestant Church of Japan» nicht verschmolzen. Fortan wurde
Bischof Yashirö von Detektiven überwacht.

Die römisch-katholische Kirche wurde — mit den Bistümern
als «Tanritsu-dans», d. h. als selbständigen Körperschaften — ein
«Kyödan», denn der Übergang von einem Kyökwai zu einem

«Kyödan» fiel ihr nicht schwer. — Von den Orthodoxen forderte
das Ministerium die Konstituierung einer Nationalkirche, und dieses

geschah nach manchen Schwierigkeiten im Bezug auf die Kanones
erst am 6. April 1941. Der protestantische Gödö wurde als ein
«Kyödan» anerkannt. Die anglikanische Kirche hätte auch die
gesetzliche Anerkennung als «Kyödan» oder wenigstens eine
unverbindliche Angliederung der Bistümer in den Gödö erhalten können,
aber der Kriegsausbruch am 8. Dezember 1941 vernichtete die Hoffnung

derjenigen Anglikaner, die solches gewollt hätten.
Wegen des Consensus des Episkopates und namentlich wegen

der Haltung des Bischofs Yashirö war die Seikökwai ausserhalb des

Gödös geblieben, aber bald hatte auch bei den Befürwortern der
Amalgamation innerhalb der anglikanischen Kirche der
protestantische Einigungsenthusiasmus nachgelassen, und Bischof Naide
musste zurücktreten. Nur gab es noch manche, die die Amalgamation

nicht mehr als etwas Wünschenswertes, sondern jedenfalls
als eine Notwendigkeit ansahen. Der neue Presiding Bishop, Sasaki

von Zentraljapan — und die Bischöfe Yashirö, Yanagihara und
Makita — bewirkten, dass diejenigen — z. B. der Bischof von
Osaka, sein Suffragan und manche Priester —, die der Amalgamation

beitreten wollten, ihr Amt in den episkopalen Kirchen
aufgaben. Später aber traten noch mehrere dem Gödö bei und
liessen sich die Gültigkeit ihres Amtes nicht absagen. Die Regierung

forderte jetzt von der Seikökwai, dass sie sich auflöse als
Strafe für ihre Ablehnung, der presbyterialen Körperschaft der
Protestanten beizutreten. Dies wurde 1942 formell vollzogen. Jetzt
wurde es klar, dass die Behörde die Presbyterialverfassung
aufdrängen und das Bischofsamt abschaffen wollte, weil die
anglikanischen Bischöfe einen grossen und mässigenden Einfluss auf die
Gläubigen haben. Falls die einzelnen Diözesen das von den zum
Gödö Übergetretenen entworfene Statut immer noch hinnehmen
würden, könnten sie vorderhand als Tanritsu-dans anerkannt werden,

aber dies war offensichtlich die Vorstufe zur völligen
Amalgamation.



— 29 —

Als nur einige wenige Bischöfe und Priester ihren Widerstand
aufgaben und dadurch ihre kanonische Stellung verlieren mussten,
kam die Verordnung, dass alle Kirchengelder unter die Tanritsu-
dans verteilt werden sollten. Dieser Eingriff traf die
römischkatholische Kirche, denn dadurch wurde wohl die Regierungskontrolle

dezentralisiert, aber dennoch verstärkt, denn sie oblag der
lokalen Polizei. Für den protestantischen Kyödan erfolgte jetzt das

Stadium, das viele schon vorausgesehen hatten: Uneinigkeit trat
ein, und die Besprechung von Glaubens- und Verfassungsfragen
musste nach vielen misslungenen Verhandlungen hinausgeschoben
werden. Die Amalgamation hatte nämlich jede Kirche ersucht
«nackt hereinzukommen» und ihren Glauben und ihre Verfassung
dahingestellt sein zu lassen, also auch der übergetretene
Anglikaner! Folglich wurde der als «Tanritsu-dan» amalgamierte Teil der
Seikökwai finanziell getroffen, um so mehr die nicht-anerkannte,
ja offiziell aufgelöste Restkirche selbst. Bei der steigenden Not
(1943) war die Versuchung gross, die immer noch übrig gebliebenen
Bistümer gemäss den Bestimmungen als Tanritsu-dans des Gödös

zu organisieren, falls man überhaupt weiterexistieren wollte. Damals
setzte man allgemein einen japanisch-deutschen Sieg voraus, und

jetzt meinten die drei Bischöfe, die dem protestantischen Gödö

beigetreten waren, dass die Mehrheit der Seikökwai, die ausserhalb
der presbyterialen Körperschaft geblieben war, das Kriegsende
nicht mehr erleben würde, weil sie eine «anglo-amerikanische
Einrichtung» sei.

Es ist kanonische Regel, dass ein Bischof von wenigstens drei
Konsekratoren geweiht werden muss, und eben drei gehörten zum
protestantischen Kyödan. Da aber auch die Bischöfe zum Militärdienst

einberufen werden konnten, ist es klar, dass die Besorgnis um
die Kirche sie trieb, die episkopale Sukzession sicherzustellen. So

weihten sie insgeheim am 24. August 1943 sieben Priester zu
Bischöfen, genau nach dem Ritus. Aber die Berufung durch die Kirche
und die wahrhafte und reine Vollmacht fehlten. Die Konsekration
der sieben für die Diözesen der aussergödöschen Bischöfe schuf ein
Schisma. Tatsächlich hatten die drei Konsekratoren trotz aller
Unverbindlichkeit bei ihrem Eintritt in den presbyterialen Kyödan
die anglikanische Tradition aufgegeben. Weil die amalgamierten
Anglikaner keine Hoffnung haben konnten, die Episkopalverfassung
je in der protestantischen Körperschaft siegen zu sehen, mussten
sie sich wohl das Missfallen der Gödöchristen zuziehen, sobald die



— 30 —

Konsekration ruchbar wurde. Und die Restkirche wurde bestärkt
in der Überzeugung, dass sie bei ihrem offiziellen Nichtbestehen in
ihrer sorgenvollen und gefährlichen Existenz bis ans bittere Ende
ausharren sollte.

Nach dem Kriege erklärte die Besatzungsbehörde die Gesetze

über Kyödan und Kessha, über Tanritsu-dan usw. für nichtig. Die

Nippon Seikökwai kehrte zur Verfassung von 1938 zurück, und
eine Aussöhnungsliturgie wurde verfasst, um den schismatischen
Bischöfen und Priestern die Rückkehr zur Kirche gestatten zu
können: «We (d. h. die aussergödeschen Bischöfe) desire them to
return to Nippon Sei Kö Kwai as clergy to do pastoral and
missionary work with all their strength. All the bishops believe that,
if only this understanding is reached, a return into our fellowship
is possible. Sometimes, however, when those who are about to
return look at the liturgy, they find difficulties in the choice of the
Scripture lessons and in the wording of the prayers and say, that
the treatment is harsh ; but the wish of all the bishops of Nippon
Sei Kö Kwai is rather to demand that the cause of the schism

during the war be corrected. While these consecrations (vom
24. August 1943) were conducted in accordance with the Prayer-
book of Nippon Sei Kö Kwai and, following the rule of the whole,

by three bishops, yet we must not fail to recognize that they were
deficient in the following respects:

(A) These schismatic bishops do not hold any jurisdiction as

bishops (d. h. sie wurden ,kollektiv' konsekriert, die Zuweisung der
einzelnen Bistümer würde nach dem Kriege erfolgen). (B) They did
not receive the assent of all the bishops of Nippon Sei Kö Kwai
to their consecration. (C) Their consecration was not accompanied
by the public, and necessary, prayer ot the Church. Der
vorangehende Übertritt der Konsekratoren zur Amalgamation wird nicht
erwähnt.

Although for the above reasons it is clear that the aforesaid
seven persons are not bishops of Nippon Sei Kö Kwai, they and
others are, in the meanwhile, being reconciled. There is theological
controversy as to the validity of their consecration and so the
House of Bishops, although it has it in its power to make its own
decision, will, if necessary, request that a special committee of the
Lambeth Conference study the matter, believing it to be of great
importance for the future. On this understanding, therefore, we
extend to these seven persons a welcome to return as priests.»



— 31 —

Die Resolutionen 89, 90 und 91 der Lambeth Conference von
1948 lauten: (89) The Conference approves and welcomes the
expressed intention of the Nippon Sei Kö Kwai to receive back the
six (einer war gestorben) bishops as bishops of the Nippon Sei Kö
Kwai without jurisdiction. (90) The Conference also desires to make
clear that in its opinion it is open at any time to the Nippon Sei Kö
Kwai in its discretion to entrust the six bishops thus recognized with
episcopal functions or jurisdiction, to be exercised in accordance
with the canonical and disciplinary requirements of the Nippon Sei

Kö Kwai. (91) The Conference recommends the Nippon Sei Kö
Kwai formally to communicate its action with regard to these

bishops to all metropolitans for information.
Im Jahre 1948, schon bevor Bischof Yashirö als Presiding

Bishop, mit den Bischöfen Yanagihara und Makita, zur Lambeth
Conference verreiste, waren die letzten Priester wieder in die Seikökwai

aufgenommen worden. Seit 1946 hatte ein Auszug aus der
«United Church of Christ in Japan» (wie der Gödö nach dem Kriege
hiess) stattgefunden. Die presbyterianische Kirche, eine der
bedeutsamsten Gruppen (z. B. Dr. Toyohiko Kagawa gehört dazu),
will zu diesem Kyökwai, jetzt auch Kyödan genannt, gehören, aber,
weil sio «fundamentalist» ist, nicht ohne denominationelle Fahne,
also nicht «nackt» wie der Zeuge der Gefangennahme Jesu (Markus
14, 51.52).

Sieht man zurück auf die Zeit des Gödös, so kann man sagen,
dass die christlichen Kirchen sich in schwierigster Lage kennen
gelernt und einen guten ökumenischen Geist erzeugt haben.
Dennoch darf es klar sein, dass die Nippon Sei Kö Kwai mit Recht
als bischöfliche Kirche der presbyterialen Amalgamation unter
jenen Umständen nicht beitreten konnte. Sie hat viele Opfer der
katholischen Tradition halber gemacht und hat ihre Märtyrer. Nur
muss hier noch auf einen typisch japanischen Hintergrund
hingewiesen werden. Manche anglikanische Gemeindemitglieder nämlich

fühlen sich als Japaner mit der hierarchischen Verfassung, mit
dem Episkopat als solchen, sehr vertraut, aber wie es scheint mehr
kraft einer einheimischen, also nicht-christlichen kulturellen
Tradition als auf Grund der amtlich-sakramentalen Funktion des

Episkopates in der anglikanischen Kirche. Dieser Hintergrund ist
der althergebrachte Aristokratismus. Dieser ist in einem Lande,
wo eben der Adel unter der Leitung des Kaisers die Anpassung
an die moderne Zeit ermöglichte, allerdings begreiflich. Die aposto-



— 32 —

lische Sukzession bietet dem bekehrten Japaner in der Seikökwai
eine allzu auffallende Analogie mit der mythologischen Grundlage
des japanischen Staates: die ununterbrochene Deszendenz des

Kaisergeschlechts wie sie auch jetzt noch, wenn auch der Kaiser
entgöttlicht ist, als ein wenigstens historisches Faktum angenommen

wird. Das Bischofsamt wäre zu vergleichen mit der Stellung
des Ritters. Der Kriegsmann, der Samurai, ist der sichtbare
Repräsentant des «Bushidös», des Weges des Edelmanns. Bushidö ist der
aristokratische Moralkodex des japanischen Geistes. Und es ist
vielleicht nicht zufällig, dass der Presiding Bishop der Seikökwai
ein angesehener Sprössling einer nordjapanischen adligen Sippe ist.

Es wäre interessant zu untersuchen, inwieweit dieser
«nichttheologische Faktor» (im Sinne des vierten Rapportes der Lund-
konferenz) mitbestimmend war in der Abneigung der japanischen
Anglikaner gegen die mehr «demokratisch» aufgefasste presbyteriale

Amalgamation während des Krieges. Es ist die grosse Gefahr
und Einseitigkeit des ganzen japanischen Christentums, dass es

«verbürgerlicht» ist, d. h. seine Gläubigen vornehmlich unter den

Mittelschichten in den Großstädten findet. Die Seikökwai aber

zeigt in aller Schlichtheit etwas eines hehren Stiles. Ist das
Aristokratismus oder Katholizismus Vielleicht beides.

In dieser Darstellung ist nur die in Japan einzigartige Stellung
der Nippon Seikökwai als «heilige katholische Kirche» und als

Episkopalkörper hervorgehoben worden. Sie hat sich niemals den
heidnischen Sekten als irgendein Religionsverein (Kyödan) oder
als Genossenschaft zur Erlernung eines persönlichen Heilsweges
gleichstellen lassen. Über die herzerfreuende innere Entwicklung
dieser katholischen Kirche ist in der Darstellung von L.Lea:
«Window on Japan», eine S.P.G.-Ausgabe, näheres nachzulesen.

Hoorn, Niederlande A. D. Hoogslag
Literatur:

The Church in Post-War Japan. Report of the Anglican Commission
to the Nippon Sei Kö Kwai. Press & Publications Board of the Church
Assembly, London 1946.

C. K. Sansbury: Japan. The War and After Series. Society for tho
Propagation of the Gospel in Foreign Parts, London 1947.

J.W.C. Wand: The Anglican Communion. Oxford University Press,
London 1948. Darm: Japan (Sei Kö Kwai), Seiten 176-183.

The Lambeth Conference 1948. The Encyclical Letter from the Bishops,
together with Resolutions and Reports. Society for Promoting Christian
Knowledge, London 1948.

Leonora Lea: Window on Japan. Society for the Propagation of tho
Gospel in Foreign Parts, London 1951.


	Die anglikanische Kirche Japans

