
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 1

Artikel: Die dritte Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung in Lund
vom 15. bis 29. August 1952 [Schluss]

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404300

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 5 —

Die dritte Weltkonferenz für Glauben
und Kirchenverfassung

in Lund vom 15. bis 29. August 1952

Schluss)

Ungelöste Probleme

Der Schlussbericht der Konferenz von Lund hat, wie wir
gesehen haben, ein stark hochkirchliches, um nicht zu sagen «katholisches»

Gepräge. Das ist an und für sich ein erfreuliches Ergebnis.
Aber es ist erkauft worden um den Preis zweier bedrückender
Fatalitäten: einmal hat man die eigentlich fundamentalen
Glaubensgegensätze entweder überhaupt übergangen - so den in Amsterdam

herausgearbeiteten Gegensatz zwischen dem katholischen und

protestantischen Verständnis der Kirche -, oder man hat sie
verharmlost und in blosse Verschiedenheiten der Akzentuierung
umgedeutet. Fatal war sodann, dass die Vertreter derjenigen Kirchen,
die notorisch nicht auf dem Boden dieses «hochkirchlichen»
Berichtes stehen, ihn trotzdem mehr oder weniger widerspruchslos
entgegengenommen haben. Beides aber war nur möglich darum,
weil man die in der ökumenischen Arbeit noch immer «ungelöst»
gebliebenen Grundprobleme in ihrer thcologischprinzipiellen
Bedeutung nicht klar ins Auge zu fassen gewagt hat. Der theologische
Sekretär der Konferenz, Dr. L. Hodgson, hat zwar die zwei
wichtigsten dieser ungelösten Probleme mit Namen genannt und sie in
seinem einleitenden Referat in origineller Weise neu zur Diskussion

gestellt, nämlich die Frage nach dem Verhältnis der göttlichen und
menschlichen Seite im Wesen der Kirche und die Frage nach dem

Begriff der kirchlichen Einheit. Man hat sich aber in der Sektionsarbeit

durch die von Hodgson gestellten Fragen nicht gross
beunruhigt gezeigt, sondern in den gewohnten Bahnen weiterzudenken
versucht mit dem Ergebnis, das wir kennen. Wir meinen aber, dass

es sich lohnt, diesen beiden tatsächlich entscheidenden Fragen im
Anschluss an die in Lund zu Tage getretene Situation noch etwas

nachzugehen.
Das Problem der Kirche

Die in Lund erhobene Forderung, dass die Ekklesiologie
begründet werden müsse in einer vertieften Christologie, ist an und



— 6 —

für sich durchaus berechtigt. Es ist aber zu fragen, ob es in den
verschiedenen Kirchen solche «vertieften» Christologien nicht schon in
grosser Zahl gibt und ob nicht die Gegensätzlichkeiten, zu denen
die verschiedenen Kirchen gerade in ihrem christologischen Denken
geführt worden sind, direkt oder indirekt der Hauptgrund dafür
sind, dass die Kirchen heute auch in ekklesiologischer Beziehung
so uneins sind Und es ist weiter zu fragen, ob mit einer solchen

Rückverschiebung des Problems der Kirchenspaltung aus dem
Gebiet der Ekklesiologie in das der Christologie der Ökumene wirklich
gedient wäre Bestünde nicht sofort die Gefahr, dass die alten
christologischen Streitigkeiten wieder neu heraufbeschworen würden
und dass auch die Basisformel des Ökumenischen Rates wieder neu
in Frage gestellt würde, ohne dass für die eigentliche Aufgabe, nämlich

die Verständigung über den Kirchenbegriff, etwas Wesentliches

gewonnen wäre Die reichlich verständnislose Aufnahme, die der

geistvolle Versuch von Prof. Th. F. Torrance in der 1. Sektion
gefunden hat, das Miteinander von Gott und Mensch im Sein der
Kirche vom Chalcedonense her zu verstehen, hat zur Genüge
gezeigt, was wir zu gewärtigen hätten, wenn faith and order bei der

jetzigen Zusammensetzung sich auf christologische Erörterungen
im engeren Sinne einlassen würde.

Und doch meinen wir, dass der Grundsatz, die Ekklesiologie
müsse verankert werden in der Christologie, richtig ist. Aber es

kann und darf vorderhand nicht die Christologie in diesem engeren,
dogmatisch fixierten Sinne zum Ausgangspunkt der Erörterungen
gemacht werden, ohne dass vorher die christologische Frage und
mit ihr die nach dem Wesen der Kirche in einen umfassenderen
theologischen Zusammenhang hineingestellt wird, nämlich in den

Zusammenhang des Offenbarungsgeschehens überhaupt. Es muss,
nachdem die dem ökumenischen Rat angeschlossenen Kirchen
Jesus Christus als «Gott und Heiland» anerkennen, mithin das
Christus-Geschehen als das entscheidende Offenbarungshandeln
Gottes an uns Menschen im Glauben anzunehmen bereit sind, zuerst
der in dieser rudimentären Christologie vorausgesetzte Offenbarungsbegriff

selbst geklärt und dann gefragt werden, ob die Kirche selbst
in dieses Offenbarungsgeschehen, das seine Mitte in Christus hat,
hineingehört oder nicht. Es muss mit anderen Worten die Frage
ganz klar gestellt und beantwortet werden, ob die Kirche selbst ein
Offenbarungsereignis ist oder nicht. Das heisst konkret : Ob und in
welchem Sinn jede der der faith and order-Bewegung angeschlos-



— 7 —

senen Einzelkirchen bereit ist, sich in ihren wesentlichen Inhalten
hineingestellt zu sehen in das Offenbarungshandeln Gottes, sich
selbst als «Kirche der Offenbarung» zu verstehen?

Es ist auffällig, wie oft seit der Konferenz von Lausanne in den

Kundgebungen der faith and order-Bewegung der Satz wiederholt
wird : « Die Kirche ist eine Schöpfung Gottes, nicht aber ein Werk von
Menschen.» Das wird aber eindeutig immer nur gesagt in bezug auf
den Ursprung der Kirche, nicht aber in bezug auf ihren Fortbestand
in der Welt. So heisst es im Bericht der 1. theologischen Kommission
über das Wesen der Kirche : «Jede Kirche hält dafür, dass die Kirche
kein menschliches Machwerk ist, sondern Gottes Gabe zur Rettung
der Welt, dass die Heilstat Gottes in Christus sie ins Leben rief,
dass sie durch die Gegenwart und Kraft des Heiligen Geistes fort
und fort in der Geschichte weiterlebt.» Es wird also nur der göttliche

Ursprung der Kirche eindeutig bejaht, die Frage aber, ob

ihr konkretes Weiterleben, wie es sich in ihren wesentlichen Gehalten,
in Verkündigung, Bekenntnis, Amt und Sakrament darstellt, im
gleichen Sinne göttlichen Charakter hat wie ihr Ursprung, wird zum
mindesten offen gelassen. Denn dieses «Weiterleben durch die Gegenwart

und Kraft des Heiligen Geistes» kann noch immer durchaus
als von der konkreten Kirche losgelöst gedacht werden. Auch im
Schlussbericht der Lunder Konferenz findet sich kein einziger Satz,
der den Offenbarungscharakter der Kirche in diesem konkreten
Sinne eindeutig bejaht. Charakteristisch in dieser Beziehung ist der
Umstand, dass der 1. Satz von Kapitel II über «Christus und seine

Kirche» (vgl. IKZ Jhg. 1952, S. 239), der in seiner ursprünglichen
Fassung gelautet hatte: «Wir glauben an Jesus Christus, unseren
Herrn, der die Kirche liebt, sich für sie dahingibt und sie für immer
mit sich vereint» abgeändert worden ist in die Perfekt-Form:
«der die Kirche geliebt, sich für sie dahingegeben und sie für immer
mit sich vereint hat.» In diesem Zusammenhang gehört auch die

vor allem im IV. Kapitel über die Gottesdienstformen immer
wiederkehrende Formel, dass unser Gottesdienst, unser Glaube,
unser Bekennen unsere, nämlich des Menschen, Antwort sei auf
die Heilstaten Gottes. Noch in der abschliessenden Plenarsitzung
wurde von lutherischer Seite auf die Unzulänglichkeit dieser

Formulierung mit Recht aufmerksam gemacht, da sie das gottesdienstliche

Handeln der Kirche einseitig als menschliches Handeln zu
verstehen scheine. Die entsprechenden Korrekturen sind dann zwar
im Schlussbericht vorgenommen worden, die Frage aber bleibt, ob



die Tragweite dieser in letzter Stunde vorgenommenen Änderung
erkannt worden ist

Wir meinen also, dass von faith and order die Frage einmal

ganz klar gestellt werden muss: Darf, ja muss die Kirche in ihrem
Ursprung nicht nur, sondern auch in ihrem konkreten Bestand -
nämlich in ihren wesentlichen Inhalten : in Bekenntnis, Amt und
Sakrament - sich als Offenbarungstatsache verstehen, oder darf
sie das nicht Wir unsererseits zögern nicht, darauf mit einem
runden Ja zu antworten. Fügen aber sofort bei, dass die konkrete
Kirche das nur so tun kann, dass sie sich selbst dabei zum Wunder
wird. Es fehlt uns hier der Raum, das näher zu begründen, doch
dürften folgende Hinweise einigermassen andeuten können, was
wir meinen.

So wie in bezug auf das Problem der Rechtfertigung und
Heiligung nicht einfach gesagt werden kann, dass die Rechtfertigung
der göttliche Akt im Heilsprozess sei, die Fleiligung aber, der Glaube
und die Werke des Glaubens jenem göttlichen Akte gegenüber die
menschliche «Antwort», sondern gesagt werden muss, dass die

Heiligung, der Glaube und die Werke ebenso sehr Gottes Tat am
Menschen sind wie die Rechtfertigung selbst, so halten wir dafür,
dass die «Antwort», die die Kirche in ihrem «Leben», nämlich in
ihrer vom Heiligen Geist getragenen Verkündigung, in Bekenntnis,
Amt und Sakrament auf das Offenbarungshandeln Gottes gibt, selbst
in dieses Offenbarungshandeln hineingehört, selbst Offenbarungscharakter

hat. An der Kirche und durch die Kirche geschieht je
und je Offenbarung. Das soll und darf allerdings nicht heissen,
dass die Kirche einfach der Christus explicatus sei, wie vom rechten

Flügel der Ökumene in Vergröberung eines bekannten Wortes von
Tertullian gerne gesagt wird. Gerade das lässt sich in dieser direkten
Weise nicht sagen, sobald erkannt ist, dass die Heilsoffenbarung
zwar nicht nach ihrem Gehalt, wohl aber nach ihrer Gestalt eine
andere ist in der Kirche als dem Leib Christi und eine andere in
Christus, der das Haupt dieses Leibes ist: nämlich eine
unmittelbar-herrschaftliche, geschichtlich-einmalige in Christus, eine (auf
Grund der einmaligen Heilstat Christi) in der Kraft des Heiligen
Geistes gegenwärtig gesetzte, «repräsentierte», dienende und darum
nur mittelbare in der Kirche. Offenbarungscharakter hat die Kirche
demnach darin, dass in ihr, durch die Selbstvergegenwärtigung
Christi im heiligen Geist, in Verkündigung, Bekenntnis, Amt und
Sakrament derselbe Gott fort und fort durch das Mittel der reprae-



— 9 —

sentatio handelt, der in Jesus Christus sich unmittelbar, ein für
allemal geoffenbart hat.

Für uns ist es keine Frage, dass die Kirche in dem eben
skizzierten Sinne - wir wiederholen: sich selbst ein Wunder! - eine

Offenbarungstatsache ist. Eine andere Frage ist es allerdings, ob
die faith and order-Bewegung beim heutigen Stand der Dinge es

wagen könnte, die ihr angeschlossenen Kirchen - auf Grund der

nötigen Vorarbeiten - vor diese Alternative zu stellen Ohne Zweifel
würde die ganze ökumenische Arbeit durch diese Alternativfrage
in eine schwere Krise hineingetrieben, in eine Krise, die nicht mehr

nur eine solche der Methode wäre, sondern die den Charakter einer
letzten Glaubensentscheidung hätte. Und es wäre nicht ausgeschlossen,

dass es zu einer Scheidung der beiden extremen Flügel der
Ökumene käme, zu einer Scheidung zwischen Offenbarungsgläubigen
und Nicht-Offenbarungsgläubigen in bezug auf die Kirche selbst. Eine
solche Scheidung könnte nur heilsam sein und musste nicht unbedingt

zu einer endgültigen Spaltung führen. Denn durch diese alles
entscheidende Alternativfrage mussten viele der Einzelfragen, über
die es bis jetzt zu keiner Einigung kommen konnte, vor allem die Frage
des kirchlichen Amtes, der Autorität der Kirche, der Gottesdienstformen

und Sakramente, in einem völlig neuen Lichte erscheinen.
Sie würden auf dem Boden der gemeinsamen Voraussetzung, dass

die Kirche selbst ein Offenbarungsereignis ist, viel von ihrer
bisherigen Schärfe verlieren, und es wäre nach den in Lund gemachten
Erfahrungen nicht ausgeschlossen, dass sich überraschend neue
Fronten, quer hindurch durch die verschiedenen Kirchen bilden
würden und dass auch der Grundgegensatz zwischen einem
orthodox-katholischen und reformatorisch-protestantischen Verständnis
der Kirche in unerwarteter Weise transparent würde. Dass man
aber jetzt schon einen Vorstoss in dieser Richtung wagen wird,
ist mehr als zweifelhaft. Früher oder später wird er aber
unausweichlich werden.

Das Problem der Einheit

Solange in der Ökumene nicht nur verschiedene, sondern
einander diametral entgegengesetzte Begriffe über das Wesen der

Kirche vertreten werden, müssen naturgemäss auch die Begriffe
über die Einheit der Kirche einander widersprechen. Zwar sind an
den bisherigen ökumenischen Konferenzen über «die Einheit der
Kirche» bereits sehr weittragende gemeinsame Erklärungen ab-



— 10 —

gegeben worden; aber es liegt offen zu Tage, dass jede der
beteiligten Kirchen unter dieser Einheit nach wie vor etwas
Grundverschiedenes versteht. Dieser Sachlage tragen die Organe der
ökumenischen Bewegung dadurch Rechnung, dass sie selbst sich von
jedem bestimmten Begriff der Einheit zurückhalten. So erklärt
0. Tomkins, der administrative Sekretär der Lunder Konferenz in
seiner bemerkenswerten Schrift «Um die Einheit der Kirche», dass

der Ökumenische Rat der Kirchen (und damit auch die Kommission
für Glauben und Kirchenverfassung) sich zu keiner der mannigfaltigen,

unter seinen Glieclkirchen vertretenen Anschauungen von
der Einheit der Kirche bekenne, und umgekehrt habe jede
Anschauung über das Wesen von der kirchlichen Einheit, «die wir
kennen», in ihm einen legitimen Platz. Denn «es gehört zu den stillen
Voraussetzungen des Rates, dass er der Ort ist, wo schlechterdings
jede dieser Anschauungen von der Einheit der Kirche jeder anderen

lebendig gegenübertreten kann ». Diese Ausführungen Tomkins'
stehen in Übereinstimmung mit der bekannten Erklärung von
Toronto, wonach der Ökumenische Rat sich nicht auf den Boden einer
besonderen Auffassung von der Kirche stellt, noch auch die
Einzelkirchen zu einer bestimmten Lehre über das Wesen der kirchlichen
Einheit nötigt. (Vgl. IKZ Jhg. 1951, S. 157.) Diese Erklärung von
Toronto bedeutet ihrerseits so etwas wie eine offizielle Bestätigung
der Grundprinzipien, wie sie der Generalsekretär des Ökumenischen

Rates, Dr. Visser't Hooft, an der Amsterdamer Konferenz in seinem

grundlegenden Referat über die «Bedeutung des Ökumenischen
Rates der Kirchen» dargelegt hat. Darnach besteht also in den

massgebenden ökumenischen Kreisen Übereinstimmung darüber,
dass weder der Ökumenische Rat noch auch die in seinem Auftrag
handelnden Organe sich zu einem bestimmten Begriff der Einheit
bekennen.

Dieser klaren und im Blick auf die ökumenische Situation
einzig möglichen Stellungnahme steht aber die eben erwähnte
Tatsache gegenüber, dass die Ökumenische Bewegung auf ihren grossen
Konferenzen sich immer wieder zum Problem der Einheit geäussert
und dass sie das in einem ganz bestimmten Sinn getan hat, der
naturgemäss nicht ohne jede theologische Relevanz ist. Dr. Visser't
Hooft hat in seinem bereits genannten Amsterdamer Vortrag einen
sehr instruktiven Überblick gegeben über die wichtigsten
Proklamationen der bisherigen Weltkirchenkonferenzen zum Problem der
kirchlichen Einheit. Bei einer Mannigfaltigkeit der Formulierung



— 11 —

und Nuancierung im einzelnen ist und bleibt der allgemeine Sinn
dieser Erklärungen im wesentlichen derselbe. Er kommt wohl am
deutlichsten zum Ausdruck in den beiden diesbezüglichen
Erklärungen von Amsterdam und Lund. Amsterdam erklärt: «Gott hat
in Jesus Christus seinem Volke eine Einheit gegeben. Nicht wir
haben sie erreicht, sondern Er hat sie geschaffen. Wir loben Ihn
und danken Ihm für die mächtige Tat Seines Heiligen Geistes,
durch die wir zusammengeführt wurden und durch die wir erkennen,
dass wir trotz unserer Trennungen in Jesus Christus eins sind.»
Lund stellt unter dem Titel: «Die Einheit, die wir haben, und die

Einheit, die wir suchen», fest: «Wir erklären, dass es in der ganzen
Christenheit trotz aller Spaltungen bereits eine Einheit gibt, von
Gott in Christus geschenkt, durch den die Kräfte der zukünftigen
Welt schon unter uns wirksam sind. Diese Einheit und das
Teilhaben jeder christlichen Cemeinschaft an ihr steht ausser allem
Zweifel. Die Zusammenarbeit in der ökumenischen Bewegung ist
ein praktischer Hinweis dafür, dass diese Einheit schon vorhanden
ist. Wir glauben auch, dass der gekreuzigte und auferstandene
Christus jetzt schon durch seinen Heiligen Geist am Werk ist, uns
von den Spaltungen, die diese Einheit verdunkeln, zu erlösen, und
es ist unsere gewisse Hoffnung, dass Er bei seiner Wiederkunft in
Herrlichkeit die Sichtbarkeit dieser Einheit voll an den Tag kommen
lassen wird. Gerade diese Hoffnung macht es uns zur unausweichlichen

Pflicht, im Gehorsam gegen Ihn, in dem wir schon eins sind,
dafür zu wirken und zu beten, dass die Zeit unserer Trennung
verkürzt wird.»

Es gibt also - das ist der Sinn dieser und fast aller
ökumenischen Erklärungen - eine Einheit, die wir in Christus schon haben
und die als Werk des Heiligen Geistes in der bereits erreichten
praktischen Zusammenarbeit und im gemeinsamen Gebet der Konferenzen

uns als eine Erfahrungstatsache entgegentritt. Und es gibt
eine Einheit als Gegenstand unserer eschatologischen Hoffnung,
die erst bei der Parusie sichtbar in Erscheinung tritt, aber gerade
aus dieser Hoffnung erwächst der Ökumene die Pflicht, jene Einheit
in Christus sichtbar werden zu lassen und dafür zu wirken, dass

«die Zeit unserer Trennung verkürzt werden möge». 0. Tomkins
spricht im Blick auf diese Lage von einer «paradoxen», Visser't
Hooft von einer «dialektischen» Situation, die in unserem Zwischenzustand

"unumgänglich sei, «in dem wir schon eine echte Einheit
besitzen und doch nicht jene höhere Einheit haben, von der wir



— 12 —

glauben, dass Gott sie will». Und er bemerkt mit Recht, dass die
Gefahr der « Unaufrichtigkeit » bestehe, wenn wir in diesem Zwischen-
zustand verharren. Wichtig ist ihm, auch hier zu betonen: «aber
während wir erklärten, ein gewisses Mass an wirklicher Einheit
gefunden zu haben, sagten wir nichts über das Wesen der Einheit und
wie diese sich zur Frage unserer Zugehörigkeit zu einer bestimmten
Konfession verhält.»

Die Frage ist nun aber gerade die, ob jener Rede von einer
«paradoxen» oder «dialektischen» Situation, die in der Tat das
Denken weiter ökumenischer Kreise zum Ausdruck bringen mag,
und ob vor allem jenen Einheitsproklamationen der Weltkonferenzen
selbst, nicht doch ein bestimmter theologischer Betriff von der Einheit

der Kirche zugrunde liegt. Wir möchten auf diese Frage im
folgenden so Antwort zu geben versuchen, dass wir diesen
«ökumenischen» Begriff der Einheit ins Licht des Einheitsgedankens
rücken, wie er sich uns von unserem altkatholischen Begriff der
Kirche her zu ergeben scheint.

Der Begriff der Einheit der Kirche ist - ähnlich wie der ihm
verwandte Begriff der Fülle - ein eschatologischer Begriff (Joh. 17,

Eph. 4). Als eschatologische Gabe ist die Einheit aber zugleich ein

Heilsgut der Gegenwart, das der Kirche in Christo jetzt und hier,
wenn auch in aller Verborgenheit als innere, als sogenannte «intensive»

Einheit je und je geschenkt wird. Diese der Kirche jetzt schon

geschenkte innere Einheit, die kurz als Selbstidentität der Gnade
Christi zu umschreiben wäre, ist und bleibt Gegenstand des Glaubens,

ohne den die Hoffnung auf die eschatologische Einheit ihren
Sinn verliert. Und doch muss diese innere Einheit - wenn anders
der Glaube nicht tot ist - ihren sichtbaren Ausdruck finden in
einer äusseren, «extensiven» Einheit. Dieser äusseren Einheit kann
allerdings - wie der orthodoxe Theologe S. Bulgakoff mit Recht
betont - nicht Wesensgleichheit zukommen wie der inneren Einheit,
sondern blosse Wesensähnlichkeit. Das heisst: die äusseren, historisch

gewordenen Formen der extensiven Einheit in Verkündigung,
Bekenntnis, Amt und Sakrament können mehr oder weniger stark
voneinander abweichen und infolgedessen in einen relativen Gegensatz
zu stehen kommen zur inneren Einheit der Kirche. Insofern kann
gesagt werden, dass zwischen der (inneren) Einheit, die wir haben,
und der (äusseren) Einheit, die wir suchen, ein paradoxes oder
dialektisches Verhältnis besteht. Dieses Verhältnis ist aber nicht nur für
die heutige ökumenische Situation charakteristisch, sondern es ist



— 13 —

der Kirche selbst wesentlich, insofern sie pilgernde Kirche ist. Zu
dieser pilgernden Kirche gehört aber nicht nur die Kirche der

Gegenwart, sondern auch - wie das übrigens in Lund von einzelnen
Votanten deutlich gesagt worden ist - die Kirche der Vergangenheit.
Wollen wir also von der «Einheit, die wir haben, und von der Einheit,
die wir suchen», sachgemäss reden, so haben wir die Kirche der
Vergangenheit in unser ökumenisches Gespräch einzubeziehen, es sei

denn, wir wollten der Kirche der Vergangenheit die Gegenwart der
Gnade Christi, die überzeitlich ist, absprechen. Dazu haben wir
aber kein Recht. Wir müssen vielmehr vom Glauben her voraussetzen,

dass Christus durch die Kraft des Heiligen Geistes, der

getrennten und der geeinten Kirche der Vergangenheit nicht weniger
gegenwärtig war, als er es den getrennten und jetzt auf dem Wege
der Einigung begriffenen Kirchen der Gegenwart ist. Von hier aus

gesehen, ist es unrichtig und irreführend, die Sachlage immer wieder
so darzustellen, als ob Gott durch Christus und durch das Wirken
des Heiligen Geistes uns erst in der ökumenischen Bewegung der
letzten vierzig Jahre zur inneren Einheit «zusammengeführt» habe

(Amsterdam). Denn damit wird die innere Einheit, die «Einheit,
die wir in Christus haben» unter der Hand von dem konkreten
Leben der wirklich bestehenden Kirchen losgelöst, als ob es diese

Einheit vorher nicht gegeben hätte. Die Einheit erscheint (und
soll offenbar auch erscheinen) als ein neues, kirchlich-historisches,
epochales Faktum, das zwar voreilig auf das Wirken des Heiligen
Geistes zurückgeführt wird, sich aber als ein Geschehen, das sich im
wesentlichen zwischen den Kirchen und zum grossen Teil auch über
die Kirchen hinweg abspielt, deutlich von dem Wirken des Heiligen
Geistes in den Kirchen abhebt. Damit erweist sich die ökumenische
Einheit im letzten Grunde als ein wesentlich säkulares, profan
kirchen-historisches Phänomen, wie das die wiederholte Berufung
auf die praktische Zusammenarbeit und auf die (als emotionale

Erfahrungstatsache verstandene) Gebetsgemeinschaft der
ökumenischen Konferenzen deutlich zeigt. Das aber bringt die Gefahr mit
sich, dass, die «Einheit, die wir in Christus haben», jeder
ekklesiologischen Substanz entleert und rein nur noch aktivistisch oder

mystisch-pietistisch verstanden wird.
Dadurch wird aber das Wesen der Einheit der Kirche nicht nur

als Heilsgut der Gegenwart, sondern auch als Gabe der
eschatologischen Zukunft verdunkelt. Wiederum gehen wir, um mit unserer
Kritik anzusetzen, aus vom Begriff der kirchlichen Einheit, wie er



— 14 —

sich von unserem altkatholischen Verständnis der Kirche her ergibt,
und fragen, in welche Relation die eschatologische Einheit, die der
Kirche verheissen ist, zur Einheit der pilgernden Kirche zu setzen
ist. Es ist klar, dass es eine direkte Relation der eschatologischen
Einheit nur geben kann zur inneren Einheit der Kirche, die, wie
wir gesehen haben, als Selbstidentität der Gnade Christi in der
durch die Jahrhunderte pilgernden Kirche zu verstehen ist. Und
zwar ist dieses Verhältnis zu bestimmen als das von endgültiger
Gabe und vorläufiger Vorweggabe, das heisst: die Einheit, die der
Kirche einst in der Herrlichkeit der alles enthüllenden Endoffen-
barung geschenkt werden wird, ist ihr jetzt, in dieser Zeit, gegeben
in der Verhüllung einer eschatologischen Vorweggabe, «nur» als

innere Einheit. Dadurch wird aber die äussere Einheit nicht gleichgültig,

sondern sie hat ihre Bedeutung gerade darin, dass sie jene
«Verhüllung» ist, durch die die innere Einheit transparent wird,
respektive transparent werden muss. So ist die eschatologische
Einheit immer auch in Beziehung zu setzen, wenn auch nur
indirekt, zur äusseren Einheit der Kirche. Das geschieht nun aber in
den genannten Erklärungen der ökumenischen Konferenzen gerade
nicht, vielmehr wird die eschatologische Einheit, statt auf die Einheit

der Kirche, mag diese noch so verdunkelt sein, auf die an den
Konferenzen selbst zutage getretene Einheit bezogen. Die Folge
aber ist die, dass - in Entsprechung zu jener «Säkularisierung» der
Einheit der pilgernden Kirche - unvermeidlicherweise auch eine

Säkularisierung des Begriffs der eschatologischen Einheit der Kirche
eintritt. Das heisst: die vollkommene Einheit, die als eschato-

logisches Heilsgut streng endzeitlich zu denken ist, also erst mit
dem Anbruch des neuen Äom zu erwarten ist, wird, indem sie, statt
auf die Einheit der Kirche, auf die säkulare Einheit der
ökumenischen Konferenzen zurückbezogen wird, endgeschichtlich im-
manenziert in dem Sinne, dass ihre Erfüllung von der fortschreitenden

Dialektik der ökumenischen Bewegung selbst, als ein
kirchengeschichtliches Faktum dieses Äons vertrauensvoll erwartet wird.
So, wie man die Einheit der pilgernden Kirche darin (partiell
wenigstens) verwirklicht sieht, dass man auf den Konferenzen durch
den Heiligen Geist «zusammengeführt» wird zu praktischer
Zusammenarbeit und gemeinsamem Gebet, so betrachtet man die
kommende Einheit, «die Gott schafft» in analoger Weise als das

geschichtliche, wenn auch erst endgeschichtliche Ergebnis der von
den Konferenzen der Welt mit Nachdruck verkündeten «Königs-



— 15 —

herrschaft Christi » und des an den Konferenzen selbst schon mächtig

gewordenen Heiligen Geistes (Amsterdam).

Wir sind uns durchaus bewusst, dass unsere Kritik am
«ökumenischen» Einheitsbegriff der heutigen zwischenkirchlichen Situation

gegenüber, insbesondere der Lage gegenüber, in welcher sich
der ökumenische Rat und seine Organe den verschiedenen Kirchen
gegenüber befinden, in gewisser Beziehung unangemessen ist. Ist
doch diese Situation gerade dadurch gekennzeichnet, dass die
Ökumene in dieser streng kirchlichen Weise, wie es hier geschehen ist,
gar nicht von der Einheit reden kann, weder von der Einheit als

gegenwärtigem noch als zukünftigem Heilsgut. Das könnte sie nur,
wenn sie sich zuvor einig geworden wäre über das Wesen der Kirche
selbst, nämlich darüber, dass sie ein Offenbarungsereignis ist.
Solange aber diese Frage unbeantwortet bleibt, muss es auch die
andere bleiben. Beide hängen aufs engste miteinander zusammen,
ja sie sind im Grund ein und dieselbe Frage.

Eben darum sind wir entschieden der Meinung, dass diese
beiden unter sich zusammenhängenden Fragen nach dem Wesen
und der Einheit der Kirche schon um der Klärung der ökumenischen
Situation als solcher willen, in ihrer grundsätzlich-scheidenden
Bedeutung mutig ins Auge gefasst werden sollten. Der Standpunkt,
dass der ökumenische Rat selbst zu keinem bestimmten Begriff der
Kirche und der Einheit sich bekenne, ist kein theologischer, sondern
ein taktischer, kirchenpolitischer. Und er hat seine Berechtigung,
insofern der Ökumenische Rat ein blosser «Bund», und das heisst,
eine «weltliche» Organisation von Kirchen ist und bleiben Avili.

Aber gerade deswegen vergibt er sich in keiner Weise etwas, wenn
er der «Kommission für Glauben und Kirchenverfassung» volle
Freiheit lässt, zunächst einmal ganz «akademisch» die
theologischen Grundprobleme, die sich aus der in Lund zutage getretenen
Situation als die vordringlichsten ergeben haben, nämlich die
Probleme Offenbarung - Christus - Kirche - Einheit -
Eschatologie - gründlich und sorgfältig zu studieren, also theologische
Grundlagenforschung auf ökumenischer Basis zu treiben.
Umgekehrt aber wäre es wünschbar, dass der Ökumenische Rat, seine

Organe und Weltkonferenzen künftig sehr viel zurückhaltender
reden würden von «der Einheit, die wir in Christus haben», die ja
nicht kirchliche, sondern eine blosse Konferenzeinheit ist und die



— 16 —

in dieser direkten Weise auf das Wirken des Heiligen Geistes
zurückzuführen und auf die eschatologische Einheit zu beziehen, zum
mindesten theologisch unvorsichtig ist. Also mehr Theologie auf der
einen Seite, grössere ekklesiologische Zurückhaltung auf der
anderen Seite!

Damit stellt sich aber die Frage, ob und wie eine solche Forderung

bei der heutigen Lage der Ökumene durchführbar ist. Wir
wollen sie in einem abschliessenden Wort kurz zu beantworten
suchen.

Ausblick

Man hat im Blick auf die in Lund erfolgte Revision der
bisherigen Verfassung von faith and order und vor allem auf das

immer stärkere Überhandnehmen des amerikanisch-freikirchlichen
Einflusses innerhalb der Ökumene von einer «Gleichschaltung» der

Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung unter den «Genfer
Unitarismus» gesprochen. Dieser Behauptung der «Herder
Korrespondenz» (Jhg. 7, Heft 1, S. 38 ff.) ist aber von den massgebenden
Persönlichkeiten Genfs mit überzeugenden Argumenten
widersprochen worden. Von einer «Gleichschaltung» zu reden, ist zum
mindesten eine Übertreibung.

Richtig ist nur, dass durch die Verfassungsrevision die
bisherige Arbeit von faith and order mit den Bestrebungen des

Ökumenischen Rates und seiner Organe, vor allem des Forschungsinstitutes,

besser koordiniert und rationeller gestaltet werden soll,
was nur zu begrüssen ist. Und zweitens ist richtig, dass durch die

erstmalige Begegnung des amerikanischen Christentums mit dem

europäisch-kontinentalen innerhalb der Ökumene eine ganz neue

Problemlage geschaffen worden ist, die die Ökumene vor sehr

schwierige Aufgaben stellt, deren Lösung noch nicht abzusehen ist.
Davon jedenfalls, wie diese beiden Fragen, die mehr organisatorische
und die mehr theologisch-geistesgeschichtliche, von der Ökumene

gelöst werden, hängt es auch weithin ab, ob unsere beiden

Forderungen nach theologischer Konzentration und kirchlicher Zurückhaltung

erfüllt werden können.

a) Die Organisation

Nach den in Lund gefassten Beschlüssen, durch die die
bisherige, in Amsterdam angenommene Verfassung revidiert wurde,
führt die faith and order-Bewegung in Zukunft den Namen: «Kom-



— 17 —

mission für Glauben und Kirchenverfassung im Ökumenischen Rat
der Kirchen.» Ihre Aufgaben werden wie folgt umschrieben:

a) Das wesenhafte Einssein der Kirche Christi zu verkündigen
und dem ökumenischen Rat und den Kirchen ihre Verpflichtung

zur Sichtbarmachung dieser Einheit und ihre dringende
Notwendigkeit um des Werkes der evangelischen Verkündigung

willen vor Augen zu halten;
b) Fragen der Glaubenslehre, der Verfassung und des Gottes¬

dienstes samt den mitspielenden sozialen, kulturellen,
politischen und rassenmässigen und anderen Faktoren in ihrer
Bezogenheit auf die Einheit der Kirche nachzugehen;

c) die theologischen Folgerungen aus der Existenz der
ökumenischen Bewegung zu studieren;

d) den Fragen nachzugehen, die in den Beziehungen zwischen den
Kirchen heute Schwierigkeiten mit sich bringen und einer
theologischen Klärung bedürfen;

e) Informationen über von den Kirchen für ihre Wiedervereinigung

jeweils unternommenen Schritte zu beschaffen.

Diese ihre Tätigkeit soll erfolgen nach den vier Grundsätzen
der bisherigen faith and order-Bewegung, die im wesentlichen

besagen (Wortlaut gekürzt):
1. Die Kirchen sind aus ihrer Vereinzelung heraus zu einer

gegenseitigen Bewegung zu führen, ohne dass sie genötigt werden,
ihren Überzeugungen untreu zu werden oder Kompromisse zu
schliessen. 2. An die Konferenzen sind offizielle Abgeordnete der
Kirchen zu senden. 3. Eingeladen sind alle Kirchen, die Jesus

Christus als Gott und Heiland anerkennen. 4. Nur die Kirchen
selbst sind befugt, Unionsverhandlungen untereinander
einzuleiten.

«Weltkonferenzen für Glauben und Kirchenverfassung» werden

nur einberufen, wenn die Hauptthemata so weit bearbeitet
sind, dass sie den Kirchen vorgelegt werden können und wenn der
Zentralausschuss des Ökumenischen Rates einen entsprechenden
Beschluss fasst. Die «Kommission für Glauben und Kirchenverfassung

im Ökumenischen Rat der Kirchen» tritt normalerweise
alle drei Jahre zusammen und besteht aus 85, von der Vollversammlung

des Ökumenischen Rates zu ernennenden Mitgliedern, zu denen

noch 15 vom Zentralausschuss des Ökumenischen Rates zu
ernennende Mitglieder hinzukommen.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1053. 2



— 18 —

Die Kommission wählt einen «Arbeitsausschuss» von 22

Mitgliedern, der seinerseits 3 Mitglieder zu ernennen ermächtigt ist.
Auch diese Wahlen sind durch den Zentralausschuss des Ökumenischen

Rates zu bestätigen. Der Arbeitsausschuss tritt normalerweise

jährlich einmal zusammen und hat, wie die Kommission
selbst, das Recht, notwendig werdende theologische Kommissionen
zu ernennen. Für die Kommission und den Ausschuss wird ein
hauptamtlicher Sekretär bestellt. Der Vorsitzende und der
stellvertretende Vorsitzende der Kommission, der Vorsitzende des
Arbeitsausschusses und der permanente Sekretär bilden zusammen
die «Abteilung (Departement) für Glauben und Kirchenverfassung»,
clie für die ständige Weiterführung der Arbeit und die Zusammenarbeit

mit der Studienabteilung des Ökumenischen Rates
verantwortlich ist.

Als Vorsitzender der Kommission wurde gewählt der Präsident
der Konferenz von Lund, Y. Brilioth, Erzbischof von Uppsala,
Primas der Kirche von Schweden, als stellvertretender
Vorsitzender Prof. D. Clarence Craig (Methodist USA), als Vorsitzender
des Arbeitsausschusses der bisherige administrative Sekretär der
Lunder Konferenz, Rev. Oliver Tomkins (Church of England), und
als permanenter Sekretär Rev. R. E. Nelson (Baptist USA). Die
85 Sitze der Kommission sind wie folgt verteilt worden: Anglikaner

11, Baptisten 7, Kongregationalisten 4, Jünger Christi 3,

Quäker 2, Lutheraner 14, Methodisten 9, Presbyterianer und
Reformierte 12, Unierte 7, Orthodoxe 9, Altkatholik 1 (Erzbischof
Rinkel), sonstige 6.

Erwähnenswert ist endlich noch, dass nach einem Beschluss der

Vollversammlung vom 28. August das Thema der 1. Sektion für
die 2. Vollversammlung des Ökumenischen Rates in Evanston im
Jahre 1954 wie folgt bestimmt wurde: « Unser Einssein in Christus
und unsere Uneinigkeit als Kirchen.»

Es ist natürlich müssig, jetzt schon darüber zu spekulieren, in
welcher Richtung - ob mehr «amerikanisch» oder mehr «europäisch»

- die Mitglieder der Kommission und des Arbeitsausschusses, vor
allem aber die zu ernennenden theologischen Kommissionen, die

Arbeit, insbesondere die Vorarbeiten für das genannte Unterthema
der Konferenz von Evanston, weiterführen werden. Auf Grund der
in Lund gemachten Erfahrungen soll aber der Wunsch nicht
unausgesprochen bleiben, es möchten in vermehrtem Masse, als das in
Lund selbst der Fall war, geschulte und gereifte Theologen zur Mit-



— 19 —

arbeit herangezogen werden, Exegeten, Kirchenhistoriker und
Dogmatiker vor allem, die in der Lage sind, wirklich grundlegende
theologische Arbeit zu leisten. (Es mag in diesem Zusammenhang
nicht ganz uninteressant sein, zu hören, dass, wie das «Irenikon»,
1952, Tome XXV, berichtet, das Durchschnittsalter in Lausanne
65 Jahre betrug, in Amsterdam 56, in Lund 51 Davon, ob das die
Kirchen begreifen und diesem Zweig der Ökumene ihre besten und
erfahrensten Theologen und kirchlichen Führer zur Verfügung
stellen, hängt es letzterdings ab, ob faith and order in der Lage sein

wird, weiterhin das «theologische Gewissen» der ökumenischen

Bewegung zu sein und die Aufgabe zu erfüllen, die Visser't Hooft mit
den Worten umschrieben hat: «Die ökumenische Bewegung
erwartet von faith and order eine Führung in all jenen Fragen, von
denen das ganze Leben der Bewegung letzterdings abhängt.»

b) Der Gegensatz zwischen den Kirchen der Alten und der Neuen Welt

Wichtiger noch als diese organisatorischen Probleme für die
Zukunft von faith and order ist die Frage, wie der latente Gegensatz
zwischen den amerikanischen und den europäischen Kirchen (der
nicht einfach, wie ein römisch-katholischer Beobachter meinte, der

Gegensatz zwischen Sekten und eigentlichen Kirchen ist)
ausgetragen werden wird.

Wir möchten, um nur das Nötigste zu sagen, diesen Gegensatz
lediglich von einer bestimmten Seite her zu beleuchten versuchen,
um dann im Anschluss daran unseren Standpunkt kurz
darzulegen.

Kurz vor Eröffnung der Lunder Konferenz hatte Prof. van
Düsen, der Vorsitzende der Studienabteilung des Ökumenischen
Rates und Präsident des «Union Theological Seminary» in New
York, in der «Christian Century» einen Aufsehen erregenden Artikel
erscheinen lassen: «Wird Lund ökumenisch sein?» Er hatte das

bezweifelt mit dem Hinweis, dass die amerikanischen Kirchen nicht
nur zahlenmässig zu schwach vertreten seien, sondern dass auch die
amerikanische Theologie und Kirchlichkeit zu wenig Berücksichtigung

finde. Wie die «Herder Korrespondenz» berichtet, hatte van
Düsen, ausgehend von den besonderen amerikanischen Verhältnissen,

schon früher die Forderung erhoben nach einer
überkonfessionellen Schule für Theologen, die für «die allgemeine Kirche
Christi» ausgebildet werden sollten. Er weist darauf hin, dass man
im Princeton Seminary bereits das Lehrfach «Ecumenics», Lehre von



— 20 —

der Ökumenik, eingeführt hat, um es zum Schlüsselfach des ganzen
Lehrsystems zu machen. Der dort wirkende Ökumeniker und
Gesinnungsfreund van Dusens, Prof. John Mackay, begründet diese

neue Wissenschaft wie folgt: «Ökumenik ist die Wissenschaft von
der allgemeinen Kirche. Es ist die Wissenschaft von der göttlichen
Gesellschaft, so wie Soziologie die Wissenschaft von der weltlichen
Gesellschaft ist Hinsichtlich ihrer Zielsetzung befasst sich
Ökumenik hauptsächlich mit der Feststellung und Forderung der
Prinzipien des geistlichen Wachstumsund jener Haltung, die am wahrsten
den Genius der christlichen Religion und den Willen Gottes in
ihrer Tragweite für Leben und Wirken der christlichen Kirchen mit
ihrem weltweiten Aspekt ausdrückt.» Solche und ähnliche
Erklärungen sind deutlich gegen die europäisch-kontinentale Theologie
und Kirchlichkeit, gegen ihren Traditionalismus, Historismus,
Dogmatismus und Partikularismus gerichtet. Van Düsen bezeichnet es

geradezu als eine besondere Aufgabe der ökumenischen Schulung,
den Kampf aufzunehmen gegen «die Zitadelle des Partikularismus -
die systematische Theologie», die ihren Gegenstand verfehle, wenn
sie nicht stets den allgemeinen christlichen Glauben lehre.

So bedenklich die hier zutage tretende Auslieferung der Theologie

an die Soziologie und die damit verbundene Entleerung der

Theologie ist, man wird nicht bestreiten können, dass dieser Angriff
gegen den europäischen Partikularismus und Historismus, den die
Amerikaner vor allem in der Orthodoxie, in den anglikanischen und
lutheranischen Kirchen verkörpert sehen, insofern verständlich
ist, als er in diesen Kirchen vielfach ein nicht unbeträchtlicher
«nicht-theologischer Faktor» ist und gerade von den Amerikanern
sehr stark als solcher empfunden wird. Das hat in deutlicher Weise
die Aufnahme gezeigt, die die Erklärung des Erzbischofs Athenagoras

gerade bei den Amerikanern gefunden hat, vor allem der Satz :

«Die orthodoxe Kirche ist die ganze und einzige Kirche, der Leib
Christi, die von den Aposteln einzig Bevollmächtigte.» (Vgl. IKZ
1952, S. 233.)

Wir müssen gestehen, dass diese Erklärung auch uns
überrascht hat. Wenn noch gesagt worden wäre, dass die orthodoxe
Kirche des Ostens die ganze und einzige Kirche Christi repräsentiere,

darstelle, an ihr vollen Anteil habe - was nach unserer Kenntnis

der orthodoxen Ekklesiologie (vgl. Bulgakoff) durchaus möglich
und sinnvoll gewesen wäre -, so hätten wir das verstanden. In dieser

Erklärung aber identifiziert sich die heutige, historisch gewordene



— 21 —

Ostkirche in direkter Weise mit der Kirche Christi, wodurch sie

nicht nur alle anderen Kirchen von der Kirche Christi ausschliesst,
sondern-was noch folgenschwerer ist - sich in sich selbst einschliesst.
Jedenfalls erscheint für den Aussenstehenden die Ostkirche in
dieser Erklärung als die Gefangene ihrer eigenen historisch gewordenen

Kirchlichkeit, so dass ihre innere Einheit, ihr Anteil an der
Kirche der Offenbarung gerade nicht mehr transparent wird. Es

war darum nicht verwunderlich, dass die Amerikaner sehr heftig
reagierten. Schärfer als in diesem Zusammenstoss, der allerdings
nur eine rasch beigelegte Episode blieb, hätte der Gegensatz zwischen
den christlichen Kirchen der Alten und der Neuen Welt nicht zum
Ausdruck kommen können.

Die Frage ist, ob eine Lösung derart fundamentaler Gegensätze
überhaupt denkbar ist Sicherlich gibt es keine Lösung, solange
sich empirischer Soziologismus und positivistischer Historismus in
dieser massiven Ausprägung, wie sie von Mackay und von van
Düsen einerseits und von Athenagoras andrerseits vertreten werden,
gegenüberstehen. An eine Lösung oder wenigstens an eine

Entspannung ist erst zu denken, wenn die Kirchen in ihren Theologien
auf alle derartigen soziologisierenden und historisierenden Stützen
verzichten und sich dazu entschliessen, sich in ihren wesentlichen

Inhalten als Repräsentation der Einen Kirche der Offenbarung zu
verstehen. Das setzt allerdings voraus den Offenbarungsglauben
an clie Kirche und vor allem, class in diese Kirche der Offenbarung
die Kirche der Vergangenheit einbezogen wird. Auf diesen letzteren
Punkt ist besonderes Gewicht zu legen.

In der Kirche der Vergangenheit begegnet uns nämlich das

in der heutigen Ökumene allzu oft übersehene Faktum, dass es im
1. Jahrtausend - also während mehr als der Hälfte ihrer Existenz -
eine ungeteilte Kirche mit einer sichtbaren Einheit im Sinne äusserer

Wesensähnlichkeit gegeben hat. Wir wissen wohl, wie brüchig -
menschlich gesehen - sich diese Einheit immer wieder erwiesen hat,
wie oft Staatsgewalt sie notdürftig aufrecht erhalten musste und wie

erst noch innerhalb dieser einen Kirche die Gegensätze und
Widersprüche oft nicht weniger gross waren als sie heute in unseren
getrennten Kirchen sind. Wir meinen auch nicht, dass diese eine,

ungeteilte Kirche des 1. Jahrtausends an und für sich schon

Christus, ihrem Herrn, näher gestanden haben muss als die
getrennte Kirche von heute und dass - etwa im Sinne des consensus

quinquesaecularis - die ungeteilte Kirche einfach wieder zu repri-



oo

stinieren wäre. Nichtsdestoweniger bleibt die - wie wir meinen,
für unsere heutige Christenheit immer wieder beschämende -
Tatsache bestehen, dass diese ungeteilte Kirche, wenn auch in
zeitbedingter und unvollkommener Form, der Stimme der einen und

ganzen Kirche Ausdruck zu geben vermocht und die äussere Einheit
in Verkündigung, Bekenntnis, Amt und Sakrament aufrecht zu
erhalten vermocht hat. Wir können, wenn anders es uns Heutigen
wirklich darum geht, «die Einheit, die wir in Christus haben», auch
nach aussen sichtbar werden zu lassen, einen solchen Versuch
niemals unternehmen unter vollständiger Ignorierung der Tatsache,
dass es diese äussere Einheit der pilgernden Kirche schon einmal
gegeben hat und dass sie auch uns darum von dort her gegeben ist -
als Aufgabe. Diese Aufgabe aber besagt, dass wir diese äussere

Einheit überhaupt nicht anders «sichtbar machen» können als auf
dem Boden der alten, ungeteilten Kirche, auf dem Boden ihres

Bekenntnisstandes, ihres Amtes und ihres Gottesdienstes. Das heisst

gewiss nicht, dass wir Bekenntnis, Amt und Sakrament der alten
Kirche als «ekklesiologisches Gepäck» (Lund) einfach unbesehen

auf unsere schmalen Schultern zu laden hätten, sondern wir hätten
sie gemeinsam zu prüfen im Lichte der vielfach neuen und
vertieften Erkenntnisse, die den einzelnen Kirchen auf ihren getrennten
Wegen geschenkt worden sind. Ignaz von Döllinger hat diesen

Gedanken in seinen berühmten Münchner Vorträgen über die

Wiedervereinigung der Kirchen klar und deutlich ausgesprochen
und mit seinem immensen kirchenhistorischen Wissen die These

begründet: Eine Einigung der christlichen Kirchen ist nur vollziehbar

als Wiedervereinigung auf dem Boden der alten, ungeteilten
Kirche. Diese Forderung ist mit Döllinger erneut zu erheben,
zunächst aus kirchengeschichtlichen Gründen, speziell mit dem in
seiner Bedeutung nicht zu unterschätzenden Argument, dass die

Einigung der Kirchen, soll es nicht ein kirchliches Chaos geben, nur
vollzogen werden kann in derselben kirchen- und theologiegeschichtlichen

Abfolge und Ordnung, in der vorher die Trennung der Kirchen
erfolgt ist. Diese Forderung ist aber auch zu erheben aus biblischen
und dogmatischen Gründen : nur wenn die Einigung der Kirchen als

Wiedervereinigung auf dem Boden der alten, ungeteilten Kirche
vollzogen wird, wird ihre Einheit hienieden eine wahrhaft kirchliche und
ihre Einheitshoffnung eine wahrhaft eschatologische sein.

Besteht aber Aussicht, dass diese Forderung, die Einigung der
Kirchen müsse konsequent als Wiedervereinigung ins Auge gefasst



— 23 —

werden, in der heutigen Ökumene überhaupt Gehör finden wird
Das ist vorläufig nicht anzunehmen. Wir meinen aber, dass im
Blick auf die Situation, die sich aus der Lunder Konferenz ergeben
hat, die sogenannten «alten» Kirchen, diejenigen also, die sich für
ihr Bekenntnis, Amt und Sakrament auf die ungeteilte Kirche des
1. Jahrtausends berufen - und das sind nicht wenige! - mit sehr
viel mehr Nachdruck, aber auch mit Formulierungen, die die
anderen, speziell die amerikanischen Freikirchen, nicht zurückstossen,
sondern aufhorchen lassen, das Erbe der alten Kirche in die Waagschale

werfen sollten, ja, dass diese alten Kirchen innerhalb der
Ökumene - die orthodoxen, die anglikanischen, die altkatholischen
und in gewissem Sinne auch die reformatorisch-protestantischen
Kirchen, sofern sie ihrem reformatorischen Erbe treu geblieben
sind, - sich enger zusammenschliessen und sich auf ihre gemeinsame

Aufgabe und Verantwortung besinnen sollten. Dadurch dürften

umgekehrt die Freikirchen der Neuen Welt sich veranlasst
sehen, ihre eigene Kirchlichkeit nicht mehr so einseitig im Lichte
ihres jetzigen Aktivismus und ihrer momentanen soziologischen
Bedeutung zu sehen - auch das ist ein Partikularismus -, sondern
sie in den Gesamtzusammenhang der grossen kirchengeschichtlichen
Entwicklung zu stellen, deren unveräusserlicher Grund die ungeteilte

Kirche des 1. Jahrtausends ist.

Schlusswort

Man hat in Lund zum erstenmal versucht, die Bedeutung der
«nicht-theologischen Faktoren» für die Kirchenspaltung
herauszustellen. Das war, wie wir gesehen haben, das eine bemerkenswerte

Ergebnis der Konferenz. Das zweite war, dass man die

Ekklesiologie entschlossen in der Christologie zu verankern
versucht hat und auf diesem Wege zu einem bemerkenswert
«hochkirchlichen» Verständnis der Kirche, des Amtes und des
Gottesdienstes gelangt ist. Die Frage ist, ob zwischen den beiden Ergebnissen

eine ganz bestimmte Wechselwirkung besteht. In der Tat.
Es hat sich herausgestellt: je gehaltvoller, tiefer und gläubiger die

Theologie spricht, um so kleinlauter nicht nur werden die
oberflächlichen Aktivisten und Unionisten, sondern um so deutlicher
treten gleichzeitig die nicht-theologischen Faktoren in ihrer negativen

Bedeutung für die kirchliche Einheit hervor. Sollte das nicht
ein Fingerzeig sein für die weitere theologische Arbeit der Ökumene

Vom Standpunkt unserer altkatholischen Kirchlichkeit aus würden



— 24 —

wir sagen : Je entschlossener und umsichtiger wir die Theologie der
alten Kirche in den Vordergrund stellen und je mutiger und
vorurteilsloser wir auch die vielen nicht-theologischen Faktoren
derselben alten Kirche wie diejenigen unserer eigenen Kirchlichkeit
kritisch beleuchten, um so heller musste das Glaubensgut der alten
Kirche im Lichte der Wahrheit erstrahlen, um so deutlicher musste
werden, dass dieses Glaubensgut das Gut nicht nur der alten
Kirche, sondern der Kirche überhaupt ist. Mit anderen Worten : In
dem Masse, als die theologische Arbeit auf die in der alten Kirche
gegebenen Grundlagen konzentriert und andrerseits durch ein furchtloses

Studium der nicht-theologischen Faktoren eine gründliche
«Entweltlichung» der Kirche eingeleitet würde, in dem Masse

musste die Wiedervereinigung auf dem Boden der alten Kirche als

eine reale Möglichkeit erscheinen, die auch von den «neuen» Kirchen
endlich ernst genommen werden musste.

Nur so hätten wir begründeten Anlass zur Hoffnung, dass

unsere ökumenische Arbeit unter die Verheissung des hohepriesterlichen

Gebetes des Herrn zu stehen kommt, in welchem die beiden

Aspekte der Einheit der Kirche und der ihrer «Entweltlichung»
vereinigt sind. Die Einheit in der Fülle verheisst der Herr den

Seinen mit den von den Ökumenikern viel zitierten Worten: «Ich
bitte für sie, dass sie alle eins seien, gleich wie Du, Vater, in
mir und ich in Dir, dass auch sie in uns eins seien, auf dass die Welt
glaubt, dass Du mich gesandt hast. » Aber - und dürfen wir das
jemals vergessen - unmittelbar vorher sagt Jesus von den Seinen,
denen er diese Einheit verheisst: «Sie sind nicht von der Welt, wie
auch ich nicht von der Welt bin. Heilige sie in der Wahrheit. Denn
Dein Wort ist die Wahrheit.»

Ölten Urs Küry


	Die dritte Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung in Lund vom 15. bis 29. August 1952 [Schluss]

