Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 43 (1953)

Heft: 1

Artikel: Die dritte Weltkonferenz fur Glauben und Kirchenverfassung in Lund
vom 15. bis 29. August 1952 [Schluss]

Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404300

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die dritte Weltkonferenz fiir Glauben
und Kirchenverfassung

in Lund vom 15. bis 29. August 1952

(Schluss)

Ungeldste Probleme

Der Schlussbericht der Konferenz von Lund hat, wie wir
gesehen haben, ein stark hochkirchliches, um nicht zu sagen «katho-
lisches» Gepriige. Das ist an und fiir sich ein erfreuliches Ergebnis.
Aber es ist erkauft worden um den Preis zweier bedriickender
Fatalititen: einmal hat man die eigentlich fundamentalen Glau-
bensgegensiitze entweder iiberhaupt iibergangen - so den in Amster-
dam herausgearbeiteten Gegensatz zwischen dem katholischen und
protestantischen Verstindnis der Kirche —, oder man hat sie ver-
harmlost und in blosse Verschiedenheiten der Akzentuierung um-
gedeutet. Fatal war sodann, dass die Vertreter derjenigen Kirchen,
die notorisch nicht auf dem Boden dieses «hochkirchlichen» Be-
richtes stehen, ihn trotzdem mehr oder weniger widerspruchslos
entgegengenommen haben. Beides aber war nur moglich darum,
weil man die in der 6kumenischen Arbeit noch immer «ungelost»
gebliebenen Grundprobleme in ihrer theologischprinzipiellen Be-
deutung nicht klar ins Auge zu fassen gewagt hat. Der theologische
Sekretiir der Konferenz, Dr. L. Hodgson, hat zwar die zwei wich-
tigsten dieser ungelisten Probleme mit Namen genannt und sie in
seinem einleitenden Referat in origineller Weise neu zur Diskussion
gestellt, nimlich die Frage nach dem Verhiiltnis der gottlichen und
menschlichen Seite im Wesen der Kirche und die Frage nach dem
Begriff der kirchlichen Einheit. Man hat sich aber in der Sektions-
arbeit durch die von Hodgson gestellten Fragen nicht gross beun-
ruhigt gezeigt, sondern in den gewohnten Bahnen weiterzudenken
versucht mit dem Ergebnis, das wir kennen. Wir meinen aber, dass
es sich lohnt, diesen beiden tatsichlich entscheidenden Fragen im
Anschluss an die in Lund zu Tage getretene Situation noch etwas
nachzugehen.

Das Problem der Kurche

Die in Lund erhobene Forderung, dass die Ekklesiologie be-
griindet werden miisse in einer vertieften Christologie, ist an und



— 6 —

fiir sich durchaus berechtigt. Es ist aber zu fragen, ob es in den ver-
schiedenen Kirchen solche «vertieften» Christologien nicht schon in
grosser Zahl gibt und ob nicht die Gegensitzlichkeiten, zu denen
die verschiedenen Kirchen gerade in ihrem christologischen Denken
gefithrt worden sind, direkt oder indirekt der Hauptgrund dafir
sind, dass die Kirchen heute auch in ekklesiologischer Beziehung
so uneins sind ? Und es ist weiter zu fragen, ob mit einer solchen
Riickverschiebung des Problems der Kirchenspaltung aus dem Ge-
biet der Ekklesiologie in das der Christologie der Okumene wirklich
gedient wiire ? Bestiinde nicht sofort die Gefahr, dass die alten chri-
stologischen Streitigkeiten wieder neu heraufbeschworen wiirden
und dass auch die Basisformel des Okumenischen Rates wieder neu
in Frage gestellt wiirde, ohne dass fiir die eigentliche Aufgabe, nim-
lich die Verstindigung iiber den Kirchenbegriff, etwas Wesentliches
gewonnen wire ! Die reichlich verstindnislose Aufnahme, die der
geistvolle Versuch von Prof. Th. F. Torrance in der 1. Sektion ge-
funden hat, das Miteinander von Gott und Mensch im Sein der
Kirche vom Chalcedonense her zu verstehen, hat zur Geniige ge-
zeigt, was wir zu gewirtigen hitten, wenn faith and order bei der
jetzigen Zusammensetzung sich auf christologische Erorterungen
im engeren Sinne einlassen wiirde.

Und doch meinen wir, dass der Grundsatz, die Ekklesiologie
miisse verankert werden in der Christologie, richtig ist. Aber es
kann und darf vorderhand nicht die Christologie in diesem engeren,
dogmatisch fixierten Sinne zum Ausgangspunkt der Erorterungen
gemacht werden, ohne dass vorher die christologische Frage und
mit ihr die nach dem Wesen der Kirche in einen umfassenderen theo-
logischen Zusammenhang hineingestellt wird, niimlich in den Zu-
sammenhang des Offenbarungsgeschehens iiberhaupt. Es muss,
nachdem die dem okumenischen Rat angeschlossenen Kirchen
Jesus Christus als «Gott und Heiland» anerkennen, mithin das
Christus-Geschehen als das entscheidende Offenbarungshandeln
Gottes an uns Menschen im Glauben anzunehmen bereit sind, zuerst
der in dieser rudimentéiren Christologie vorausgesetzte Offenbarungs-
begriff selbst geklirt und dann gefragt werden, ob die Kirche selbst
in dieses Offenbarungsgeschehen, das seine Mitte in Christus hat,
hineingehort oder nicht. Es muss mit anderen Worten die Frage
ganz klar gestellt und beantwortet werden, ob die Kirche selbst ein
Offenbarungsereignis ist oder nicht. Das heisst konkret: Ob und in
welchem Sinn jede der der faith and order-Bewegung angeschlos-



senen Einzelkirchen bereit ist, sich in ihren wesentlichen Inhalten
hineingestellt zu sehen in das Offenbarungshandeln Gottes, sich
selbst als «Kirche der Offenbarung» zu verstehen ?

Ks ist auffillig, wie oft seit der Konferenz von Lausanne in den
Kundgebungen der faith and order-Bewegung der Satz wiederholt
wird : «Die Kirche ist eine Schopfung Gottes, nicht aber ein Werk von
Menschen.» Das wird aber eindeutig immer nur gesagt in bezug auf
den Ursprung der Kirche, nicht aber in bezug auf ihren Fortbestand
in der Welt. So heisst es im Bericht der 1. theologischen Kommission
iiber das Wesen der Kirche: «Jede Kirche hilt dafiir, dass die Kirche
kein menschliches Machwerk ist, sondern Gottes Gabe zur Rettung
der Welt, dass die Heilstat Gottes in Christus sie ins Leben rief,
dass sie durch die Gegenwart und Kraft des Heiligen Geistes fort
und fort in der Geschichte weiterlebt.» Es wird also nur der gott-
liche Ursprung der Kirche eindeutig bejaht, die Frage aber, ob
ihr konkretes Weiterleben, wie es sich in ihren wesentlichen Gehalten,
in Verkiindigung, Bekenntnis, Amt und Sakrament darstellt, im
gleichen Sinne gottlichen Charakter hat wie ihr Ursprung, wird zum
mindesten offen gelassen. Denn dieses « Weiterleben durch die Gegen-
wart und Kraft des Heiligen Geistes» kann noch immer durchaus
als von der konkreten Kirche losgelost gedacht werden. Auch im
Schlussbericht der Lunder Konferenz findet sich kein einziger Satz,
der den Offenbarungscharakter der Kirche in diesem konkreten
Sinne eindeutig bejaht. Charakteristisch in dieser Beziehung ist der
Umstand, dass der 1. Satz von Kapitel LI iiber «Christus und seine
Kirche» (vgl. IKZ Jhg. 1952, S. 239), der in seiner urspriinglichen
Fassung gelautet hatte: « Wir glauben an Jesus Christus, unseren
Herrn, der die Kirche liebt, sich fiir sie dahingibt und sie fiir immer
mit sich vereint» abgeiindert worden ist in die Perfekt-Form:
«der die Kirche geliebt, sich fiir sie dahingegeben und sie fiir immer
mit sich vereint hat.» In diesem Zusammenhang gehort auch die
vor allem im IV. Kapitel tiber die Gottesdienstformen immer
wiederkehrende Formel, dass unser Gottesdienst, unser Glaube,
unser Bekennen unsere, nimlich des Menschen, Antwort sei auf
die Heilstaten Gottes. Noch in der abschliessenden Plenarsitzung
wurde von lutherischer Seite auf die Unzulinglichkeit dieser For-
mulierung mit Recht aufmerksam gemacht, da sie das gottesdienst-
liche Handeln der Kirche einseitig als menschliches Handeln zu
verstehen scheine. Die entsprechenden Korrekturen sind dann zwar
im Schlussbericht vorgenommen worden, die Frage aber bleibt, ob



— 8 —

die Tragweite dieser in letzter Stunde vorgenommenen Anderung
erkannt worden ist ?

Wir meinen also, dass von faith and order die Frage einmal
ganz klar gestellt werden muss: Darf, ja muss die Kirche in ihrem
Ursprung nicht nur, sondern auch in ihrem konkreten Bestand —
nidmlich in ihren wesentlichen Inhalten: in Bekenntnis, Amt und
Sakrament — sich als Offenbarungstatsache verstehen, oder darf
sie das nicht? Wir unsererseits zogern nicht, darauf mit einem
runden Ja zu antworten. Fiigen aber sofort bei, dass die konkrete
Kirche das nur so tun kann, dass sie sich selbst dabei zum Wunder
wird. Es fehlt uns hier der Raum, das niaher zu begriinden, doch
diirften folgende Hinweise einigermassen andeuten konnen, was
wir meinen.

So wie in bezug auf das Problem der Rechtfertigung und Hei-
ligung nicht einfach gesagt werden kann, dass die Rechtfertigung
der gottliche Akt im Heilsprozess sei, die Heiligung aber, der Glaube
und die Werke des (Glaubens jenem gottlichen Akte gegeniiber die
menschliche «Antwort», sondern gesagt werden muss, dass die
Heiligung, der Glaube und die Werke ebenso sehr Gottes Tat am
Menschen sind wie die Rechtfertigung selbst, so halten wir dafir,
dass die «Antwort», die die Kirche in ihrem «Leben», nimlich in
ihrer vom Heiligen Geist getragenen Verkiindigung, in Bekenntnis,
Amt und Sakrament auf das Offenbarungshandeln Gottes gibt, selbst
in dieses Offenbarungshandeln hineingehért, selbst Offenbarungs-
charakter hat. An der Kirche und durch die Kirche geschieht je
und je Offenbarung. Das soll und darf allerdings nicht heissen,
dass die Kirche einfach der Christus explicatus sei, wie vom rechten
Fliigel der Okumene in Vergroberung eines bekannten Wortes von
Tertullian gerne gesagt wird. Gerade das lisst sich in dieser direkten
Weise nicht sagen, sobald erkannt ist, dass die Heilsoffenbarung
zwar nicht nach ithrem Gehalt, wohl aber nach ihrer Gestalt eine
andere ist in der Kirche als dem Leib Christi und eine andere in
Christus, der das Haupt dieses Leibes ist: ndmlich eine unmittel-
bar-herrschaftliche, geschichtlich-einmalige in Christus, eine (auf
Grund der einmaligen Heilstat Christi) in der Kraft des Heiligen
Geistes gegenwiirtig gesetzte, «reprisentierte», dienende und darum
nur mittelbare in der Kirche. Offenbarungscharakter hat die Kirche
demnach darin, dass in ihr, durch die Selbstvergegenwirtigung
Christi im heiligen Geist, in Verkiindigung, Bekenntnis, Amt und
Sakrament derselbe Gott fort und fort durch das Mittel der reprae-



e B

sentatio handelt, der in Jesus Christus sich unmittelbar, ein fir
allemal geoffenbart hat.

Fiir uns ist es keine Frage, dass die Kirche in dem eben skiz-
zierten Sinne — wir wiederholen: sich selbst ein Wunder! — eine
Offenbarungstatsache ist. Eine andere Frage ist es allerdings, ob
die faith and order-Bewegung beim heutigen Stand der Dinge es
wagen konnte, die ihr angeschlossenen Kirchen — auf Grund der
notigen Vorarbeiten — vor diese Alternative zu stellen ? Ohne Zweifel
wiirde die ganze okumenische Arbeit durch diese Alternativfrage
in eine schwere Krise hineingetrieben, in eine Krise, die nicht mehr
nur eine solche der Methode wiire, sondern die den Charakter einer
letzten Glaubensentscheidung hiitte. Und es wiire nicht ausgeschlos-
sen, dass es zu einer Scheidung der beiden extremen Fliigel der
Okumene kiime, zu einer Scheidung zwischen Offenbarungsgliubigen
und Nicht-Offenbarungsgliubigen in bezug auf die Kirche selbst. Xine
solche Scheidung konnte nur heilsam sein und miisste nicht unbe-
dingt zu einer endgiiltigen Spaltung fithren. Denn durch diese alles
entscheidende Alternativfrage miissten viele der Einzelfragen, iiber
die es bis jetzt zu keiner Einigung kommen konnte, vor allem die Frage
des kirchlichen Amtes, der Autoritit der Kirche, der Gottesdienst-
formen und Sakramente, in einem vollig neuen Lichte erscheinen.
Sie wiirden auf dem Boden der gemeinsamen Voraussetzung, dass
die Kirche selbst ein Offenbarungsereignis ist, viel von ihrer bis-
herigen Schiirfe verlieren, und es wiire nach den in Lund gemachten
Erfahrungen nicht ausgeschlossen, dass sich iiberraschend neue
Fronten, quer hindurch durch die verschiedenen Kirchen bilden
wiirden und dass auch der Grundgegensatz zwischen einem ortho-
dox-katholischen und reformatorisch-protestantischen Verstiindnis
der Kirche in unerwarteter Weise transparent wiirde. Dass man
aber jetzt schon einen Vorstoss in dieser Richtung wagen wird,
ist mehr als zweifelhaft. Frither oder spiiter wird er aber unaus-

weichlich werden.

Das Problem der Einheit

Solange in der Okumene nicht nur verschiedene, sondern ein-
ander diametral entgegengesetzte Begriffe iiber das Wesen der
Kirche vertreten werden, miissen naturgemiiss auch die Begriffe
iiber die Einheit der Kirche einander widersprechen. Zwar sind an
den bisherigen okumenischen Konferenzen iiber «die Einheit der
Kirche» bereits sehr weittragende gemeinsame Erklirungen ab-



— 10 —

gegeben worden; aber es liegt offen zu Tage, dass jede der betei-
ligten Kirchen unter dieser Einheit nach wie vor etwas Grundver-
schiedenes versteht. Dieser Sachlage tragen die Organe der oku-
menischen Bewegung dadurch Rechnung, dass sie selbst sich von
jedem bestimmten Begriff der Einheit zuriickhalten. So erklirt
O. Tomkins, der administrative Sekretir der Lunder Konferenz in
seiner bemerkenswerten Schrift «Um die Einheit der Kirche», dass
der Okumenische Rat der Kirchen (und damit auch die Kommission
fir Glauben und Kirchenverfassung) sich zu keiner der mannig-
faltigen, unter seinen Gliedkirchen vertretenen Anschauungen von
der Einheit der Kirche bekenne, und umgekehrt habe jede An-
schauung iiber das Wesen von der kirchlichen Einheit, «die wir
kenneny, in ihm einen legitimen Platz. Denn «es gehort zu den stillen
Voraussetzungen des Rates, dass er der Ort ist, wo schlechterdings
jede dieser Anschauungen von der Einheit der Kirche jeder anderen
lebendig gegeniibertreten kann». Diese Ausfiihrungen Tomking’
stehen in Ubereinstimmung mit der bekannten Erklirung von To-
ronto, wonach der Okumenische Rat sich nicht auf den Boden einer
besonderen Auffassung von der Kirche stellt, noch auch die Einzel-
kirchen zu einer bestimmten Lehre iiber das Wesen der kirchlichen
Einheit nétigt. (Vgl. IKZ Jhg. 1951, S. 157.) Diese Erklirung von
Toronto bedeutet ihrerseits so etwas wie eine offizielle Bestitigung
der Grundprinzipien, wie sie der Generalsekretiir des Okumenischen
Rates, Dr. Visser’t Hooft, an der Amsterdamer Konferenz in seinem
grundlegenden Referat iiber die «Bedeutung des Okumenischen
Rates der Kirchen» dargelegt hat. Darnach besteht also in den
massgebenden 6kumenischen Kreisen Ubereinstimmung dariiber,
dass weder der Okumenische Rat noch auch die in seinem Auftrag
handelnden Organe sich zu einem bestimmten Begriff der Kinheit
bekennen.

Dieser klaren und im Blick auf die ékumenische Situation
einzig moglichen Stellungnahme steht aber die eben erwihnte Tat-
sache gegeniiber, dass die Okumenische Bewegung auf ihren grossen
Konferenzen sich immer wieder zum Problem der Einheit geiiussert
und dass sie das in einem ganz bestimmten Sinn getan hat, der natur-
gemiiss nicht ohne jede theologische Relevanz ist. Dr. Visser’t
Hooft hat in seinem bereits genannten Amsterdamer Vortrag einen
sehr instruktiven Uberblick gegeben iiber die wichtigsten Prokla-
mationen der bisherigen Weltkirchenkonferenzen zum Problem der
kirchlichen Einheit. Bei einer Mannigfaltigkeit der Formulierung



_ 11 —

und Nuancierung im einzelnen ist und bleibt der allgemeine Sinn
dieser Erklarungen im wesentlichen derselbe. Er kommt wohl am
deutlichsten zum Ausdruck in den beiden diesbeziiglichen Erkli-
rungen von Amsterdam und Lund. Amsterdam erklirt: « Gott hat
in Jesus Christus seinem Volke eine Kinheit gegeben. Nicht wir
haben sie erreicht, sondern Er hat sie geschaffen. Wir loben Thn
und danken Thm fiir die michtige Tat Seines Heiligen Geistes,
durch die wir zusammengefiithrt wurden und durch die wir erkennen,
dass wir trotz unserer Trennungen in Jesus Christus eins sind.»
Lund stellt unter dem Titel: «Die Einheit, die wir haben, und die
Einheit, die wir sucheny, fest: « Wir erkliren, dass es in der ganzen
Christenheit trotz aller Spaltungen bereits eine Einheit gibt, von
Gott in Christus geschenkt, durch den die Kriifte der zukiinftigen
Welt schon unter uns wirksam sind. Diese Einheit und das Teil-
haben jeder christlichen Gemeinschaft an ihr steht ausser allem
Zweifel. Die Zusammenarbeit in der okumenischen Bewegung ist
ein praktischer Hinweis dafiir, dass diese Einheit schon vorhanden
ist. Wir glauben auch, dass der gekreuzigte und auferstandene
Christus jetzt schon durch seinen Heiligen Geist am Werk ist, uns
von den Spaltungen, die diese Kinheit verdunkeln, zu erlésen, und
es ist unsere gewisse Hoffnung, dass Er bei seiner Wiederkunft in
Herrlichkeit die Sichtbarkeit dieser Einheit voll an den Tag kommen
lassen wird. (erade diese Hoffnung macht es uns zur unausweich-
lichen Pflicht, im Gehorsam gegen Thn, in dem wir schon eins sind,
dafiir zu wirken und zu beten, dass die Zeit unserer Trennung ver-
kiirzt wird.»

Es gibt also — das ist der Sinn dieser und fast aller 6kume-
nischen Erklirungen — eine Einheit, die wir in Christus schon haben
und die als Werk des Heiligen Geistes in der bereits erreichten prak-
tischen Zusammenarbeit und im gemeinsamen Gebet der Konfe-
renzen uns als eine Krfahrungstatsache entgegentritt. Und es gibt
eine Einheit als Gegenstand unserer eschatologischen Hoffnung,
die erst bei der Parusie sichtbar in Erscheinung tritt, aber gerade
aus dieser Hoffnung erwiichst der Okumene die Pflicht, jene Einheit
in Christus sichtbar werden zu lassen und dafiir zu wirken, dass
«die Zeit unserer Trennung verkiirzt werden moge». O. Tomkins
spricht im Blick auf diese Lage von einer «paradoxen», Visser’t
Hooft von einer «dialektischen» Situation, die in unserem Zwischen-
zustand unumgiinglich sei, «in dem wir schon eine echte Kinheit
besitzen und doch nicht jene hohere Einheit haben, von der wir



I | -

glauben, dass Gott sie will». Und er bemerkt mit Recht, dass die
Gefahr der « Unaufrichtigkeit» bestehe, wenn wir in diesem Zwischen-
zustand verharren. Wichtig ist ihm, auch hier zu betonen: «aber
wihrend wir erklidrten, ein gewisses Mass an wirklicher Einheit ge-
funden zu haben, sagten wir nichts iiber das Wesen der Einheit und
wie diese sich zur Frage unserer Zugehorigkeit zu einer bestimmten
Konfession verhlt.»

Die Frage ist nun aber gerade die, ob jener Rede von einer
«paradoxen» oder «dialektischen» Situation, die in der Tat das
Denken weiter 6kumenischer Kreise zum Ausdruck bringen mag,
und ob vor allem jenen Einheitsproklamationen der Weltkonferenzen
selbst, nicht doch ein bestimmter theologischer Betriff von der Ein-
heit der Kirche zugrunde liegt. Wir mochten auf diese Frage im
folgenden so Antwort zu geben versuchen, dass wir diesen «oku-
menischen» Begriff der Einheit ins Licht des Einheitsgedankens
riicken, wie er sich uns von unserem altkatholischen Begriff der
Kirche her zu ergeben scheint.

Der Begriff der Einheit der Kirche ist — dhnlich wie der ihm
verwandte Begriff der Fiille — ein eschatologischer Begriff (Joh. 17,
Eph. 4). Als eschatologische Gabe ist die Einheit aber zugleich ein
Heilsgut der Gegenwart, das der Kirche in Christo jetzt und hier,
wenn auch in aller Verborgenheit als innere, als sogenannte «inten-
sive» Einheit je und je geschenkt wird. Diese der Kirche jetzt schon
geschenkte innere Einheit, die kurz als Selbstidentitit der Gnade
Christi zu umschreiben wire, ist und bleibt Gegenstand des Glau-
bens, ohne den die Hoffnung auf die eschatologische Einheit ihren
Sinn verliert. Und doch muss diese innere Kinheit — wenn anders
der Glaube nicht tot ist — ihren sichtbaren Ausdruck finden in
einer dusseren, «extensiven» Einheit. Dieser dusseren Einheit kann
allerdings — wie der orthodoxe Theologe S. Bulgakoff mit Recht
betont — nicht Wesensgleichheit zukommen wie der inneren Einheit,
sondern blosse Wesensihnlichkeit. Das heisst: die dusseren, histo-
risch gewordenen Formen der extensiven Kinheit in Verkiindigung,
Bekenntnis, Amt und Sakrament konnen mehr oder weniger stark
voneinander abweichen und infolgedessen in einen relativen Gegensatz
zu stehen kommen zur inneren Einheit der Kirche. Insofern kann
gesagt werden, dass zwischen der (inneren) Einheit, die wir haben,
und der (dusseren) Einheit, die wir suchen, ein paradoxesoderdialek-
tisches Verhiltnis besteht. Dieses Verhiltnis ist aber nicht nur fiir
die heutige 6kumenische Situation charakteristisch, sondern es ist



— 13 —

der Kirche selbst wesentlich, insofern sie pilgernde Kirche ist. Zu
dieser pilgernden Kirche gehort aber nicht nur die Kirche der
(Gegenwart, sondern auch — wie das tibrigens in Lund von einzelnen
Votanten deutlich gesagt worden ist — die Kirche der Vergangenheit.
Wollen wir also von der « Einheit, die wir haben, und von der Einheit,
die wir suchen», sachgemiiss reden, so haben wir die Kirche der Ver-
gangenheit in unser 6kumenisches Gespriich einzubeziehen, es sei
denn, wir wollten der Kirche der Vergangenheit die Gegenwart der
Gnade Christi, die iiberzeitlich ist, absprechen. Dazu haben wir
aber kein Recht. Wir miissen vielmehr vom Glauben her voraus-
setzen, dass Christus durch die Kraft des Heiligen Geistes, der
getrennten und der geeinten Kirche der Vergangenheit nicht weniger
gegenwiirtig war, als er es den getrennten und jetzt auf dem Wege
der Einigung begriffenen Kirchen der Gegenwart ist. Von hier aus
gesehen, ist es unrichtig und irrefithrend, die Sachlage immer wieder
so darzustellen, als ob Gott durch Christus und durch das Wirken
des Heiligen Geistes uns erst in der okumenischen Bewegung der
letzten vierzig Jahre zur inneren Kinheit «zusammengefiihrt» habe
(Amsterdam). Denn damit wird die innere Einheit, die «Einheit,
die wir in Christus haben» unter der Hand von dem konkreten
Leben der wirklich bestehenden Kirchen losgelost, als ob es diese
Einheit vorher nicht gegeben hiitte. Die Einheit erscheint (und
soll offenbar auch erscheinen) als ein neues, kirchlich-historisches,
epochales Faktum, das zwar voreilig auf das Wirken des Heiligen
Geistes zuriickgefithrt wird, sich aber als ein Geschehen, das sich im
wesentlichen zwischen den Kirchen und zum grossen Teil auch iiber
die Kirchen hinweg abspielt, deutlich von dem Wirken des Heiligen
(reistes ¢n den Kirchen abhebt. Damit erweist sich die 6kumenische
Einheit im letzten Grunde als ein wesentlich sikulares, profan
kirchen-historisches Phinomen, wie das die wiederholte Berufung
auf die praktische Zusammenarbeit und auf die (als emotionale Er-
fahrungstatsache verstandene) Gebetsgemeinschaft der okume-
nischen Konferenzen deutlich zeigt. Das aber bringt die Gefahr mit
sich, dass, die « Einheit, die wir in Christus haben», jeder ekklesio-
logischen Substanz entleert und rein nur noch aktivistisch oder
mystisch-pietistisch verstanden wird.

Dadurch wird aber das Wesen der Einheit der Kirche nicht nur
als Heilsgut der Gegenwart, sondern auch als Gabe der eschato-
logischen Zukunft verdunkelt. Wiederum gehen wir, um mit unserer
Kritik anzusetzen, aus vom Begriff der kirchlichen Einheit, wie er



—_ 14 —

sich von unserem altkatholischen Verstindnis der Kirche her ergibt,
und fragen, in welche Relation die eschatologische Einheit, die der
Kirche verheissen ist, zur Einheit der pilgernden Kirche zu setzen
ist. Es ist klar, dass es eine direkte Relation der eschatologischen
Einheit nur geben kann zur inneren Einheit der Kirche, die, wie
wir gesehen haben, als Selbstidentitit der Gnade Christi in der
durch die Jahrhunderte pilgernden Kirche zu verstehen ist. Und
zwar ist dieses Verhiiltnis zu bestimmen als das von endgiiltiger
Gabe und vorliufiger Vorweggabe, das heisst: die Einheit, die der
Kirche einst in der Herrlichkeit der alles enthiillenden Endoffen-
barung geschenkt werden wird, ist ihr jetzt, in dieser Zeit, gegeben
in der Verhiillung einer eschatologischen Vorweggabe, «nur» als
innere Einheit. Dadurch wird aber die dussere Einheit nicht gleich-
giiltig, sondern sie hat ihre Bedeutung gerade darin, dass sie jene
«Verhiillung» ist, durch die die innere Einheit transparent wird,
respektive transparent werden muss. So ist die eschatologische
Einheit immer auch in Beziehung zu setzen, wenn auch nur in-
direkt, zur dusseren Einheit der Kirche. Das geschieht nun aber in
den genannten Erklirungen der 6kumenischen Konferenzen gerade
nicht, vielmehr wird die eschatologische Einheit, statt auf die Ein-
heit der Kirche, mag diese noch so verdunkelt sein, auf die an den
Konferenzen selbst zutage getretene Einheit bezogen. Die Folge
aber ist die, dass — in Entsprechung zu jener «Sikularisierung» der
Einheit der pilgernden Kirche — unvermeidlicherweise auch eine
Sakularisierung des Begriffs der eschatologischen Einheit der Kirche
eintritt. Das heisst: die vollkommene Einheit, die als eschato-
logisches Heilsgut streng endzeitlich zu denken ist, also erst mit
dem Anbruch des neuen Aom zu erwarten ist, wird, indem sie, statt
auf die Einheit der Kirche, auf die sikulare Einheit der ékume-
nischen Konferenzen zuriickbezogen wird, endgeschichtlich im-
manenziert in dem Sinne, dass ihre Erfiillung von der fortschreiten-
den Dialektik der 6kumenischen Bewegung selbst, als ein kirchen-
geschichtliches Faktum dieses Aons vertrauensvoll erwartet wird.
So, wie man die Einheit der pilgernden Kirche darin (partiell
wenigstens) verwirklicht sieht, dass man auf den Konferenzen durch
den Heiligen Geist «zusammengefiithrty wird zu praktischer Zu-
sammenarbeit und gemeinsamem Gebet, so betrachtet man die
kommende Einheit, «die Gott schafft» in analoger Weise als das ge-
schichtliche, wenn auch erst endgeschichtliche Ergebnis der von
den Konferenzen der Welt mit Nachdruck verkiindeten «Konigs-



WA |- R

herrschaft Christi» und des an den Konferenzen selbst schon mich-
tig gewordenen Heiligen Geistes (Amsterdam).

* *
sk

Wir sind uns durchaus bewusst, dass unsere Kritik am «oku-
menischen» Einheitsbegriff der heutigen zwischenkirchlichen Situa-
tion gegeniiber, insbesondere der Lage gegeniiber, in welcher sich
der 6kumenische Rat und seine Organe den verschiedenen Kirchen
gegeniiber befinden, in gewisser Beziehung unangemessen ist. Ist
doch diese Situation gerade dadurch gekennzeichnet, dass die Oku-
mene in dieser streng kirchlichen Weise, wie es hier geschehen ist,
gar nicht von der Einheit reden kann, weder von der Einheit als
gegenwiirtigem noch als zukiinftigem Heilsgut. Das kénnte sie nur,
wenn sie sich zuvor einig geworden wiire iiber das Wesen der Kirche
selbst, nimlich dariiber, dass sie ein Offenbarungsereignis ist. So-
lange aber diese Frage unbeantwortet bleibt, muss es auch die
andere bleiben. Beide hingen aufs engste miteinander zusammen,
ja sie sind im Grund ein und dieselbe Frage.

Eben darum sind wir entschieden der Meinung, dass diese
beiden unter sich zusammenhiingenden Fragen nach dem Wesen
und der Einheit der Kirche schon um der Klirung der 6kumenischen
Situation als solcher willen, in ihrer grundsitzlich-scheidenden Be-
deutung mutig ins Auge gefasst werden sollten. Der Standpunkt,
dass der okumenische Rat selbst zu keinem bestimmten Begriff der
Kirche und der Einheit sich bekenne, ist kein theologischer, sondern
ein taktischer, kirchenpolitischer. Und er hat seine Berechtigung,
insofern der Okumenische Rat ein blosser « Bund», und das heisst,
eine «weltliche» Organisation von Kirchen ist und bleiben will.
Aber gerade deswegen vergibt er sich in keiner Weise etwas, wenn
er der «Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung» volle
Freiheit lisst, zunichst einmal ganz «akademisch» die theolo-
gischen Grundprobleme, die sich aus der in Lund zutage getretenen
Situation als die vordringlichsten ergeben haben, nimlich die
Probleme Offenbarung — Christus — Kirche — Einheit — Escha-
tologie — griindlich und sorgfiiltig zu studieren, also theologische
Grundlagenforschung auf 6kumenischer Basis zu treiben. Um-
gekehrt aber wiire es wiinschbar, dass der Okumenische Rat, seine
Organe und Weltkonferenzen kiinftig sehr viel zuriickhaltender
reden wiirden von «der Kinheit, die wir in Christus habeny, die ja
nicht kirchliche, sondern eine blosse Konferenzeinheit ist und die



in dieser direkten Weise auf das Wirken des Heiligen Geistes zuriick-
zufithren und auf die eschatologische Einheit zu beziehen, zum min-
desten theologisch unvorsichtig ist. Also mehr Theologie auf der
einen Seite, grossere ekklesiologische Zuriickhaltung auf der
anderen Seite!

Damit stellt sich aber die Frage, ob und wie eine solche Forde-
rung bei der heutigen Lage der Okumene durchfiihrbar ist. Wir
wollen sie in einem abschliessenden Wort kurz zu beantworten
suchen.

Ausblick

Man hat im Blick auf die in Lund erfolgte Revision der bis-
herigen Verfassung von faith and order und vor allem auf das
immer stirkere Uberhandnehmen des amerikanisch-freikirchlichen
Einflusses innerhalb der Okumene von einer «Gleichschaltung» der
Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfassung unter den «Genfer
Unitarismus» gesprochen. Dieser Behauptung der «Herder Kor-
respondenz» (Jhg. 7, Heft 1, S. 38 {f.) ist aber von den massgebenden
Personlichkeiten Genfs mit iiberzeugenden Argumenten wider-
sprochen worden. Von einer «(Gleichschaltung» zu reden, ist zum
mindesten eine Ubertreibung.

Richtig ist nur, dass durch die Verfassungsrevision die bis-
herige Arbeit von faith and order mit den Bestrebungen des Oku-
menischen Rates und seiner Organe, vor allem des Forschungs-
institutes, besser koordiniert und rationeller gestaltet werden soll,
was nur zu begriissen ist. Und zweitens ist richtig, dass durch die
erstmalige Begegnung des amerikanischen Christentums mit dem
europiisch-kontinentalen innerhalb der Okumene eine ganz neue
Problemlage geschaffen worden ist, die die Okumene vor sehr
schwierige Aufgaben stellt, deren Losung noch nicht abzusehen ist.
Davon jedenfalls, wie diese beiden Fragen, die mehr organisatorische
und die mehr theologisch-geistesgeschichtliche, von der Okumene
gelost werden, hiingt es auch weithin ab, ob unsere beiden Forde-
rungen nach theologischer Konzentration und kirchlicher Zuriick-
haltung erfiillt werden konnen.

a) Die Organisation

Nach den in Lund gefassten Beschliissen, durch die die bis-
herige, in Amsterdam angenommene Verfassung revidiert wurde,
fiihrt die faith and order-Bewegung in Zukunft den Namen: «Kom-



— 17 —

mission fiir Glauben und Kirchenverfassung im Okumenischen Rat
der Kirchen.» Ihre Aufgaben werden wie folgt umschrieben:

a) Das wesenhafte Einssein der Kirche Christi zu verkiindigen
und dem Gkumenischen Rat und den Kirchen ihre Verpflich-
tung zur Sichtbarmachung dieser Einheit und ihre dringende
Notwendigkeit um des Werkes der evangelischen Verkiindi-
gung willen vor Augen zu halten;

b) Fragen der Glaubenslehre, der Verfassung und des Gottes-
dienstes samt den mitspielenden sozialen, kulturellen, poli-
tischen und rassenmissigen und anderen Faktoren in ihrer
Bezogenheit auf die Einheit der Kirche nachzugehen;

¢) die theologischen Folgerungen aus der Existenz der dkume-
nischen Bewegung zu studieren;

d) den Fragen nachzugehen, die in den Beziehungen zwischen den
Kirchen heute Schwierigkeiten mit sich bringen und einer
theologischen Klirung bediirfen;

e) Informationen iiber von den Kirchen fiir ihre Wiedervereini-
gung jeweils unternommenen Schritte zu beschaffen.

Diese ihre Titigkeit soll erfolgen nach den vier Grundsiitzen
der bisherigen faith and order-Bewegung, die im wesentlichen be-
sagen (Wortlaut gekiirzt):

1. Die Kirchen sind aus ihrer Vereinzelung heraus zu einer
gegenseitigen Bewegung zu fiithren, ohne dass sie genotigt werden,
ihren Uberzeugungen untreu zu werden oder Kompromisse zu
schliessen. 2. An die Konferenzen sind offizielle Abgeordnete der
Kirchen zu senden. 3. Eingeladen sind alle Kirchen, die Jesus
Christus als Gott und Heiland anerkennen. 4. Nur die Kirchen
selbst sind befugt, Unionsverhandlungen untereinander einzu-
leiten.

«Weltkonferenzen fiir Glauben und Kirchenverfassung» wer-
den nur einberufen, wenn die Hauptthemata so weit bearbeitet
sind, dass sie den Kirchen vorgelegt werden konnen und wenn der
Zentralausschuss des Okumenischen Rates einen entsprechenden
Beschluss fasst. Die «Kommission fiir Glauben und Kirchenver-
fassung im Okumenischen Rat der Kirchen» tritt normalerweise
alle drei Jahre zusammen und besteht aus 85, von der Vollversamm-
lung des Okumenischen Rates zu ernennenden Mitgliedern, zu denen
noch 15 vom Zentralausschuss des Okumenischen Rates zu er-
nennende Mitglieder hinzukommen.

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1953. 2



ms R o=

Die Kommission wihlt einen «Arbeitsausschuss» von 22 Mit-
gliedern, der seinerseits 3 Mitglieder zu ernennen erméchtigt ist.
Auch diese Wahlen sind durch den Zentralausschuss des Okume-
nischen Rates zu bestéitigen. Der Arbeitsausschuss tritt normaler-
weise jahrlich einmal zusammen und hat, wie die Kommission
selbst, das Recht, notwendig werdende theologische Kommissionen
zu ernennen. Fiir die Kommission und den Ausschuss wird ein
hauptamtlicher Sekretir bestellt. Der Vorsitzende und der stell-
vertretende Vorsitzende der Kommission, der Vorsitzende des
Arbeitsausschusses und der permanente Sekretiir bilden zusammen
die « Abteilung (Departement) fiir Glauben und Kirchenverfassung»,
die fiir die stindige Weiterfithrung der Arbeit und die Zusammen-
arbeit mit der Studienabteilung des Okumenischen Rates verant-
wortlich ist.

Als Vorsitzender der Kommission wurde gewihlt der Prisident
der Konferenz von Lund, Y. Brilioth, Erzbischof von Uppsala,
Primas der Kirche von Schweden, als stellvertretender Vor-
sitzender Prof. D. Clarence Craig (Methodist USA), als Vorsitzender
des Arbeitsausschusses der bisherige administrative Sekretir der
Lunder Konferenz, Rev. Oliver Tomkins (Church of England), und
als permanenter Sekretir Rev. R. E. Nelson (Baptist USA). Die
85 Sitze der Kommission sind wie folgt verteilt worden: Angli-
kaner 11, Baptisten 7, Kongregationalisten 4, Jiinger Christi 3,
Quéiker 2, Lutheraner 14, Methodisten 9, Presbyterianer und Re-
formierte 12, Unierte 7, Orthodoxe 9, Altkatholik 1 (Erzbischof
Rinkel), sonstige 6.

Erwihnenswert ist endlich noch, dass nach einem Beschluss der
Vollversammlung vom 28. August das Thema der 1. Sektion fir
die 2. Vollversammlung des Okumenischen Rates in Evanston im
Jahre 1954 wie folgt bestimmt wurde: « Unser Einssein in Christus
und unsere Uneinigkeit als Kirchen.»

Es ist natiirlich miissig, jetzt schon dariiber zu spekulieren, in
welcher Richtung — ob mehr «amerikanisch» oder mehr «européisch»
— die Mitglieder der Kommission und des Arbeitsausschusses, vor
allem aber die zu ernennenden theologischen Kommissionen, die
Arbeit, insbesondere die Vorarbeiten fiir das genannte Unterthema
der Konferenz von Evanston, weiterfiihren werden. Auf Grund der
in Lund gemachten Erfahrungen soll aber der Wunsch nicht unaus-
gesprochen bleiben, es méchten in vermehrtem Masse, als das in
Lund selbst der Fall war, geschulte und gereifte Theologen zur Mit-



— 19 —

arbeit herangezogen werden, Exegeten, Kirchenhistoriker und
Dogmatiker vor allem, die in der Lage sind, wirklich grundlegende
theologische Arbeit zu leisten. (Es mag in diesem Zusammenhang
nicht ganz uninteressant sein, zu horen, dass, wie das «Irenikony,
1952, Tome XXV, berichtet, das Durchschnittsalter in Lausanne
65 Jahre betrug, in Amsterdam 56, in Lund 51!). Davon, ob das die
Kirchen begreifen und diesem Zweig der Okumene ihre besten und
erfahrensten Theologen und kirchlichen Fiihrer zur Verfiigung
stellen, hingt es letzterdings ab, ob faith and order in der Lage sein
wird, weiterhin das «theologische Gewissen» der 6kumenischen Be-
wegung zu sein und die Aufgabe zu erfiillen, die Visser't Hooft mit
den Worten umschrieben hat: «Die 6kumenische Bewegung er-
wartet von faith and order eine Fithrung in all jenen Fragen, von
denen das ganze Leben der Bewegung letzterdings abhingt.»

b) Der Gegensalz zwischen den Kirchen der Alten und der Neuen Welt

Wichtiger noch als diese organisatorischen Probleme fiir die
Zukunft von faith and order ist die Frage, wie der latente Gegensatz
zwischen den amerikanischen und den europiischen Kirchen (der
nicht einfach, wie ein romisch-katholischer Beobachter meinte, der

regensatz zwischen Sekten und eigentlichen Kirchen ist) aus-
getragen werden wird.

Wir mochten, um nur das Nétigste zu sagen, diesen Gegensatz
lediglich von einer bestimmten Seite her zu beleuchten versuchen,
um dann im Anschluss daran unseren Standpunkt kurz dar-
zulegen.

Kurz vor Eréffnung der Lunder Konferenz hatte Prof. van
Dusen, der Vorsitzende der Studienabteilung des Okumenischen
Rates und Prisident des «Union Theological Seminary» in New
York, in der «Christian Century» einen Aufsehen erregenden Artikel
erscheinen lassen: «Wird Lund ckumenisch sein ?» Er hatte das
bezweifelt mit dem Hinweis, dass die amerikanischen Kirchen nicht
nur zahlenmiissig zu schwach vertreten seien, sondern dass auch die
amerikanische Theologie und Kirchlichkeit zu wenig Beriicksich-
tigung finde. Wie die «Herder Korrespondenz» berichtet, hatte van
Dusen, ausgehend von den besonderen amerikanischen Verhalt-
nissen, schon frither die Forderung erhoben nach einer iiberkon-
fessionellen Schule fiir Theologen, die fiir «die allgemeine Kirche
Christi» ausgebildet werden sollten. Er weist darauf hin, dass man
im Princeton Seminary bereits das Lehrfach « Ecumenics», Lehre von



— 20 —

der Okumenik, eingefiihrt hat, um es zum Schliisselfach des ganzen
Lehrsystems zu machen. Der dort wirkende Okumeniker und Ge-
sinnungsfreund van Dusens, Prof. John Mackay, begriindet diese
neue Wissenschaft wie folgt: «Okumenik ist die Wissenschaft von
der allgemeinen Kirche. Es ist die Wissenschaft von der gottlichen
Gesellschaft, so wie Soziologie die Wissenschaft von der weltlichen
Gesellschaft ist ... Hinsichtlich ihrer Zielsetzung befasst sich Oku-
menik hauptsichlich mit der Feststellung und Forderung der Prin-
zipien des geistlichen Wachstumsund jener Haltung, die am wahrsten
den Genius der christlichen Religion und den Willen Gottes in
ihrer Tragweite fir Leben und Wirken der christlichen Kirchen mit
ihrem weltweiten Aspekt ausdriickt.» Solche und &hnliche Erkli-
rungen sind deutlich gegen die europiisch-kontinentale Theologie
und Kirchlichkeit, gegen ihren Traditionalismus, Historismus, Dog-
matismus und Partikularismus gerichtet. Van Dusen bezeichnet es
geradezu als eine besondere Aufgabe der 6kumenischen Schulung,
den Kampf aufzunehmen gegen «die Zitadelle des Partikularismus —
die systematische Theologie», die ihren Gegenstand verfehle, wenn
sie nicht stets den allgemeinen christlichen Glauben lehre.

So bedenklich die hier zutage tretende Auslieferung der Theo-
logie an die Soziologie und die damit verbundene Entleerung der
Theologie ist, man wird nicht bestreiten konnen, dass dieser Angriff
gegen den européischen Partikularismus und Historismus, den die
Amerikaner vor allem in der Orthodoxie, in den anglikanischen und
lutheranischen Kirchen verkérpert sehen, insofern verstéindlich
ist, als er in diesen Kirchen vielfach ein nicht unbetrichtlicher
«nicht-theologischer Faktor» ist und gerade von den Amerikanern
sehr stark als solcher empfunden wird. Das hat in deutlicher Weise
die Aufnahme gezeigt, die die Erklirung des Erzbischofs Athena-
goras gerade bei den Amerikanern gefunden hat, vor allem der Satz:
«Die orthodoxe Kirche ist die ganze und einzige Kirche, der Leib
Christi, die von den Aposteln einzig Bevollmichtigte.» (Vgl. IKZ
1952, S. 233.)

Wir miissen gestehen, dass diese Erklirung auch uns iiber-
rascht hat. Wenn noch gesagt worden wire, dass die orthodoxe
Kirche des Ostens die ganze und einzige Kirche Christi reprisen-
tiere, darstelle, an ihr vollen Anteil habe — was nach unserer Kennt-
nis der orthodoxen Ekklesiologie (vgl. Bulgakoff) durchaus méglich
und sinnvoll gewesen wiire —, so hitten wir das verstanden. In dieser
Erklirung aber identifiziert sich die heutige, historisch gewordene



—_ 21 —

Ostkirche in direkter Weise mit der Kirche Christi, wodurch sie
nicht nur alle anderen Kirchen von der Kirche Christi ausschliesst,
sondern —wasnoch folgenschwerer ist — sich in sich selbst einschliesst.
Jedenfalls erscheint fiir den Aussenstehenden die Ostkirche in
dieser Erklirung als die Gefangene ihrer eigenen historisch gewor-
denen Kirchlichkeit, so dass ihre innere Einheit, ihr Anteil an der
Kirche der Offenbarung gerade nicht mehr transparent wird. Es
war darum nicht verwunderlich, dass die Amerikaner sehr heftig
reagierten. Schirfer als in diesem Zusammenstoss, der allerdings
nur eine rasch beigelegte Episode blieb, hiitte der Gegensatzzwischen
den christlichen Kirchen der Alten und der Neuen Welt nicht zum
Ausdruck kommen koénnen.

Die Frage ist, ob eine Losung derart fundamentaler Gegensiitze
tiberhaupt denkbar ist ? Sicherlich gibt es keine Lisung, solange
sich empirischer Soziologismus und positivistischer Historismus in
dieser massiven Ausprigung, wie sie von Mackay und von van
Dusen einerseits und von Athenagoras andrerseits vertreten werden,
gegeniiberstehen. An eine Losung oder wenigstens an eine Ent-
spannung ist erst zu denken, wenn die Kirchen in ihren Theologien
auf alle derartigen soziologisierenden und historisierenden Stiitzen
verzichten und sich dazu entschliessen, sich in ihren wesentlichen
Inhalten als Reprisentation der Einen Kirche der Offenbarung zu
verstehen. Das setzt allerdings voraus den Offenbarungsglauben
an die Kirche und vor allem, dass in diese Kirche der Offenbarung
die Kirche der Vergangenheit einbezogen wird. Auf diesen letzteren
Punkt ist besonderes Gewicht zu legen.

In der Kirche der Vergangenheit begegnet uns niamlich das
in der heutigen Okumene allzu oft iibersehene Faktum, dass es im
1. Jahrtausend — also wihrend mehr als der Hélfte ihrer Existenz —
eine ungeteilte Kirche mit einer sichtbaren Einheit im Sinne dusse-
rer Wesensiihnlichkeit gegeben hat. Wir wissen wohl, wie briichig —
menschlich gesehen — sich diese Einheit immer wieder erwiesen hat,
wie oft Staatsgewalt sie notdurftig aufrecht erhalten musste und wie
erst noch innerhalb dieser einen Kirche die Gegensiitze und Wider-
spriiche oft nicht weniger gross waren als sie heute in unseren ge-
trennten Kirchen sind. Wir meinen auch nicht, dass diese eine,
ungeteilte Kirche des 1. Jahrtausends an und fiir sich schon
Christus, ihrem Herrn, niher gestanden haben muss als die ge-
trennte Kirche von heute und dass — etwa im Sinne des consensus
quinquesaecularis — die ungeteilte Kirche einfach wieder zu repri-



—_ 22

stinieren wire. Nichtsdestoweniger bleibt die — wie wir meinen,
fiir unsere heutige Christenheit immer wieder beschimende — Tat-
sache bestehen, dass diese ungeteilte Kirche, wenn auch in zeit-
bedingter und unvollkommener Form, der Stimme der einen und
ganzen Kirche Ausdruck zu geben vermocht und die dussere Einheit
in Verkiindigung, Bekenntnis, Amt und Sakrament aufrecht zu er-
halten vermocht hat. Wir kénnen, wenn anders es uns Heutigen
wirklich darum geht, «die Einheit, die wir in Christus haben», auch
nach aussen sichtbar werden zu lassen, einen solchen Versuch nie-
mals unternehmen unter vollstindiger Ignorierung der Tatsache,
dass es diese dussere Einheit der pilgernden Kirche schon einmal
gegeben hat und dass sie auch uns darum von dort her gegeben ist —
als Aufgabe. Diese Aufgabe aber besagt, dass wir diese dussere
Einheit iiberhaupt nicht anders «sichtbar machen» kénnen als auf
dem Boden der alten, ungeteilten Kirche, auf dem Boden ikres
Bekenntnisstandes, thres Amtes und ihres Gottesdienstes. Das heisst
gewiss nicht, dass wir Bekenntnis, Amt und Sakrament der alten
Kirche als «ekklesiologisches Gepéick» (Lund) einfach unbesehen
auf unsere schmalen Schultern zu laden hitten, sondern wir hitten
sie gemeinsam zu priifen im Lichte der vielfach neuen und ver-
tieften Erkenntnisse, die den einzelnen Kirchen auf ihren getrennten
Wegen geschenkt worden sind. Ignaz von Déollinger hat diesen
Gedanken in seinen beriihmten Miinchner Vortrigen iiber die
Wiedervereinigung der Kirchen klar und deutlich ausgesprochen
und mit seinem immensen kirchenhistorischen Wissen die These
begriindet: Eine Einigung der christlichen Kirchen st nur vollzieh-
bar als Wiedervereinigung auf dem Boden der alten, ungeteilten
Kirche. Diese Forderung ist mit Déllinger erneut zu erheben, zu-
nichst aus kirchengeschichtlichen Griinden, speziell mit dem in
seiner Bedeutung nicht zu unterschitzenden Argument, dass die
Einigung der Kirchen, soll es nicht ein kirchliches Chaos geben, nur
vollzogen werden kann in derselben kirchen- und theologiegeschicht-
lichen Abfolge und Ordnung, in der vorher die Trennung der Kirchen
erfolgt ist. Diese Forderung ist aber auch zu erheben aus biblischen
und dogmatischen Griinden: nur wenn die Einigung der Kirchen als
Wiedervereinigung auf dem Boden der alten, ungeteilten Kirche voll-
zogen wird, wird ihre Einheit hienieden eine wahrhaft kirchliche und
ihre Einheitshoffnung eine wahrhaft eschatologische sein.

Besteht aber Aussicht, dass diese Forderung, die Einigung der
Kirchen miisse konsequent als Wiedervereinigung ins Auge gefasst



P8 e

werden, in der heutigen Okumene iiberhaupt Gehor finden wird ?
Das ist vorliufig nicht anzunehmen. Wir meinen aber, dass im
Blick auf die Situation, die sich aus der Lunder Konferenz ergeben
hat, die sogenannten «alten» Kirchen, diejenigen also, die sich fiir
ihr Bekenntnis, Amt und Sakrament auf die ungeteilte Kirche des
1. Jahrtausends berufen — und das sind nicht wenige! — mit sehr
viel mehr Nachdruck, aber auch mit Formulierungen, die die an-
deren, speziell die amerikanischen Freikirchen, nicht zuriickstossen,
sondern aufhorchen lassen, das Erbe der alten Kirche in die Waag-
schale werfen sollten, ja, dass diese alten Kirchen innerhalb der
Okumene — die orthodoxen, die anglikanischen, di¢ altkatholischen
und in gewissem Sinne auch die reformatorisch-protestantischen
Kirchen, sofern sie ihrem reformatorischen Erbe treu geblieben
sind, — sich enger zusammenschliessen und sich auf ihre gemein-
same Aufgabe und Verantwortung besinnen sollten. Dadurch diirf-
ten umgekehrt die Freikirchen der Neuen Welt sich veranlasst
sehen, ihre eigene Kirchlichkeit nicht mehr so einseitig im Lichte
ihres jetzigen Aktivismus und ihrer momentanen soziologischen
Bedeutung zu sehen — auch das ist ein Partikularismus! —, sondern
sie in den Gesamtzusammenhang der grossen kirchengeschichtlichen
Entwicklung zu stellen, deren unverdusserlicher Grund die unge-
teilte Kirche des 1. Jahrtausends ist.

Schlusswort

Man hat in Lund zum erstenmal versucht, die Bedeutung der
«nicht-theologischen Faktoren» fiir die Kirchenspaltung heraus-
zustellen. Das war, wie wir gesehen haben, das eine bemerkens-
werte KErgebnis der Konferenz. Das zweite war, dass man die
Ekklesiologie entschlossen in der Christologie zu verankern ver-
sucht hat und auf diesem Wege zu einem bemerkenswert «hoch-
kirchlichen» Verstindnis der Kirche, des Amtes und des Gottes-
dienstes gelangt ist. Die Frage ist, ob zwischen den beiden Ergeb-
nissen eine ganz bestimmte Wechselwirkung besteht. In der Tat.
Es hat sich herausgestellt: je gehaltvoller, tiefer und gliubiger die
Theologie spricht, um so kleinlauter nicht nur werden die ober-
fliichlichen Aktivisten und Unionisten, sondern um so deutlicher
treten gleichzeitig die nicht-theologischen Faktoren in ihrer nega-
tiven Bedeutung fiir die kirchliche Einheit hervor. Sollte das nicht
ein Fingerzeig sein fiir die weitere theologische Arbeit der Okumene ?
Vom Standpunkt unserer altkatholischen Kirchlichkeit aus wiirden



— 924 __

wir sagen: Je entschlossener und umsichtiger wir die Theologie der
alten Kirche in den Vordergrund stellen und je mutiger und vor-
urteilsloser wir auch die vielen nicht-theologischen Faktoren der-
selben alten Kirche wie diejenigen unserer eigenen Kirchlichkeit
kritisch beleuchten, um so heller miisste das Glaubensgut der alten
Kirche im Lichte der Wahrheit erstrahlen, um so deutlicher miisste
werden, dass dieses Glaubensgut das Gut nicht nur der alten
Kirche, sondern der Kirche iiberhaupt ist. Mit anderen Worten: In
dem Masse, als die theologische Arbeit auf die in der alten Kirche
gegebenen Grundlagen konzentriert und andrerseits durch ein furcht-
loses Studium der nicht-theologischen Faktoren eine griindliche
«Entweltlichung» der Kirche eingeleitet wiirde, in dem Masse
miisste die Wiedervereinigung auf dem Boden der alten Kirche als
eine reale Moglichkeit erscheinen, die auch von den «neuen» Kirchen
endlich ernst genommen werden miisste.

Nur so hitten wir begriindeten Anlass zur Hoffnung, dass
unsere 6kumenische Arbeit unter die Verheissung des hohepriester-
lichen Gebetes des Herrn zu stehen kommt, in welchem die beiden
Aspekte der Einheit der Kirche und der ihrer «Entweltlichung»
vereinigt sind. Die Einheit in der Fille verheisst der Herr den
Seinen mit den von den Okumenikern viel zitierten Worten: «Ich
bitte fiir sie, ... dass sie alle eins seien, gleich wie Du, Vater, in
mir und ich in Dir, dass auch sie in uns eins seien, auf dass die Welt
glaubt, dass Du mich gesandt hast.» Aber — und diirfen wir das je-
mals vergessen ! — unmittelbar vorher sagt Jesus von den Seinen,
denen er diese Einheit verheisst: «Sie sind nicht von der Welt, wie
auch ich nicht von der Welt bin. Heilige sie in der Wahrheit. Denn
Dein Wort ist die Wahrheit.»

Olten Urs Kiry




	Die dritte Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung in Lund vom 15. bis 29. August 1952 [Schluss]

