
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 42 (1952)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


252

Kirchliche Chronik
Anglikanismus und Einigungsbestrebungen. In England standen

«Church Relations in England» und das Verhältnisse zur Kirche von Schottland

a) im Mittelpunkt des Interesses und von Debatten in den Convoca-
tionen und in der kirchlichen Presse 2). Immer wieder wird auch die Rede

des Erzbischofs von Canterbury 3) in die Debatten eingeschaltet.
In der Maiversammlung der Convocation von Canterbury wurde

eingehend das Verhältnis zur Kirche von Schottland behandelt4). Die

Meinungen gingen weit auseinander. Die Empfehlungen des Berichtes wurden
mit einigen Änderungen angenommen. Nachdem die Kongregationalisten
den Bericht über «Church Relations in England» abgelehnt hatten 6), stand
diese Frage in der Oktoberversammlung der Convocation wieder zur
Behandlung 6). Der Bischof von Derby machte den Vorschlag, dass man
zunächst mit der einen oder anderen nonkonformistischen Gemeinschaft in
Verhandlungen eintreten möge, statt mit mehreren gleichzeitig zu verhandeln.

Der Erzbischof von Canterbury erklärte, vor 50 Jahren wäre es völlig
unmöglich gewesen, an ein Gespräch mit den Freikirchen zu denken. Viele
Freikirchen seien bereit, das Bischofsamt als notwendig anzunehmen, es

seien aber noch viele schwierige Fragen zu klären. Ausgangspunkt aller
weiteren Besprechungen sei das Festhalten der Anglikaner an der bischöflichen

Verfassung.
In Schottland befasste sich der Ökumenische Ausschuss der Kirche

von Schottland auf einer Tagung in Linlithgow mit der Frage der
Interkommunion 7). An den Beratungen nahmen auch Vertreter der schottischen
bischöflichen Kirche, der Kongregationalisten, Methodisten und der Church
of Christ teil. Es wurde über die Frage verhandelt: Macht die unterschiedliche

Auffassung von der Bedeutung des hl. Abendmahles eine
Interkommunion unmöglich Ist die Interkommunion als eine mögliche Voraussetzung

oder lediglich als Folge einer grösseren kirchlichen Einheit
anzusehen Die Tagung wünscht, dass alle Gemeindemitglieder das Ärgernis
der Kirchentrennung als ersten Schritt zu ihrer Beseitigung tiefer verstehen
möchten.

Ein vom Britischen Rat der Kirche ins Leben gerufener Sonderaus-
schuss soll eine gemeinsame Abhaltung von Bibelwochen durch die
verschiedenen Kirchen Englands in der Zeit vom Oktober 1953 bis März 1954
anregen. Dieser Versuch, die Bibel in ihrer Bedeutung für den Christen

>) Vgl. IKZ 1951, S. 58 und 174.
2) Vgl. Faith and Unity Nr. 57-59, 63-67, 75 und 76.

Vgl. IKZ I946, S. 248
4) Church Times vom i6. Mai 1952, vgl. IKZ 1951, S. 175.
f) Church Times vom 16. Mai 1952.
6) Church Times vom 24. Oktober 1952, ök. P. D. Nr. 40 vom 24. Oktober 1952.
') ök. P. D. Nr. 41 vom 19. Oktober 1951.



— 253 —

und für die christliche Urteilsbildung herauszustellen, fällt zeitlich zusammen

mit der 150-Jahr-Feier der Britischen und Ausländischen Bibelgesellschaft

und wird gleichzeitig auf das vorbereitende Studium für die zweite
Vollversammlung des Ökumenischen Rates im August 1954 ausgerichtet
sein *)

Der 13. Bericht des Church of England Council on Foreign Relations
für das Jahr 1951 gibt Kunde von den mannigfaltigen Bestrebungen, die
Beziehungen zu allen Kirchen zu pflegen und zu vertiefen. Von 1947 bis
1951 haben Vertreter des Erzbischofs von Canterbury an 3 altkatholischen,
1 finnischen und 1 schwedischen Bischofsweihe teilgenommen.

Bei den Unionsverhandlungen in Indien und Ceylon 2) ist es immer
wieder die Frage des geistlichen Amtes und die Vereinigung der Ämter
sofort bei Beginn ber Union, die Schwierigkeiten bereitet und die Gefahr
in sich birgt, bestehende Verschiedenheiten in der Auffassung durch
zweideutige Formulierungen zu überdecken 3). Der anglikanische Bischof von
Kurunagala hat ein Memorandum verfasst 4), das einen neuen Weg weist.
Er betont: Die Kernfrage liegt nicht in der Debatte über das Bischofsamt,
sondern in den Funktionen des Priesteramtes, einschliesslich der
Darbietung des eucharistischen Opfers und der Ausübung des Amtes der
Absolution. Der Anglikanismus hat diese Dinge beibehalten. Es wäre falsch,
aus missverstandener christlicher Liebe heraus den Glauben an diese Dinge
als nicht mit dem Ordinale von 1550 und der Erklärung der englischen
Erzbischöfe an Leo XIII. von 1897 in Einklang stehend zu betrachten.

Einige Anglikaner in Ceylon sind mit der allgemeinen Formulierung nicht
einverstanden, die das Gebet bei der Vereinigung der Ämter aufweist. Sie

haben Gewissensbedenken wegen der Bestimmung, dass auf Besuch weilende

Geistliche nicht-bischöflicher Kirchen zur Feier des hl. Abendmahles

zugelassen werden können. Die Kirche in Ceylon will die volle Gemeinschaft

mit der anglikanischen Gemeinschaft aufrechterhalten, entscheidende

Schritte werden erst getan werden, nachdem die kommende Lambethkonferenz

von 19158 ihre Meinung über das Schema kundgetan hat. Der Bischof

schlägt für das Zueinanderhinwachsen zwei Schritte vor. Zunächst sollen

die nicht-bischöflichen Gemeinschaften das Bischofsamt annehmen und

vorläufig weiterbestehen. Eine Zeitlang würde es dann zwar im gleichen

Gebiet eine parallele bischöfliche Jurisdiktion geben, aber dieser Weg zur

vollen organischen Union sei besser, als die Union mit einer zweideutigen

Formel zu beginnen, mit der niemand so recht zufrieden sei. Die

Freikirchen hätten dann auch nicht das Gefühl, von der anglikanischen Kirche

absorbiert zu werden. Anglikaner entgingen so dem Dilemma, entweder die

anglikanische Gemeinschaft verlassen oder der Union fernbleiben zu müssen.

') ök. P. D. Nr. 41 vom 31. Oktober 1952.

2) Vgl. IKZ .950, S. 31, 1951. S- '75, Faith and Unity Nr. 71.

») Faith and Unity Nr. 55, 64, 65, 73, 74, Living Church vom 27. Januar 1952.

4) Church Times vom 31. Oktober 1952.



— 254 —

Am 27. September beging die Kirche von Südindien die Feier
ihres fünfjährigen Bestehens. Sie umfasst 14 Bistümer mit 1 Million
Gemeindemitglieder. Der Moderator dieser Kirche, Bischof Hollis, machte

aus diesem Anlass längere Ausführungen, in denen er u. a. sagte, dass noch
viele Fragen ungelöst seien und noch viel zu tun übrigbliebe *).

P. IL Vogel

Tagung der ILAFO in Lund (12.-15. August 1952). Wesen und
Ziceck der ILAFO.

ILAFO ist eine Abkürzung für «International League for Apostolic
Faith and Order» und bedeutet «Internationale Liga für Apostolischen
Glauben und Verfassung». Diese Liga wurde im Sommer 1950 in Oxford
ins Leben gerufen. Damals fanden sich Vertreter der anglikanischen,
schwedisch-lutherischen und altkatholischen Kirchen zusammen, um Mittel und
Wege zu suchen, wie die auf Grund ihres Amtes, ihrer Lehre und Verfassung
katholischen Kirchen innerhalb der ökumenischen Bewegung ihre
Bestrebungen koordinieren und ihre Stimme geschlossener zu Gehör bringen
könnten. Es war keineswegs die Auffassung, dass so etwas wie ein «katholischer

Block» im Weltrat der Kirchen gebildet werden solle. Diese Kirchen
und ihre Vertreter standen einzig und allein unter dem Eindruck der immer
deutlicher sich abzeichnenden Spannung, die schon anlässlich der ersten
Weltkirchenversammlung zu Amsterdam 1948 im Zeichen des Gegensatzes
«katholisch und protestantisch» offen zutage getreten war und die der
seitherigen Arbeit des Weltkirchenrates in mancher Hinsicht den Stempel
aufgedrückt hat. In Würdigung dieser Tatsache schien es gerechtfertigt,
dass Vertreter der zu den katholischen Prinzipien sich bekennenden Kirchen
unter sich Fühlung nahmen, um das gegenseitige Verständnis zu fördern.
Auf diese Weise hoffte man, dass die Vertreter dieser Kirchen bei künftigen
ökumenischen Versammlungen für die von ihnen vertretenen Wahrheiten
gemeinsam Zeugnis ablegen würden und für die Einheit der Kirchen gemäss

apostolischer Lehre und Verfassung einstehen könnten.
So bildete denn diese Tagung von Oxford einen ständigen Ausschuss

unter dem Ehrenvorsitz des Bischofs von Oxford, Dr. Kirk, und der Leitung
von Rev. Fr. Raynes und betraute einen vorerst noch nebenamtlichen
Sekretär mit den nötig werdenden organisatorischen Arbeiten.

Bereits 1950 wurde aber die ernsthafte Möglichkeit ins Auge gefasst,

zur Arbeit dieser ILAFO auch Vertreter aus protestantischen Kirchen
zuzulassen, sofern diese innerhalb ihrer eigenen Kirchen den Prinzipien
apostolischer Lehre und Verfassung zum Durchbruch verhelfen möchten.

Anderseits fehlte bei jener Gründungstagung die wichtigste Gruppe
innerhalb der sogenannten romfreien katholischen Kirchen, nämlich jene
der orthodoxen Kirchen.
—1

l) ök. P. D. Nr. 41 vom 31. Oktober 1952, vgl. The Wittness vom 7. Februar
1952.



— 255 —
Die Tagung içj2 in Lund. Diese fand vom 12. bis 15. August im erst

teilweise fertiggestellten Studenteninternat St. Laurentius-Stift statt. Der
Zeitpunkt war gerade mit Rücksicht auf die unmittelbar darauf in derselben
Stadt zusammentretende dritte Weltkonferenz für Glaube und
Kirchenverfassung so gewählt worden. Denn ein wesentlicher Teil dieser Arbeitstagung

bestand in der Erörterung und Stellungnahme zu den von der
Kommission für Glaube und Kirchenverfassung veröffentlichten 3
Studienberichten über «Das Wesen der Kirche», «Formen des Gottesdienstes» und
«Interkommunion». Die reichlich benützte Diskussion förderte manchen
wertvollen Gesichtspunkt zutage und deckte da und dort auch Schwächen
und Einseitigkeiten der vorliegenden Berichte auf.

Als besonders wertvoll erwiesen sich auch bei dieser Tagung die
gemeinsamen Gottesdienste, zu denen alle Teilnehmer sich jeweils morgens,
mittags und abends in der schlichten Notkapelle einfanden und die stets
allen Gelegenheit bieten, aus dem reichen liturgischen Gut der Kirche
sowohl von den andern zu empfangen als auch ihnen zu geben.

Ausseist aufschlussreich sodann waren die Berichte der Vertreter aus
den einzelnen Kirchen. Aufschlussreich besonders deshalb, weil an dieser

Tagung nicht nur Angehörige der anglikanischen Kirchen Englands,
Schottlands, Afrikas und Amerikas, der schwedisch-lutherischen und der
altkatholischen Kirchen Hollands, Deutschlands und der Schweiz
teilnahmen (Prof. B. A. van Kleef, Pfr. K. Pursch, Prof. Dr. A. E. Rüthy und
der Berichterstatter), sondern weil auch Vertreter sogenannter hochkirchlicher

Gruppen in der deutschen lutherischen Kirche (die hier vertretene

Gruppe hat mit Prof. Heiler in Marburg nichts zu tun) und der holländisch-
calvinistischen Kirche zugegen waren. Gerade die Ausführungen der

letzteren liessen deutlich die Schwierigkeiten erkennen, mit denen solch katholisch

gesinnte Gruppen innerhalb der Reformationskirchen zu kämpfen
haben. Gerade ihnen — so lautete der von den altkatholischen Vertretern

vorerst bekämpfte Beschluss der Tagung — will die ILAFO bei der

Verwirklichung ihrer Ziele behilflich sein. Da die altkatholischen Kirchen aus

verschiedenen Gründen nicht in der Lage sind, diese Gruppen, in welchen

den zahlreichen Geistlichen verhältnismässig wenig Laien gegenüberstehen,

einfach zu absorbieren, müssen sie sich innerhalb ihrer eigenen Kirchen

zu halten und den Kreis der Gleichgesinnten zu weiten suchen.

Eine besondere Freude war es für den stellvertretenden Vorsitzenden,

den Primus von Schottland, auch einen russisch-orthodoxen Beobachter aus

Paris begrüssen zu können, der, wenn auch inofiziell, dem Interesse

Ausdruck verlieh, das die orthodoxen Kirchen der ILAFO entgegenbringen.

Um vor allem auch junge Leute mit den Zielen der Liga

bekanntzumachen, wurde beschlossen, im Sommer 1953 einen dreiwöchigen Ferienkurs

in der Schweiz abzuhalten, zu dem man nicht nur eine zahlreiche

anglikanische Gruppe, sondern auch Jugendvertreter aus Schweden,

Holland, Deutschland und der Schweiz begrüssen zu können hofft.



— 256 —
Da in der ILAFO nicht geschlossene Kirchen, sondern nur kirchliche

Gruppen sich zu einer internationalen Liga vereinigt haben, ist beabsichtigt,

in den einzelnen Ländern und Kirchen kleine Arbeitsausschüsse zu
bilden, welche auf nationaler Basis im Sinne der Liga-Grundsätze wirken
sollen. Hans Frei

57. Generalkonvent der Protestantisch-Bischöflichen Kirche der
Vereinigten Staaten von Nordamerika in Boston (Mass.) vom 8. bis
19. September 1952. Was ist der Generalkonvent Wir könnten das, was
der zur Bischöflichen Kirche sich bekennende Amerikaner unter «General
Convention» (Generalkonvent) versteht, mit dem uns geläufigen Begriff
«Synode» umschreiben, wobei sofort beigefügt werden muss, dass diese

Synode jedoch nur alle drei Jahre zusammentritt (anfänglich alle vier Jahre).
Der erste Generalkonvent fand im Jahre 1785 in Piladelphia statt.

Dieser Gcneralkonvent ist also die gesetzgebende kirchliche Behörde.
Im Unterschied z. B. zur Synode der christkatholischen Kirche der Schweiz
besitzt er jedoch ein Zweikammer-System (Haus der Bischöfe und Haus
der Abgeordneten, wobei letzterem sowohl Geistliche als Laien angehören),
in Anlehnung an das klassische Vorbild des englischen Parlamentes. Das
Haus der Bischöfe zählte zur Zeit des soeben zu Ende gegangenen
Generalkonvents von Boston insgesamt 168 Mitglieder, nämlich 101 Diözesan- und
Missionsbischöfe, 9 Bischof-Koadjutoren, i8 Suffragan-ßischöfe und 40
Bischöfe im Ruhestand (diese hohe Zahl der letzteren kommt daher, dass eine

unlängst erlassene kirchliche Verordnung verlangt, dass ein Bischof mit
72 Jahren sein Amt niederlegt. Dem Haus der Abgeordneten gehören gegenwärtig

insgesamt 648 Mitglieder an, wobei es genau gleich viele Geistliche
wie Laien sind. Denn jedes Bistum darf je 4 Priester und 4 Laien delegieren,
jeder Missions-Distrikt je einen. Frauen sind bis jetzt von der Mitgliedschaft

ausgeschlossen geblieben. Wenn wir bedenken, dass der im Jahre
1785 abgehaltene erste Generalkonvent bloss 42 Abgeordnete zählte und das

erst 4 Jahre später ins Leben gerufene Haus der Bischöfe nur deren 2
umfasste, dann vermag man etwas zu ahnen von der steten Entwicklung dieser

grossen Kirche.
Das Haus der Bischöfe wird vom jeweiligen präsidierenden Bischof

(Presiding Bishop) geleitet, der als primus inter pares auf Lebenszeit (d. h.
bis er das 68. Lebensjahr erreicht hat) gewählt wird. Bis 1919 waren die
Beratungen geheim. Präsidierender Bischof ist gegenwärtig Bischof Sherrill.

Die Abgeordnetenkammer wählt jeweils den Vorsitzenden aus ihrer
Mitte, sei er Geistlicher oder Laie. Der diesjährige Generalkonvent musste
es erleben, dass der zum zweiten Male erkorene Präsident der Abgeordneten,
Dean Sprouse, wenige Augenblicke nach seiner einstimmigen Wahl einem
Herzschlag erlag.

V\ie ordentlichen Geschäfte werden in getrennten Sitzungen beraten
und durch Abstimmung erledigt. Gemeinsame Versammlungen beider



— 257 —

Kammern unter dem Vorsitz des präsidierenden Bischofs finden nur statt,
wenn es hohe Gäste zu empfangen oder wichtige Berichterstattungen
entgegenzunehmen gilt. So wird beispielsweise der Bericht des National Council
(entspricht dem Synodalrat) als der vollziehenden Behörde stets in gemeinsamer

Session entgegengenommen. Ausser dieser Hauptbehörde, die in
erster Linie für das Missionswerk, das Erziehungs- und Sozialwesen der
Kirche verantwortlich ist, bestehen mehrere Sonderausschüsse und
Unterkomitees, deren wichtigstes dasjenige für die Finanzen ist. Ihm gehören
6 Bischöfe, 6 Geistliche und 12 Laien an. Auch der ständige liturgische
Ausschuss hat einen wichtigen Aufgabenkreis.

Jeder Generalkonvent begnügt sich jedoch nicht nur mit Erledigung
der laufenden Geschäfte. Sondern immer werden auch öffentliche
Grossversammlungen abgehalten, an denen aktuelle kirchliche Fragen vor vielen
tausend Zuhörern zur Sprache gebracht werden. In Boston waren es diesmal
die Aufgabe der Mission und das Wesen der ökumenischen Bewegung, die
im Mittelpunkt solcher Veranstaltungen standen.

Der Zeitpunkt des Generalkonventes wird jeweils auch von den übrigen
kirchlichen Organisationen zu verbandseigenen Tagungen benützt. So hielt
der Frauenverband (Women's Auxiliary) dieser Kirche seine Delegierten-

Versammlung ab, an welcher etwa 500 Abgeordnete teilnahmen. Im Unterschied

zu unsern Verhältnissen gehört dort jede sich zur Bischöflichen

Kirche bekennende Frau dieser gesamtkirchlichen Organisation an. — Im
weiteren fand eine nationale Jugendtagung statt, und über das Wochenende

kamen auch die Männer zu einer gesonderten Veranstaltung zusammen.

Der Generalkonvent ist der Spiegel des kirchlichen Lebens. Dass diese

grosse Kirche auch ihre ebenso grossen Probleme und Nöte hat, ging bereits

aus einem vor Beginn des Generalkonvents in der Presse veröffentlichten

offenen Brief hervor, worin Dekan Warnicke sicherlich dem Denken und

Fühlen ungezählter Gleichgesinnter Ausdruck verlieh, wenn er u. a. schrieb:

«Wir wollen darum beten, dass der Generalkonvent nicht dabei stehen

bleibe, was seine übliche Verantwortung ist, sondern dass er in Gericht

und Hoffnung zu unserem Volke spreche! Die Posaunen sollen in Boston

klar und ohne Misstöne der Unentschlossenheit erschallen. Möge dieser

Generalkonvent unsere Kirche zu vermehrter Hingabe an ihre Sendung

aufrufen. Will er dies tun, dann braucht es allerdings nicht nur fromme

Allgemeinwahrheiten und gutgemeinte Ansprachen, sondern es bedarf einer

eingehenden Planung, die der Kirche Ansporn zu sein vermag.»

Die grossen Schwierigkeiten und inneren Spannungen verhehlte auch

der versitzende Bischof Sherrill in seiner Predigt anlässlich des feierlichen

Eröffnungsgottesdienstes nicht. Er führte darin u. a. aus, dass ein bloss

konventionelles Christentum in unserer Zeit nicht mehr genüge. Wenn die

bischöfliche Kirche auch zu denen gehöre, in denen ein grosses Mass von

Freiheit herrsche, so möge man sich bewusst bleiben, dass solche Freiheit

zu um so grösserer Verantwortung verpflichte. Dies gelte gerade auch fur



— 258 —

die innerkirchlichen Diskussionen auf theologischen und anderen Gebieten.
Allzuoft lasse man sich da statt vom Wohle der Gesamtkirche nur von
seinem eigenen egozentrischen Standpunkt bestimmen. In der Kirche
müsse viel mehr wieder die Liebe über alles gestellt werden. Auch der
Erzbischof von Canterbury, Dr. Geoffrey Fisher, nahm als Gast am Generalkonvent

teil und sprach zu den versammelten Vertretern dieser Kirche, die

ja nur ein Glied ist in der weltumfassenden Kirchengemeinschaft der
anglikanischen Kirchen, welche im Erzbischof von Canterbury das Symbol ihrer
Einheit erblickt.

Statistisch gesehen umfasst die bischöfliche Kirche heute rund
zweieinhalb Millionen Glieder, die sich auf 75 Diözesen verteilen. Mit dieser
Zahl steht sie an siebenter Stelle aller Kirchen in den Vereinigten Staaten

(die römisch-katholische Kirche steht mit rund 29 Millionen an der Spitze,
doch werden die protestantischen Kirchen jeweilen gesamthaft aufgeführt
und bilden dann natürlich mit rund 52 Millionen einen weit stärkeren Block.
Unter ihnen sind die Methodisten mit 9 Millionen am stärksten vertreten.
Im weitern erwähnt die Statistik dann noch 5 Millionen Juden, 1,85
Millionen Orthodoxe, 337 000 Mitglieder der Polnisch-Nationalen Kirche der
Altkatholiken und 73 000 Buddhisten). Bemerkenswert dürfte die
Tatsache sein, dass die insgesamt 252 christlichen Kirchen und Gemeinschaften
der Vereinigten Staaten im Laufe des letzten Jahrzehnts einen Mitgliedsr-
zuwachs von total 22 Millionen Gläubigen zu verzeichnen hatten.

Was die Geistlichkeit und deren Nachwuchs anbetrifft, so beklagt sich
auch die bischöfliche Kirche über empfindlichen Mangel, trotzdem im
Jahre 1951 die Zahl der Amtsträger durch 311 Ordinationen sich auf 6412
erhöhte. Immerhin versprechen die 600 Priesteramtskandidaten und die

1159 Postulanten, die sich für den Kirchendienst ausbilden lassen wollen,
für die kommenden Jahre eine leichte Besserung.

Von den grossen finanziellen Verpflichtungen dieser Kirche sodann
bekommt man einen Begriff, wenn man das gutgeheissene Budget pro 1953
betrachtet. Dieses rechnet mit einer Gesamtausgabe von 5 929 043 .38 Dollar

oder rund 24 Millionen Franken. Darüber hinaus soll im Laufe des

Trienniums bis zur nächsten Synode eine einmalige grosse Geldsammlung
durchgeführt werden, deren Ertrag besonders wichtigen kirchlichen
Gesamtinstitutionen zufliessen soll (theologische Seminarien, kirchliche Spitäler
und Schulen, Kirche in Japan). Man erhofft auf diese Weise weitere 3 bis
6 Millionen Dollar, also nochmals 12 bis 24 Millionen Franken zu erhalten.

Der Generalkonvent fasst wichtige Beschlüsse. Wie bereits erwähnt wurde,
müssen die Bischöfe mit 72 Jahren ihr Amt niederlegen. Es erhob sich nun
die Frage, ob diese «Bischöfe im Ruhestand» weiterhin im Haus der Bischöfe
des Generalkonventes stimmberechtigt sein sollen. Die Bischöfe selber
waren bereit, sich zurückzuziehen. Denn ihre Kammer hiess einen
entsprechenden Antrag gut. Dagegen wurde dieser von den Abgeordneten
verworfen.



— 259 —

Einer eingehenden Diskussion rief auch das Begehren auf Wählbarkeit
von Frauen in die Abgeordnetenkammer. Ein entsprechender Antrag unterlag,

wobei die Geistlichen mehrheitlich dafür, die Laien jedoch ebenso
entschieden dagegen stimmten.

Seit einiger Zeit pflegte die bischöfliche Kirche sowohl mit den
Methodisten als auch mit den Presbyterianern Besprechungen über die Möglichkeit

der Wiedervereinigung. Diese ökumenischen Gespräche wurden gut-
geheissen und deren Weiterführung beschlossen. Zugleich empfiehlt der
Generalkonvent allen Gemeinden der Kirche, durch geeignete Schriften
den ökumenischen Gedanken im Kirchenvolk zu verbreiten und zu
vertiefen.

Das Haus der Bischöfe sodann nahm Stellung zur Frage, ob Geistliche
der bischöflichen Kirche bei ökumenischen Zusammenkünften bei der
Abcndmahlsfeier zusammen mit Geistlichen anderer Bekenntnisse (es
betrifft dies in erster Linie solche des Protestantismus) amtieren dürfen. Diese

Möglichkeit wurde verneint.
Was die Teilnahme am hl. Abendmahl bei solchen ökumenischen

Versammlungen betrifft, so wurde folgendes beschlossen: Angehörige anderer

Konfessionen, die mit der bischöflichen Kirche nicht in Interkommunion
stehen, dürfen an deren Abcndmahlsfeier teilnehmen und die hl.

Kommunion empfangen, sofern ein entsprechender Vorbereitungsgottesdienst
stattgefunden hat. Umgekehrt gestattet diese Kirche ihren Angehörigen die

Teilnahme an den Abendmahlsfeiern anderer Bekenntnisse nicht, verbietet
sie aber auch nicht für vereinzelte, die bei ökumenischen Zusammenkünften

daran teilzunehmen wünschen. Doch handeln diese auf eigene

Verantwortung hin, und ihr Tun verpflichtet die bischöfliche Kirche nicht.

Da auch in Amerika die Geistlichen vielfach überlastet sind und die oft
überaus zahlreiche Beteiligung an der hl. Kommunion auch eine Zeitfrage

darstellt, wurde beantragt, der Kelch solle bei Abendmahlsgottesdiensten

unter ganz bestimmten Voraussetzungen von einem durch den zuständigen

Bischof dazu bevollmächtigten Laien gespendet werden dürfen. Dieser von

den Bischöfen gutgeheissene Antrag wurde von der Versammlung der

Abgeordneten jedoch verworfen.
Ebenso unterlag ein Antrag auf Abänderung einer liturgischen Rubrik,

wonach die hl. Kommunion unter beiden Gestalten auch durch blosses

Eintauchen der geweihten Hostie in den Kelch (intinetio) gültig gespendet

werden könne.

Hingegen wurde Art. 34 der Verfassung dahin abgeändert, dass

erwachsene Männer, die im zivilen Leben tätig sind, bei Eignung zu Diakonen

geweiht werden können, ohne dass für diese eine Zulassung zum Pnesteramt

in Frage kommt. Dies bedeutet also die Schaffung eines ständigen Diako-

nates im Sinne der Alten Kirche.

Mehrere Resolutionen schliesslich geben davon Zeugn.s, dass die b.-

schöfliche Kirche auch um ihre Verantwortung in öffentlich-politischen



— 260 —

Fragen weiss. Das Problem der Euthanasia, des Alkohols, die Frage des

Präventiv-Krieges, der Rassenunterschiede, der Einwanderung nach den

Vereinigten Staaten, der Kriegsdienstleistung durch den Christen u. a. m.
gaben Anlass zu Diskussionen und führten zu entsprechenden Erklärungen.

Nicht unerwähnt bleiben darf die Tatsache, dass der Generalkonvent
die geschaffene neue Bibelübersetzung gutgeheissen und deren liturgischen
Gebrauch im Morgen- und Abendgebet (nicht aber in der hl. Mcssliturgie)
gestattet hat.

Als Ort des nächsten, im Jahre 1955 stattfindenden Generalkonvents
wurde Houston (Texas) bestimmt.

Die Bischöfe erlassen einen Hirtenbrief. Im Anschluss an den Generalkonvent

eiiiessen die zu Boston versammelten Bischöfe am 22. September

1952 ein Hirtenschreiben. Darin bezeichnen sie die «zwingende Notwendigkeit

für die Menschen, einig zu sein, als ein Zeichen der Zeit». Nach den

kanonischen Bestimmungen dieser Kirche muss dieser Hirtenbrief in allen

ihren Gemeinden innerhalb der nächsten vier Wochen zur Verlesung
gelangen. Das bischöfliche Hirtcnschreiben hat die Einheit der Kirche zum
Gegenstand.

Der Ök. P. D. gibt den wesentlichen Inhalt wie folgt wieder:

«Mit welchem Recht wendet sich eine Kirche, die in ihrer Trennung
von den anderen Kirchen selbstgefällig verharrt, an die Welt, die darum
weiss, dass Uneinigkeit Tod bedeutet Wie Gott nicht von uns erwartet,
dass wir der Wahrheit untreu werden, so verlangt Er auch nicht von uns,
dass ehrliche Meinungsunterschiede auf clem Kompromisswege beseitigt
werden.»

«Wenn die Geschichte auch nicht mit einem Schlage ungeschehen

gemacht werden könne», betont der Hirtenbrief, «so will Gott dennoch, dass

wir unser Streben nach der Einheit unverwandt und ehrlich fortsetzen.»

«Als Christi Jünger wollen wir der Sache der christlichen Einheit immer
weniger als blosses Lippenbekenntnis dienen, wohl wissend, dass diese

Einheit erst dann Realität werden wird, wenn sie das Ganze erfasst und
wenn die Initiative dazu von der eigenen Gemeinde ausgeht, in allen

Dingen gemeinsam zu handeln, ausser in den Dingen, in denen wir auf
Grund unserer Überzeugung getrennt handeln müssen.

Es gilt, eine grössere Verantwortung auf uns zu nehmen, soll die
Uneinigkeit unter den Menschen überwunden werden.

Als christliche Staatsbürger wissen wir, dass die Welt einer neuen
Freiheit und frischen Mutes bedarf, um den nächsten Schritt zu tun. Und
wir wissen auch, dass neben einer solchen Freiheit und in einem solchen
Mut kein Platz für die Furcht ist. Darum lasst uns unseren bürgerlichen
Pflichten eiligst nachkommen, eingedenk, dass Gott noch im Regimentc
sitzt,1 dass die Welt Sein ist und dass wir den Frieden finden, wenn wir
Seinen Willen tun.



— 261 —

Der christliche Staatsbürger muss aber auch ein Beter sein. Dann
werden wir dazu beitragen, dass die Sehnsucht der Menschen nach Frieden
in die Tat umgesetzt und zu einer ständigen Fürbitte wird besonders für die,
die unsere Feinde sein wollen.»

Nachdem der Hirtenbrief dann die in bezug auf die ökumenische
Zusammenarbeit und die Teilnahme an Abendmahlsgottesdiensten anderer
Konfessionen gefassten Beschlüsse erwähnt hat, geben die Bischöfe der
Hoffnung Ausdruck, ihre Gemeindeglieder möchten nicht vergessen, dass
uns die Einheit nicht geschenkt wird, weil wir sie herbeisehnen, sondern nur,
wenn wir den Tatsachen und Ursachen der Trennung ehrlich und furchtlos
ins Auge sehen und die Lösung gemeinsam auf redliche Weise suchen.

«Eine wesentliche Voraussetzung dafür ist, dass wir uns in unserer
eigenen Kirche einig sind. Wenn wir als einzelne über die Grenzen, die
uns durch unsere Trennung auferlegt sind, ungeduldig werden, so ist dies
zu begrüssen. Noch besser aber ist, dass wir daran denken, wie unser Herr
angesichts unserer Zwietracht leidet und dass wir uns mit um so grösserer
Bestimmtheit für eine stärkere Übereinstimmung in unserem Denken und
Wollen einsetzen, die für eine Abendmahlsgemeinschaft und wirkliche
Iiruderschaft unerlässlich ist.» (Ök. P. D. vom io. Okt. 1952).

Hans Frei

(Dieser zusammenfassenden Übersicht liegen die Berichte über die General
Convention 1952 zugrunde, die im offiziellen Organ der Bischöflichen Kirche, der

Living Church, in den Nummern vom 31. August, 7., 14., 21., 28. September und
5- Oktober 1952 veröffentlicht wurden.)

Einigungsbestrebungen im Luthertum in den USA in Waverly
(la.). Die Amerikanische Lutherische Kirche (American Lutheran Church)
traf auf ihrer Versammlung in Waverly, wie dem Ök. P. D. vom 7. Nov. 1952

zu entnehmen ist, eine Reihe von Beschlüssen zur lutherischen Einheit (siehe
Ök. P. D. Nr. 28). Einer dieser Beschlüsse beleuchtet die Konfession als

fördernd für die Verschmelzung mit anderen Gliedern der Amerikanischen

Lutherischen Konferenz (American Lutheran Conference). Der Beschluss

nahm eine Abhandlung über Lehre und Anwendung mit dem Titel
«Vereintes Zeugnis über Glaube und Leben» (United Testimony on Faith and

Life) an. Diese Abhandlung war von dem Verbindungsausschuss der fünf

Konferenzgruppen— i. «Vereinte Evangelisch-Lutherische Kirche» (United

Evangelical Lutheran Church), 2. «Evangelisch-Lutherische Kirche» (Evangelical

Lutheran Church), 3. «Amerikanische Lutherische Kirche» (American

Lutheran Church), 4. «Lutherische Kirche Augustana» (Augustana

Lutheran Church), 5. «Freie Lutherische Kirche» (Lutheran Free Church)

entworfen.

Die Abgeordneten wählten ferner neun Mitglieder des Kirchenausschusses

für Christliche Gemeinschaft und bevollmächtigten sie zu weiteren

Schritten für die vorgeschlagene Vereinigung. Ähnlich verfuhren die «Evan-



— 262 —

gelisch-Lutherische Kirche» und «Vereinte Evangelisch-Lutherische Kirche»
bei ihrer Versammlung im Juni. Die Vereinigung dieser Gruppen mit der
«Amerikanischen Lutherischen Kirche» würde eine Kirchengemeinde von
mehr als i 500 000 Mitgliedern bilden, was sie zur drittgrössten lutherischen

Gruppe in den Vereinigten Staaten machen würde. Eine Zusammenkunft

über die Beziehungen zwischen der lutherischen Kirche und Missouri
Synod ist ebenfalls vorgesehen. Der Ausschuss der «Amerikanischen
Lutherischen Kirche» für Christliche Gemeinschaft und der Ausschuss der
Missouri Synod für Einheitliche Lehre haben bereits in einer Darlegung,
betitelt «Das gemeinsame Bekenntnis» (The Common Confession), eine

Übereinstimmung in der Lehre erreicht. Ein ergänzendes Übereinkommen,
das sich mit der Auswirkung des Glaubens in dem Leben und vereinten
Wirken der Kirche beschäftigt, nähert sich der Vollendung. Vertreter der
Amerikanischen Lutherischen Kirche und der Missouri Synod wurden

bevollmächtigt, sich gegenseitig über die Ausübung des Gottesdienstes

beider Kirchen auszusprechen. Der Ausschuss für Christliche Gemeinschaft
wurde bevollmächtigt, Besprechungen mit einem ähnlichen Ausschuss der
«Vereinten Lutherischen Kirche» fortzusetzen. Diese Gruppen trafen sich

im März dieses Jahres zum ersten Male seit zwölf Jahren, um Fragen von
gemeinsamem Interesse zu besprechen, bessere Verständigung zu suchen
und die Zusammenarbeit unserer Kirchengemeinden zu verstärken.

Philippinen. Wie und warum die «Vereinte Kirche» Gestalt gewinnen
konnte. Über die «Vereinte Kirche» schreibt der Ök. P. D. vom 25. Juli
1952: Im Jahre 1909 begann auf den Philippinen unter der Führung des

ersten protestantischen Missionars, Dr. James B. Rodgers, eine Bewegung,
die den Zusammenschluss der evangelischen Kirchen erstrebte. Bis 1909
berieten sich Vertreter der verschiedenen Missionen über die Möglichkeiten,
ihre Verbindung herbeizuführen. 1924 konnte dann die «Vereinte Kirche
Christi auf den Philippinen» ins Leben gerufen werden, die sich aus den

Presbyterianischen Kirchen, den Kongregationalistischen Kirchen, der
Vereinten Bruderkirche und der Vereinten Kirche von Manila zusammensetzte.

1929 wurde der «Christenrat» gebildet, wozu Dr. John R. Mott
persönlich beigetragen hat. Er sollte die kirchlichen Einigungsbestrebungen
fördern und die Zusammenarbeit mit den Missionsgcsellschaften enger
gestalten. 1947 war das Gründungsjahr des Evangelischen Kirchenbundes
der Philippinen, in dem die Vereinte Kirche Christi (Iglesio Evangelica
Unida de Cristo), die Methodistische Kirche, der Konvent der Baptistischen
Kirchen und die Evangelische Kirche aufgingen. Ein Jahr später wurde die
Vereinte Kirche Christi auf den Philippinen konstituiert. Ihre Verfassung
enthält folgendes Bekenntnis: «Wir halten fest an dem Glaubensvermächt-
nis, wie es der Vereinten Kirche von den einzelnen Mitgliedskirchen
geschenkt worden ist. Unser gemeinsames Glaubensbekenntnis und unsere
Botschaft (an die Welt) ist: Jesus Christus, der Sohn des lebendigen Gottes,
unser Herr und Heiland.» Die Mitgliedskirchen behalten ihr kirchliches



— 263 —

Brauchtum. Die Gemeindeglieder jeder Mitgliedskirche werden auch von
den anderen als solche anerkannt.

In einem Sonderheft (Nr. 5, 1952) erklärt dazu die Schriftleitung der
«Philippine Christian Advance»: «Bemerkenswert im Leben der Vereinten
Kirche Christi auf den Philippinen seit ihrer Gründung vor vier Jahren ist
ihr ständiges Wachstum im Geist der Einheit unter ihren 100 000 tätigen
Gliedern und ihrer Gesamtmitgliedschaft von 250 000 Christen.

Es ist für die, die in Kirchen mit unterschiedlicher Ordnung (Bischöfliche,

Kongregationalistische, Presbyterianische Kirchen usw.) die Altersreife

erlangt haben, nicht ganz einfach, sich zu gemeinsamer Andacht und
Arbeit zusammenzuschliessen. Je mehr sie der Selbstsucht entsagen und
ihnen die Kirche als Ganzes das vornehmste Anliegen wird, um so mehr
gewinnt für sie dieses Anliegen an Dringlichkeit. Dies ist das Geheimnis,
warum die Einigungsbestrebungen der Kirchen hier von Erfolg gekrönt
waren und die Vereinte Kirche Christi auf den Philippinen zu einer
Wirklichkeit geworden ist.»

Englische Bibelübersetzungen des Jahres 1952. Auch während der
Arbeiten an der von einem Arbeitsausschuss herzustellenden neuen
englischen Bibelübersetzung *) erscheinen laufend Übersetzungen, die der

Beachtung wert sind und gleichzeitig die in der IKZ 1949, S. 229, gegebene

Liste ergänzen.
Zunächst erschien eine Übersetzung des N. T. von Charles Kingsley

Williams 2). Sein Anliegen ist es, den heiligen Text in einem leicht
verständlichen Englisch zu bringen. Wo nur eben möglich, löst er die langen

griechischen Perioden in kurze Sätze auf. Im Anschluss an den «Interim

Report on Vocabulary Selection» (1936) kommt er mit einem Wortschatz

von 1500 Wörtern aus, zu denen noch 167 andere kommen, die aber in

einem Glossar erklärt sind. Wichtige Verschiedenheiten im Urtext und in
der Bedeutung sind in einem Anhang zusammengefasst. Im Vergleich zu

der Übersetzung in Basic Englisch macht diese Übersetzung nicht den

Eindruck, dass sie in einem reduzierten Englisch gemacht ist. Sie ist leicht

lesbar, so dass sie auch für diejenigen ohne weiteres verständlich ist, deren

englischer Wortschatz begrenzt ist. Durch seine langjährige Tätigkeit auf

dem Missionsfelde ist Williams befähigt worden, diese Übersetzung zu

schaffen, die nicht nur in England selbst, sondern auch in den Missionsgebieten

eines grossen Absatzes sicher sein darf.

J.B.Phillips, dessen moderne Übersetzung der Briefe des N.T.
unter dem Titel «Letters to Young Churches» 1948 grosses Aufsehen

erregte, legt nunmehr seine Übersetzung der Evangelien in modernes Englisch

J) Siehe IKZ 1949, Seite 227.
2) The New Testament. A New Translation in Plam hnghsh by Charles Kings-

ley Williams. London 1952, S.P.C.K. and Longmans, Green and Co. 545 und

27 Seiten. Preis 8 sh. 6 d. In zwei Bänden 6 bzw. 5 sh.



— 264 —

vor *). In einer kurzen Vorrede legt er die Grundsätze dar, die ihn bei seiner
Arbeit leiteten. Zunächst hat er die Majestät und Schönheit der Authorized
Version völlig «vergessen» und dann versucht, den griechischen Text
genau so zu übersetzen, wie man jedes andere Dokument aus einer fremden

Sprache übersetzt, und dessen Sinn wiederzugeben. Die einzelnen Evangelien

sind in Abschnitte eingeteilt, die eine kurze Überschrift haben. Die
herkömmliche Kapitel- und Versangabe ist nur bei grösseren Abschnitten
am Rande vermerkt. Bei dieser Art von Übersetzung lässt es sich nicht
vermeiden, dass sie hin und wieder zur Interpretation wird. Im Anhang
sind ganz wenige Bemerkungen gegeben, darunter ein Erklärungsversuch
zur schwierigen Stelle Lukas 16, 1-13 vom ungetreuen Verwalter. Phillips
hat den Mut gehabt, in den Geschlechtsregistern bei Matthäus und Lukas
die Namen wegzulassen und nur eine Zusammenfassung zu geben. Man
kann diese Übersetzung charakterisieren : eine moderne, freie und doch

sinngemässe Übersetzung, die viele Freunde, aber auch manchen Gegner finden
wird.

Von der Revised Standard Version 2) erschien am 30. September
die ganze Bibel. In einem buch- und drucktechnisch vorzüglich
ausgestatteten Bande sind A. T. und N. T. vereinigt3). 15 Jahre wurde an
dieser Übersetzung gearbeitet, unrichtige Übersetzungen der Authorized
Version wurden verbessert, veraltete Wörter und Ausdrücke ersetzt.
Reichen Nutzen hat man aus den seit 1885 entdeckten Manuskripten und
sonstigen Funden gezogen. Der Gottesname wird nicht mehr mit «Jehowah»,
sondern wie früher mit «Lord» wiedergegeben. Auch im N. T. wurden gegen
die erste Ausgabe von 1946 an etwa 80 Stellen Verbesserungen angebracht.
Diese Übersetzung will keine neue Übersetzung in modernes Englisch sein,
sie ist eine Revision, die das gute Alte beibehält und — keine Amerikanismen
enthält. Diese Ausgabe wurde in der gesamten Weltpresse als «Bestseller»

gross angekündigt und in einer Erstauf läge von 925 000 Exemplaren
gedruckt. Die Protestant Episcopal Church hat ihren Gebrauch bei der
Bibellesung im Morgen- und Abendgebet gestattet.

Es ist im englischen Sprachgebiet jetzt so, class, ähnlich wie im
deutschen Sprachgebiet, eine bunte Vielzahl von Bibelübersetzungen existiert.
Jeder, der Gottes Wort liebt, hat die Gelegenheit, sich eine ihm zusagende
Ausgabe zu beschaffen.

Welche von diesen Übersetzungen ist nun die «beste»? Für das Neue
Testament hat C. Colwell diese Frage zu beantworten versucht4). Seine

J) The Gospels translated into Modern English by J. B. Phillips. London (1952),
Geoffrey Bles. 243 Seiten. Preis 12 sh. 6 d.

2) Siehe IKZ 1949, Seite 230.
3) The Holy Bible. Revised Standard Version. London, New York (1952),

Thomas, Nelson and Sons. 12, 997 und 293 Seiten. Preis 30 sh.
4) What is the Best New Testament By Ernest Cadman Colwell, Chicago

(1952). The University of Chicago Press. 127 Seiten. Preis 3 Dollar.



— 265 —

Ausführungen sind klar, interessant und auch für den «Laien» verständlich
abgefasst. Sie geben einen guten Überblick über die Textgeschichte des
N. T. Sehr instruktiv sind die Ausführungen in Kapitel 7 über die
Ursachen der Varianten, in Kapitel 9 wird die Frage beantwortet: «Wie genau
ist Ihr N. T. ?» Colwell hat das Johannesevangelium getestet und 64 Stellen
ausgesucht. Auf Grund dieses Testes setzt er die in der IKZ 1949, S. 239 ff.
aufgezählten Übersetzungen an die 12., 9., 7., 1., 6., 11., 16., 14., 15., 10.
und 3. Stelle, während die A. V. an die 17., die R. V. an die 5. und die
amerikanische R. V. an die 4. Stelle kommen.

Das «beste» N. T. muss erst noch geschaffen werden. Mit
Unterstützung der Rockefeller Foundation haben 1948 die Arbeiten an einer
zehnbändigen Ausgabe begonnen, die alle bis jetzt entdeckten Manuskripte
verarbeiten will, um einen genauen griechischen Text herzustellen. Der
erste Band soll 1954 erscheinen. Colwells Buch sei den Studenten bestens

empfohlen.
Ein wertvolles Handbuch mit klaren und äusserst praktischen

Anregungen für Bibelübersetzer hat E. A. Nida, der rührige Sekretär der Abteilung

für Übersetzungen der Amerikanischen Bibelgesellschaft,
herausgegeben 1) Es ist eine Wohltat besonders für die Übersetzer in Eingeborenensprachen.

Auch der forschende Bibelleser und der Ethnologe wird manches

Interessante und Wissenswerte in diesem Buche finden, in dem ein gründlicher

Kenner spricht.
Ebenfalls im Dienste der Bibelübersetzung steht der Bible

Translator2), eine Vierteljahrsschrift, die soeben ihren dritten Jahrgang
abgeschlossen hat. Sie ist eine Fundgrube für jeden Bibelübersetzer und
darüber hinaus für alle die wertvoll und unterrichtend, die den Sinn der Bibel

erfassen wollen. P- H. Vogel

') Bible Translating. An Analysis of Principles and Procedures, with Special
Reference to Aboriginal Languages. By Eugene A. Nida. New York (1947), American
Bible Society. 362 Seiten.

2) The Bible Translator. Zu beziehen durch die Bibelgesellschaften eines jeden
Landes zum Gegenwert von 5 englischen Schilling.


	Kirchliche Chronik

