Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 42 (1952)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 252 —

Kirchliche Chronik

Anglikanismus und Einigungsbestrebungen. In England standen
«Church Relations in England» und das Verhiltnisse zur Kirche von Schott-
land 1) im Mittelpunkt des Interesses und von Debatten in den Convoca-
tionen und in der kirchlichen Presse 2). Immer wieder wird auch die Rede
des Erzbischofs von Canterbury ®) in die Debatten eingeschaltet.

In der Maiversammlung der Convocation von Canterbury wurde ein-
gehend das Verhiltnis zur Kirche von Schottland behandelt 4). Die Mei-
nungen gingen weit auseinander. Die Empfehlungen des Berichtes wurden
mit einigen Anderungen angenommen. Nachdem die Kongregationalisten
den Bericht tiber « Church Relations in England» abgelehnt hatten ®), stand
diese Frage in der Oktoberversammlung der Convocation wieder zur Be-
handlung $). Der Bischof von Derby machte den Vorschlag, dass man zu-
nichst mit der einen oder anderen nonkonformistischen Gemeinschaft in
Verhandlungen eintreten mdége, statt mit mehreren gleichzeitig zu verhan-
deln. Der Erzbischof von Canterbury erklirte, vor 50 Jahren wiire es véllig
unmoglich gewesen, an ein Gesprich mit den Freikirchen zu denken. Viele
Freikirchen seien bereit, das Bischofsamt als notwendig anzunehmen, es
seien aber noch viele schwierige Fragen zu kliren. Ausgangspunkt aller
weiteren Besprechungen sei das Festhalten der Anglikaner an der bischof-
lichen Verfassung.

In Schottland befasste sich der Okumenische Ausschuss der Kirche
von Schottland auf einer Tagung in Linlithgow mit der Frage der Inter-
kommunion 7). An den Beratungen nahmen auch Vertreter der schottischen
bischoflichen Kirche, der Kongregationalisten, Methodisten und der Church
of Christ teil. Es wurde iiber die Frage verhandelt: Macht die unterschied-
liche Auffassung von der Bedeutung des hl. Abendmahles eine Inter-
kommunion unmdéglich ? Ist die Interkommunion als eine mogliche Voraus-
setzung oder lediglich als Folge einer grosseren kirchlichen FEinheit an-
zusehen ? Die Tagung wiinscht, dass alle Gemeindemitglieder das Argernis
der Kirchentrennung als ersten Schritt zu ihrer Beseitigung tiefer verstehen
mdchten.

Ein vom Britischen Rat der Kirche ins Leben gerufener Sonderaus-
schuss soll eine gemeinsame Abhaltung von Bibelwochen durch die ver-
schiedenen Kirchen Englands in der Zeit vom Oktober 1953 bis Mirz 1954
anregen. Dieser Versuch, die Bibel in ihrer Bedeutung fiir den Christen

1) Vgl IKZ 1951, S. 58 und 174.

%) Vgl. Faith and Unity Nr. 57-59, 63-67, 75 und 76.

3) Vgl. IKZ 1946, S. 248

1) Church Times vom 16. Mai 1952, vgl. IKZ 1951, S. 175.

$) Church Times vom 16. Mai 1952.

%) Church Times vom 24. Oktober 1952, Ok. P. D. Nr. 40 vom 24. Oktobcr 1952.
") Ok. P. D. Nr. 41 vom 19. Oktober 1951.



— 253 —

und fiir die christliche Urteilsbildung herauszustellen, fillt zeitlich zusam-
men mit der 150-Jahr-Feier der Britischen und Auslindischen Bibelgesell-
schaft und wird gleichzeitig auf das vorbereitende Studium fiir die zweite
Vollversammlung des Okumenischen Rates im August 1954 ausgerichtet
sein 1)

Der 13. Bericht des Church of England Council on Foreign Relations
fir das Jahr 1951 gibt Kunde von den mannigfaltigen Bestrebungen, die
Beziehungen zu allen Kirchen zu pflegen und zu vertiefen. Von 1947 bis
1951 haben Vertreter des Erzbischofs von Canterbury an 3 altkatholischen,
1 finnischen und 1 schwedischen Bischofsweihe teilgenommen.

Bet den Unionsverhandlungen in Indien und Ceylon 2) ist es immer
wieder die Frage des geistlichen Amtes und die Vereinigung der Amter
sofort bei Beginn ber Union, die Schwierigkeiten bereitet und die Gefahr
in sich birgt, bestehende Verschiedenheiten in der Auffassung durch zwei-
deutige Formulierungen zu tiberdecken 3). Der anglikanische Bischof von
Kurunagala hat ein Memorandum verfasst ), das einen neuen Weg weist.
Er betont: Die Kernfrage liegt nicht in der Debatte iiber das Bischofsamt,
sondern in den Funktionen des Priesteramtes, einschliesslich der Dar-
bictung des eucharistischen Opfers und der Ausiibung des Amtes der
Absolution. Der Anglikanismus hat diese Dinge beibehalten. Es wire falsch,
aus missverstandener christlicher Liebe heraus den Glauben an diese Dinge
als nicht mit dem Ordinale von 1550 und der Erklirung der englischen Erz-
bischéfe an Leo XIII. von 1897 in Einklang stehend zu betrachten.
Einige Anglikaner in Ceylon sind mit der allgemeinen Formulierung nicht
einverstanden, die das Gebet bei der Vereinigung der Amter aufweist. Sie
haben Gewissensbedenken wegen der Bestimmung, dass auf Besuch weilende
Geistliche nicht-bischoflicher Kirchen zur Feier des hl. Abendmahles zu-
gelassen werden konnen. Die Kirche in Ceylon will die volle Gemeinschaft
mit der anglikanischen  Gemeinschaft aufrechterhalten, entscheidende
Schritte werden erst getan werden, nachdem die kommende Lambethkonfe-
renz von 1958 ihre Meinung iber das Schema kundgetan hat. Der Bischof
schligt fiir das Zueinanderhinwachsen zwet Schritte vor. Zunichst sollen
die nicht-bischéflichen Gemeinschaften das Bischofsamt annehmen und
vorliufig weiterbestehen. Eine Zeitlang wiirde es dann zwar im gleichen
Gebiet eine parallele bischéfliche Jurisdiktion g.eben, -abcjr dleseereg.zur
vollen organischen Union sei besser, als die Union mit einer Z.WEI(?eutlge‘n
Formel zu beginnen, mit der niemand so recht zufrieden set. Die Frei-
kirchen hiitten dann auch nicht das Gefiihl, von der anglikanischen Kirche

aner entgingen so dem Dilemma, entweder die

absorbiert zu werden. Anglik : ' .
anglikanische Gemeinschaft verlassen oder der Union fernbleiben zu miissen.

1) Ok. P. D. Nr. 41 vom 31. Oktober 1952. .
2 Vgl. IKZ 1950, S. 31, 1951, S. 175, Faith and Unity Nr. 71.

%) Faith and Unity Nr. 55, 64, 65, 73, 74, Living Church vom 27. Januar 1952
4) Church Times vom 31. Oktober 1952.



— 254 —

Am 27. September beging die Kirche von Siidindien die Feier
ihres fiinfjihrigen Bestehens. Sie umfasst 14 Bistiimer mit 1 Million Ge-
meindemitglieder. Der Moderator dieser Kirche, Bischof Hollis, machte
aus diesemn Anlass lingere Ausfithrungen, in denen er u. a. sagte, dass noch

viele Fragen ungeldst seien und noch viel zu tun {brigbliebe 1).
P. H. Vogel

Tagung der ILAFO in Lund (12.-15. August 1952). Wesen und
Zweck der ILAFO.

ILAFO ist eine Abkiirzung fiir «International League for Apostolic
Faith and Order» und bedeutet «Internationale Liga fiir Apostolischen
Glauben und Verfassung». Diese Liga wurde im Sommer 1950 in Oxford
ins Leben gerufen. Damals fanden sich Vertreter der anglikanischen, schwe-
disch-lutherischen und altkatholischen Kirchen zusammen, um Mittel und
Wege zu suchen, wie die auf Grund ihres Amtes, ihrer Lehre und Verfassung
katholischen Kirchen innerhalb der 6kumenischen Bewegung ihre Bestre-
bungen koordinieren und ihre Stimme geschlossener zu Gehor bringen
konnten. Es war keineswegs die Auffassung, dass so etwas wie ein «katho-
lischer Block» im Weltrat der Kirchen gebildet werden solle. Diese Kirchen
und ihre Vertreter standen einzig und allein unter dem Eindruck der immer
deutlicher sich abzeichnenden Spannung, die schon anldsslich der ersten
Weltkirchenversammlung zu Amsterdam 1948 im Zeichen des Gegensatzes
¢katholisch und protestantisch» offen zutage getreten war und die der seit-
herigen Arbeit des Weltkirchenrates in mancher Hinsicht den Stempel
aufgedriickt hat. In Wiirdigung dieser Tatsache schien es gerechtfertigt,
dass Vertreter der zu den katholischen Prinzipien sich bekennenden Kirchen
unter sich Fiithlung nahmen, um das gegenseitige Verstindnis zu férdern.
Auf diese Weise hoffte man, dass die Vertreter dieser Kirchen bei kiinftigen
okumenischen Versammlungen fiir die von ihnen vertretenen Wahrheiten
gemeinsam Zeugnis ablegen wiirden und fiir die Einheit der Kirchen gemiss
apostolischer Lehre und Verfassung einstehen konnten.

So bildete denn diese Tagung von Oxford einen stindigen Ausschuss
unter dem Ehrenvorsitz des Bischofs von Oxford, Dr. Kirk, und der Leitung
von Rev. Fr. Raynes und betraute einen vorerst noch nebenamtlichen
Sekretir mit den nétig werdenden organisatorischen Arbeiten.

Bereits 1950 wurde aber die ernsthafte Moglichkeit ins Auge gefasst,
zur Arbeit dieser ILAFO auch Vertreter aus protestantischen Kirchen
zuzulassen, sofern diese innerhalb ihrer eigenen Kirchen den Prinzipien
apostolischer Lehre und Verfassung zum Durchbruch verhelfen méchten.

Anderseits fehlte bei jener Griindungstagung die wichtigste Gruppe
innerhalb der sogenannten romfreien katholischen Kirchen, nimlich jene
der orthodoxen Kirchen.

1) Ok.P. D. Nr. 41 vom 31. Oktober 1952, vgl. The Wittness vom 7. Februar
1952. .



— 255 —

Die Tagung 1952 in Lund. Diese fand vom 12. bis 15. August im erst
teilweise fertiggestellten Studenteninternat St. Laurentius-Stift statt. Der
Zeitpunkt war gerade mit Riicksicht auf die unmittelbar darauf in derselben
Stadt zusammentretende dritte Weltkonferenz fiir Glaube und Kirchen-
verfassung so gewiihlt worden. Denn ein wesentlicher Teil dieser Arbeits-
tagung bestand in der Erérterung und Stellungnahme zu den von der
Kommission fiir Glaube und Kirchenverfassung veréffentlichten 3 Studien-
berichten iiber «Das Wesen der Kirche», « Formen des Gottesdienstes» und
«Interkommunion». Die reichlich beniitzte Diskussion férderte manchen
wertvollen Gesichtspunkt zutage und deckte da und dort auch Schwiichen
und Einseitigkeiten der vorliegenden Berichte auf.

Als besonders wertvoll erwiesen sich auch bei dieser Tagung die ge-
meinsamen Gottesdienste, zu denen alle Teilnehmer sich jeweils morgens,
mittags und abends in der schlichten Notkapelle einfanden und die stets
allen Gelegenheit bieten, aus dem reichen liturgischen Gut der Kirche so-
wohl von den andern zu empfangen als auch ihnen zu geben.

Ausserst aufschlussreich sodann waren die Berichte der Vertreter aus
den einzelnen Kirchen. Aufschlussreich besonders deshalb, weil an dieser
Tagung nicht nur Angehérige der anglikanischen Kirchen Englands,
Schottlands, Afrikas und Amerikas, der schwedisch-lutherischen und der
altkatholischen Kirchen Hollands, Deutschlands und der Schweiz teil-
nahmen (Prof. B. A. van Kleef, Pfr. K. Pursch, Prof. Dr. A. E. Riithy und
der Berichterstatter), sondern weil auch Vertreter sogenannter hochkirch-
licher Gruppen in der deutschen lutherischen Kirche (die hier vertretene
Gruppe hat mit Prof. Heiler in Marburg nichts zu tun) und der hollindisch-
calvinistischen Kirche zugegen waren. Gerade die Ausfithrungen der letz-
teren liessen deutlich die Schwierigkeiten erkennen, mit denen solch katho-
lisch gesinnte Gruppen innerhalb der Reformationskirchen zu kidmpfen
haben. Gerade ihnen — so lautete der von den altkatholischen Vertretern
vorerst bekimpfte Beschluss der Tagung — will die ILAFO bei der Ver-
wirklichung ihrer Ziele behilflich sein. Da die altkatholischen Kirchen aus
verschiedenen Griinden nicht in der Lage sind, diese Gruppen, in welchen
den zahlreichen Geistlichen verhiiltnismiissig wenig Laien gegeniiberstehen,
einfach zu absorbieren, miissen sie sich innerhalb ihrer eigenen Kirchen
zu halten und den Kreis der Gleichgesinnten zu weiten suchen.

Eine besondere Freude war es fiir den stellvertretenden Vorsitzenden,
den Primus von Schottland, auch einen russisch-orthodoxen Beobachter aus
Paris begriissen zu konnen, der, wenn auch inofiziell, dem Interesse‘ Aus-
druck verlich, das die orthodoxen Kirchen der ILAFO entg'egenbrmgen.

Um vor allem auch junge Leute mit den Zielen der Liga bekannt-

zumachen, wurde beschlossen, im Sommer 1953 cinen drelwo.chlgen F erien-
kurs in der Schweiz abzuhalten, zu dem man nicht nur eine zahlreiche
anglikanische Gruppe, sondern auch Jugendvertreter aus Schweden, Hol-

land, Deutschland und der Schweiz begriissen zu kénnen hofft.



— 256 —

Da in der ILAFO nicht geschlossene Kirchen, sondern nur kirchliche
Gruppen sich zu einer internationalen Liga vereinigt haben, ist beabsich-
tigt, in den einzelnen Lindern und Kirchen kleine Arbeitsausschiisse zu
bilden, welche auf nationaler Basis im Sinne der Liga-Grundsitze wirken
sollen. Hans Frei

57. Generalkonvent der Protestantisch-Bischoflichen Kirche der Ver-
einigten Staaten von Nordamerika in Boston (Mass.) vom 8. bis
19. September 1952. Was ist der Generalkonvent? Wir konnten das, was
der zur Bischoflichen Kirche sich bekennende Amerikaner unter « General
Convention» (Generalkonvent) versteht, mit dem uns geliufigen Begriff
«Synode» umschreiben, wobei sofort beigefiigt werden muss, dass diese
Synode jedoch nur alle drei Jahre zusammentritt (anfinglich alle vier Jahre).
Der erste Generalkonvent fand im Jahre 1785 in Piladelphia statt.

Dieser Generalkonvent ist also die gesetzgebende kirchliche Behérde.
Im Unterschied z. B. zur Synode der christkatholischen Kirche der Schweiz
besitzt er jedoch ein Zweitkammer-System (Haus der Bischéfe und Haus
der Abgeordneten, wobei letzterem sowohl Geistliche als Laien angehéren),
in Anlehnung an das klassische Vorbild des englischen Parlamentes. Das
Haus der Bischofe zihlte zur Zeit des soeben zu Ende gegangenen General-
konvents von Boston insgesamt 168 Mitglieder, nimlich o1 Di6zesan- und
Missionsbischofe, g Bischof-Koadjutoren, 18 Suffragan-Bischéfe und 40 Bi-
schofe im Ruhestand (diese hohe Zahl der letzteren kommt daher, dass eine
unlingst erlassene kirchliche Verordnung verlangt, dass ein Bischof mit
72 Jahren sein Amt niederlegt. Dem Haus der Abgeordneten gehoren gegen-
wiirtig insgesamt 648 Mitglieder an, wobet es genau gleich viele Geistliche
wie Laien sind. Denn jedes Bistum darf je 4 Priester und 4 Laien delegieren,
jeder Missions-Distrikt je einen. Frauen sind bis jetzt von der Mitglied-
schaft ausgeschlossen geblieben. Wenn wir bedenken, dass der im Jahre
1785 abgehaltene erste Generalkonvent bloss 42 Abgeordnete zihlte und das
erst 4 Jahre spiter ins Leben gerufene Haus der Bischéfe nur deren 2 um-
fasste, dann vermag man ctwas zu ahnen von der steten Entwicklung dieser
grossen Kirche.,

Das Haus der Bischofe wird vom jeweiligen prisidierenden Bischof
(Presiding Bishop) geleitet, der als primus inter pares auf Lebenszeit (d. h.
bis er das 68. Lebensjahr errcicht hat) gewihlt wird. Bis 1919 waren die
Beratungen geheim. Prisidierender Bischof ist gegenwiirtig Bischof Sherrill.

Die Abgeordnetenkammer wiihlt jeweils den Vorsitzenden aus ihrer
Mitte, sei er Geistlicher oder Laie. Der diesjihrige Generalkonvent musste
es erleben, dass der zum zweiten Male erkorene Prisident der Abgeordneten,
Dean Sprouse, wenige Augenblicke nach seiner einstimmigen Wahl einem
Herzschlag erlag.

Die ordentlichen Geschifte werden in getrennten Sitzungen beraten
und durch Abstimmung erledigt. Gemeinsame Versammlungen beider



— 257 —

Kammern unter dem Vorsitz des prisidierenden Bischofs finden nur statt,
wenn es hohe Giiste zu empfangen oder wichtige Berichterstattungen ent-
gegenzunehmen gilt. So wird beispielsweise der Bericht des National Council
(entspricht dem Synodalrat) als der vollzichenden Behorde stets in gemein-
samer Session entgegengenommen. Ausser dieser Hauptbehérde, die in
erster Linie fur das Missionswerk, das Erziechungs- und Sozialwesen der
Kirche verantwortlich ist, bestehen mehrere Sonderausschiisse und Unter-
komitees, deren wichtigstes dasjenige fiir die Finanzen ist. Thm gehéren
6 Bischife, 6 Geistliche und 12 Laien an. Auch der stindige liturgische
Ausschuss hat einen wichtigen Aufgabenkreis.

Jeder Generalkonvent begniigt sich jedoch nicht nur mit Erledigung
der laufenden Geschiifte. Sondern immer werden auch offentliche Gross-
versammlungen abgehalten, an denen aktuelle kirchliche Fragen vor vielen
tausend Zuhorern zur Sprache gebracht werden. In Boston waren es diesmal
die Aufgabe der Mission und das Wesen der ékumenischen Bewegung, die
im Mittelpunkt solcher Veranstaltungen standen.

Der Zeitpunkt des Generalkonventes wird jeweils auch von den iibrigen
kirchlichen Organisationen zu verbandseigenen Tagungen beniitzt. So hielt
der Frauenverband (Women’s Auxiliary) dieser Kirche seine Delegierten-
versammlung ab, an welcher etwa 500 Abgeordnete teilnahmen. Im Unter-
schied zu unsern Verhiltnissen gehort dort jede sich zur Bischéflichen
Kirche bekennende Frau dieser gesamtkirchlichen Organisation an. — Im
weiteren fand eine nationale Jugendtagung statt, und iiber das Wochenende
kamen auch die Miinner zu einer gesonderten Veranstaltung zusammen.

Der Generalkonvent ist der Spiegel des kirchlichen Lebens. Dass diese
grosse Kirche auch ihre ebenso grossen Probleme und Nite hat, ging bereits
aus einem vor Beginn des Generalkonvents in der Presse veroffentlichten
offenen Brief hervor, worin Dekan Warnicke sicherlich dem Denken und
Fiihlen ungezihlter Gleichgesinnter Ausdruck verlieh, wenn er u. a. schrieb:
«Wir wollen darum beten, dass der Generalkonvent nicht dabei stehen
bleibe, was seine iibliche Verantwortung ist, sondern dass er in Gericht
und Hoffnung zu unserem Volke spreche! Die Posaunen sollen in Boston
klar und ohne Misstone der Unentschlossenheit erschallen. Moge dieser
Generalkonvent unsere Kirche zu vermehrter Hingabe an ihre Sendung auf-

rufen. Will er dies tun, dann braucht es allerdings nicht nur fromme All-
einte Ansprachen, sondern es bedarf einer

gemeinwahrheiten und gutgem _
eingehenden Planung, die der Kirche Ansporn zu sein vermag.»

Die grossen Schwierigkeiten und inneren Spannungen verheh-lte.auch
der vorsitzende Bischof Sherrill in seiner Predigt anlisslich des feierlichen
Eriffnungsgottesdienstes nicht. Er fithrte darin u. a. aus, dass ein blo'ss
konventionelles Christentum in unserer Zeit nicht mehr geniige. Wenn die

bischéfliche Kirche auch zu denen gehdre, in denen ein grosses Mass'vo'n
Freiheit herrsche, so mége man sich bewusst bleiben, dass solche Freiheit
Dies gelte gerade auch fiir

zu um so grosserer Verantwortung verpflichte.



— 258 —

die innerkirchlichen Diskussionen auf theologischen und anderen Gebieten.
Allzuoft lasse man sich da statt vom Wohle der Gesamtkirche nur von
seinem eigenen egozentrischen Standpunkt bestimmen. In der Kirche
miisse viel mehr wieder die Liebe iiber alles gestellt werden. Auch der
Erzbischof von Canterbury, Dr. Geoffrey Fisher, nahm als Gast am General-
konvent teil und sprach zu den versammelten Vertretern dieser Kirche, die
ja nur ein Glied ist in der weltumfassenden Kirchengemeinschaft der angli-
kanischen Kirchen, welche im Erzbischof von Canterbury das Symbol ihrer
Einheit erblickt.

Statistisch gesehen umfasst die bischéfliche Kirche heute rund zwei-
einhalb Millionen Glieder, die sich auf 75 Dibzesen verteilen. Mit dieser
Zahl steht sie an siebenter Stelle aller Kirchen in den Vereinigten Staaten
(die romisch-katholische Kirche steht mit rund 29 Millionen an der Spitze,
doch werden die protestantischen Kirchen jeweilen gesamthaft aufgefiihrt
und bilden dann natiirlich mit rund 52 Millionen einen weit stirkeren Block.
Unter ihnen sind die Methodisten mit g Millionen am stirksten vertreten.
Im weitern erwihnt die Statistik dann noch 5 Millionen Juden, 1,85 Mil-
lionen Orthodoxe, 337 ooo Mitglieder der Polnisch-Nationalen Kirche der
Altkatholiken und 73 ooo Buddhisten). Bemerkenswert diirfte die Tat-
sache sein, dass die insgesamt 252 christlichen Kirchen und Gemeinschaften
der Vereinigten Staaten im Laufe des letzten Jahrzehnts einen Mitglieder-
zuwachs von total 22 Millionen Gldubigen zu verzeichnen hatten.

Was die Geistlichkeit und deren Nachwuchs anbetrifft, so beklagt sich
auch die bischofliche Kirche tiber empfindlichen Mangel, trotzdem im
Jahre 1951 die Zahl der Amtstriger durch 311 Ordinationen sich auf 6412
erhéhte. Immerhin versprechen die 600 Priesteramtskandidaten und die
1159 Postulanten, die sich fiir den Kirchendienst ausbilden lassen wollen,
fiir die kommenden Jahre eine leichte Besserung. ‘

Von den grossen finanziellen Verpflichtungen dieser Kirche sodann
bekommt man einen Begriff, wenn man das gutgeheissene Budget pro 1953
betrachtet. Dieses rechnet mit einer Gesamtausgabe von § 929 043 .38 Dol-
lar oder rund 24 Millionen Franken. Dariiber hinaus soll im Laufe des
T'rienniums bis zur nichsten Synode eine einmalige grosse Geldsammlung
durchgefiihrt werden, deren Ertrag besonders wichtigen kirchlichen Gesamt-
institutionen zufliessen soll (theologische Seminarien, kirchliche Spitiler
und Schulen, Kirche in Japan). Man erhofft auf diese Weise weitere 3 bis
6 Millionen Dollar, also nochmals 12 bis 24 Millionen Franken zu erhalten.

Der Generalkonvent fasst wichtige Beschliisse. Wie bereits erwihnt wurde,
miissen die Bischéfe mit 72 Jahren ihr Amt niederlegen. Es erhob sich nun
die Frage, ob diese «Bischéfe im Ruhestand» weiterhin im Haus der Bischéfe
des Generalkonventes stimmberechtigt sein sollen. Die Bischofe sclber
waren bereit, sich zuriickzuzichen. Denn ihre Kammer hiess cinen ent-
sprechenden Antrag gut. Dagegen wurde dieser von den Abgeordneten
verworfen. )



Einer eingehenden Diskussion rief auch das Begehren auf Wihlbarkeit
von Frauen in die Abgeordnetenkammer. Ein entsprechender Antrag unter-
lag, wobei die Geistlichen mehrheitlich dafiir, die Laien jedoch ebenso
entschieden dagegen stimmten.

Seit einiger Zeit pflegte die bischofliche Kirche sowohl mit den Me-

thodisten als auch mit den Presbyterianern Besprechungen iiber die Moglich-
keit der Wiedervereinigung. Diese 6kumenischen Gespriche wurden gut-
geheissen und deren Weiterfithrung beschlossen. Zugleich empfichlt der
Generalkonvent allen Gemeinden der Kirche, durch geeignete Schriften
den 6kumenischen Gedanken im Kirchenvolk zu verbreiten und zu ver-
tiefen.
Das Haus der Bischofe sodann nahm Stellung zur Frage, ob Geistliche
der bischéflichen Kirche bei ékumenischen Zusammenkiinften bei der
Abendmahlsfeier zusammen mit Geistlichen anderer Bekenntnisse (es be-
trifft dies in erster Linie solche des Protestantismus) amtieren diirfen. Diese
Mboglichkeit wurde verneint.

Was die Teilnahme am hl. Abendmahl bei solchen 6kumenischen Ver-
sammlungen betrifft, so wurde folgendes beschlossen: Angehérige ande.rer
Konfessionen, die mit der bischoflichen Kirche nicht in Interkommunion
stehen, diirfen an deren Abendmahlsfeier teilnehmen und die hl. Ffom-
munion empfangen, sofern ein entsprechender ‘v"orbcrmtungsgottf—zsdlen.st
stattgefunden hat. Umgekehrt gestattet diese Kirche ihren Angchc’irlger} die
Teilnahme an den Abendmahlsfeiern anderer Bekenntnisse nicht, Verblctf:‘t
sie aber auch nicht fiir vercinzelte, die bei kumenischen Zusammenkiinf-
ten daran teilzunchmen wiinschen. Doch handeln diese auf .eigene Yer-
antwortung hin, und ihr Tun verpflichtet die bischb’f]iche. Kirche x}icht.

Da mich in Amerika die Geistlichen vielfach tiberlastet sind un_d .dl(f oft
iiberaus zahlreiche Beteiligung an der hl. Kommunion auch eine Zf?ltfrage
darstellt, wurde beantragt, der Kelch solle be_i Abendmahlsgottesc.l‘lcn'sten
unter ganz bestimmten Voraussetzungen von ¢inem dUI‘Cl'.l. den zus‘tandlgen
Bischof dazu bevollmichtigten Laien gespendet werdﬁn diirfen. Dieser von
den Bischofen gutgeheissene Antrag wurde von der Versammlung der Ab-

geordneten jedoch verworfen. . : ischen Rubrik
Ebenso unterlag ein Antrag auf Abinderung einer liturgischen Rubrik,

wonach die hl. Kommunion unter beiden Gcst.:alt.en .auch“ d.urch blosa;e.:
Eintauchen der geweihten Hostie in den Kelch (intinctio) giiltig gespende

xmnd;l?nl;;;z;- wurde Art, 34 der \/'erfc’lss'ung,fr dahir} a.bgeiindert,Dc_la]js e:
wachsene Minner, die im zivilen Leben titig 'smcl, bei Eignung zu 1 ia onet
gewciht werden kénnen, ohne dass fiir diese GAIE Aulzl§SL1ng ?}lrrll-P“eSIt)e-rzll(m
in Frage kommt. Dies bedeutet also die Schaffung eines standigen Diako

nates im Sinne der Alten Kirche. ) S
R ; s die bi-
Mehrere Resolutionen schliesslich geben davon Zeugnis, das

schéfliche Kirche auch um ihre Verantwortung in o6ffentlich-politischen



Fragen weiss. Das Problem der Euthanasia, des Alkohols, die Frage des
Priventiv-Krieges, der Rassenunterschiede, der Einwanderung nach den
Vereinigten Staaten, der Kriegsdienstleistung durch den Christen u. a. m.
gaben Anlass zu Diskussionen und fiihrten zu entsprechenden Erklarungen.

Nicht unerwihnt bleiben darf die Tatsache, dass der Generalkonvent
die geschaffene neue Bibeliibersetzung gutgeheissen und deren liturgischen
Gebrauch im Morgen- und Abendgebet (nicht aber in der hl. Messliturgie)
gestattet hat.

Als Ort des niichsten, im Jahre 1955 stattfindenden Generalkonvents
wurde Houston (Texas) bestimmt.

Die Bischisfe erlassen einen Hirtenbrief. Im Anschluss an den General-
konvent erliessen die zu Boston versammelten Bischéfe am 22. September
1952 ein Hirtenschreiben. Darin bezeichnen sie die «zwingende Notwendig-
ket fiir die Menschen, einig zu sein, als ein Zeichen der Zeit». Nach den
kanonischen Bestimmungen dieser Kirche muss dieser Hirtenbrief in allen
thren Gemeinden innerhalb der niichsten vier Wochen zur Verlesung ge-
langen. Das bischofliche Hirtenschreiben hat die Einheit der Kirche zum
Gegenstand.

Der Ok. P. D. gibt den wesentlichen Inhalt wie folgt wieder:

«Mit welchem Recht wendet sich eine Kirche, die in threr Trennung
von den anderen Kirchen selbstgetillig verharrt, an die Welt, die darum
weiss, dass Uneinigkeit Tod bedeutet? Wie Gott nicht von uns erwartet,
dass wir der Wahrheit untreu werden, so verlangt Er auch nicht von uns,
dass ehrliche Meinungsunterschiede auf dem Kompromisswege beseitigt
werden.»

«Wenn die Geschichte auch nicht mit einem Schlage ungeschehen
gemacht werden kénne», betont der Hirtenbrief, «so will Gott dennoch, dass
wir unser Streben nach der Einheit unverwandt und ehrlich fortsetzen.»

«Als Christi Jiinger wollen wir der Sache der christlichen Einheit immer
weniger als blosses Lippenbekenntnis dienen, wohl wissend, dass diese
Einheit erst dann Realitit werden wird, wenn sie das Ganze erfasst und
wenn die Initiative dazu von der eigenen Gemeinde ausgeht, in allen
Dingen gemeinsam zu handeln, ausser in den Dingen, in denen wir auf
Grund unserer Uberzeugung getrennt handeln miissen.

Es gilt, eine grossere Verantwortung auf uns zu nehmen, soll die Un-
einigkeit unter den Menschen iiberwunden werden.

Als christliche Staatsbiirger wissen wir, dass die Welt einer neuen
Fretheit und frischen Mutes bedarf, um den niichsten Schritt zu tun. Und
wir wis_sen auch, dass neben einer solchen Freiheit und in einem solchen
Mut kein Platz fiir die Furcht ist. Darum lasst uns unseren biirgerlichen
Pflichten eiligst nachkommen, eingedenk, dass Gott noch im Regimente
sitzt, dass die Welt Sein ist und dass wir den Frieden finden, wenn wir
Seinen Willen tun.



Der christliche Staatsbiirger muss aber auch ein Beter sein. Dann
werden wir dazu beitragen, dass die Sehnsucht der Menschen nach Frieden
in die Tat umgesetzt und zu einer stindigen Fiirbitte wird besonders fiir die,
die unsere Feinde sein wollen.»

Nachdem der Hirtenbrief dann die in bezug auf die ékumenische
Zusammenarbeit und die Teilnahme an Abendmahlsgottesdiensten anderer
Konfessionen gefassten Beschliisse erwihnt hat, geben die Bischofe der
Hoffnung Ausdruck, ihre Gemeindeglieder méchten nicht vergessen, dass
uns die Einheit nicht geschenkt wird, weil wir sie herbeisehnen, sondern nur,
wenn wir den Tatsachen und Ursachen der Trennung ehrlich und furchtlos
ins Auge sehen und die Lésung gemeinsam auf redliche Weise suchen.

«Eine wesentliche Voraussetzung dafiir ist, dass wir uns in unserer
eigenen Kirche einig sind. Wenn wir als einzelne iiber die Grenzen, die
uns durch unsere Trennung auferlegt sind, ungeduldig werden, so ist dies
zu begriissen. Noch besser aber ist, dass wir daran denken, wie unser Herr
angesichts unserer Zwietracht leidet und dass wir uns mit um so grésserer
Bestimmtheit fiir eine stirkere Ubereinstimmung in unserem Denken und
Wollen einsetzen, die fiir eine Abendmahlsgemeinschaft und wirkliche

Bruderschaft unerlisslich ist.» (Ok. P. D. vom 10. Okt. 1952).
Hans Frei

(Dieser zusammenfassenden Ubersicht liegen die Berichte {iber die General
Convention 1952 zugrunde, die im offiziellen Organ der Bischoflichen Kirche, der
Living Church, in den Nummern vom 31. August, 7., 14., 21., 28. September und

5. Oktober 1952 verdffentlicht wurden.)

Einigungsbestrebungen im Luthertum in den USA in Waverly
(Ia.). Die Amerikanische Lutherische Kirche (A'r.nerican Lutheran Church)
traf auf ihrer Versammlung in Waverly, wie dem Ok. P. D. vom 7. Nov. 1952
zu entnehmen ist, eine Reihe von Beschliissen zur lutherischen Einheit (sieche
Ok. P. D. Nr. 28). Einer dieser Beschliisse beleuchtet die Konfession als
fordernd fiir die Verschmelzung mit anderen Gliedern der Amerikanischen
Lutherischen Konferenz (American Lutheran Conference). Der Beschluss
nahm eine Abhandlung iiber Lehre und Anwendung mit dem Titel « Ver-
eintes Zeugnis iiber Glaube und Leben» (United Testimony on Faith and
Life) an. Diese Abhandlung war von dem Verbindungsausschuss der fiinf
Konferenzgruppen — 1. « Vereinte Evangelisch-Lutherische Kirche» (United
Evangelical Lutheran Church), 2. «Evangelisch-Lutherische Kirche» (Evan-
gelical Lutheran Church), 3. «Amerikanische Lutherische Kirche» (Ameri-
can Lutheran Church), 4. «Lutherische Kirche Augustana» (Augustana
Lutheran Church), 5. «Freie Lutherische Kirche» (Lutheran Free Church)

—— entworfen.
Die Abgecordneten wihlten ferner neun Mitglieder des Kirchenaus-

schusses fiir Christliche Gemeinschaft und bevollméchtigten sie zu weiteren
Schritten fiir die vorgeschlagene Vereinigung. Ahnlich verfuhren die «Evan-



— 262 —

gelisch-Lutherische Kirche» und « Vereinte Evangelisch-Lutherische Kirche»
bei ihrer Versammlung im Juni. Die Vereinigung dieser Gruppen mit der
«Amerikanischen Lutherischen Kirche» wiirde eine Kirchengemeinde von
mehr als 1 500 ooo Mitgliedern bilden, was sie zur drittgrossten lutheri-
schen Gruppe in den Vereinigten Staaten machen wiirde. Eine Zusammen-
kunft iiber die Beziehungen zwischen der lutherischen Kirche und Missouri
Synod ist ebenfalls vorgesehen. Der Ausschuss der « Amerikanischen Luthe-
rischen Kirchey fiir Christliche Gemeinschaft und der Ausschuss der Mis-
souri Synod fiir Einheitliche Lehre haben bereits in einer Darlegung, be-
titelt «Das gemeinsame Bekenntnis» (The Common Confession), eine
Ubereinstimmung in der Lehre erreicht. Ein erginzendes Ubereinkommen,
das sich mit der Auswirkung des Glaubens in dem Leben und vereinten
Wirken der Kirche beschiftigt, nidhert sich der Vollendung. Vertreter der
Amerikanischen Lutherischen Kirche und der Missouri Synod wurden
bevollmichtigt, sich gegenseitig tiber die Ausiibung des Gottesdienstes
beider Kirchen auszusprechen. Der Ausschuss fiir Christliche Gemeinschaft
wurde bevollmichtigt, Besprechungen mit einem @hnlichen Ausschuss der
«Vereinten Lutherischen Kirche» fortzusetzen. Diese Gruppen trafen sich
im Miirz dieses Jahres zum ersten Male seit zwolf Jahren, um Fragen von
gemeinsamem Interesse zu besprechen, bessere Verstindigung zu suchen
und die Zusammenarbeit unserer Kirchengemeinden zu verstirken.
Philippinen. Wie und warum die «Vereinte Kirche» Gestalt gewinnen
konnte. Uber die «Vereinte Kirche» schreibt der Ok.P. D. vom 23, Juli
1952: Im Jahre 1909 begann auf den Philippinen unter der Fithrung des
ersten protestantischen Missionars, Dr. James B. Rodgers, eine Bewegung,
die den Zusammenschluss der evangelischen Kirchen erstrebte. Bis 1909
berieten sich Vertreter der verschiedenen Missionen iiber die Moglichkeiten,
ihre Verbindung herbeizufiihren. 1924 konnte dann die «Vereinte Kirche
Christi auf den Philippinen» ins Leben gerufen werden, die sich aus den
Presbyterianischen Kirchen, den Kongregationalistischen Kirchen, der Ver-
einten Bruderkirche und der Vereinten Kirche von Manila zusammen-
setzte. 1929 wurde der «Christenraty» gebildet, wozu Dr. John R. Mott per-
sonlich beigetragen hat. Er sollte die kirchlichen Einigungsbestrebungen
fordern und die Zusammenarbeit mit den Missionsgesellschaften enger
gestalten. 1947 war das Griindungsjahr des Evangelischen Kirchenbundes
der Philippinen, in dem die Verecinte Kirche Christi (Iglesio Evangelica
Unida de Cristo), die Methodistische Kirche, der Konvent der Baptistischen
Kirchen und die Evangelische Kirche aufgingen. Ein Jahr spiter wurde die
Vereinte Kirche Christi auf den Philippinen konstituiert. Thre Verfassung
enthilt folgendes Bekenntnis: « Wir halten fest an dem Glaubensvermiicht-
nis, wie es der Vereinten Kirche von den einzelnen Mitgliedskirchen ge-
schenkt worden ist. Unser gemeinsames Glaubensbekenntnis und unsere
Botschaft (an die Welt) ist: Jesus Christus, der Sohn des lebendigen Gottes,
unser Herr und Heiland.» Die Mitgliedskirchen behalten ihr kirchliches



— 263 —

Brauchtum. Die Gemeindeglieder jeder Mitgliedskirche werden auch von

den anderen als solche anerkannt.
In einem Sonderheft (Nr. 5, 1952) erklirt dazu die Schriftleitung der

«Philippine Christian Advance»: «Bemerkenswert im Leben der Vereinten
Kirche Christi auf den Philippinen seit ihrer Griindung vor vier Jahren ist
thr stindiges Wachstum im Geist der Einheit unter ihren 100 ooo titigen
Gliedern und ihrer Gesamtmitgliedschaft von 250 ooo Christen.

Es ist fiir die, die in Kirchen mit unterschiedlicher Ordnung (Bischof-
liche, Kongregationalistische, Presbyterianische Kirchen usw.) die Alters-
reife erlangt haben, nicht ganz einfach, sich zu gemeinsamer Andacht und
Arbeit zusammenzuschliessen. Je mehr sie der Selbstsucht entsagen und
thnen die Kirche als Ganzes das vornehmste Anliegen wird, um so mehr
gewinnt fiir sie dieses Anliegen an Dringlichkeit. Dies ist das Geheimnis,
warum die Einigungsbestrebungen der Kirchen hier von Erfolg gekrént
waren und die Vereinte Kirche Christi auf den Philippinen zu einer Wirk-

lichkeit geworden ist.»

Englische Bibeliibersetzungen des Jahres 1952. Auch wihrend der
Arbeiten an der von einem Arbeitsausschuss herzustellenden neuen engli-
schen Bibeliibersetzung 1) erscheinen laufend Ubersetzungen, die der Be-
achtung wert sind und gleichzeitig die in der IKZ 1949, S. 229, gegebene
Liste ergiinzen.

Zunichst erschien eine Ubersetzung des N. T. von Charles Kingsley
Williams 2). Sein Anliegen ist es, den heiligen Text in einem leicht ver-
stindlichen Englisch zu bringen. Wo nur eben maglich, 16st er die langen
griechischen Perioden in kurze Sitze auf. Im Anschluss an den «Interim
Report on Vocabulary Selection» (1936) kommt er mit einem Wortschatz
von 1500 Wortern aus, zu denen noch 167 andere kommen, die aber in
einem Glossar erklirt sind. Wichtige Verschiedenheiten im Urtext und in
der Bedeutung sind in einem Anhang zusammengefasst. Im Vergleich zu
der Ubersetzung in Basic Englisch macht diese Ubersetzung nicht den
Eindruck, dass sie in cinem reduzierten Englisch gemacht ist. Sie ist leicht
leshar, so dass sie auch fiir diejenigen ohne weiteres verstindlich ist, deren
englischer Wortschatz begrenzt ist. Durch seine langjihrige Titigkeit auf
dem Missionsfelde ist Williams befihigt worden, diese Ubersetzung zu
schaffen, die nicht nur in England selbst, sondern auch in den Missions-

gebieten eines grossen Absatzes sicher sein darf.

J. B. Phillips, dessen moderne Ubersetzung der Briefe des N.T.
unter dem Titel « Letters to Young Churches» 1948 grosses Aufsehen er-
regte, legt nunmehr seine Ubersetzung der Evangelien in modernes Englisch

1) Siehe IKZ 1949, Seite 227. S i

2) The New Testament. A New Translation in Plain English by Charles Kings-
ley Williams. London 1952, S.P.C.K. and Longmans, Green and Co. 545 und
27 Seiten. Preis 8 sh. 6 d. In zwei Binden 6 bzw. 5 sh.



— 264 —

vor 1). In einer kurzen Vorrede legt er die Grundsitze dar, die ithn bei seiner
Arbeit leiteten. Zunichst hat er die Majestiat und Schonheit der Authorized
Version vollig «vergessen» und dann versucht, den griechischen Text
genau so zu libersetzen, wie man jedes andere Dokument aus einer fremden
Sprache iibersetzt, und dessen Sinn wiederzugeben. Die einzelnen Evange-
lien sind in Abschnitte eingeteilt, die eine kurze Uberschrift haben. Die
herkommliche Kapitel- und Versangabe ist nur bei grosseren Abschnitten
am Rande vermerkt. Bei dieser Art von Ubersetzung lisst es sich nicht
vermeiden, dass sie hin und wieder zur Interpretation wird. Im Anhang
sind ganz wenige Bemerkungen gegeben, darunter ein Erklirungsversuch
zur schwierigen Stelle Lukas 16, 1-13 vom ungetreuen Verwalter. Phillips
hat den Mut gehabt, in den Geschlechtsregistern bet Matthdus und Lukas
die Namen wegzulassen und nur eine Zusammenfassung zu geben. Man
kann diese Ubersetzung charakterisieren: eine moderne, freie und doch sinn-
gemisse Ubersetzung, die viele Freunde, aber auch manchen Gegner finden
wird.

Von der Revised Standard Version 2) erschien am 30. September
die ganze Bibel. In einem buch- und drucktechnisch vorziiglich aus-
gestatteten Bande sind A. T. und N.T. vereinigt 3). 15 Jahre wurde an
dieser Ubersetzung gearbeitet, unrichtige Ubersetzungen der Authorized
Version wurden verbessert, veraltete Worter und Ausdriicke ersetzt. Rei-
chen Nutzen hat man aus den seit 1885 entdeckten Manuskripten und son-
stigen Funden gezogen. Der Gottesname wird nicht mehr mit « Jehowahy,
sondern wie frither mit «Lord» wiedergegeben. Auch im N. T wurden gegen
die erste Ausgabe von 1946 an etwa 8o Stellen Verbesserungen angebracht.
Diese Ubersetzung will keine neue Ubersetzung in modernes Englisch sein,
sie ist eine Revision, die das gute Alte beibehilt und — keine Amerikanismen
enthilt. Diese Ausgabe wurde in der gesamten Weltpresse als «Bestseller»
gross angekiindigt und in einer Erstauflage von 925000 Exemplaren ge-
druckt. Die Protestant Episcopal Church hat ihren Gebrauch bei der Bibel-
lesung im Morgen- und Abendgebet gestattet.

Es ist im englischen Sprachgebiet jetzt so, dass, #hnlich wie im deut-
schen Sprachgebiet, eine bunte Vielzahl von Bibeliibersetzungen existiert.
Jeder, der Gottes Wort liebt, hat die Gelegenheit, sich eine ihm zusagende
Ausgabe zu beschaffen.

Welche von diesen Ubersetzungen ist nun die «beste»? Fiir das Neue
Testament hat C. Colwell diese Frage zu beantworten versucht 4). Seine

1) The Gospels translated into Modern English by J. B. Phillips. London (1952),
Geoffrey Bles. 243 Seiten. Preis 12 sh. 6 d.

%) Siehe IKZ 1949, Seite 230.

%) The Holy Bible. Revised Standard Version. London, New York (1952),
Thomas, Nelson and Sons. 12, 997 und 293 Seiten. Preis 30 sh.

) What is the Best New Testament? By Ernest Cadman Colwell, Chicago
(1952). The University of Chicago Press. 127 Seiten. Preis 3 Dollar.




— 2656 —

Ausfithrungen sind klar, interessant und auch fiir den «Laien» verstindlich
abgefasst. Sie geben einen guten Uberblick iiber die Textgeschichte des
N.T. Sehr instruktiv sind die Ausfiihrungen in Kapitel 7 iiber die Ur-
sachen der Varianten, in Kapitel 9 wird die Frage beantwortet: « Wie genau
ist [hr N. T ?» Colwell hat das Johannesevangelium getestet und 64 Stellen
ausgesucht. Auf Grund dieses Testes setzt er die in der IKZ 1949, S. 239 ff.
aufgezihlten Ubersetzungen an die 12., 9., 7., 1., 6., 11., 16., I4s5 155 10.
und 3. Stelle, wihrend die A. V. an die 17., die R. V. an die 5. und die
amerikanische R. V. an die 4. Stelle kommen.

Das «beste» N.T. muss erst noch geschaffen werden. Mit Unter-
stiitzung der Rockefeller Foundation haben 1948 die Arbeiten an einer
zehnbiindigen Ausgabe begonnen, die alle bis jetzt entdeckten Manuskripte
verarbeiten will, um einen genauen griechischen Text herzustellen. Der
erste Band soll 1954 erscheinen. Colwells Buch sei den Studenten bestens
empfohlen.

Ein wertvolles Handbuch mit klaren und dusserst praktischen Anre-
gungen fiir Bibeltibersetzer hat E. A. Nida, der rithrige Sekretir der Abtei-
lung fiir Ubersetzungen der Amerikanischen Bibelgesellschaft, heraus-
gegeben 1) Es ist eine Wohltat besonders fiir die Ubersetzer in Eingeborenen-
sprachen. Auch der forschende Bibelleser und der Ethnologe wird manches
Interessante und Wissenswerte in diesem Buche finden, in dem ein griind-
licher Kenner spricht.

Ebenfalls im Dienste der Bibeliibersetzung steht der B
lator?), eine Vierteljahrsschrift, die soeben ihren dritten Jahrgang ab-
geschlossen hat. Sie ist eine Fundgrube fiir jeden Bibeliibersetzer und dar-

iiber hinaus fiir alle die wertvoll und unterrichtend, die den Sinn der Bibel
P. H. Vogel

ible Trans-

erfassen wollen.
1) Bible Translating. An Analysis of Principles and Procedures, with Special

Reference to Aboriginal Languages. By Eugene A. Nida. New York (1947), American

Bible Society. 362 Seiten. _ .
2) The Bible Translator. Zu beziehen durch die Bibelgesellschaften eines jeden

Landes zum Gegenwert von 5 englischen Schilling.



	Kirchliche Chronik

