
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 42 (1952)

Heft: 4

Artikel: Die dritte Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung in Lund
vom 15. bis 29. August 1952

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404299

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 229 —

Die dritte Weltkonferenz für Glauben und
Kirchenverfassung in Lund vom 15. bis 29. August 1952

Vorgeschichte

Die grosse Bedeutung der ersten Weltkirchenkonferenz für
Glauben und KirchenVerfassung vom Jahre 1927 in Lausanne liegt
darin, dass sie innerhalb der ökumenischen Bewegung der
Erkenntnis zum Durchbrach verholfen hat : die Kirche ist nicht
Menschenwerk, sondern Gottes Schöpfung («Die Kirche des lebendigen
Gottes ist allein durch seinen Willen gegründet, nicht durch den
Willen, den Ratschluss oder die Glaubensüberzeugungen von
Menschen.. »). Dementsprechend hat der in Lausanne eingesetzte
Fortsetzungsausschuss sich bei seiner Arbeit vom Satze leiten lassen,
dass «die Kirche in der Absicht Gottes» das wichtigste Thema aller
weiteren ökumenischen Diskussionen sein müsse. Doch erwies es
sich in der Folge als unmöglich, dieses Thema direkt in Angriff zu
nehmen. Die verschiedenen Denominationen meldeten bald nach
Lausanne ihre besonderen Anliegen und Fragen an, die vorerst
dringend einer Abklärung bedurften. Diese Fragen waren: die
Gnade Jesu Christi, die Kirche und das Wort, die Gemeinschaft der
Heiligen, Amt und Sakrament, die Einheit der Kirche. Sie sind dann
an der zweiten Weltkonferenz von Edinburg im Jahre 1937
durchberaten worden mit dem Ergebnis, class sich die in Lausanne
gemachten Erfahrungen wiederholten: Es zeigte sich, class die

Meinungsverschiedenheiten, die sich im Gespräch über die genannten
Probleme ergaben, letzterdings wiederum in verschiedenen

Auffassungen vom Wesen der Kirche wurzelten. Der Fortsetzungsausschuss

war sich darum nach Edinburg bald einig, dass die «direkte

Inangriffnahme» des Problems der Kircho nicht weiter

hinausgezögert werden dürfe. So wurde 1938 eine erste theologische
Kommission ernannt (Präsident: N. Flew, Methodist), die das Problem
der Kirche studieren sollte. In der Erkenntnis, dass die «existentielle

Haltung» der verschiedenen Kirchen sieh nicht allein in Lehre

nnd Verfassung, sondern auch im Gottesdienst, vorab in der

Abendmahlsfeier zeigt, wurden 1939 noch zwei weitere Kommissionen

eingesetzt, eine für «Formen des Gottesdienstes» (Präsident: G. van
der Leeuw, reformiert) und eine für «Interkommunion» (Präsident:
D- M. Baillie, Presbyterianer). Diese drei Kommissionen haben in



— 230 —

jahrelanger, sorgfältiger Arbeit über die ihnen zugewiesenen
Gebiete theologische Gutachten eingeholt, diese in drei Studienbänden
zusammengestellt und ihrerseits drei Kommissionsberichte
herausgegeben, in denen die wesentlichen Anschauungen der verschiedenen
Kirchen gegeneinander abgegrenzt, die hauptsächlichsten
Übereinstimmungen und Unterschiede zusammengefasst und abschliessend

in die heutige theologische und ökumenische Situation eingeordnet
werden. Diese Studienbände und Kommissionsberichte bildeten die

Grundlage für die Verhandlungen in Lund.
Von fast ebenso grosser Bedeutung für die Konferenzarbeit

erwiesen sich indessen noch zwei weitere Berichte, von denen der
erste allerdings mehr nur indirekt auf die Verhandlungen eingewirkt
hat. Wir meinen den Bericht der 1. Sektion der Amsterdamer
Konferenz von 1948. Diese Sektion hatte unter clem Thema «Die Kirche
im Heilsplan Gottes» die Studien der bisherigen Faith-and-Order-
Bewegung weitergeführt mit dem bedeutungsvollen Ergebnis, dass

sie — bei aller Betonung «der uns geschenkten Einheit» — den

«tiefsten Unterschied» zu erkennen glaubte in einem «katholischen
und in einem «protestantischen» Verständnis der Kirche. Der
Amsterdamer Bericht sagt darüber: «Die eine Seite, die man gewöhnlich

«katholisch» nennt, wird gekennzeichnet durch eine starke
Betonung der sichtbaren Kontinuität der Kirche in der apostolischen

Succession des Bischofsamtes. Die andere, die man gewöhnlich

«protestantisch» nennt, betont in ihrer Lehre von der
Rechtfertigung sola fiele vor allem die Initiative Gottes und clie Antwort
des Glaubens. Aber auch die erste Gruppe hebt die Bedeutung des

Glaubens hervor, und die zweite betont ebenso bewusst eine
bestimmte Kontinuität der Kirche.» So fragwürdig und fragmentarisch

diese Formulierung sein mag und so charakteristisch es war,
dass «man es auf keiner Seite möglich fand, die Stellung des
anderen in einer Weise zu umschreiben, die dieser als zutreffend
anerkannt hätte», und so verwirrend es schliesslich war, dass man
später diese doppelte Unterscheidung mit einer dreifachen, nämlich
mit der Unterscheidung eines katholisch-orthodoxen, reformatorisch-
protestantischen und freikirchlichen Verständnisses der Kirche
überbaute, so war mit dieser Unterscheidung von «katholisch» und
«protestantisch» doch das Hauptproblem, die eigentliche
Entscheidungsfrage gestellt, mit der sich die ökumenische Besinnung auf
das, Wesen der Kirche früher oder später wird auseinandersetzen
müssen. In Lund hat man es aber bewusst vermieden, auf die im



— 231 —

Augenblick offenbar noch als zu gefährlich empfundene Frage
überhaupt einzugehen. Gerade durch ihre Nicht-Berücksichtigung und
Beschweigung hat sie aber auf den Verlauf der Verhandlungen ihre
hintergründige Wirkung ausgeübt, eine Wirkung, die — wie wir
noch sehen werden — kaum beabsichtigt war.

Sehr viel offenkundiger war die Wirkung des Berichtes über
«Die Bedeutung sozialer und kultureller Faktoren für die
Kirchenspaltung», der den Konferenzteilnehmern in letzter Stunde
zugestellt worden ist. Dieser Bericht hatte seine besondere
Vorgeschichte: In den ökumenischen Diskussionen hatte es sich nämlich
immer wieder gezeigt, dass man sich über sehr grundlegende Fragen
des Glaubens einigen konnte, dass dann aber die Diskussionspartner
als Vertreter ihrer besonderen Denominationen «aus unbewussten,
uneingestandenen Motiven» plötzlich davor zurückschreckten, aus
clem erreichten Consens auch die entsprechenden Konsequenzen zu
ziehen, statt dessen das Thema wechselten und an einem anderen
Punkte neue Schwierigkeiten entdeckten. C. H. Dodd sagt darüber
in einem inzwischen berühmt gewordenen Brief folgendes : «Wenn
wir vor der beunruhigenden Aussicht stehen, dass sich keinerlei
klar definierbarer Unterschied zwischen «katholischer» und
«protestantischer» Haltung finden lässt, dann müssen wir uns
überzeugend einreden, dass unsere Gesamthaltung — gleichviel welcher

Art — so tiefe, zarte und geheime Wurzeln hat, dass das Ganze

verschieden sein muss. Selbst dann, wenn sich die Sätze, die wir
auf jeder der beiden Seiten herauszustellen entschlossen sind, dem

zufälligen Beobachter zu gleichen scheinen wie eine Erbse der an-

deren, dann sind wir doch gewiss, dass das nicht so sein kann. Wenn

ich als Protestant sage: 2 mal 2 gibt vier, und der Katholik sagt

dasselbe, so können wir sicher sein, dass hier irgendeine Falle

liegt.» Und Dodd fügt bei: «Ist das eine Übertreibung Sehr

wahrscheinlich. Aber ich bin der Meinung, wir mussten das, was ich für
ein uneingestandenes Motiv halte, an che Oberfläche bringen», und

er meint damit die nicht aus clem Glauben stammenden Faktoren,

die eine Einigung, die rein theologisch möglich schien, immer wieder

verhindern. Diese Forderung machten sich die vorbereitenden

Organe der Lunder Konferenz zu eigen und beriefen nach umfassenden

Vorarbeiten im November 1951 eine Studienkonferenz nach Bossey

ein, die den oben erwähnten Bericht herausgegeben hat. Als «un-

eingestandene» (Dodd), «vergessene» (Tomkins), «nicht-theologische»

(Konferenz in Bossey) Faktoren - - die Terminolog.e ist



— 232 —

keine einheitliche — werden in dem Bericht herausgestellt die
Gebundenheit der Kirchen an den Staat, ihre Verflochtenheit in die

politische Geschichte, ihre materiellen, wirtschaftlichen und
gesellschaftlichen Abhängigkeiten, der Konservatismus, der Nationalismus,

die Rasse, die Sprache, ethische Vorurteile und Gebräuche.

(Wir verweisen auf das letzte Heft der IKZ, S. 169, wo sich eine
ausführliche Inhaltsangabe des Berichtes findet). Dass dieser
Bericht der Konferenz in so eindringlicher Weise zur Beachtung
empfohlen wurde, entsprach einem Wunsch speziell der amerikanischen
Kirchen, die dadurch che theologischen Diskussionen aufzulockern
und vorwärts zu treiben hofften.

Bevor wir auf die Frage eingehen, wie dieses sehr wertvolle
Material, das in den drei Studienbänden und vier Kommissionsberichten

vorlag, von der Konferenz bearbeitet worden ist, soll noch
kurz das Nötigste über den äusseren Verlauf der Konferenz gesagt
werden.

Der ätissere Verlauf

Die Konferenz wurde eröffnet am 15. August durch einen
Gottesdienst in der Kathedrale von Lund. In diesem wundervollen, aus
dem 11. Jahrhundert stammenden Gotteshaus versammelten sich
die Konferenzteilnehmer täglich zum Morgen- und Abendgebet,
das jeweils nach dem Ritus verschiedener Kirchen gehalten wurde.
Daneben führten die einzelnen Kirchen ihre besonderen Gottesdienste

durch. Der altkathohsche Gottesdienst fand an den beiden
Sonntagen unter starker anglikanischer Beteiligung in der Krypta
der Kathedrale statt. Zum Schlussgottesdienst fanden sich der
König und die Königin Schwedens ein.

Für die Verhandlungen selbst stand der Konferenz die
nahegelegene Universität zur Verfügung. Anwesend waren 226 Delegierte
aus 75 Kirchen, 35 Konsultanten, 19 Jugend-Delegierte und
ungefähr 90 akkreditierte Besucher. Aus den altkatholischen Kirchen
waren erschienen als Delegierte Erzbischof Dr. A. Rinkel von
Utrecht und Prof. Dr. U. Küry (Ölten), als Konsultant Prof. Dr.
A. E. Rüthy (Bern) und als Jugend-Delegierter Pfarrer H. Frei
(Rheinfelden). Präsidiert wurde die Konferenz durch Erzbischof
Y. Brillioth, den Primas der Kirche von Schweden. Ihm standen
zur Seite als Vizepräsident Dr. Douglas Horton, Kongregationalist,
USA, als theologischer Sekretär Dr. Leonard Hodgson, als
administrativer Sekretär Rev. Oliver Tomkins.



— 233 —

Gleich an der Eröffnungssitzung gab es zwei Überraschungen.
Einmal gab der Vorsitzende bekannt, dass clie römisch-katholische
Kirche entgegen ihrer bisherigen Praxis vier offizielle Beobachter
an die Konferenz entsandt hatte. Diese Tatsache würdigte
Erzbischof Brillioth mit folgenden, wohl abgewogenen Worten: «Dies
beweist, dass die grosse römische Kirche den Bestrebungen, die
gemacht werden, um ein besseres Verständnis zwischen den Christen

verschiedener Traditionen zu bewirken, nicht gleichgültig
gegenübersteht, und dass eine Freundschaft von Seelen bestehen kann,
trotz ekklesiastischer Schranken, die unüberbrückbar scheinen.»

Eine zweite Überraschung war die Erklärung, die Erzbischof
Athenagoras als Exarch lind Vertreter des ökumenischen
Patriarchen von Konstantinopel abgab: Die Hierarchie der gesamten
griechisch-orthodoxen Kirche behalte sich das alleinige Recht vor,
darüber zu entscheiden, was in Glaubensfragen wahr oder falsch ist.
Die Delegation der orthodoxen Kirche könne nur positive und
definitive Peststellungen über den orthodoxen Glauben abgeben,
sich aber nicht auf Diskussionen einlassen oder sich an Abstimmungen

beteiligen, die Fragen des Glaubens, dos Gottesdienstes

oder der Ordnung betreffen. Denn «clie griechisch-orthodoxe Kirche
ist, die ganzi- und eine Kirche, der Leib Christi, die allein
Bevollmächtigte durch die Apostel».

Von beiden Tatsachen nahm die Versammlung stillschweigend

Kenntnis, um dann unverzüglich an die Arbeit zu gehen. An den

ersten Konferenz tagen fanden eine Reihe von Vollversammlungen

statt, an denen namhafte Ökumeniker den Teilnehmern noch

einmal den Ausgangspunkt, den Zweck und die Dringlichkeit ihrer

Aufgabe vor Augen führten. Es sprachen: Dr. L. Hodgson «Zu den

Berichten der theologischen Kommissionen», der Generalsekretär

des ökumenischen Rates, Dr. W. A. Visser't Hooft über «Glaube und

Kirchenverfassung und die zweite Vollversammlung des ökumenischen

Rates der Kirchen» (Evanston 1954), Prof. E. Schlink über

«Zweckt, der Bewegung (daube und Kirchenverfassung», Rev.

0. Tomkins über «Einige Folgerungen aus der ökumenischen

Bewegung» Prof H. Obendiek und Prof. W. E. Garrison über «Die

Bedeutung der sozialen und kulturellen Faktoren in unseren

Spaltungen». An einer öffentlichen Versammlung äusserten sich

Vertreter der sogenannten jungen Kirchen zum Thema «Weitmission

der Kirche».
IG

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1052.



— 234 —

Nach dieser allgemeinen Vorbereitung wurden, nach dem an
den ökumenischen Konferenzen allgemein üblichen Verfahren, die
Verhancllungsgegenstände auf einzelne Sektionen verteilt. Die
ersten drei Sektionen hatten sich mit dem Problem der «Kirche»
zu befassen, die 4. Sektion mit den «Formen des Gottesdienstes»,
che 5. Sektion mit der «Interkommunion». Entgegen der ursprünglichen

Absicht der Konferenzleitung, das Studium der nicht-theologischen

Faktoren ebenfalls einer besonderen Sektion zu
übertragen, wurde — was wohl das Weiseste war, — das Thema auf alle
Sektionen verteilt. Aufgabe der Sektionen war es, zuhanden der

Vollversammlung einen Bericht auszuarbeiten, was, wie Llodgson
erklärte, nicht hiess, class man die Berichte der theologischen
Kommissionen nur revidieren, sondern de novo einen Bericht ausarbeiten
sollte. Die Sektionsberichte, die in der Regel von Unterausschüssen
verfasst worden waren, wurden dann an den Vollversammlungen
gemeinsam besprochen und mit den hier gemachten Abänderungsvorschlägen

an die Sektionen zurückgcleitet. In revidierter Form
kamen sie dann wieder vor die Vollversammlung, die sie endgültig
bereinigte und sie in kapitelweiser Abstimmung «entgegennahm».
Das heisst: Die Berichte wurden nicht «angenommen» im Sinne
einer Zustimmung zu ihrem Inhalt, sondern nur entgegengenommen
zur Weiterleitung an die einzelnen Kirchen, die in letzter Instanz
zu entscheiden haben.

Die theologische Ausgangslage

Aus den Berichten der beiden Konferenzsekretäre Dr. L. Llodgson

und 0. Tomkins sowie aus dem umfassenden und tiefgründigen
Vortrag von Prof. Schlink ging eindeutig hervor, dass die «Faith-
and-Orcler»-Bewegung in eine schwere Krise geraten war. Man
wusste, wie man offen zugab, auch an leitender Stelle nicht mehr,
wie alles weitergehen sollte. Auch die Berichte der theologischen
Kommissionen enthielten darüber keine Anhaltspunkte. Man war
an einen Endpunkt gelangt und hoffte, class clie Konferenz selbst eine

Wendung herbeiführen und neue Direktiven für die weitere Arbeit
geben werde. So begann denn die Konferenz in einer eigentümlichen
Atmosphäre der Spannung und Ungewissheit.

Welcher Art war diese Krise Die Krise der Faith-and-Order-
Bewegung ist, wie Prof. Schlink darlegte, eine Krise der Methode.
Seit Lausanne und Edinburg haben clie Theologen der verschiedenen

Kirchen fast ausschliesslich daran gearbeitet, die Punkte, in



— 235 —

denen sie übereinstimmen und nicht übereinstimmen, sorgfältig
herauszuarbeiten und miteinander zu vergleichen. Diese
«statistische Methode» die nur feststellt, was ist, führt aber nicht
weiter, kann nicht weiterführen. Denn die Kirchen, vor allem
dort, wo sie verfolgt werden oder in der Missionsarbeit stehen, sind
nichts Statisches, sondern ständigen Wandlungen unterworfen. Und
diesen Wandlungen müssen wir in unserer Unionsarbeit gerecht
werden. Das können wir aber nur, wenn wir hindurchstossen zu
einer «dynamischen Einheit». Diese aber können wir nur entgegennehmen

von dem Einen Herrn der Kirche, Jesus Christus. Diese
Einheit ist uns zwar bereits gegeben in unserer ökumenischen
Zusammenarbeit, ihr aber auch sichtbaren Ausdruck zu verleihen, ist
das dringende Gebot der Stunde.

In ähnlichem Sinn sprach über die gegenwärtige Krise Dr.
L. Hodgson, indem er ausführte, dass es in der ökumenischen Arbeit
zu unterscheiden gelte zwischen Disputieren und Diskutieren. Bis
jetzt haben wir disputiert, das heisst: es ist jede Partei für das

eingestanden, was sie nach ihrer Tradition für richtig hält und hat die
anderen von der Richtigkeit ihrer eigenen konfessionellen
Fixierungen zu überzeugen versucht. Jetzt aber müssen wir diskutieren,
das heisst: wir müssen uns als verschiedene Parteien vor
dieselben Probleme gestellt sehen und uns einander in der demütigen
Erkenntnis, class sie für uns noch ungelöst sind, zu einem tieferen
Verständnis des Geheimnisses zu verhelfen suchen, «zu einem

Verständnis, das erklären soll, wie die Wirklichkeit so verschieden aussah

für Menschen, die von verschiedenen Seiten an sie herantreten».

Die Frage aber ist: wie kann das geschehen? Welches ist das

Geheimnis, vor dem alles blosse Disputieren aufhören muss Dieses

Geheimnis, so wurde von verschiedenen Seiten einmütig erklärt,
kann nur das Christus-Geheimnis selbst sein. Wir können über die

Kirche, Gottesdienstformen und Abendmahlsfeier miteinander nur
dann sachgomäss reden, wenn wir von Christus her, von einem

neuen und vertieften Verständnis der Person und des Werkes Christi

her an diese Probleme herantreten. Die Ekklesiologie muss begründet

werden in der Christologie, betonten übereinstimmend Tomkins,

Hodgson, Schlink, Obendiek. Dass diese Forderung von Anfang an

so klar und einmütig erhoben wurde, war gewiss von grosser

Bedeutung.

Hinzu kam ein Zweites: nämlich die Forderung, in Zukunft

auch die nicht-theologischen Faktoren in die Diskussion emzubez.e-



— 236 —

hen. Im Zusammenhang jener Methodenkrise konnte diese Forderung

nur bedeuten, class die schonungslose Aufdeckung dieser «un-
eingestandenen Motive» mithelfen muss, Theologen und Kirchenführer

von jenem blossen Disputieren zu befreien und einer
Diskussion den Weg zu bereiten, die vor den aus clem reinen Glaubensdenken

sich aufdrängenden Konsequenzen nicht mehr länger
zurückschreckt. Es war vor allem Obendiek, der in seinem

wohlabgewogenen Vortrag darlegte, was das konkret heisst : nämlich class

allein dort, wo Christus als der Herr der Kirche und der Welt
erkannt wird, diese nicht-theologischen Faktoren in ihrer negativen
Bedeutung für die Kirchenspaltung einsichtig werden können. Die
daraus sich ergebende Folgerung musste dann allerdings, wie wir
meinen, die sein, class das Studium dieser nicht-theologischen
Faktoren nicht nur von Psychologen, .Historikern und Soziologen,
sondern von den Theologen selbst in die Hand genommen würde und
dass diese Forscher, sich unter den Einen Herrn stellend, nicht
davor zurückschreckten, eine allgemeine Entweltlichung der Kirchen
und doch wohl auch des ökumenischen Rates der Kirchen
einzuleiten.

Sind nun aber diese beiden Forcierungen, die gleich zu Beginn
der Konferenz als die beiden wichtigsten und vordringlichsten in
Erscheinung traten, durch die Konferenz selbst erfüllt worden
Wenn wir den Schlussbericht der Konferenz daraufhin befragen,
so scheint das der Fall gewesen zu sein, heisst es doch im Vorwort :

«Zweierlei macht vor allen Dingen den Fortschritt gegenüber den
Konferenzen von Lausanne und Edinburg aus: a. Es wird versucht,
eine theologische Untersuchung über clie biblische Lehre vom
Verhältnis zwischen Christus und seiner Kirche anzuregen. Wir haben
nicht genügend Zeit gehabt, um mehr als diesen ersten Ansatz zu
machen, aber wir glauben, class dieser erste Versuch fruchtbare
Perspektiven eröffnet für das weitere Studium, b. Seit Lausanne
und Edinburg ist man sich der Wichtigkeit der nicht-theologischen
Faktoren immer mehr bewusst geworden, was in dem vorliegenden
Bericht seinen ersten Niederschlag gefunden hat.»

Mehr wird man in der Tat nicht sagen können. Mehr als ein

Anfang ist nicht gemacht worden. Das gilt vor allem in bezug auf
den zweiten Punkt. Mehr als eine erste, vielfach noch tastende
«Bewusstmachung» der nicht-theologischen Faktoren ist nicht
erreicht worden. Die einzelnen Kapitel des Berichtes zeigen durch-
gehends kaum mehr als ein höchst sporadisches und unsicheres



— 237 —

Umkreisen des Problems. Wir verzichten darum auf eine Analy-
sierang des Berichtes nach dieser Seite hin und wenden uns
ausschliesslich der Frage zu, in welchem Umfang und in welchem Sinne
eine christologische Begründung der Kirche angebahnt worden ist.

Die Sektionsarbeit und der Schlussbericht

Zunächst eine Vorbemerkung: Die dem Schlussbericht
vorangegangenen Diskussionen in der Vollversammlung und vor allem
in den einzelnen Sektionen bewegten sich im allgemeinen nicht auf
einem hohen theologischen Niveau. Sie blieben nach Gehalt und
Präzision weit hinter dem zurück, was in den Studienbüchern und
Kommissionsberichten erarbeitet worden war. In den ersten
Sitzungen vor allem meldeten sich zahlreiche Redner zum Wort, deren
Voten zu entnehmen war, dass sie die Berichte entweder nicht
studiert oder dann sich nichts aus ihnen gemacht hatten. Wurden
ernsthafte theologische Bedenken laut, so erging man sich in sehr
allgemein gehaltenen und ziemlich vorlauten Beschwörungen, die
Herstellung einer sichtbaren Einigung (fellowship) nicht länger zu
hintertreiben. Zeitweise bewegten sich die Diskussionen hoffnungslos

im Kreise herum. Der erste Eindruck war ein katastrophaler.
Von einer wirklichen Erfassung der theologischen Ausgangslage der
Konferenz, ihrer Krise und besonderen Aufgabe, wie sie durch die

Konferenz leitung umschrieben worden war, war nur wenig zu

spüren. Gute Arbeit leisteten hingegen im allgemeinen die kleinen
Ausschüsse, die von den einzelnen Sektionen mit der ersten

Ausarbeitung der Berichte betraut worden waren, trotzdem auch von
ihnen oft sehr viel mehr improvisiert werden musste, als der Sache

zukömmlich war. Diesen kleinen Ausschüssen ist es hauptsächlich

zu verdanken, dass zuletzt doch noch ein verhältnismässig gehaltvoller

Schlussbericht zustande gekommen ist.

In diesem Schlussbericht erscheinen die Sektionsberichte als

Kapitel II-Vf, während das Vorwort und die Botschaft an die

Kirchen von der Konferenzleitung ausgearbeitet worden sind.

Kapitel I, das wir im vollen Wortlaut wiedergeben, enthält die

Botschaft an die Kirchen

1. Wir sind von unseren Kirchen nach Lund entsandt worden,

um gemeinsam zu erforschen, wie gross die Einheit ist, die unter

unseren Kirchen in Fragen des Glaubens, der Kirchenverfassung

und des Gottesdienstes bereits besteht, und wie wir einer grösseren



— 238 —

Einheit näherkommen können, die Gott für uns will. Wir sagen
dem Herrn der Kirche Dank für das, was Er unter uns in unseren
gemeinsamen Gesprächen und Gebeten und durch sie gewirkt hat.
Wir haben ein jeder an anderen Kirchen viele Entdeckungen
gemacht, und unsere Dankbarkeit für clie mancherlei Gnade Gottes,
die wir im Leben der Kirchen in der ganzen Welt am Werk sehen,

übersteigt unsere Ratlosigkeit angesichts von nicht überwundenen
Unterschieden.

2. Wir haben klar erkannt, class wir keinen wirklichen
Fortschritt auf die Einheit hin machen können, wenn wir nur unsere
verschiedenen Vorstellungen vom Wesen der Kirche und die
Traditionen, denen sie eingefügt sind, miteinander vergleichen. Aber
es hat sich von neuem als wahr erwiesen, dass wir nur, indem wir
Christus näherkommen, auch einander näherkommen. Deshalb
müssen wir durch die Trennungen der Kirche hindurch zu einem
tieferen und reicheren Verständnis des Geheimnisses der
Gottgegebenen Einheit Christi mit seiner Kirche hindurchdringen. Wir
müssen mehr und mehr begreifen, dass che getrennten geschichtlichen

Wege unserer Kirchen ihren vollen Sinn erst dann finden,
wenn wir sie in dem Gesamtzusammenhang des Llandelns Gottes
mit seinem Volk sehen.

3. Wir haben nunmehr einen entscheidenden Punkt in unseren
ökumenischen Gesprächen erreicht. Das Mass von Einheit, wie es

die Kirchen haben erfahren dürfen, muss nun einen klareren
Ausdruck finden. Ein Glaube an die Eine Kirche Christi, der nicht
durch Taten des Gehorsams ergänzt wird, ist tot. Es gibt Wahrheiten

über das Wesen Gottes und seiner Kirche, die uns für immer
verschlossen bleiben werden, wenn wir nicht gemeinsam der Einheit

gemäss handeln, die wir bereits besitzen. Wir möchten daher
unsere Kirchen ernsthaft bitten, zu prüfen, ob sie wirklich alles

getan haben, was sie tun sollten, um die Einheit des Volkes Gottes
darzustellen. Sollten unsere Kirchen sich nicht fragen, ob sie immer
die genügende Bereitschaft gezeigt haben, mit anderen Kirchen
ins Gespräch zu kommen, und ob sie wirklich in allen Dingen
gemeinsam handeln, abgesehen von solchen Fragen, in denen tiefe
Unterschiede der Überzeugung sie zwingen, für sich allein zn
handeln? Sollten sie nicht die Tatsache anerkennen, dass sie sich
oft durch weltliche Faktoren und Einflüsse haben bewegen lassen,
sich voneinander zu trennen anstatt gemeinsam die alleinige
Herrschaft Christi zu bezeugen, der sein Volk aus allen Nationen,
Rassen und Sprachen sammelt



— 239 —

4. Gehorsam gegen Gott erfordert ebenfalls, dass die Kirchen
in ihrem Missionsauftrag der Welt gegenüber Einigkeit suchen. Wir
alle haben Teil an dem Versagen in der Ausrichtung der christlichen

Botschalt an die Masse der Menschheit. Aber gerade dieser
gegenüber haben wir die Verpflichtung, das eine Evangelium zu
verkündigen.

5. Das Wort «Busse» ist uns hier in Lund oft über die Lippen
gekommen. Busse schliesst ein, class wir willig sind, das Gericht
hinzunehmen — das Gericht des Herrn, dem die Macht gegeben
ist, die Menschheit zu sichten und die zerstreuten Kinder Gottes
zu sammeln. Wir erwarten seinen endgültigen Triumph am Ende
der Geschichte. Aber Zeichen des Gerichtes, die gleichzeitig Aufrufe

zu neuem Gehorsam sind, kommen nach Gottes Gnade schon
in unseren Tagen hier und da zu uns. Gewiss ist, dass wir nicht
länger den Zeichen unserer Zeit gegenüber blind und seinem Wort
gegenüber taub sein dürfen.

Der Herr sagt von Neuem: «Wer nicht mit mir sammelt, der

zerstreut. »

In Kapitel II wird unter dem Titel «Christus und seine Kirche»
der Versuch unternommen, in der Christologie den Ansatzpunkt
für eine neue «dynamische» Ekklesiologie zu gewinnen und die

bestehenden Unterschiede aus einer «falschen Antithese zwischen

dem Sein der Kirche in Christus und ihrer Sendung in der Welt»

zu erklären.
Das Kapitel beginnt mit clem bedeutungsvollen Doppelsatz:

«Wir glauben an Jesus Christus unseren Herrn, der die Kirche

geliebt, sich für sie ciahingegeben und sie mit sich vereint hat. Weil

wir an Jesus Christus glauben, glauben wir auch an die Kirche als

an den Leib Christi.»
Wie die Leib-Christi-Formel zu verstehen ist, wird dann mit

folgenden Worten präzisiert: «Christus selbst ist durch Seinen Geist

in Seiner Kirche gegenwärtig. Er ist das Haupt der Kirche, die

Sein Leib ist. Christus lebt in Seiner Kirche und die Kirche lebt m

Christus. Christus ist niemals ohne Seine Kirche und die Kirche ist

niemals ohne Christus. Beide gehören untrennbar zusammen, der

König und Sein Volk, der Eckstein und der Tempel, das Haupt

und der Leib. Als Glieder Seines Leibes sind wir mit Ihm in der



— 240 —

Gemeinschaft Seines Lebens, Sterbens und Auferstehen s, Seiner
Leiden und Seiner Herrlichkeit, vereint. Was Christus in
einzigartiger Weise widerfahren ist, indem Er ein für alle Mal um der
Kirche willen starb und auferstand, das widerfährt auch der Kirche,
als Seinem Leibe auf ihrem Wege. Wie die Kirche des gekreuzigten
Leibes Christi teilhaftig gemacht wird, so wird es ihr auch
verliehen, am auferstandenen Leibe desselben Plerrn Anteil zu haben.

Das besagt, class clie Kirche aufgerufen ist, die Mission Jesu Christi
an che Welt fortzuführen, so class der Weg der Kirche der Weg
Christi ist.»

Der Kirche — so heisst es weiter — kann die Einheit nur
geschenkt werden von der Einheit Christi her. Darum «suchen wir,
durch die Trennungen der Kirche auf Erden zu unserem gemeinsamen

Glauben an den Herrn hmdurchziistossen. Von der Einheit
der Person Christi her suchen wir, die Einheit der Kirche auf
Erden zu verstehen. Im Blick auf die Einheit Christi und Seines Leibes
versuchen wir, diese Einheit im gegenwärtigen Zustand unserer
Zertrennung als eine Wirklichkeit zu erkennen.»

Man begnügt sich aber nicht mit der Lcib-Christi-Formel, um
das Wesen der Kirche zu umschreiben, sondern versucht, die Kirche
in den Zusammenhang der grossen Heilstaten Gottes (die aber nicht
sehr präzis umschrieben werden) hineinzustellen. So heisst es u. a. :

«In Seiner ewigen Liebe hat der Vater Seinen Sohn gesandt, die

Schöpfung von Sünde und Tod zu erlösen. In Jesus Christus ist
Gottes Sohn Mensch geworden... Durch die Einwohnung seines

Geistes lebt Jesus Christus in der Mitte seiner Kirche.» Es wird auch
der Glaube an den clreieinigen Gott angerufen und dann im Blick
auf die Sendung der Kirche in der Welt und ihre Stellung zwischen
clem ersten und zweiten Kommen Christi erklärt:

«Durch Sein Wort und Seinen Geist sendet Jesus Christus
Seine Kirche zurück in die Welt, damit sie das Salz der Erde und
das Licht der Welt sei, d. h. als Prophet, Priester und König lässt
Er Seine Kirche teilhaben an Seinem Amt der Versöhnung...»
«so dass durch ihr Zeugnis Jesus Christus unter den Menschen als

Erlöser wirkt und sich als clem Herrn und König der Welt alle
Dinge Untertan macht.»

Die Kirche setzt also mit andern Worten das Erlösungswerk
Christi fort, aber «sie bleibt ein Pilgervolk im fremden Land, so class

all ihr Leben und Wirken auf Erden unvollendet bleibt. », wenn
auch andrerseits gilt: «Mit der Einwohnung des Heiligen Geistes



— 241 —

ist das neue, kommende Zeitalter bereits da, und durch die Einheit
mit clem auferstandenen Jesus Christus hat die Kirche auf Erden
schon Anteil an der Macht der Auferstehung. Die Kirche Jesu
Christi in der Geschichte ist zugleich die Gemeinschaft begnadeter
Sünder und neue Schöpfung.»

Diese unvermittelt nebeneinander gestellten und unter sich
oft sehr wenig ausgeglichenen Formulierungen zusammenfassend,
wird dann gesagt: «Nur, indem wir Ihm, der das Haupt des Leibes
und der Herr Seines Volkes ist, gleichförmig werden, können wir
zusammen hineinwachsen in die Fülle und Einheit, die in Christus ist.»

Endlich werden die daraus sich ergebenden praktischen
Konsequenzen wie folgt formuliert:

«Wir können unsere Einheit und unseren Anteil an Seiner Fülle
nicht bezeugen, ohne class wir gewandelt werden. Einige von uns,
die überzeugt sind, dass sie das rechtmässige Amt und die rechten

Sakramente haben, werden sich aufgerufen fühlen, der Predigt
vom lebendigen Wort den Platz einzuräumen, der ihr zukommt.
Andere, die die Sakramente vernachlässigt haben, werden dem

begegnen, der sich selbst in der Taufe erniedrigte, das Brot brach

und den Kelch austeilte, um uns an Seinem Leiden und Sterben

teilhaben zu lassen. Jene, die versucht haben, die Herrlichkeit der

Kirche als Leib und Braut Christi darzustellen, müssen sich unter
das Gericht Seiner Schlichtheit und Seiner Knechtsgestalt stellen.

Kirchen, die Sein Gebet gering geachtet, dass die Einheit Seines

Volkes vor den Menschen offenbar würde, werden sich gerufen

fühlen, sich dieses Gebet zu eigen zu machen. Kirchen, die sich mit

Trennungen im Leibe Christi auf Grund von Rasseunterschieden

abgefunden haben, werden von clem zur Busse gerufen, bei dem

Knechte und Freie, Juden und Heiden, Griechen und Barbaren

eins sind. Kirchen, die einseitig betont haben, dass sich Gott m

Seiner Kirche den Menschen hingibt, werden daran erinnert werden,

dass Christus sich in Seiner Menschheit dem Vater geopfert hat.

Denjenigen die ewig rückwärts schauen, und dabei viel kostbares

ekklesiastisches Gepäck angesammelt haben, wird vielleicht

gezeigt werden, dass Pilger unbeschwert reisen müssen und dass,

ir i i ;u,.>l.r-n wollen am grossen Abendmahl, wir
wenn wir endlich teilhaben woueu & .,«,!_¦»-•• i r t - „,„a „„q kostbarer Besitz ist. Solche ivir-
vieles aufgeben müssen, was uns Kosiuai^i

ehen, die eingesessen und selbstsicher sind, müssen von neuem die

tiefe Sorge ihres Herrn hören um die Schafe, die kernen Hirten

haben und erkennen, dass Kirche sein bedeutet, an Semer welt-



— 242 —

weiten Sendung Anteil zu haben. Kirchen, die sich zu sehr in der
Welt zuhause fühlen, werden sich erneut aus der Welt herausge-
rufen hören. Jene Kirchen, che sich zu sehr um ihre eigene Frömmigkeit

und ihre eigene Selbsterhaltung drehen, werden erneut
denjenigen erkennen, der sich mit den Entrechteten und Unterdrückten
identifiziert hat.»

In Kapitel III, das überschrieben ist mit «Kontinuität und Einheit

der Kirche» wird manches bereits Gesagte wiederholt, aber

zum Teil auch besser und präziser formuliert. Zuerst wird unter
Berufung auf das Neue Testament dargelegt, class clie Urkirche
eine Einheit des Glaubens, des Amtes und der Sakraments
Verwaltung war und dann die grundsätzliche Feststellung gemacht:
«Das Leben in der Kirche hat seinen Grund im Wirken des

dreieinigen Gottes.»

Nach der exegetischen Vorentscheidung, class « clie paulinische
Bezeichnung der Kirche als Leib Christi nicht nur eine bildliche
Redeweise, sondern Ausdruck einer lebendigen Wirklichkeit ist»,
wird die Einheit der Kirche erneut als Einheit Christi mit seiner
Kirche umschrieben: «Wir betonen einhellig die Solidarität des

Hauptes und der Glieder, aber auch die Souveränität des Hauptes
über die Glieder am Leibe Christi. Aber hinsichtlich der Art und
Weise der Teilhabe der Glieder am Haupt wurden unter uns die
Akzente verschieden gesetzt. Die erste dieser beiden Ansichten
unterstreicht die Fülle Christi als etwas, was die Kirche bereits

empfangen, wenn auch nicht immer bewusst sich angeeignet hat.
Die zweite Ansicht unterstreicht, class die Fülle Christi erst bei
Seiner Wiederkunft in der Herrlichkeit greifbar sein wird.»

Daran anschliessend wird über das «Wesen der Kontinuität»
gesagt: «Wir stimmen alle darin überein, dass das fortdauernde
Handeln des auferstandenen Herrn durch den Pleiligen Geist die
Kontinuität verbürgt, aber sind uns alle ebenfalls einig über den
Wert gewisser Formen der Kontinuität in der Geschichte, gewähr*
leistet durch bestimmte Mittel unter dem Walten des Heiligen
Geistes. Alle betonen die apostolische Kontinuität christlichen
Lebens, wie es gepflegt wird und zum Ausdruck kommt in der
christlichen Gemeinde von Männern und Frauen, die erlöst sind
durch das eine Kreuz Christi und clem Beispiel und der Lehre
desselben Meisters zu folgen suchen unter der Leitung des stets
gegenwärtigen und lebendigen Herrn. Die meisten betrachten die Predigt



— 243 —

des Evangeliums und die Verwaltung der Sakramente auch als
wesensnotwendig, um die Kontinuität aufrecht zu erhalten.»

«Die grosse Majorität der Christen» — so heisst es in diesem
Zusammenhang — «stimmen darin überein, class irgendeine Form
eines beauftragten Amtes notwendig ist für die Fortdauer des
Lebens der Kirche». Es werden dann — wieder einmal — die
verschiedenen Auffassungen vom Amt einander gegenübergestellt und
das ganze Problem als ein «besonders ernsthafter Differenzpunkt»
bezeichnet und mit Recht gefordert: «Man muss die Frage des
Amtes nicht als ein isoliertes Phänomen, sondern im Lichte eines
tiefgehenden christologischen und eschatologischen Verständnisses
der Lehre von der Kirche anpacken. Über unsere verschiedenen
theologischen und konfessionellen Amtsanschauungen hinaus müssen

wir darnach trachten, unsere Augen unablässig auf Christus,
den Propheten und Priester und König gerichtet zu halten und im
Blick auf Ihn den Punkt zu finden, in dem die Wege zusammentreffen,

die gegenwärtig nebeneinander herzulaufen scheinen.» Es
wird zum Studium dieser schwierigen Frage sogar die Ernennung
einer besonderen theologischen Kommission vorgeschlagen.

So erfreulich dieser 1. Teil des Kapitels ist, so enttäuschend
sind der 2. und 3. Teil, in welchen von der Diskontinuität der Kirche
und ihrer Einheit in der Verschiedenheit die Rede ist. Es werden die
Begriffe Schisma, Häresie und Apostasie neu, d. h. im Sinne
ökumenischer Irenik abgegrenzt und zugleich entleert. Statt von
Schisma und Häresie möchte man von Teilen und Verschiedenheiten
reden. In cüesem Zusammenhang wird gesagt :

«In den letzten Jahren wurde immer wieder behauptet, dass

unsere Spaltungen in christliche Denominationen eher innerhalb
der Kirche, als Spaltungen von der Kirche hinweg sind. Von denen,

die (aus verschiedenen Gründen) behaupten, dass die eine, heilige

allgemeine apostolische Kirche nicht zerbrochen werden kann,

wurde Widerspruch laut. Andere waren bereit, in dieser Auffassung

eine willkommene Bestätigung dafür zu sehen, dass kirchliches

Leben auf beiden Seiten der Spaltung fortdauert. Es wurde

behauptet, dass jeder der getrennten Teile eine «traditio ministrandi»

(eine geordnete Form des Dienstes christlichen Glaubens) und ein

Bekenntnis des christlichen Glaubens selbst besitzt, wenn auch

bestimmte Elemente, die eigentlich zusammengehören, in der

Isolierung stehen oder einander sogar scharf entgegengesetzt werden.»



— 244 —

Das Problem, das damit visiert wird, ist kein Geringeres als
das der «vestigia ecclesiae, die in den getrennten Kirchen noch
vorhanden sind». Diese zu studieren, wird als ein «brennendes Problem
für die ökumenische Studienarbeit» bezeichnet.

So tastend und unklar diese Ausführungen über die
kirchlichen Spaltungen sind, so verschwommen sind naturgemäss auch
die abschliessenden Erklärungen über clie Einheit in der Verschiedenheit,

aus denen wir nur folgende Abschnitte anführen :

«Wir erklären, class es in der ganzen Christenheit trotz aller
Spaltungen eine Einheit gibt, von Gott gegeben in Christus, durch
den die Kräfte der zukünftigen Welt schon unter uns wirksam
sind. Diese Einheit und das Teilhaben jeder christlichen Gemeinschaft

an ihr steht ausser allem Zweifel. Die Zusammenarbeit in
der ökumenischen Bewegung ist ein praktischer Hinweis darauf,
dass diese Einheit schon vorhanden ist.» Das aber wird gesagt,
nachdem man kurz vorher hat feststellen müssen, dass es — mit
Ausnahme des «persönlichen» Glaubens an Jesus Christus als an
den Herrn und Heiland» (es wird also clie Basisformel «Gott und
Pleilancl» vermieden) — über alle wesentlichen Punkte, an denen
die Einheit sichtbar werden könnte, cl. h. in Lehre, Verfassung
und Kultus, keine wirkliche Übereinstimmung gibt. Dementsprechend

begnügt man sich mit dem sehr allgemeinen Schluss-Satz :

«Zusammenfassend können wir sagen, dass das Wesen der Einheit,
die wir erstreben, das einer sichtbaren Gemeinschaft ist, in der alle
Glieder, die Jesus Christus als lebendigen Herrn und Heiland
bekennen, einander anerkennen als solche, die ganz zu seinem Leibe
gehören, auf dass clie Welt glaube. »

Dieser Satz zeigt deutlich, wie schwankend die Grundlagen
noch sind, von denen her man in der Ökumene von der Einheit
der Kirchen spricht.

Mit Kapitel IV über «die Farmen des Gottesdienstes» betreten
wir wieder festeren Boden. Wie eingangs ausdrücklich erklärt wird,
hat die theologische Kommission sehr gute Vorarbeit geleistet.
Das ist auch diesem Kapitel zugute gekommen, wenn auch zu
sagen ist, class manches, was im Kommissionsbericht deutlicher
und schärfer herausgearbeitet ist, hier nur noch in abgeschwächter
Form erscheint. Das gilt übrigens für alle Berichte. Immerhin werden

nun unter den «Übereinstimmungen» sehr wesentliche Dinge
gesagt, so heisst es :



— 245 —

«In unserem Gottesdienst verehren wir den Einen Gott, Vater,
Sohn und Heiligen Geist, den dreieinigen Gott, von dem aller
Gottesdienst kommt und auf den er zielt. Gott selbst wirkt den Glauben,
durch den wir ihm im Gottesdienst Antwort geben. Vgl. Gal. 2, 20».'

Damit wird mit andern Worten gesagt, dass Gott selbst der im
(rechten) Gottesdienst Handelnde ist, er ist, wie es in der ursprünglichen

Passung hiess, nicht nur Objekt, sondern Subjekt des Kultus.
In diesem Sinne heisst es dann weiter: «Wort wie Sakrament

sind Gottes Gaben. In der Lesimg und Verkündigung des Wortes
und m der Verwaltung der Sakramente bietet uns Gott seine Gnade
an, schenkt uns die rettende Erkenntnis seiner selbst, und zieht uns
m seine Gemeinschaft. Die xMitglieder der Gesellschaft der Freunde
bezeugen, dass ihnen die gleiche Erfahrung im gemeinsamen schweigenden

Gottesdienst zuteil wird.»
Dem weit umfangreicheren Abschnitt über die «ungelösten

Probleme» wird die bemerkenswerte Feststellung vorausgeschickt:
«Der Austausch über die mannigfachen Unterschiede in der Lehre
vom Gottesdienst und in seiner Praxis hat bei uns die Überzeugung
gestärkt, dass wir als Christen nicht zugeben dürfen, es gäbe Dinge,
über die man nicht miteinander sprechen könne, und Hindernisse,
cue sich nicht überwinden lassen.» Was dieser Satz bedeutet, wird
erst klar, wenn man sich erinnert, dass an der Lausanner Konferenz
einem Vertreter der Ostkirche das Wort entzogen wurde, als er von
der Marien-Verehrung zu sprechen begann.

Charakteristisch für die Tiefe der noch immer bestehenden
Gegensätze wie vor allem auch für die diffuse Art, wie man ihre
Überwindung glaubt erreichen zu können, ist folgender Satz:

«Meinungsunterschiede im Blick auf das Verhältnis von Gott
und Sakrament haben zu einer verschiedenen Betonung der
Wichtigkeit von Predigt und Sakramentsverwaltung geführt. Dies darf
indes nie mehr als eine Sache des Akzents sein. Gottes erlösendes

Tun geschieht in dem von ihm in seiner Kirche eingesetzten Gottesdienst

»

Unvermeidlicherweise musste im Zusammenhang von Wort-

verkündigung und Sakramentsverwaltung wiederum vom kirchlichen

Amt — dieser eigentlichen crux des ökumenischen Gesprächs

— die Rede sein. Einerseits wird erklärt: «Die meisten unserer

Kirchen halten dafür, dass unser Herr in seiner Kirche ein geordnetes

Amt ins Leben gerufen hat. Die Leitung gewisser gottesdienstlicher

Handlungen bleibt auf dieses Amt allein beschränkt.» An-



— 246 —

clrerseits aber heisst es auch : «Wir erkennen an, dass clie Frage nach
dem priesterlichen und prophetischen Charakter des Amtes noch
immer ein ernstes Hindernis der Einheit ist. Dahinter stehen die

grundsätzlichen Probleme des Wesens der Gnade und der Person
wie des Werkes Christi. Diese Fragen müssen in vollem Umfange
und mit voller Offenheit angefasst werden.» Damit ist eine sehr

wichtige Erkenntnis ausgesprochen, die ganz auf der Linie des

Leitgedankens steht, dass, wie das Problem der Kirche selbst, auch alle

Einzelfragen der Verfassung und des Gottesdienstes ins Licht der

Christologie gerückt werden müssen.
Dass man in diesem Kapitel vor der Erörterung auch sehr

heikler Probleme des kultischen Lebens nicht zurückschreckte,
mögen folgende Stellen zeigen. Erstaunlich ist vor allem der Satz :

«Wir stellen dankbar fest, class wir in der Frage des sakrifi-
ziellen Elements beim Abendmahl ein Mass von Übereinstimmung
erreicht haben, das niemand von uns erwartet hätte. Das Geheimnis
der Liebe Gottes, das wir am Tisch des Herrn feiernd begehen,
übersteigt menschliches Aussagen. Aber bei clem Versuch, es zu beschreiben,

gibt uns die Pleilige Schrift das Recht, vom Opfer zu sprechen.
« Siehe, das ist Gottes Lamm. » Darüber allerdings, worin der Opfer-
charakter des Abendmahles bestehe, konnte man sich nicht einigen :

«Einige von uns glauben, class sie im heiligen Abendmahl, wo
sie in die Gemeinschaft mit clem gekreuzigten und auferstandenen
Herrn eintreten, nur ein Opfer des Lobpreises und der Danksagung
und gehorsamen Dienstes darbringen. Andere möchten indes darauf
bestehen, dass im heihgen Abendmahl clor Herr Jesus Christus als

unser grosser Hohepriester die Darbringung seines Leibes, der

Kirche, mit seinem eigenen Opfer vereinigt, und so ihre Anbetung
in das ,Heilig, Heilig' der himmlischen Heerscharen hineinnimmt.»

Auch che Heiligenverehrung war Gegenstand von Beratungen.
Die voneinander abweichenden Meinungen darüber wurden wie
folgt umschrieben: «Die meisten Christen sind bereit, Danklieder
für die Heiligen anzustimmen; einige würden weitergehen, und die
Heiligen bis zu dem Punkte verehren, dass sie ihre Feste begehen ;

wieder andere suchen gerne ihre Fürsprache in der Überzeugung,
class sie uns, die wir noch im Erdenkampf stehen, helfen können.
Für manche, clie clie Pleiligen verehren, nimmt die selige Jungfrau
Maria einen einzigartigen Platz ein. Es liegt auf der Hand, dass
die Stellung der seligen Jungfrau eine Sache ist, bei der sich tiefe
Gegensätze auftun.»



— 247 —

Selbst das Gebet für die Verstorbenen wurde erörtert und
darüber folgende Erklärung abgegeben : «Ein weiterer Anschauungsunterschied

ergibt sich in Verbindung mit der Übung des Gebets
für die Abgeschiedenen. Einige halten dafür, dass die Abgeschiedenen

der Hilfe unserer Gebete bedürfen, und dass wir um der Liebe
willen verpflichtet sind, für sie darum zu beten, dass das in ihnen
begonnene Werk Gottes vollendet werde. Andere halten dafür, die
Schrift erlaube uns nicht, mehr zu tun, als sie in Gottes Hände zu
befehlen.»

In den zahlreichen Empfehlungen, die dieses Kapitel beschliessen,

wird u. a. «eine freundliche und ehrerbietige Haltung gegenüber
allen Formen des Gottesdienstes, liturgischen und nicht-liturgischen»,

das Studium der liturgischen Bewegungen und speziell
che Erforschung des Opfercharakters des Abendmahles empfohlen.
Der Konferenz, resp. dem ökumenischen Rat gegenüber, wird der
Wunsch geäussert : « Da der Gottesdienst in den gleichen Zusammenhang

gehört wie Glaube und Kirchenverfassung, glauben wir, seine
Bedeutung müsse dadurch herausgestellt werden, dass das Wort
«Gottesdienst» in den Titel und Arbeitsbereich des Ausschusses des
Ökumenischen Rates für Glauben und Kirchenverfassung
aufgenommen wird.

Das 5. Kapitel von der «Interkommunion» bringt über den
Kommissionsbericht hinaus nicht viel Neues und ist wohl das
schwächste von allen. Es wird mit Recht die ganze Schwierigkeit
des Problems, zwischen den verschiedenen Kirchen eine wirkliche
Abendmahlsgemeinschaft herzustellen, unterstrichen und
hervorgehoben, welches Ärgernis darin liegt, dass die Kirchen, die sich
eins in Christus wissen, noch immer nicht gemeinsam zum Tische
des Herrn hinzutreten vermögen.

Zur Klärung des ganzen Fragenkomplexes wird zunächst —
das ist wohl der wertvollste Teil des Kapitels — der Versuch

gemacht, für die verschiedenen Formen der Interkommunion, die bis

jetzt zwischen einzelnen Kirchen zustande gekommen sind, eine

schärfere Terminologie zu schaffen. Dann wird unter dem Titel
«Die Ordnung des Tisches des Herrn» so etwas wie ein rudimentärer

Consensus über die Abendmahlslehre aufgestellt: «Die Kirchen

haben in ihrem Verständnis der theologischen Auslegung der Sakramente

des Abendmahls Fortschritte zur Einheit gemacht, und wir

glauben, dass die Übereinstimmung auf diesem Gebiet grösser ist



— 248 —

als allgemein angenommen wird. Wir haben mit Genugtuung die
betreffenden Stellen im Bericht des Vorbereitungs-Ausschusses über
Interkommunion gelesen (S. 30), und wir glauben, class che grosse
Mehrheit unserer Kirche ihn in der folgenden berichtigten Form
annehmen kann: Dieses Herrensakrament des Leibes und Blutes
Christi, beherrscht von den Einsetzungsworten mit clem Gebrauch
der dazu bestimmten Elemente von Brot und Wein, ist: a. Ein
Gedächtnismahl an Christi Fleischwerdung und Wirken auf Erden,
Seinen Tod und Seine Auferstehung, b. ein Sakrament, in clem er
wahrhaft gegenwärtig ist, um sich uns selbst zu geben, uns mit
Ihm, mit Seinem ewigen Opfer, und miteinander zu verbinden,
c. eschatologisch, eine Vorwegnähme unserer Gemeinschaft mit
Christus in Seinem ewigen Reiche.»

Dass aber auch hinter einem solchen Consensus noch
schwerwiegende Gegensätze stehen können, zeigt der unmittelbar folgende
Abschnitt, der die wichtigsten Lehrunterschiecle aufzählt und mit
den Worten schliesst: «Am Schlüsse dieses Abschnittes unseres
Berichtes können wir nur unsere tiefe Enttäuschung und Besorgnis
darüber zum Ausdruck bringen, class kein grösseres Mass an
Übereinstimmung unter uns vorhanden ist. Wir wiederholen clie

Auffassung der vorbereitenden Kommission über Interkommunion, dass

weder wir, noch die Kirchen, von denen wir kommen, schon tief
genug in die Busse eingedrungen sind, aus der erst clie Heilung
kommen kann'.»

Im 6. Kapitel, das die Form eines «Nachwortes» hat, wird der
Stand der Dinge zusammengefasst. Es beginnt mit der feierlichen

Erklärung: «Wir bekennen unseren Glauben an die Eine, Heilige,
Allgemeine und Apostolische Kirche, die die Gabe Gottes für die

Erlösung der Welt ist. Gottes Erlösungstaten in Christus haben die
Kirche ins Leben gerufen, und sie bleibt in geschichtlicher
Kontinuität durch die Gegenwart und Kraft des Heiligen Geistes.»
Und beigefügt wird: «Die Grundlage für diese Aussagen ist die uns
allen gemeinsame Einheit in Christus.» Dann wird aber zugegeben,
class die bestehenden Differenzen noch immer «sehr ernsthaft» sind
und diese werden summarisch noch einmal aufgezählt. «Dennoch
haben wir wirkliche Fortschritte gemacht und es liegt kein Grund
zum Pessimismus vor. Doch haben wir einen Punkt erreicht, wo
sich unsere Abweichungen gegen leichte Lösungen hartnäckig
weigern. »



— 249 —

Nachdem dann noch die einzelnen Kirchen aufgerufen worden
sind, den Teil ihrer besonderen Verantwortung an der kirchlichen
Uneinigkeit zu übernehmen, schliesst der Bericht mit folgender
Beurteilung der geleisteten Konferenzarbeit: «Die Arbeit der Lunder

Konferenz und das Wesen ihres Beitrages zum Leben des Leibes
Christi können nicht in der kurzen Perspektive von ein paar Tao-en
eingeschätzt werden. Das Ende dieser Konferenz ist ja nur der
Anfang der Wege, auf denen ihr Ringen mit den ungelösten Problemen
der Kirche in der Vorsehung Gottes, ihren Einfluss auf die ganze
Gemeinschaft der Christenheit ausüben kann. Indem wir die
grundlegenden Prägen der christlichen Einheit angefasst haben, haben
wir auf einer viel tiefgründigeren Ebene gearbeitet als bisher, als
der. auf welcher die Kirchen ursprünglich ihre offensichtliche Einheit

entdeckten. Diese tiefgehendere Erkenntnis der Spannungen
innerhalb Gottes Familie hat uns dazu gezwungen, die entscheidenden

Punkte unserer Uneinigkeit klar ius Auge zu fassen. Wir
haben diese Uneinigkeiten weder gelöst, noch haben wir der Welt
eine einfache Wiedervereinigungsraethode zu zeigen. Wir haben uns
aber gegen eine viel gefährlichere Selbstzufriedenheit gesichert.
Allein durch ilu- Zustandekommen, sowie auch durch wiederholte
Betonung, hat unsere Konferenz die Kirchen zu einer tieferen
Erkenntnis unseres gemeinsamen Glaubens und zu entschlossenerer
Bemühung gerufen, diesen Clauben auch im Leben in sichtbarer
Weise zu verwirklichen.»

Der theologische Erfrag

Welches der theologische Ertrag der Konferenz im Hinblick
auf eine Auswirkung in der Ökumene, speziell auf die Konferenz
von Evanston, sein wird, lässt sich natürlich jetzt noch nicht sagen.
Wir glauben aber auf Grund des tatsächlichen Konferenz Verlaufes

und des vorliegenden Berichtes vorläufig so viel feststellen zu können:

Noch nie ist auf einer ökumenischen Konferenz so plerophor
von der Kirche geredet worden, noch nie hat man so weitgehend von
der Leib-Christi-Formel Gebrauch gemacht, noch nie das Problem
der Kirche, des Amtes und des Gottesdienstes so bewusst ins Licht
dei- Person und des Werkes Christi gestellt. Wenn auch die

theologische Sprache sich grosser Zurückhaltung bemüht, mehr keryg-
matisch als fundamentalsystematisch ist und wenn auch der

Meinungsverschiedenheiten noch vie'e sind, so ist doch unverkennbar,

da.ss das, was die Berichte an gemeinsamem Glaubensgut her-

luternat. Kirchl. Zeitschrift, Hell 4, 1VÎ.1. '¦'



— 250 —

ausstellen können zu meinen, einen ganz bestimmten Ductus hat.
Und dieser Ductus läuft hin — wir möchten nicht sagen: auf ein
katholisch-orthodoxes, auch nicht auf ein reformatorisch-protc-
stantisches, aber — auf ein hochkirchliches Verständnis vom Wesen

der Kirche. Bemerkenswert dabei ist, dass man sich nicht einfach
mit der in diesen Kreisen beliebten Leib-Christ-Formel begnügt,
sondern die Kirche hineinstellt in den umfassenderen Zusammenhang

des ganzen Offenbarungsgeschehens und sich nicht scheut,
dieses — wenigstens andeutungsweise — in der Richtung auf das

Inkarnations- und Trinitätsdogma zu interpretieren.
So erfreulich diese Entwicklung von unserem Standpunkt aus

sein mag, müssen zwei Begleitumstände doch zu ernsten Bedenken
Anlass geben : Einmal die Tatsache, dass die Meinungsverschiedenheiten,

die in den Diskussionen zu Tage traten und die, zu Ende

gedacht, sich als echte Gegensätze hätten erweisen müssen, im
Bericht bloss als «Betonungen» und «Akzente», als Nuancen einer
im Grunde einheitlichen Orunclauffassung erscheinen, und class

diese Verschiedenheiten zudem nicht bestimmten, mit Namen
bezeichneten Kirchen, sondern in der Regel immer nur «einigen von
uns» zugeschrieben werden, als ob es sich um private Sonclermei-

nungen handelte. Derartige Formulierungen zeugen mehr vom
ökumenischen Geschick ihrer Verfasser, als von der Problemlage,
in der sich die Konferenz wirklich befand.

Noch bedenklicher aber war es unseres Erachtens, class dieser

weitgehend «hochkirchlich» orientierte Bericht von den Vertretern
derjenigen Kirchen, die notorisch nicht auf diesem Boden stehen
und ihrer ganzen Herkunft nach nicht stehen können, mehr oder

weniger widerspruchslos entgegengenommen worden ist. Wohl
wurden im privaten Gespräch aus diesen Kreisen unzufriedene
Stimmen laut, die offen erklärten, beispielsweise mit dem Satz von
der Menschwerdung des Gottessohnes, von der Dreieinigkeit Gottes
oder mit der ontisch gedeuteten Leib-Christi-Formel nicht
einverstanden zu sein, aber in der öffentlichen Diskussion schwiegen sie.

Irgendeine «liberale» oder «antitrinitarische» Einrede von Gewicht
machte sieh nicht geltend. Höchstens wurden einzelne, meistens
sehr schüchterne Umcleutuiigsversuche angemeldet. Auch die
Vertreter derjenigen Kirchen, die anfänglich so ausgiebig vom Wort
Gebrauch gemacht hatten, schwiegen zu diesen zentralen Glaubens-

fragen beharrlich, wie sie schon in den Sektionen geschwiegen



— 251

hatten, als die theologisch fundierten Vorschläge der Unterausschüsse

zur Diskussion gestellt wurden.s%-

Warum das Offenbar darum — das war jedenfalls der
Eindruck, der sich einem aufdrängte —, weil dieser «linke Flügel» der
Ökumene die theologische Sprache der Berichte nicht verstand, zum
mindesten nicht voll realisierte, was mit diesen zum Teil plero-
phoren Aussagen eigentlich gemeint war. Andernteils aber darum,
weil die Konferenzleitung darauf drängte, endlich einmal nicht mehr
nach dom alten Verfahren nur Übereinstimmungen und Nicht-
Übereinstimmungen herauszustellen, sondern nach Möglichkeit den
gemeinsamen Glaubensbesitz sichtbar werden zu lassen. Wir meinen
aber, dass durch ein solch unionistisches Verfahren die Grund-
Gegensätze, die im Hintergrund lauern, vor allem der in Amsterdam

herausgearbeitete «katholisch-protestantische» Gegensatz, sich
nicht aus der Welt schaffen lassen, sondern dass sie sich eines Tages
in der Ökumene selbst mit umso grösserer Wucht und Unerbittlichkeit

melden werden. Täuschen wir uns, wenn wir sagen, dass gerade
jenes beharrliche Beschweigen des «katholisch-protestantischen»
Gegensatzes sich in Lund dahin auswirkte, dass man so «katholisch»

sprach

Ungeachtet dieser schweren Mängel, die nicht verschwiegen
werden dürfen, hat die Konferenz in Lund doch einen grossen
Fortschritt gebracht: Sie hat die christologische Begründung der Kirche

in einer Weise eingeleitet, die die weitere Besinnung auf das Wesen

der Kirche nicht von vornherein im Sinne einer mini malistischen

Deutung präjudiziort. Sie hat vielmehr innerhalb der Ökumene die

Bahn freigemacht flir eine ivahrhaft umfassende, die ganze Fülle der

biblischen Aussagen umgreifende Inangriffnahme des Problems der

Kirche, des Amtes (der Verfassung) und des Gottesdienstes.

(Schluss folgt) Urs Küry


	Die dritte Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung in Lund vom 15. bis 29. August 1952

