Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 42 (1952)

Heft: 4

Artikel: Die dritte Weltkonferenz fur Glauben und Kirchenverfassung in Lund
vom 15. bis 29. August 1952

Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404299

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die dritte Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchen-
verfassung in Lund vom 15. bis 29, August 1952

Vorgeschichte

Die grosse Bedeutung der ersten Weltkirchenkonferenz fiir
Glauben und Kirchenverfassung vom Jahre 1927 in Lausanne liegt
darin, dass sie innerhalb der ¢kumenischen Bewegung der Er-
kenntnis zum Durchbruch verholfen hat: die Kirche ist nicht Men-
schenwerk, sondern Gottes Schopfung («Die Kirche des lebendigen
Giottes ist allein durch seinen Willen gegriindet, nicht durch den
Willen, den Ratschluss oder die Glaubensiiberzeugungen von
Menschen. . . »). Dementsprechend hat der in Lausanne eingesetzte
Fortsetzungsa,usschuss sich bei seiner Arbeit vom Satze leiten lassen,
dass «die Kirche in der Absicht Gottes» das wichtigste Thema aller
weiteren Gkumenischen Diskussionen sein miisse. Doch erwies es
sich in der Folge als unmoglich, dieses Thema direkt in Angriff zu
nehmen. Die verschiedenen Denominationen meldeten bald nach
Lausanne ihre besonderen Anliegen und Fragen an, die vorerst
dringend einer Abklirung bedurften. Diese Fragen waren: die
Gnade Jesu Christi, die Kirche und das Wort, die GGemeinschaft der
Heiligen, Amt und Sakrament, die Einheit der Kirche. Sie sind dann
an der zweiten Weltkonferenz von Edinburg im Jahre 1937 durch-
beraten worden mit dem Ergebnis, dass sich die in Lausanne ge-
machten Erfahrungen wiederholten: Es zeigte sich, dass die Mei-
nungsverschiedenheiten, die sich im Gespriich tiber die genannten
Probleme ergaben, letzterdings wiederum in verschiedenen Auf-
fassungen vom Wesen der Kirche wurzelten. Der Fortsetzungsaus-
schuss war sich darum nach Edinburg bald einig, dass die «direkte
Inangriffnahme» des Problems der Kirche nicht wei?er hinaus-
gezégert werden diirfe. So wurde 1938 eine erste thef)loglsche Kom-
mission ernannt (Priisident: N. Flew, Methodist), die das Pr(?blem
der Kirche studieren sollte. In der Erkenntnis, dass die «existen-
zielle Haltung» der verschiedenen Kl'I'ChGI'l sich nicht a,.l[ein in Lehre
und Verfassung, sondern auch im GOttBSdIE“,nSt,.VOI'ELb in der.Al.)end-
mahlsfeier zeigt, wurden 1939 noch zwei weitere ”K-ommlsilonen
eingesetzt, eine fiir « Formen des Gottesdienstes» (Pf‘&stden)t':. (}r van
der Leeuw, reformiert) und eine fiir « Interkommu'mfm» ( msulen.t:
D. M. Baillie, Presbyterianer). Diese drei Kommissionen haben in



— 230 —

jahrelanger, sorgfiltiger Arbeit iiber die ihnen zugewiesenen Ge-
biete theologische Gutachten eingeholt, diese in drei Studienbiinden
zusammengestellt und ihrerseits drei Kommissionsberichte heraus-
gegeben, in denen die wesentlichen Anschauungen der verschiedenen
Kirchen gegeneinander abgegrenzt, die hauptsichlichsten Uberein-
stimmungen und Unterschiede zusammengefasst und abschliessend
in die heutige theologische und 6kumenische Situation eingeordnet
werden. Diese Studienbéinde und Kommissionsberichte bildeten die
Grundlage fiir die Verhandlungen in Lund.

Von fast ebenso grosser Bedeutung fiir die Konferenzarbeit er-
wiesen sich indessen noch zwei weitere Berichte, von denen der
erste allerdings mehr nur indirekt auf die Verhandlungen eingewirkt
hat. Wir meinen den Bericht der 1. Sektion der Amsterdamer Kon-
ferenz von 1948. Diese Sektion hatte unter dem Thema «Die Kirche
im Heilsplan Gottes» die Studien der bisherigen Faith-and-Order-
Bewegung weitergefithrt mit dem bedeutungsvollen Ergebnis, dass
sie — bei aller Betonung «der uns geschenkten Einheity» — den
«tiefsten Unterschied» zu erkennen glaubte in einem «katholischen
und in einem «protestantischen» Verstindnis der Kirche. Der Am-
sterdamer Bericht sagt dariiber: «Die eine Seite, die man gewohn-
lich «katholisch» nennt, wird gekennzeichnet durch eine starke
Betonung der sichtbaren Kontinuitit der Kirche in der aposto-
lischen Succession des Bischofsamtes. Die andere, die man gewohn-
lich «protestantisch» nennt, betont in ihrer Lehre von der Recht-
fertigung sola fide vor allem die Initiative Gottes und die Antwort
des Glaubens. Aber auch die erste Gruppe hebt die Bedeutung des
Glaubens hervor, und die zweite betont ebenso bewusst eine be-
stimmte Kontinuitit der Kirche.» So fragwiirdig und fragmenta-
risch diese Formulierung sein mag und so charakteristisch es war,
dass ¢man es auf keiner Seite méglich fand, die Stellung des an-
deren in einer Weise zu umschreiben, die dieser als zutreffend an-
erkannt hitte», und so verwirrend es schliesslich war, dass man
spater diese doppelte Unterscheidung mit einer dreifachen, niimlich
mit der Unterscheidung eines katholisch-orthodoxen, reformatorisch-
protestantischen und freikirchlichen Verstindnisses der Kirche
tiberbaute, so war mit dieser Unterscheidung von «katholisch» und
«protestantisch» doch das Hauptproblem, die eigentliche Entschei-
dungsfrage gestellt, mit der sich die 6kumenische Besinnung auf
das, Wesen der Kirche frither oder spiiter wird auseinandersetzen
miissen. In Lund hat man es aber bewusst vermieden, auf die im



— 231 —

Augenblick offenbar noch als zu gefihrlich empfundene Frage iiber-
haupt einzugehen. Gerade durch ihre N.icht—Beriicksichtigung und
Beschweigung hat sie aber auf den Verlauf der Verhandlungen ihre
hintergriindige Wirkung ausgeiibt, eine Wirkung, die — wie wir
noch sehen werden — kaum beabsichtigt war.

Sehr viel offenkundiger war die Wirkung des Berichtes iiber
«Die Bedeutung sozialer und kultureller Faktoren fiir die Kirchen-
spaltung», der den Konferenzteilnehmern in letzter Stunde zu-
gestellt worden ist. Dieser Bericht hatte seine besondere Vorge-
schichte: In den 6kumenischen Diskussionen hatte es sich nimlich
mmmer wieder gezeigt, dass man sich iiber sehr grundlegende Fragen
des (ilaubens einigen konnte, dass dann aber die Diskussionspartner
als Vertreter ihrer besonderen Denominationen ¢aus unbewussten,
uneingestandenen Motiven» plotzlich davor zuriickschreckten, aus
dem erreichten Consens auch die entsprechenden Konsequenzen zu
ziehen, statt dessen das Thema wechselten und an einem anderen
Punkte neue Schwierigkeiten entdeckten. C. H. Dodd sagt dariiber
in einem inzwischen berithmt gewordenen Brief folgendes: « Wenn
wir vor der beunruhigenden Aussicht stehen, dass sich keinerlei
klar definierbarer Unterschied zwischen «katholischer» und «pro-
testantischer» Haltung finden lisst, dann miissen wir uns iiber-
zeugend einreden, dass unsere Gesamthaltung — gleichviel welcher
Art — go tiefe, zarte und geheime Wurzeln hat, dass das Ganze
verschieden sein muss. Selbst dann, wenn sich die Sitze, die wir
auf jeder der beiden Seiten herauszustellen entschlossen sind, dem
zufiilligen Beobachter zu gleichen scheinen wie eine Erbse der an-
deren, dann sind wir doch gewiss, dass das nicht so sein kann. Wenn
ich als Protestant sage: 2 mal 2 gibt vier, und der Katholik sagt
dasselbe, so konnen wir sicher sein, dass hier irgendeine Ialle
liegt.» Und Dodd fiigt bei: «Ist das eine Ubertreibung ? Sehr wahr-
scheinlich. Aber ich bin der Meinung, wir miissten das, was ich fir
ein uneingestandenes Motiv halte, an die Oberfliche bring‘en », und
er meint damit die nicht aus dem Glauben stammenden Faktoren,
die eine Einigung, die rein theologisch moglich schien, irrpner wieder
verhindern. Diese Forderung machten sich die vorbereitenden Or-
gane der Lunder Konferenz zu eigen und beriefen nach umfaswnden
V()I'M‘l)oiterl im November 1951 eine Studienkonferenz nach Bossey
ein, die den oben erwihnten Bericht herausgegeben ha.t_ Als «un-
(‘.ingest,;],ndon(\,» (Dodd), «vergessene» (’.l_‘(‘)mkins), «nicht-theolo-

i Cand, o Fak — die Terminologie ist
gischey (Konferenz in Bossey) Faktoren die g



keine einheitliche — werden in dem Bericht herausgestellt die Ge-
bundenheit der Kirchen an den Staat, ihre Verflochtenheit in die
politische Geschichte, ihre materiellen, wirtschaftlichen und gesell-
schaftlichen Abhingigkeiten, der Konservatismus, der Nationalis-
mus, die Rasse, die Sprache, ethische Vorurteile und Gebriauche.
(Wir verweisen auf das letzte Heft der IKZ, S. 169, wo sich eine
ausfiihrliche Inhaltsangabe des Berichtes findet). Dass dieser Be-
richt der Konferenz in so eindringlicher Weise zur Beachtung emp-
fohlen wurde, entsprach einem Wunsch speziell der amerikanischen
Kirchen, die dadurch die theologischen Diskussionen aufzulockern
und vorwirts zu treiben hofften.

Bevor wir aut die I'rage eingehen, wie dieses sehr wertvolle
Material, das in den drei Studienbinden und vier Kommissions-
berichten vorlag, von der Konferenz bearbeitet worden ist, soll noch
kurz das Notigste iiber den dusseren Verlauf der Konferenz gesagt
werden.

Der dussere Verlauf

Die Konferenz wurde eréffnet am 15. August durch einen Got-
tesdienst in der Kathedrale von Lund. In diesem wundervollen, aus
dem 11. Jahrhundert stammenden (Gotteshaus versammelten sich
die Konferenzteilnehmer téglich zum Morgen- und Abendgebet,
das jeweils nach dem Ritus verschiedener Kirchen gehalten wurde.
Daneben fithrten die einzelnen Kirchen ihre besonderen Gottes-
dienste durch. Der altkatholische Gottesdienst fand an den beiden
Sonntagen unter starker anglikanischer Beteiligung in der Krypta
der Kathedrale statt. Zum Schlussgottesdienst fanden sich der
Konig und die Konigin Schwedens ein.

Fiir die Verhandlungen selbst stand der Konferenz die nahe-
gelegene Universitit zur Verfiigung. Anwesend waren 226 Delegierte
aus 75 Kirchen, 35 Konsultanten, 19 Jugend-Delegierte und un-
gefilhr 90 akkreditierte Besucher. Aus den altkatholischen Kirchen
waren erschienen als Delegierte Erzbischof Dr. A. Rinkel von
Utrecht und Prof. Dr. U. Kiiry (Olten), als Konsultant Prof. Dr.
A. E. Riithy (Bern) und als Jugend-Delegierter Pfarrer H. Frei
(Rheinfelden). Prisidiert wurde die Konferenz durch Erzbischof
Y. Brillioth, den Primas der Kirche von Schweden. Thm standen
zur Seite als Vizepriisident Dr. Douglas Horton, Kongregationalist,
USA, als theologischer Sekretiir Dr. Leonard Hodgson, als ad-
ministrativer Sekretir Rev. Oliver Tomkins.



— 933

Gleich an der Eroffnungssitzung gab es zwei Uberraschungen.
Einmal gab der Vorsitzende bekannt, dass die romisch-katholische
Kirche entgegen ihrer bisherigen Praxis vier offizielle Beobachter
an die Konferenz entsandt hatte. Diese Tatsache wiirdigte Krz-
bischof Brillioth mit folgenden, wohl abgewogenen Worten: «Dies
beweist, dass die grosse romische Kirche den Bestrebungen, die
gemacht werden, um ein besseres Verstindnis zwischen den Chri-
sten verschiedener Traditionen zu bewirken, nicht gleichgiiltig ge-
gentibersteht, und dass eine Freundschatt von Seelen bestehen kann,

trotz ekklesiastischer Schranken, die uniiberbriickbar scheinen.»

line zweite Uberraschung war die Erklirung, die Erzbischof
\tlu‘nmrm'ew als Exarch und Vertreter des okumenischen Patri-

archen von Konstantinopel abgab: Die Hierarchie der gesamten

griechisch-orthodoxen Kirche behalte sich das alleinige Recht vor,

dariiber zu entscheiden, was in Glaubensfragen wahr oder falsch ist.
Die Delegation der orthodoxen Kirche konne nur positive und
definitive Feststellungen iiber den orthodoxen Glauben abgeben,
sich aber nicht auf Diskussionen einlassen oder sich an Abstim-
mungen beteiligen, die Fragen des Glaubens, des Gottesdienstes
oder der Ordnung betreffen. Denn ¢die griechisch-orthodoxe Kirche
ist die ganze und eine Kirche, der Leib Christi, die allein Bevoll-

miichtigte durch die Apostel.

Von beiden Tatsachen nahm die Versammlung stillschweigend
Kenntnis, um dann unverziiglich an die Arbeit zu gehen. An den
ersten Konferenztagen fanden eine Reihe von Vollversammlungen
statt, an denen namhafte Okumeniker den Teilnehmern noch ein-
den Zweck und die Dringlichkeit ihrer

mal den Ausgangspunkt, Kais
s sprachen: Dr. L. Hodgson «Zu den

Aufgabe vor Augen fithrten.
Berichten der theologischen Kommissionen», der Generalsekretir

Rates, Dr. W. A. Visser’t Hooft iiber « Glaube und
des 6kumeni-

Schlink tiber

des okumenischen
Kirchenverfassung und die zweite Vollversammlung

o {
schen Rates der I\n(,hon» (Evanston 1954), Prof. E.
Bewegung (ilaube und Kirchenverfassung», Rev.

Iolgerungen aus der okumenischen Be-
rarrison iiber «Die

«Zwecke der
O. Tomkins iiber «Kinige
)
wegung», Prof. H. Obendiek und Prof. W. E.
Be deutung der sozialen und kulturellen Faktoren in unseren Spal-
tungen». An einer offentlichen Versammlung (Lussm‘tevl‘lf :;wh Ver-
- \ m Thema « Weltmission
t_“‘ter der sogenannten jungen Kirchen zu ¢
der Kirche.
16

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1952



— 234 —

Nach dieser allgemeinen Vorbereitung wurden, nach dem an
den 6kumenischen Konferenzen allgemein iiblichen Verfahren, die
Verhandlungsgegenstinde auf einzelne Sektionen verteilt. Die
ersten drei Sektionen hatten sich mit dem Problem der «Kirche»
zu befassen, die 4. Sektion mit den «IFormen des Gottesdienstes»,
die 5. Sektion mit der «Interkommunion». Entgegen der urspriing-
lichen Absicht der Konferenzleitung, das Studium der nicht-theo-
logischen Faktoren ebenfalls einer besonderen Sektion zu iiber-
tragen, wurde — was wohl das Weiseste war, — das Thema auf alle
Sektionen verteilt. Aufgabe der Sektionen war es, zuhanden der
Vollversammlung einen Bericht auszuarbeiten, was, wie Hodgson
erkliirte, nicht hiess, dass man die Berichte der theologischen Kom-
missionen nur revidieren, sondern de novo einen Bericht ausarbeiten
sollte. Die Sektionsberichte, die in der Regel von Unterausschiissen
verfasst worden waren, wurden dann an den Vollversammlungen
gemeinsam besprochen und mit den hier gemachten Abéinderungs-
vorschligen an die Sektionen zuriickgeleitet. In revidierter Form
kamen sie dann wieder vor die Vollversammlung, die sie endgiiltig
bereinigte und sie in kapitelweiser Abstimmung «entgegennahmoy.
Das heisst: Die Berichte wurden nicht «angenommen» im Sinne
einer Zustimmung zu ihrem Inhalt, sondern nur entgegengenommen
zur Weiterleitung an die einzelnen Kirchen, die in letzter Instanz

zu entscheiden haben.
Dre theologische Awsgangslage

Aus den Berichten der beiden Konferenzsekretire Dr. L. Hodg-
son und O. Tomkins sowie aus dem umfassenden und tiefgriindigen
Vortrag von Prof. Schlink ging eindeutig hervor, dass die «Faith-
and-Order»-Bewegung in eine schwere Krise geraten war. Man
wusste, wie man offen zugab, auch an leitender Stelle nicht mehr,
wie alles weitergehen sollte. Auch die Berichte der theologischen
Kommissionen enthielten dariiber keine Anhaltspunkte. Man war
an einen Endpunkt gelangt und hoffte, dass die Konferenz selbst eine
Wendung herbeifithren und neue Direktiven fiir die weitere Arbeit
geben werde. So begann denn die Konferenz in einer eigentiimlichen
Atmosphiire der Spannung und Ungewissheit.

Welcher Art war diese Krise ? Die Krise der Faith-and-Order-
Bewegung ist, wie Prof. Schlink darlegte, eine Krise der Methode-
Seit Lausanne und Edinburg haben die Theologen der verschie-
denen Kirchen fast ausschliesslich daran gearbeitet, die Punkte, in



— 235 —

denen sie iibereinstimmen und nicht tibereinstimmen, sorgfiiltig
herauszuarbeiten und miteinander zu vergleichen. Diese «stati-
stische Methode» die nur feststellt, was ist, fiithrt aber nicht
weiter, kann nicht weiterfiihren. Denn die Kirchen, vor allem
dort, wo sie verfolgt werden oder in der Missionsarbeit stehen, sind
nichts Statisches, sondern stindigen Wandlungen unterworfen. Und
diesen Wandlungen miissen wir in unserer Unionsarbeit gerecht
werden. Das kénnen wir aber nur, wenn wir hindurchstossen zu
einer «dynamischen Einheit». Diese aber konnen wir nur entgegen-
nehmen von dem Einen Herrn der Kirche, Jesus Christus. Diese
Einheit ist uns zwar bereits gegeben in unserer 6kumenischen Zu-
sammenarbeit, ihr aber auch sichtbaren Ausdruck zu verleihen, ist
das dringende Gebot der Stunde.

In dhnlichem Sinn sprach iiber die gegenwiirtige Krise Dr.
L. Hodgson, indem er ausfiihrte, dass es in der 6kumenischen Arbeit
zu unterscheiden gelte zwischen Disputieren und Diskutieren. Bis
jetzt haben wir disputiert, das heisst: es ist jede Partei fiir das ein-
gestanden, was sie nach ihrer Tradition fiir richtig hiilt und hat die
anderen von der Richtigkeit ihrer eigenen konfessionellen Fixie-
rungen zu tiberzeugen versucht. Jetzt aber miissen wir diskutieren,
das heisst: wir miissen uns als verschiedene Parteien vor die-
selben Probleme gestellt sehen und uns einander in der demiitigen
Erkenntnis, dass sie fiir uns noch ungelést sind, zu einem tieferen
Verstindnis des Geheimnisses zu verhelfen suchen, «zu einem Ver-
stiindnis, das erkliiren soll, wie die Wirklichkeit so verschieden aus-
sah fiir Menschen, die von verschiedenen Seiten an sie .hemntt.'etcn ».

Die Frage aber ist: wie kann das geschehen? Welches lSt- das
Geheimnis, vor dem alles blosse Disputieren aufhoren muss ? Dieses
Geheimnis, so wurde von verschiedenen Seiten einmiitig erklirt,
kann nur das Christus-Geheimnis selbst sein. Wir konnen ii_ber die
Kirche, Gottesdienstformen und Abendmahlsfeier miteinandelj nur
dann sachgemiiss reden, wenn wir von Christus her, von ?ln?@
neuen und vertieften Verstindnis der Person und des Werkes Christi

her an diese Probleme herantreten. Die Ekklesiologie muss begriindet
h 4 - . 4 . . . ri vl

werden in der Christologie, betonten uberemstlmmendAf (;m_kms,

e 1 1 ; ' iese Forderung von Antang an
Hodgson, Schlink, Obendiek. Dass diese Fo g g

. o ; L\ WSS V r Be-
50 klar und einmiitig erhoben wurde, war gewlss VoI grosse

deutung
Hinzu kam ein Zweites: nimlich die Forderlu.lg, 11.1 Zull;u]?ft
auch die nicht-theologischen Fakloren in die Diskussion einzubezie-



— 236 —

hen. Im Zusammenhang jener Methodenkrise konnte diese Forde-
rung nur bedeuten, dass die schonungslose Aufdeckung dieser «un-
eingestandenen Motive» mithelfen muss, Theologen und Kirchen-
fithrer von jenem blossen Disputieren zu befreien und einer Dis-
kussion den Weg zu bereiten, die vor den aus dem reinen Glaubens-
denken sich aufdringenden Konsequenzen nicht mehr linger
zuriickschreckt. Es war vor allem Obendiek, der in seinem wohlab-
gewogenen Vortrag darlegte, was das konkret heisst: nimlich dass
allein dort, wo Christus als der Herr der Kirche und der Welt er-
kannt wird, diese nicht-theologischen Iaktoren in ihrer negativen
Bedeutung fiir die Kirchenspaltung einsichtig werden konnen. Die
daraus sich ergebende Folgerung miisste dann allerdings, wie wir
meinen, die sein, dass das Studium dieser nicht-theologischen Fak-
toren nicht nur von Psychologen, Historikern und Soziologen, son-
dern von den Theologen selbst in die Hand genommen wiirde und
dass diese Forscher, sich unter den Einen Herrn stellend, nicht
davor zurlickschreckten, eine allgemeine intweltlichung der Kirchen
und doch wohl auch des ¢kumenischen Rates der Kirchen ein-
zuleiten.

Sind nun aber diese beiden Forderungen, die gleich zu Beginn
der Konferenz als die beiden wichtigsten und vordringlichsten in
Ergcheinung traten, durch die Konferenz selbst erfillt worden ?
Wenn wir den Schlussbericht der Konferenz daraufhin befragen,
so scheint das der Fall gewesen zu sein, heisst es doch im Vorwort:
«Zweierlei macht vor allen Dingen den Fortschritt gegeniiber den
Konferenzen von Lausanne und Edinburg aus: a. s wird versucht,
eine theologische Untersuchung iiber die biblische Lehre vom Ver-
hiltnis zwischen Christus und seiner Kirche anzuregen. Wir haben
nicht geniigend Zeit gehabt, um mehr als diesen ersten Ansatz zu
machen, aber wir glauben, dass dieser erste Versuch fruchtbare
Perspektiven eroffnet fiir das weitere Studium. 6. Seit Lausanne
und Edinburg ist man sich der Wichtigkeit der nicht-theologischen
Faktoren immer mehr bewusst geworden, was in dem vorliegenden
Bericht seinen ersten Niederschlag gefunden hat.»

Mehr wird man in der Tat nicht sagen koénnen. Mehr als ein
Anfang ist nicht gemacht worden. Das gilt vor allem in bezug auf
den zweiten Punkt. Mehr als eine erste, vielfach noch tastende
« Bewusstmachung» der nicht-theologischen Faktoren ist nicht er-
reicht worden. Die einzelnen Kapitel des Berichtes zeigen durch-
orehends kaum mehr als ein hochst sporadisches und unsicheres



Umkreisen des Problems. Wir verzichten darum auf eine Analy-
sierung des Berichtes nach dieser Seite hin und wenden uns aus-
schliesslich der Frage zu, in welchem Umfang und in welchem Sinne
eine christologische Begriindung der Kirche angebahnt worden ist.

Die Sektionsarbeit und der Schlussbericht

Zuniichst eine Vorbemerkung: Die dem Schlussbericht voran-
gegangenen Diskussionen in der Vollversammlung und vor allem
in den einzelnen Sektionen bewegten sich im allgemeinen nicht auf
einem hohen theologischen Niveau. Sie blieben nach CGehalt und
Prizision weit hinter dem zuriick, was in den Studienbiichern und
Kommissionsberichten erarbeitet worden war. In den ersten Sit-
zungen vor allem meldeten sich zahlreiche Redner zum Wort, deren
Voten zu entnehmen war, dass sie die Berichte entweder nicht
studiert oder dann sich nichts aus ihnen gemacht hatten. Wurden
ernsthafte theologische Bedenken laut, so erging man sich in sehr
allgemein gehaltenen und ziemlich vorlauten Beschwiorungen, die
Herstellung einer sichtbaren Einigung (fellowship) nicht linger zu
hintertreiben. Zeitweise bewegten sich die Diskussionen hoffnungs-
los im Kreise herum. Der erste Eindruck war ein katastrophaler.
Von einer wirklichen Erfassung der theologischen Ausgangslage der
Konferenz, ihrer Krise und besonderen Aufgabe, wie sie durch die
Konferenzleitung umschrieben worden war, war nur wenig zu
spiiren. Gute Arbeit leisteten hingegen im allgemeinen die kleinen
Ausschiisse, die von den einzelnen Sektionen mit der ersten Aus-
arbeitung der Berichte betraut worden waren, trotzdem auch ven
ihnen oft schr viel mehr improvisiert werden musste, als der Sache
zukémmlich war. Diesen kleinen Ausschiissen ist es hauptsiichlich
zu verdanken, dass zuletzt doch noch ein verhiltnismissig gehalt-
voller Schlussbericht zustande gekommen ist.

In diesem Schlussbericht erscheinen die Sektionsberichte als
Kapitel IT-VI, wiihrend das Vorwort und die Botschaft an die
Kirchen von der Konferenzleitung ausgearbeitet worden sind.

Kapitel I, das wir im vollen Wortlaut wiedergeben, enthiilt die

Botschaft an die Kirchen
1. Wir sind von unseren Kirchen nach Lund entsandt worden,
um gemeinsam zu erforschen, wie gross die Einheit ist, die unter
unseren Kirchen in Fragen des Glaubens, der Kirchenverfassung

und des (lottesdienstes bereits besteht, und wie wir einer grosseren



— 238 —

Hinheit néherkommen konnen, die Gott fiir uns will. Wir sagen
dem Herrn der Kirche Dank fiir das, was Er unter uns in unseren
gemeinsamen Gespridchen und Gebeten und durch sie gewirkt hat.
Wir haben ein jeder an anderen Kirchen viele Kntdeckungen ge-
macht, und unsere Dankbarkeit fiir die mancherlei Gnade Gottes,
die wir im Leben der Kirchen in der ganzen Welt am Werk sehen,
iibersteigt unsere Ratlosigkeit angesichts von nicht {iberwundenen
Unterschieden.

2. Wir haben klar erkannt, dass wir keinen wirklichen Fort-
schritt auf die Einheit hin machen konnen, wenn wir nur unsere
verschiedenen Vorstellungen vom Wesen der Kirche und die Tra-
ditionen, denen sie eingetiigt sind, miteinander vergleichen. Aber
es hat sich von neuem als wahr erwiesen, dass wir nur, indem wir
Christus niherkommen, auch einander niherkommen. Deshalb
miissen wir durch die Trennungen der Kirche hindurch zu einem
tieferen und reicheren Verstindnis des Geheimnisses der Gott-
gegebenen Kinheit Christi mit seiner Kirche hindurchdringen. Wir
miissen mehr und mehr begreifen, dass die getrennten geschicht-
lichen Wege unserer Kirchen ihren vollen Sinn erst dann finden,
wenn wir sie in dem Gesamtzusammenhang des Handelns Gottes
mit seinem Volk sehen.

3. Wir haben nunmehr einen entscheidenden Punkt in unseren
okumenischen Gespriichen erreicht. Das Mass von Einheit, wie es
die Kirchen haben erfahren dirfen, muss nun einen klareren Aus-
druck finden. Ein Glaube an die Eine Kirche Christi, der nicht
durch Taten des Gehorsams erginzt wird, ist tot. Es gibt Wahr-
heiten iiber das Wesen Gottes und seiner Kirche, die uns fiir immer
verschlossen bleiben werden, wenn wir nicht gemeinsam der Ein-
heit gemiiss handeln, die wir bereits besitzen. Wir méchten daher
unsere Kirchen ernsthaft bitten, zu prifen, ob sie wirklich alles
getan haben, was sie tun sollten, um die Einheit des Volkes Gottes
darzustellen. Sollten unsere Kirchen sich nicht fragen, ob sie immer
die geniigende Bereitschaft gezeigt haben, mit anderen Kirchen
ins Giespriich zu kommen, und ob sie wirklich in allen Dingen ge-
meinsam handeln, abgesehen von solchen F'ragen, in denen tiefe
Unterschiede der Uberzeugung sie zwingen, fiir sich allein zu han-
deln? Sollten sie nicht die Tatsache anerkennen, dass sie sich
oft durch weltliche Faktoren und Einfliisse haben bewegen lassen,
sich voneinander zu trennen anstatt gemeinsam die alleinige Her1-
schaft Christi zu bezeugen, der sein Volk aus allen Nationen,
Rassen und Sprachen sammelt ?




— 239 —

4. Gehorsam gegen Gott erfordert ebenfalls, dass die Kirchen
in ihrem Missionsauftrag der Welt gegeniiber Einigkeit suchen. Wir
alle haben Teil an dem Versagen in der Ausrichtung der christ-
lichen Botschatt an die Masse der Menschheit. Aber gerade dieser
gegeniiber haben wir die Verpflichtung, das eine Evangelium zu
verkiindigen.

5. Das Wort « Busse» ist uns hier in Lund oft tiber die Lippen
gekommen. Busse schliesst ein, dass wir willig sind, das Gericht
hinzunehmen — das Gericht des Herrn, dem die Macht gegeben
ist, die Menschheit zu sichten und die zerstreuten Kinder Gottes
zu sammeln. Wir erwarten seinen endgiiltigen Triumph am Ende
der Geschichte. Aber Zeichen des Gerichtes, die gleichzeitig Auf-
rufe zu neuem Gehorsam sind, kommen nach Gottes Gnadg schon
in unseren Tagen hier und da zu uns. Gewiss ist, dass wir nicht
linger den Zeichen unserer Zeit gegeniiber blind und seinem Wort

gegeniiber taub sein diirfen.
¥
Der Herr sagt von Neuem: « Wer nicht mit mir sammelt, der

zerstreut. »

In Kapitel 11 wird unter dem Titel « Christus und seine Kirche»
der Versuch unternommen, in der Christologie den Ansatzpunkt
fiir eine neue «dynamische» Ekklesiologie zu gewinnen und die
bestehenden Unterschiede aus einer «falschen Antithese zwischen
dem Sein der Kirche in Christus und ihrer Sendung in der Welt»
zu erkliren. : :

Das Kapitel beginnt mit dem becleytﬁtlngsxr011011. D()P_pelsatz:
«Wir glauben an Jesus Christus unseren .Herrp, der d'le Ku'che. ge-
liebt, sich fiir sie dahingegeben und sie mit sich verel'nt h‘a,t. Weil
wir an Jesus Christus glauben, glauben wir auch an die Kirche als
an den Leib Christi» _ ; :

Wie die Leib-Christi-Formel zu verstehen ist, wn;d.dann‘n.nt
folgenden Worten priizisiert: «Christus selbst ist durch beyl.nen Gelgt
in Seiner Kirche gegcnwitrtig. Er ist das Haupt'dep'.’[\lrche, d-w
Sein Leib ist. Christus lebt in Seiner Kirche und die Kllrche' lebt in

e Kirche und die Kuirche ist

Christus. Christus ist niemals ohne Sein : Ay
niemals ohne Christus. Beide gehoren untrennbar zus :

Kénig und Sein Volk, der Eckstein und der Tflampt"jl, das Ha-:;pt
und der Leib. Als Glieder Seines Leibes sind wir mit Thm in der



— 240 —

Giemeinschaft Seines Lebens, Sterbens und Auferstehens, Seiner
Leiden und Seiner Herrlichkeit, vereint. Was Christus in einzig-
artiger Weise widerfahren ist, indem KEr ein fiir alle Mal um der
Kirche willen starb und auferstand, das widerfihrt auch der Kirche,
als Seinem Leibe aut ihrem Wege. Wie die Kirche des gekreuzigten
Leibes Christi teilhaftig gemacht wird, so wird es ihr auch ver-
liechen, am auferstandenen Leibe desselben Herrn Anteil zu haben.
Das besagt, dass die Kirche aufgerufen ist, die Mission Jesu Christi
an die Welt fortzufiithren, so dass der Weg der Kirche der Weg
Christi ist.»

Der Kirche — so heisst es weiter — kann die Einheit nur ge-
schenkt werden von der Einheit Christi her. Darum «suchen wir,
durch die Trennungen der Kirche auf lirden zu unserem gemein-
samen Glauben an den Herrn hindurchzustossen. Von der Einheit
der Person Christi her suchen wir, die Einheit der Kirche aut Er-
den zu verstchen. Im Blick auf die Iinheit Christi und Seines Leibes
versuchen wir, diese Einheit im gegenwirtigen Zustand unserer
Zertrennung als eine Wirklichkeit zu erkennen.»

Man begniigt sich aber nicht mit der Leib-Christi-Formel, um
das Wesen der Kirche zu umschreiben, sondern versucht, die Kirche
in den Zusammenhang der grossen Heilstaten Gottes (die aber nicht
sehr priizis umschrieben werden) hineinzustellen. So heisst es u. a.:
«In Seiner ewigen Liebe hat der Vater Seinen Sohn gesandt, die
Schopfung von Siinde und Tod zu erlosen. In Jesus Christus ist
Gottes Sohn Mensch geworden. .. Durch die Kinwohnung seines
Geistes lebt Jesus Christus in der Mitte seiner Kirche.» s wird auch
der Glaube an den dreieinigen Gott angerufen und dann im Blick
auf die Sendung der Kirche in der Welt und ihre Stellung zwischen
dem ersten und zweiten Kommen Christi erklirt:

«Durch Sein Wort und Seinen Geist sendet Jesus Christus
Seine Kirche zuriick in die Welt, damit sie das Salz der Erde und
das Licht der Welt sei, d. h. als Prophet, Priester und Konig lisst
Er Seine Kirche teilhaben an Seinem Amt der Versdhnung...»
«so dass durch ihr Zeugnis Jesus Christus unter den Menschen als
Erloser wirkt und sich als dem Herrn und Konig der Welt alle
Dinge untertan macht.»

Die Kirche setzt also mit andern Worten das Erliimmgswcrk
Christi fort, aber «sie bleibt ein Pilgervolk im fremden Land, so dass
all ihr Leben und Wirken auf Erden unvollendet bleibt. . .», wenn
auch andrerseits gilt: «Mit der Einwohnung des Heiligen Geistes



ist das neue, kommende Zeitalter bereits da, und durch die Einheit
mit dem auferstandenen Jesus Christus hat die Kirche auf Erden
schon Anteil an der Macht der Auferstehung. Die Kirche Jesu
Christi in der Geschichte ist zugleich die Gemeinschaft begnadeter
Siinder und neue Schoptung.»

Diese unvermittelt nebeneinander gestellten und unter sich
oft sehr wenig ausgeglichenen Formulierungen zusammenfassend,
wird dann gesagt: «Nur, indem wir Thm, der das Haupt des Leibes
und der Herr Seines Volkes ist, gleichformig werden, konnen wir zu-
sammen hineinwachsen in die Fiille und Finheit, die in Christus ist.»

Endlich werden die daraus sich ergebenden praktischen Kon-
sequenzen wie folgt formuliert:

«Wir kénnen unsere Finheit und unseren Anteil an Seiner Fiille
nicht bezeugen. ohne dass wir gewandelt werden. Einige von uns,
die iiberzeugt sind, dass sie das rechtmiissige Amt und die rechten
Sakramente haben, werden sich aufgerufen fiihlen, der Predigt
vom lebendigen Wort den Platz einzuriumen, der ihr zukommt.
Andere, die die Sakramente vernachlissigt haben, werden dem be-
gegnen, der sich selbst in der Taufe erniedrigte, das Brot brach
und den Keleh austeilte, um uns an Seinem Leiden und Sterben
teilhaben zu lassen. Jene. die versucht haben, die Herrlichkeit der
Kirche als Leib und Braut Christi darzustellen, miissen sich unter
das Cericht Seiner Schlichtheit und Seiner Knechtsgestalt stellen.
Kirchen, die Sein (iebet gering geachtet, dass die Kinheit S(}iﬂes
Volkes vor den Menschen offenbar wiirde, werden sich gerufen

v s . . - = e Ay 1 3 ;'. i.
fithlen, sich dieses (lebet zu eigen zu machen. Kirchen, die snch mit
Christi auf Grund von Rasseunterschieden

Trennungen im Leibe ) s
werden von dem zur Busse gerufen, bei dem

abgefunden haben,

; \iacher | Barbaren
Tuden und Heiden, Griechen und barbz
Jude

Knechte und Freie, ich Gott i
eins sind. Kirchen, die einseitig betont haben, dass sich Gott in

Seiner Kirche den Menschen hingibt, werden (la,['_a,n erinnert werden,
Seiner Menschheit dem Vater geopfert hat.
' S . s e gehauen, und dabei viel kostbares
Denjenigen, die ewig riickwirts schauen, ¢

ekklesiastisches Gepiick m1gesmnmo[t haben, wu."(l vielleicht ge-
isen miissen und dass,

dass Christus sich in

. . - g0 y I‘t l-()
zeigt, werden, dass Pilger unbeschwe sl e
h teilhaben wollen am grossen Abendmaty,

\s uns kostbarer Besitz ist. Solche Kir-
' 8l lisse suem die
chen, die eingesessen und selbstsicher sind, musse.n VOI-I neuoH . tc
' S 1i n hore m die Schafe, die keinen Hirten
tiefe Sorge ihres Herrn horen u P
Ki 1 - el relt-
haben und erkennen, dass Kirche sem bedeutet, an

wenn wir endlic
vieles aufgeben miissen, we



— 242 —

weiten Sendung Anteil zu haben. Kirchen, die sich zu sehr in der
Welt zuhause fithlen, werden sich erneut aus der Welt herausge-
rufen horen. Jene Kirchen, die sich zu sehr um ihre eigene Frommig-
keit und ihre eigene Selbsterhaltung drehen, werden erneut den-
jenigen erkennen, der sich mit den Entrechteten und Unterdriickten
identifiziert hat.»

In Kapitel 111, das iiberschrieben ist mit « Kontinwetit und Ein-
heit der Kurchey wird manches bereits Gesagte wiederholt, aber
zum Teil auch besser und priziser formuliert. Zuerst wird unter
Berufung auf das Neue Testament dargelegt, dass die Urkirche
eine Kinheit des Glaubens, des Amtes und der Sakramentsver-
waltung war und dann die grundsétzliche Feststellung gemacht:
«Das Leben in der Kirche hat seinen Grund im Wirken des drei-
einigen Gottes.»

Nach der exegetischen Vorentscheidung, dass «die paulinische
Bezeichnung der Kirche als Leib Christi nicht nur eine bildliche
Redeweise, sondern Ausdruck einer lebendigen Wirklichkeit ist»,
wird die Einheit der Kirche erneut als Einheit Christi mit seiner
Kirche umschrieben: «Wir betonen einhellig die Solidaritit des
Hauptes und der Glieder, aber auch die Souveriinitit des Hauptes
iiber die Glieder am Leibe Christi. Aber hinsichtlich der Art und
Weise der Teilhabe der Glieder am Haupt wurden unter uns die
Akzente verschieden gesetzt. Die erste dieser beiden Ansichten
unterstreicht die Ifiille Christi als etwas, was die Kirche bereits
empfangen, wenn auch nicht immer bewusst sich angeeignet hat.
Die zweite Ansicht unterstreicht, dass die Fiille Christi erst bei
Seiner Wiederkunft in der Herrlichkeit greifbar sein wird.»

Daran anschliessend wird iiber das « Wesen der Kontinuitit»
gesagt: «Wir stimmen alle darin iiberein, dass das fortdauernde
Handeln des auferstandenen Herrn durch den Heiligen Geist die
Kontinuitit verbiirgt, aber sind uns alle ebenfalls einig iiber den
Wert gewisser Formen der Kontinuitit in der Geschichte, gewiihrs
leistet durch bestimmte Mittel unter dem Walten des Heiligen
Geistes. Alle betonen die apostolische Kontinuitit christlichen
Lebens, wie es gepflegt wird und zum Ausdruck kommt in der
christlichen Gemeinde von Minnern und Frauen, die erlost sind
durch das eine Kreuz Christi und dem Beispiel und der Lehre des-
selben Meisters zu folgen suchen unter der Leitung des stets gegen-
\Vd.I'th‘en und lebendigen Herrn. Die meisten betrachten die Predigh



— 243 —

des Evangeliums und die Verwaltung der Sakramente auch als
wesensnotwendig, um die Kontinuitit aufrecht zu erhalten.

«Die grosse Majoritit der Christen» — so heisst es in diesem
Zusammenhang — ¢stimmen darin iiberein, dass irgendeine Form
eines beauftragten Amtes notwendig ist fiir die Fortdauer des Le-
bens der Kirche». Es werden dann — wieder einmal — die ver-
schiedenen Auffassungen vom Amt einander gegeniibergestellt und
das ganze Problem als ein «besonders ernsthafter Differenzpunkt»
bezeichnet und mit Recht gefordert: «Man muss die Frage des
Amtes nicht als ein isoliertes Phinomen, sondern im Lichte eines
tiefgehenden christologischen und eschatologischen Verstindnisses
der Lehre von der Kirche anpacken. Uber unsere verschiedenen
theologischen und konfessionellen Amtsanschauungen hinaus miis-
sen wir darnach trachten, unsere Augen unablissig auf Christus,
den Propheten und Priester und Konig gerichtet zu halten und im
Blick auf Thn den Punkt zu finden, in dem die Wege zusammen-
treffen, die gegenwiirtic nebeneinander herzulaufen scheinen.» Es
wird zum Studium dieser schwierigen Frage sogar die Ernennung
einer besonderen theologischen Kommission vorgeschlagen.

So erfreulich dieser 1. Teil des Kapitels ist, so enttiuschend
sind der 2. und 3. Teil, in welchen von der Diskontinuitit der Kirche
und ihrer Einheit in der Verschiedenheit die Rede ist. Es werden die
Begriffe Schisma, Hiiresie und Apostasie neu, d. h. im Sinne éku-

. . fl
menischer Irenik abgegrenzt und zugleich entleert. Statt von
Schisma und Hiiresie mochte man von Teilen und Verschiedenheiten

reden. In diesem Zusammenhang wird gesagt:

«In den letzten Jahren wurde immer wieder behauptet, dass
unsere Spaltungen in christliche Denominationen.eherrrinnerha.lb
der Kirche, als Spaltungen von der Kirche hinweg sind. Von denen,
die (aus verschiedenen Griinden) behaupten, dass die eine, heilige
allgemeine apostolische Kirche nicht zerb.m(.)hen' werden kann,
wurde Widerspruch laut. Andere waren bereit, in dieser A?lffas‘sung
cine willkommene Bestitigung dafiir zu sehen, dass kirchliches
Leben auf beiden Seiten der Spaltung fortdauert. Es .w.urde b'e_
hauptet, dass jeder der getrennten Teile? ei‘ne « tl'aflitio mmlstrand.l »
(eine geordnete Form des Dienstes ChI‘lStllChOIl-(Jr]ébubens) und ein
Bekenntnis des christlichen Glaubens selbst besitzt, vein B e
stimmte Elemente, die eigentlich zusammengehoren, in der Iso-
lierung stehen oder einander sogar scharf entgegengesetzt werden.»



— 244 —

Das Problem, das damit visiert wird, ist kein Geringeres als
das der «vestigia ecclesiae, die in den getrennten Kirchen noch vor-
handen sind». Diese zu studieren, wird als ein «brennendes Problem
fiir die okumenische Studienarbeit» bezeichnet.

So tastend und unklar diese Ausfithrungen iiber die kirch-
lichen Spaltungen sind, so verschwommen sind naturgemiiss auch
die abschliessenden Hrklirungen iiber die Hinheit in der Verschie-
denheit, aus denen wir nur folgende Abschnitte anfiihren:

«Wir erkliren, dass es in der ganzen Christenheit trotz aller
Spaltungen eine Einheit gibt, von Gott gegeben in Christus, durch
den die Krifte der zukiinftigen Welt schon unter uns wirksam
sind. Diese Einheit und das Teilhaben jeder christlichen Gemein-
schatt an ihr steht ausser allem Zweifel. Die Zusammenarbeit in
der okumenischen Bewegung ist ein praktischer Hinweis daraut,
dass diese Einheit schon vorhanden ist.» Das aber wird gesagt,
nachdem man kurz vorher hat feststellen miissen, dass es — mit
Ausnahme des «persénlichen» Glaubens an Jesus Christus als an
den Herrn und Heiland» (es wird also die Basisformel « Gott und
Heiland» vermieden) — iiber alle wesentlichen Punkte, an denen
die Einheit sichtbar werden koénnte, d.h. in Lehre, Verfassung
und Kultus, keine wirkliche Ubereinstimmung gibt. Dementspre-
chend begniigt man sich mit dem sehr allgemeinen Schluss-Satz:
«Zusammenfassend kénnen wir sagen, dass das Wesen der Einheit,
die wir erstreben, das einer sichtbaren Gemeinschaft ist, in der alle
Glieder, die Jesus Christus als lebendigen Herrn und Heiland be-
kennen, einander anerkennen als solche, die ganz zu seinem Leibe
gehoren, auf dass die Welt glaube.»

Dieser Satz zeigt deutlich, wie schwankend die Grundlagen
noch sind, von denen her man in der Okumene von der Einheit
der Kirchen spricht.

Mit Kapitel 1V iiber «die Formen des Gotlesdiensies» betreten
wir wieder festeren Boden. Wie eingangs ausdriicklich erklirt wird,
hat die theologische Kommission sehr gute Vorarbeit geleistet.
Das ist auch diesem Kapitel zugute gekommen, wenn auch zu
sagen ist, dass manches, was im Kommissionsbericht deutlicher
und schérfer herausgearbeitet ist, hier nur noch in abgeschwiichter
Form erscheint. Das gilt iibrigens fiir alle Berichte. Immerhin wer-
den nun unter den «Ubereinstimmungen» sehr wesentliche Dinge
gesagt, so heisst es:



— 245 —

«In unserem Gottesdienst verehren wir den F Einen Gott, Vater,
Sohn und Heiligen Geist, den dreieinigen Giott, von dem aller (xot—
tesdienst kommt und auf den er zielt. Gott selbst wirkt den Glauben,

durch den wir ihm im Gottesdienst Antwort geben. Vgl. Gal. 2 .2()».
Damit wird mit andern Worten gesagt, dass Gott selbst der im
(rechten) Gottesdienst Handelnde ist, er ist, wie es in der urspriing-
lichen Fassung hiess, nicht nur Objekt, sondern Subjekt des Kultus.

I[n diesem Sinne heisst es dann weiter: « Wort wie Sakrament
sind Gottes Gaben. In der Lesung und Verkiindigung des Wortes
und in der Verw altung der Sakramente bietet uns Gott seine (inade
an, schenkt uns die rettende Erkenntnis seiner selbst, und zieht uns
in seine (femeinschaft. Die Mitglieder der Gesellschaft der Freunde
bezeugen, dass ihnen die gleiche lirfahrung im gemeinsamen schwei-
genden Gottesdienst zuteil wird.»

Dem weit umfangreicheren Abschnitt iiber die «ungelosten
Probleme» wird die bemerkenswerte Feststellung vorausgeschickt:
«Der Austausch iiber dje mannigfachen Unterschiede 1'.11 der Lehre
vom Gottesdienst und in seiner Praxis hat bei uns die Uboueugung
gestirkt, dass wir als Christen nicht zugeben diirfen, es giibe Dinge,
tiber die man nicht miteinander sprechen koénne, und Hindernisse
die sich nicht iiberwinden lassen.» Was dieser Satz bedeutet, wird
erst klar, wenn man sich erinnert, dass an der Lausanner Konferenz
einem Vertreter der Ostkirche das Wort entzogen wurde, als er von
der Mm'ien—\'(\,rehnmg zu sprechen begann.

Charakteristisch fiir die Tiefe der noch immer bestehenden

Gegensiitze wie vor allem auch fiir die diffuse Art, wie man ihre
me'windung glaubt erreichen zu konnen, ist folgender Satz:

. . -r D 7 I . ~
«Meinungsunterschiede im Blick auf das Verhiltnis von ff’(’“

und Sakrament, haben zu einer verschiedenen Betonung der W 1chf
igkeit von Predigt und Sakramentsverwaltung gefithrt. Dies dar

2 > { J:
indes nie mehr als eine Sache des Akzents sein. Gottes ello:‘.endeq
I'un geschieht in dem von ihm in seiner Kirche eingesetzten Gottes-

dienst . » o
Unvermeidlicherweise musste im Zusammenhang von Wor

verkiindigung und Sakramen tsverwaltung wiederum vom kirch-
lichen Amt — dieser eigentlichen crux des 6kumenischen Gesprichs
— die Rede sein. Einerseits wird erklirt: «Die rr.nelsten unserer
Kirchen halten dafiir, dass unser Herr in seiner Kirche ein (rle(nd

Leitung gewisser gottesdienst-

netes Amt ins Leben g(lufen hat. Die -
licher Handlungen bleibt auf dieses Amt allein beschrinkt.» An



— 246 —

drerseits aber heisst es auch: « Wir erkennen an, dass die Frage nach
dem priesterlichen und prophetischen Charakter des Amtes noch
immer ein ernstes Hindernis der Einheit ist. Dahinter stehen die
grundsétzlichen Probleme des Wesens der Gnade und der Person
wie des Werkes Christi. Diese Fragen miissen in vollem Umfange
und mit voller Offenheit angefasst werden.» Damit ist eine sehr
wichtige Erkenntnis ausgesprochen, die ganz auf der Linie des Leit-
gedankens steht, dass, wie das Problem der Kirche selbst, auch alle
Einzelfragen der Verfassung und des Gottesdienstes ing Licht der
Christologie geriickt werden miissen.

Dass man in diesem Kapitel vor der HErérterung auch sehr
heikler Probleme des kultischen Lebens nicht zuriickschreckte,
mogen folgende Stellen zeigen. Erstaunlich ist vor allem der Satz:

«Wir stellen dankbar fest, dass wir in der Frage des sakrifi-
ziellen Elements beim Abendmahl ein Mass von Ubereinstimmung
erreicht haben, das niemand von uns erwartet hiitte. Das Geheimnis
der Liebe Gottes, das wir am Tisch des Herrn feiernd begehen, tiber-
steigt menschliches Aussagen. Aber bei dem Versuch, es zu beschrei-
ben, gibt uns die Heilige Schrift das Recht, vom Opfer zu sprechen.
«Siehe, das ist Gottes Lamm. . » Dariiber allerdings, worin der Opfer-
charakter des Abendmahles bestehe, konnte man sich nicht einigen:

«Einige von uns glauben, dass sie im heiligen Abendmahl, wo
sie in die Gemeinschaft mit dem gekreuzigten und auferstandenen
Herrn eintreten, nur ein Opfer des Lobpreises und der Danksagung
und gehorsamen Dienstes darbringen. Andere mochten indes darauf
bestehen, dass im heiligen Abendmahl der Herr Jesus Christus als
unser grosser Hohepriester die Darbringung seines Leibes, der
Kirche, mit seinem eigenen Opfer vereinigt, und so ihre Anbetung
in das ,Heilig, Heilig® der himmlischen Heerscharen hineinnimmt.»

Auch die Heiligenverehrung war Gegenstand von Beratungen.
Die voneinander abweichenden Meinungen dariiber wurden wie
folgt umschrieben: «Die meisten Christen sind bereit, Danklieder
fiir die Heiligen anzustimmen; einige wiirden weitergehen, und die
Heiligen bis zu dem Punkte verehren, dass sie ihre Feste begehen;
wieder andere suchen gerne ihre Fiirsprache in der Uberzeugung,
dass sie uns, die wir noch im Erdenkampf stehen, helfen konnen.
Fiir manche, die die Heiligen verehren, nimmt die selige Jungfrau
Maria einen einzigartigen Platz ein. Es liegt auf der Hand, dass
die Stellung der seligen Jungfrau eine Sache ist, bei der sich tiefe
Gegensitze auftun.»



— 247 —

Selbst das Gebet fiir die Verstorbenen wurde erdrtert und
dariiber folgende Erklirung abgegeben: « Ein weiterer Anschauungs-
unterschied ergibt sich in Verbindung mit der Ubung des Gebets
fiir die Abgeschiedenen. Einige halten dafiir, dass die Abgeschie-
denen der Hilfe unserer Giebete bediirfen, und dass wir um der Liebe
willen verpflichtet sind, fiir sie darum zu beten, dass das in ihnen
begonnene Werk Gottes vollendet werde. Andere halten dafiir, die
Schrift erlaube uns nicht, mehr zu tun, als sie in Gottes Hiinde zu
befehlen. »

In den zahlreichen Empfehlungen, die dieses Kapitel beschlies-
sen, wird u. a. «eine freundliche und ehrerbietige Haltung gegeniiber
allen: Formen des Gottesdienstes, liturgischen und  nicht-litur-
gischen», das Studium der liturgischen Bewegungen und speziell
die Exforschung des Opfercharakters des Abendmahles empfohlen.
Der Konferenz, resp. dem okumenischen Rat gegeniiber, wird der
Wunsch geiiussert : « Da der Gottesdienst in den gleichen Zusammen-
hang gehért wie Glaube und Kirchenverfassung, glauben wir, seine
Bedeutung miisse dadurch herausgestellt werden, dass das Wort
«Gottesdienst» in den Titel und Arbeitsbereich des Ausschusses des
()l\'umenischen Rates fiir Glauben und Kirchenverfassung auf-
genommen wird,

Das 5. Kapitel von der «Interkommunion» bringt iiber den
Kommissionsbericht hinaus nicht viel Neues und ist wohl das
schwiichste von allen. Es wird mit Recht die ganze Schwierigkeit
g Problems, zwischen den verschiedenen Kirchen eine wirkliche
Abendmahlsgemeinschaft herzustellen, unters?ri(_;hfm und .l%erv.or-
gehoben, welches Argernis darin liegt, dass die Kirchen, dle- sich
eins in Christus wissen, noch immer nicht gemeinsam zum Tische
des Herrn hinzutreten vermogen.

Zur Klirung des ganzen Fragenkomplexes Wi,rd Z?néiChSt -
das ist wohl der wertvollste Teil des Kapitels — der V-ersuc_h g(?-
macht, fiir die verschiedenen Formen der Irltel'kommumm,l’ i .blS
jetzt zwischen einzelnen Kirchen zustande gekommen smd,r?me
schiirfere Terminologie zu schaffen. Dann WLI'(‘{ u 1te,§ -c.lem 'I..Itel
«Die Ordnung des Tisches des Herrny so etwas wie ein ;vlf'cllrne'litire.r
Consensus iiber die Abendmahlslehre aufgestel&: «Die Kilc en
haben in ihrem Verstindnis der theologischen A.uslegung der bakrg}_
mente des Abendmahls Fortschritte zur E.inhelt g‘emftcht, "und xfrlr
glauben, dass die Ubereinstimmung auf diesem (ebiet grosser ist



— 248 —

als allgemein angenommen wird. Wir haben mit Genugtuung die
betreffenden Stellen im Bericht des Vorbereitungs-Ausschusses iiber
Interkommunion gelesen (S. 30), und wir glauben, dass die grosse
Mehrheit unserer Kirche ihn in der folgenden berichtigten Form
annehmen kann: Dieses Herrensakrament des Leibes und Blutes
Christi, beherrscht von den Eingsetzungsworten mit dem Gebrauch
der dazu bestimmten Elemente von Brot und Wein, ist: a. Ein
Gedédchtnismahl an Christi Fleischwerdung und Wirken auf Erden,
Seinen Tod und Seine Auferstehung, 6. ein Sakrament, in dem er
wahrhaft gegenwiirtig ist, um sich uns selbst zu geben, uns mit
IThm, mit Seinem ewigen Opfer, und miteinander zu verbinden,
¢. eschatologisch, eine Vorwegnahme unserer Gemeinschaft mit
Christus in Seinem ewigen Reiche.»

Dass aber auch hinter einem solchen Consensus noch schwer-
wiegende Gegensiitze stehen konnen, zeigt der unmittelbar folgende
Abschnitt, der die wichtigsten Lehrunterschiede aufzihlt und mit
den Worten schliesst: « Am Schlusse dieses Abschnittes unseres Be-
richtes konnen wir nur unsere tiefe Enttiuschung und Besorgnis
dariiber zum Ausdruck bringen, dass kein grosseres Mass an Uber-
einstimmung unter uns vorhanden ist. Wir wiederholen die Auf-
fassung der vorbereitenden Kommission iiber Interkommunion, dass
weder wir, noch die Kirchen, von denen wir kommen, schon tief
genug in die Busse eingedrungen sind, aus der erst die Heilung
kommen kann‘.»

Im 6. Kapitel, das die Form eines «Nachwortes» hat, wird der
Stand der Dinge zusammengefasst. Es beginnt mit der feierlichen
Erklirung: « Wir bekennen unseren Glauben an die Fine, Heilige,
Allgemeine und Apostolische Kirche, die die Gabe Gottes fiir die
Erlosung der Welt ist. Gottes Erlosungstaten in Christus haben die
Kirche ins Leben gerufen, und sie bleibt in geschichtlicher Kon-
tinuitit durch die Gegenwart und Kraft des Heiligen Geistes.»
Und beigefiigt wird: « Die Grundlage fiir diese Aussagen ist die uns
allen gemeinsame Einheit in Christus.» Dann wird aber zugegeben,
dass die bestehenden Differenzen noch immer «sehr ernsthaft» sind
und diese werden summarisch noch einmal aufgeziihlt. « Dennoch
haben wir wirkliche Fortschritte gemacht und es liegt kein Grund
zum Pessimismus vor. Doch haben wir einen Punk{ erreicht, wo
sich unsere Abweichungen gegen leichte Losungen hartniickig
weigern.»



— 249 —

Nachdem dann noch die einzelnen Kirchen aufgerufen worden

sind, den Teil ihrer besonderen Verantw ortung an der kirchlichen

Ull(ltlmk( it zu libernchmen, schliesst der Bericht mit folgender

Beurteilung der geleisteten Konferenzarbeit: « Die Arbeit der Lun-
der Konferenz und das Wesen ihves Beitrages zum Leben des Leibes
Christi komnen nicht in der kurzen Perspektive von ein paar Tagen
eingeschiitzt werden. Das Ende dieser Konferenz ist ja nur der An-
fang der Wege, auf denen ihr Ringen mit den ungelésten Problemen
der Kirche in der Vorsehung Gottes, ihren Einfluss auf die ganze
Gemeinschaft der Christenheit ausiiben kann. Indem wir die grund
legenden Fragen der christlichen Einheit angefasst haben, haben
wir auf einer viel tiefgriindigeren Ebene gearbeitet als bisher, als
der, auf welcher die Kirchen urspriinglich ihre offensichtliche Kin-
heit entdeckten. Diese tiefgehendere Erkenntnis der Spannungen
innerhalb Gottes Familie hat uvs dazu gezwungen. die entschei-
denden Punkte unserer Uneinigkeit klar ins Auge zu fassen. Wi
haben diese Uneinigkeiten weder gelist, noch haben wir der Welt
cime einfache Wiedervereinigungsmethode zu zeigen. Wir haben uns
aber gegen eine viel gefihrlichere Selbstzufriedenheit gesichert.
Allein durch ihr Zustandekommen, sowie auch durch wiederholte
Betonung, hat unsere Konferenz die Kirchen zu einer tieferen Ki-
lxt‘nntms unseres gemeinsamen Glaubens und zu entschlossenerer
H(‘muhuntr gerufen, diesen Glauben auch im Leben in sichtbarer

Weise zu v erwirklichen.»

Der theologische Hrtrag

Welches der theologische Ertrag der Konferenz im Hinblick
aut eine Auswirkung in der Okumene, speziell auf die Konferenz
ein wird, liasst sich natiirlich jetzt noch nicht sagen.

Wir glauben aber auf Grund des tatsichlichen Konferenzverlaufes
und des vorliegenden Berichtes vorliufig so viel feststellen zu kon-

Noch nie ist auf einer 6kumenischen Konferenz so plerophor

von KEvanston, s

nen:
von der Kirche geredet worden, noch nie hat man so weitgehend von

der Leib-Christi-Formel Gebrauch gemacht, noch nie das Problem
der Kirche. des Amtes und des Gottesdienstes so bewusst ins Licht
der Person und des Werkes Christi gestellt. Wenn auch die theo-
logische Sprache sich grosser Zuriickhaltung bemiiht, mehr keryg-
matisch als fundamentalsystematisch ist und wenn auch der
Meinungsverschiedenheiten noch viele sind, so ist doch unverkenn-

bar, dass das, was die Berichte an gemeinsamem Glaubensgut her-
17

Luternat. Kirghl. Zeitschrift, Heft 4, 1052,



ausstellen konnen zu meinen, einen ganz bestimmten Ductus hat.
Und dieser Ductus lduft hin — wir mochten nicht sagen: auf ein
katholisch-orthodoxes, auch nicht auf ein reformatorisch-prote-
stantisches, aber — auf ein hochkirchliches Verstiimdnis vom Wesen
der Kirche. Bemerkenswert cdabel ist, dass man sich nicht einfach
mit der in diesen Kreisen beliebten Leib-Christ-Formel begniigt,
sondern die Kirche hineinstellt in den umfassenderen Zusammen-
hang des ganzen Offenbarungsgeschehens und sich nicht scheut,
clieses — wenigstens andeutungsweise — in der Richtung auf das
Inkarnations- und Trinititsdogma zu interpretieren.

So erfreulich diese Entwicklung von unserem Standpunkt aus
sein mag, miissen zwei Begleitumstéinde doch zu ernsten Bedenken
Anlass geben: Einmal die Tatsache, dass die Meinungsverschieden-
heiten, die in den Diskussionen zu Tage traten und die, zu Ende
gedacht, sich als echte Gegensiitze hiitten erweisen miissen, im
Bericht bloss als « Betonungen» und «Akzente», als Nuancen einer
im Grunde cinheitlichen Grundauffassung erscheinen, und dass
diese Verschiedenheiten zudem nicht bestimmten, mit Namen be-
zeichneten Kirchen, sondern in der Regel immer nur «einigen von
uns» zugeschrieben werden, als ob es sich um private Sondermei-
nungen handelte. Derartige Formulierungen zeugen mehr vom
okumenischen Geschick ihrer Verfasser, als von der Problemlage,
in der sich die Konferenz wirklich befand.

Noch bedenklicher aber war es unseres Erachtens, dass dieser
weitgehend «hochkirchlich» orientierte Bericht von den Vertretern
derjenigen Kirchen, die notorisch nicht aut diesem Boden stehen
und ihrer ganzen Herkunft nach nicht stehen konnen, mehr oder
weniger widerspruchslos entgegengenommen worden ist. Wohl
wurden im privaten Gespriich aus diesen Kreisen unzufriedene
Stimmen laut, die offen erklirten, beispielsweise mit dem Satz von
der Menschwerdung des Gottessohnes, von der Dreieinigkeit Gottes
oder mit der ontisch gedeuteten Leib-Christi-Formel nicht einver-
standen zu sein, aber in der éffentlichen Diskussion schwiegen sie.
[rgendeine «liberale» oder «antitrinitarische» Einrede von Gewicht
machte sich nicht geltend. Hochstens wurden einzelne, meistens
sehr schiichterne Umdeutungsversuche angemeldet. Auch die Ver-
treter derjenigen Kirchen, die anfinglich so ausgiebig vom Wort
(Gebrauch gemacht hatten, schwiegen zu diesen zentralen Glaubens-
fragen beharrlich, wie sie schon in den Sektionen geschwiegen



— 251 —

hatten, als die theologisch fundierten Vorschlige der Unteraus-

schiisse zur Diskussion gestellt wurden.

Warum das? Offenbar darum — das war jedenfalls der Ein-
(hucl\, der sich einem aufdringte —, weil dieser «linke Fliigel» der
Okumene die theo logische Sprache der Berichte nicht verstand, zum
mindesten nicht voll realisierte, was mit diesen zum Teil plero-
phoren Aussagen eigentlich gemeint war. Andernteils aber darum,
weil die Konferenzleitung darauf dringte, endlich einmal nicht mehr
nach dem alten Verfahren nur Ubereinst.immnngon und Nicht-
Uboreimtimmungen herauszustellen, sondern nach Moglichkeit den
gemeinsamen (laubensbesitz sichtbar werden zu lassen. Wir meinen
aber, dass durch ein solch unionistisches Verfahren die Grund-
Gegensiitze, die im Hintergrund lauern, vor allem der in Amster-
dam herausgearbeitete «katholisch-protestantische» Gegensatz, sich
nicht aus der Welt schaffen lassen, sondern dass sie sich eines Tages
in der Okumene selbst mit um so grosserer Wucht und Unerbittlich-
keit melden werden. Tiuschen wir uns, wenn wir sagen, dass gerade
jenes beharrliche Beschweigen des «katholisch-protestantischen»
Gegensatzes sich in Lund dahin auswirkte, dass man so «katholisc h»
sprach ?

Ungeachtet dieser schweren Mingel, die nicht verschwiegen
werden diirfen, hat die Konferenz in Lund doch einen grossen Fort-
schritt gebracht: Sie hat die christologische Begrimdung der Kirche
in einer Weise eingeleitet, die die weitere Besinnung auf das Wesen
der Kirche nicht von vornherein im Sinne einer minimalistischen
Deutung priijudiziert. Sie hat vielmehr innerhalb der Okumene die
Bahn frczgemarht fitr eine wahrhaft umfassende, die ganze Fille der
biblischen Aussagen wmgreifende Inangriffnahme des Problems der

Kirche, des Amites (der Verfassung) und des Gottesdienstes.
Urs Kiiry

(Schluss folgt)



	Die dritte Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung in Lund vom 15. bis 29. August 1952

