Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 42 (1952)
Heft: 3
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 182 —

Kirchliche Chronik

Tagungen des Exekutivausschusses des Okumenischen Rates
der Kirchen. Vom 4.-8. Februar 1952 hielt der Ausschuss eine Sitzung
im Lambeth-Palast in London ab. Es wurde u. a. der erste umfassende
Bericht tiber die Stellung der Frau in der Kirche entgegengenommen. Thm
liegt eine in verschiedenen Lindern durchgefithrte Umfrage zu Grunde.
Der Vorsitzende, der Bischof von Chichester, bezeichnete nach dem Ok.
P. D. vom 15. Februar diesen Bericht als «epochemachend im Leben der
Kirche». In sechs Kapiteln werden folgende Themen behandelt: «Die Frau,
die Kirche und die Gesellschaftsordnung», «Der freiwillige Dienst der
Frau in der Kirche», «Die vollamtliche und berufliche Titigkeit von Frauen
in der Kirche», «Die Frau und das geistliche Amt», «Die Beteiligung der
Frau in der Kirchenverwaltung», « Wandel und Gelegenheit». Der Bericht,
der von Dr. Kathleen Bliss verfasst ist, ist im Verlag S. C. M. Press London
erschienen.

In der Sitzung vom 1r1.-13. August in Nykébing-Falster (Dinemark)
wurden zunichst Berichte tiber Besuche bei Mitglied- und andern Kirchen
besprochen.

Dr. Franklin C. Fry erzihlte von seinen Eindriicken in Japan, wo er
der Eroffnung der Internationalen Christlichen Universitit Tokio bei-
wohnen konnte. Ferner nahm der Ausschuss Berichte entgegen von Dr. Marc
Boegner (Frankreich) tiber seine jiingste Reise nach Siidafrika sowie eines
Mitglieds im Genfer Mitarbeiterstab des Weltkirchenrats, Pfarrer Micheli,
iber dessen Fiihlungnahme mit den Kirchen Ungarns und der Tschecho-
slowakei. Dr. W. A. Visser ’t Hooft stellte in seinen Ausfithrungen iiber
Stidamerika, Stidafrika und Abessinien als ein hoffnungsvolles Anzeichen
okumenischer Verstindigung heraus, dass sein Aufenthalt dort sowohl von
den einheimischen Kirchen als auch von den fremdsprachigen christlichen
Gruppen begriisst und die gesamte Diskussion iiber aktuelle Fragen im
Geist der 6kumenischen Gemeinschaft Anerkennung gefunden haben.

Themen

Der Ausschuss befasste sich eingehend mit den Vorschligen, wie sie
die Studienabteilung des Okumenischen Rates gemeinsam mit einem fiir
die Vorbereitung der kommenden Vollversammlung in Evanston 1954
beauftragten Sonderausschuss wenige Tage vorher in Marielyst,. Dine-
mark, ausgearbeitet hatte. Es wurde vereinbart, dass die Vorbereitende
Kommission fiir das Hauptthema der Vollversammlung — « Der gekreuzigte
(und auferstandene) Herr — die Hoffnung der Welt» — gebeten werden
mochte, die Arbeit der Vorbereitungskommissionen fiir die Unterthemen
der Vollversammlung auf dieses Grundthema auszurichten. Der Lunder



— 183 —

Konferenz soll die Formulierung des ersten Themas hinsichtlich Glauben
und Kirchenverfassung wie auch die Zusammensetzung dieser Vorberei-
tungskommissionen anheimgestellt werden. Folgende weitere Themen
kommen zur Verhandlung: Missionarische Verkiindigung: «Die Verpflich-
tung der Kirche gegeniiber den ihr Fernstehenden». Sozialpolitische Fragen:
«Die verantwortliche Gesellschaft in weltweiter Sichty. Kommission der
Kirchen fiir internationale Angelegenheiten: « Christen im Ringen um eine
rechte Ordnung der Welty. Gemeinschaftsprobleme: « Die Kirche inmitten
ragsischer und vélkischer Spannungen». Die Laienfrage: «Der Christ in
seinem Beruf».

Die Studienkonferenz von Marielyst hatte die Aufgabe, den einleiten-
den Schriften fiir die zweite Vollversammlung ihre endgiiltige Fassung zu
geben. Diese Unterlagen zu den obigen Themen lassen das Arbeitsprogramm
der Vollversammlung in ihrer Gesamtanlage erkennen und stellen den Zu-
sammenhang zwischen den einzelnen Fragen und dem Hauptthema her.
Aus ihnen wird deutlich, dass die Vollversammlung sich bemiihen wird,
die Kirchen der Welt zu sammeln, damit sie diese fundamentalen Probleme
zusammen durchdenken und sich {iber eine gemeinsame grundsitzliche
Ausrichtung klar werden. Endlich ging die Studienkonferenz der Frage
nach, wie man das Anliegen dieser Themen in die Kirchengemeinschaften
hineintragen konnte, um so ihre grosstmigliche Unterstiitzung des Studien-
programmes zu erzielen.

Der Ausschuss stellte ferner fiir die Arbeit der Abteilung fiir Zwischen-
kirchliche Hilfe und Fliichtlingsdienst fiir das Jahr 1953 konstruktive
Pline auf. Der von den Mitgliedskirchen des Okumenischen Rates fiir die
Zwischenkirchliche Hilfe in allen ihren Gliederungen gewihrte Beistand
ist ausschliesslich bestimmt von dem Gedanken des Dienens, In diesem
Plan sind eingeschlossen bestimmte Pline fiir den Dienst an Fliichtlingen
und Auswanderern, kumenische Sonderprojekte verschiedener Art sowie
eine Reihe von mit der 'Titigkeit des Mitarbeiterstabs verbundener Be-
ratungen, Reisen usw. Angesichts der Hoffnungen der 9 Millionen euro-
piischen Fliichtlinge, die immer mehr auf die Handreichung der freien
Hilfswerke angewiesen sind, stimmte der Exekutivausschuss einer Denk-
schrift {iber die gegenwiirtige Fliichtlingslage zu, die der Direktor der
Abteilung fiir Zwischenkirchliche Hilfe, Dr. Robert C. Mackie, verfasst
hatte. Nur ein wirksam unterstiitzter Dienst der Kirchen an den Fliicht-
lingen kann den kirchlichen Charakter der von den Mitgliedskirchen
gewihrten Hilfe aufrechterhalten, so heisst es in dieser Denkschrift, und
Nur ein entsprechend ausgebauter Dienst vermag von Weiteren‘ Spex?den
Gebrauch zu machen, die aufgebracht werden konnen, um dlle Leiden
und das tragische Geschick zu lindern, das so viele unserer heimat- und
Staatenlos gewordenen Briider nun schon so lange erdulden..

Der Ausschuss setzte sich dafiir ein, dass der Krankendienst cler- Ab-
teilung zu den kranken und erholungsbediirftigen Pfarrern und kirchlichen



— 184 —

Mitarbeitern seine Aufgabe fortsetze, wie auch die Versorgung kirchlicher
Mitarbeiter in Osteuropa mit Medikamenten ihren Fortgang nehmen soll.
Ferner gilt es, die Beschaffung von Stipendien und Studienerleichterungen
fiir Theologiestudenten und kirchliche Mitarbeiter (die ein Ausbildungs-
jahr bei einer anderen Kirche im Ausland verbringen), die zur Unterstiitzung
von Pfarrern und den Austausch kirchlicher Mitarbeiter gewithrte Bruder-
hilfe, die Jugendlager fiir 6kumenischen Aufbau und die Forderung des
okumenischen Instituts in Bossey (Schweiz) sowie des mit ihm verbundenen
Laiensekretariats weiterzufiihren. Das Arbeitsprogramm 1953 fiir den
kirchlichen Liebesdienst wird den Mitgliedskirchen des Okumenischen
Rates mit der Bitte um tatkriftige Unterstiitzung empfohlen.

Zur Frage «Die Kirchen und die europiischen Fliichtlinge» fithrt der
Direktor in der genannten Denkschrift aus:

«Auf die Hilfstitigkeit der UNRRA in den Jahren 1944-1946 folgte
das spezifische Programm der Internationalen Fliichtlingsorganisation (IRO)
1948 bis 1951. An der Titigkeit der freiwilligen Hilfswerke hat der Flicht-
lingsdienst des Okumenischen Rates der Kirchen gemeinsam mit dem
(amerikanischen) Church World Service und dem Lutherischen Weltbund
einen erheblichen Anteil. ... Die Aufhebung der IRO fiihrte zur Bildung
neuer Formen der zwischenstaatlichen Aktion zugunsten der Fliichtlinge:
Erstens besteht nun der Hohe Kommussar der Vereinten Nationen fir
Flichtlinge, mit dessen ausgreifendem Arbeitsbereich der Okumenische
Rat engste Fithlungnahme gehabt hat; zweitens das Vorliufige Zwischen-
staatliche Komitee fiir Auswanderung aus Europa (PICMME), mit dem
die freien Wohlfahrtsorganisationen in enger Verbindung stehen wie seiner-
zeit mit der IRO. Eine Hauptaufgabe des Fliichtlingsdienstes ist die Ver-
bindung mit der UNO und den zwischenstaatlichen Koérperschaften fir
Fliichtlingshilfe. Dariiber hinaus ergaben sich neue Maoglichkeiten einer
umfassenderen Hilfe aus der Fithlungnahme mit den verschiedenen Re-
gierungsstellen und Stiftungen und neue erfolgreiche Kontakte mit dem
Hohen Kommissar, der PICMME, dem National Catholic Welfare Con-
terence (USA), dem American Joint Distribution Committee, dem Luthe-
rischen Weltbund und der Ford-Stiftung. Der Okumenische Rat nimmt
im Auftrage der an der Fliichtlingshilfe beteiligten Kirchen bei allen solchen
Verhandlungen im Interesse der Fliichtlinge eine Schliisselstellung ein.
Als die IRO ihre Arbeit einstellte, iibergab sie buchstiblich die Verant-
wortung fiir grosse Fliichtlingsgruppen an die freien Hilfswerke, wobei
ihnen fir die Betreuung dieser Fliichtlingsgruppen ein endgiiltiger Geld-
betrag zur Verfiigung gestellt wurde. Dadurch sahen wir uns in die Lage
versetzt, der Wiederansiedlung von Fliichtlingen in grosserem Mass Vor-
schub zu leisten; Hand in Hand damit aber wurde auch die Belastung des
Weltkirchenrats, was seinen Mitarbeiterstab, Zeitaufwand und Ausgaben
anbelangt, wesentlich vermehrt. So sind wir das Gewissen der Auswan-
derung geworden, die leicht zu einer seelenlosen Operation entarten kann



— 185 —

Worauf es uns ankommt, ist eine von Verstindnis und Mitgefiihl getragene,
planmissige Auswanderung und nicht die Beschaffung tauglicher Arbeits-
krifte.» Abschliessend erklirt Dr. Mackie: «Seit mehreren Jahren hingt die
Aufrechterhaltung dieses christlichen Liebesdienstes an den Fliichtlingen
fiir die Glieder zahlreicher Kirchen von den Zuwendungen des Welt-
kirchenrats ab. Gegenwiirtig werden 160 Pfarrer und Priester durch den
Fliichtlingsdienst unterstiitzt, der ihnen ihre Gehilter zahlt bzw. sie mit
dem Néotigen versorgt, damit sie in ihrer Seelsorge fortfahren kénnen.
Wenn auch diese ,Minderheitskirchen* in ihrem Umfang infolge zu-
nehmender Auswanderung zusammenschrumpfen, so wird ihre Betreuung
doch schwieriger, weil sie soweit auseinander wohnen. Es wird nichts
unversucht gelassen, um den zerstreuten Gruppen und Familien nach-
zugehen, damit sie allzeit wissen, dass die Kirche sie nicht vergisst. In dieser
Hinsicht hat sich der Okumenische Rat der Kirchen als ,Pastor Pastorum®
betitigt, und hier hat sich die 6kumenische Gemeinschaft in ihrer Realitiit
am deutlichsten gezeigt.»

Die Laienbewegung unter der Agide des Okumenischen Rates
der Kirchen. Auf der Vollversammlung des Okumenischen Rates der
Kirchen im Jahre 1948 in Amsterdam wurde beschlossen, die Laienarbeit
in den Kirchen systematisch zu behandeln und in verschiedenen Teilen der
Erde Laitentagungen einzuberufen. Ein besonderes Sekretariat wurde zu
diesem Zweck geschaffen, das in den Stab des Okumenischen Rates in Genf
eingegliedert wurde. In den folgenden Jahren wurden jeweilen auf das
Frithjahr in das 6kumenische Institut in Bossey bei Genf Laien zu Kon-
ferenzen eingeladen, um eine Laientagung fiir Europa einzuberufen. Sie
trat im Juli 1951 im Bad Boll zusammen und wurde vom Direktor des Oku-
menischen Institutes geleitet. Es hatten sich in den Tagen 18.-27. Juli 220
Teilnehmer, worunter 57 Frauen, aus 12 verschiedenen Kirchen und 20
Lindern eingefunden. Es liegt uns ein Bericht vor, aus dem wir einige Aus-
schnitte unsern Lesern zur Kenntnis bringen mochten, zumal auch in
unsern Kirchen dieses Thema z. T’ seit Jahren behandelt wird. Der Gottes-
dienst, so heisst es im Bericht, «bildete das innere Geriist» der ganzen Ta-
gung. Sie wurde mit einem Gottesdienst und einer Predigt nach «schottisch-
reformiertem Ritus» erdffnet. Am Sonntag war Gottesdienst nach luthe-
rischem Ritus mit der Feier des hl. Abendmahles. Geschlossen wurde die
Tagung mit einem nach methodistischem Vorbild gehaltenen Dz.mk— und
Verpflichtungsgottesdienst. Tiglich wurde als Morgenandac‘ht die ortho-
doxe Liturgie gefeiert und der Tag am Abend mit einem freien Segen ge-
schlossen: Besonders betont wird, dass die Laienbewegungen dem gottes-
dienstlichen Leben — freundlich oder ablehnend — nicht gegeniiberstehen,
sondern sie stehen darin. Weiter heisst es: «Das neue Offensein gegeniiber
der Welt, das sic vielfach kennzeichnet, und die starke Kritik gegeniiber s.tarr
gewordenen Formen des kirchlichen Lebens gehen nicht auf Kosten einer
Verleglmg der Interessen von der Mitte des christlichen Glaubens weg,

Internat, Kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1952. 19



— 186 —

sondern sind wohl umgekehrt in einem neuen Erfassen dieser Mitte be-
griindet. Dabe1 geht es nicht nur um die persénliche Frommigkeit des ein-
zelnen, sondern in, gegeniiber fritheren Jahrzehnten, neuer Betonung um
die Teilhabe an Lob und Dank, Siindenbekenntnis und Bitte der christ-
lichen Gemeinde.

Damit stehen nun freilich, ¢kumenisch gesehen, die Laiengruppen
heute vor einem Problem, das den mehr individualistisch religiés ein-
gestellten Laien fritherer Zeiten nicht in dem Masse gestellt war. Der
Gottesdienst der Gemeinde Christi tritt uns zunichst in der Kirche unserer
eigenen Konfession entgegen; kénnen wir ithn wiederfinden in dem gottes-
dienstlichen Leben anderer Konfessionen ! Warum kénnen wir nicht teil-
nehmen an der Kommunion unserer orthodoxen Briider und warum
kénnen manche Anglikaner nicht teilnehmen am Abendmahl nach luthe-
rischer Ordnung, selbst wenn alle getauften Christen, die in aufrichtigem
Glauben an unseren Herrn kommen, dazu eingeladen werden? Diese
Fragen, die in Boll gerade innerhalb des von allen geteilten intensiven
gottesdienstlichen Lebens ganz praktisch wurden und die immer bedeut-
samer werden, je mehr die von allen gewollte Zusammenarbeit der Laien-
gruppen zustande kommt, fithren in das Zentrum der ¢kumenischen Be-
wegung hinein. Es soll hier unterstrichen werden, dass die Laien durch
solche Erfahrungen anders als frither instand gesetzt sind, die Not und
Uneinigkeit der Kirchen mitzutragen und auf dem Grunde der in Christus
gegebenen Einheit der Kirche zur Uberwindung dieser Not beizutragen.
Der Platz der Laien in der ékumenischen Bewegung ist nicht nur da, wo
es um «Leben und Arbeit» oder um das missionarische Zeugnis an die Welt
geht, sondern er ist auch da, wo es darum geht, dass das Leben der einen
Kirche Jesu Christi in «Glaube und Ordnung» der Kirchen seinen an-
gemessenen Ausdruck finde.»

Wichtig war die Bibelarbeit der T'agung. lhr waren an finf Tagen jeden
Vormittag mehr als eineinhalb Stunden gewidmet. Das Thema lautete: «Die
Kirche in der Apostelgeschichtes, behandelt von M!e de Diétrich. An fiinf
weiteren Vormittagen trafen sich die Teilnehmer in zwolf Gruppen, um
einen bestimmten Aspekt des Gesamtthemas anhand eines gegebenen
Textes miteinander herauszuarbeiten. Die fiinf Aspekte waren: 1. Der
missionarische Beruf der Kirche (Apg. 1, 8). 2. Die Botschaft der Kirche
(Apg. 2, 36-39). 3. Die Kirche als Gemeinschaft (Apg. 2, 42-47). 4. Die
Kirche bekennt ihren Glauben in Wort und Tat (Apg. 4, 13—20). 5. Die
Notwendigkeit fiir die Kirche, ihre Tiiren aufzumachen (Apg. 10, 34—48).

Vortrige und Abendveranstaltungen. Wir miissen uns auf die An-
gaben der Themata beschriinken, die gewiss anregend wirken kénnen. Unter
dem Titel «Woraus lebt der Mensch?» wurden behandelt: «Gefihr-
dung und Wiederentdeckung des Menschen»; «Der Mensch in der tech-
nischen Gesellschafts; « Was ist der Mensch ?»; «Wesen der Gemeinschaft».
Unter dem Titel «Worin lebt der Mensch?»: «Die Verantwortlich-



— 187 —

keit des Menschen im sozialen und beruflichen Leben»; « Die Verantwort-
lichkeit des Menschen im politischen Leben.» Unter dem Titel «Mensch —
Christ — Laie»: «Der Laie als Reprisentant der Kirche in der Welt». ;
«Stand und Aufgabe der Laienarbeit»; «Streiflichter aus der Lage der
Kirchen in verschiedenen Teilen der Welt.»

Die Hauptarbeit wurde neun Studiengruppen mit folgenden Aufgaben
tibertragen: 1. Die Rolle des Laien im gottesdienstlichen Leben und die
Frage der Gottesdienstreform. 2. Der Umgang des Laien mit der Bibel:
Schwierigkeiten und Erfordernisse. 3. Neue Wege christlicher Verkiindi-
gung. 4. Auf dem Wege zum Verstindnis des Berufs der Laien in der
Welt. 5. Brauchen wir «Enzykliken» auf sozialem Gebiet? 6. Moglich-
keiten und Grenzen der Zusammenarbeit von Christen und Nichtchristen
in sozialen und politischen Aufgaben. 7. Moralische Konflikte der Christen
im weltlichen Beruf. 8. Das Verhiltnis von Mann und Frau im beruf-
lichen und offentlichen Leben. 9. Die besondere Verantwortung der
Christen in der gegenwirtigen Lage Europas. Die Mitglieder dieser neun
Gruppen hatten vor der Tagung eine Einfiihrung in den Stand der Proble-
matik mit einer Reihe von Fragen zugeschickt erhalten. Jede Gruppe
arbeitete einen Bericht aus, der der Tagung vorgelegt und meist nach
nur kurzer Diskussion gutgeheissen wurde. «Die Studiengruppen», so
lesen wir im Bericht, «waren unserm Empfinden nach der problematische
Teil der Tagung. Der Absicht nach sollten hier die besten Erfahrungen der
Laienarbeit in Europa zusammengetragen und zu einer konkreten Schau
der Notwendigkeiten kiinftiger gemeinsamer Arbeit vereinigt werden. Dieses
Ziel ist nicht erreicht worden, und man fragt sich — warum ?» Als Griinde
werden genannt, die Vorbereitungen seien nicht zeitig genug in die Wege
geleitet worden, sie waren nicht konkret genug, Theologen kannten sie
theologisch wohl, aber sie kannten sich nicht iiber die Problematik der
Sache aus, wie sie vom Laien erfahren wird. Nur ein kleiner Teil war
okumenischer Zusammenarbeit gewachsen. Vielen war die Situation nicht
bekannt, aus der andere gekommen waren. Die erzielten Ergebnisse sind mit
einigen Ausnahmen nicht iiber das hinausgekommen, was bereits Allgemein-
gut derer war, die sich intensiver mit den einzelnen Fragen befasst haben.

Die Berichte der vier ersten Studiengruppen werden nun unter dem
Titel: Die christliche Gemeinde und die ihr zugeordneten Gemeinschaften
besprochen. Wir lassen hier, was der Bericht sagt, wortlich folgen.

Gruppe 1 stellt mit grundsitzlicher Betonung fest, das§ der gemein-
same Gottesdienst, iiblicherweise also der Sonntagsgottesdienst, der um
Wort und Sakrament versammelten Lokalgemeinde das Zentrum des
Gemeindelebens ist. Dieser Gottesdienst wird von dem dazu in besonderer
Weise Beauftragten, also in der Regel vom Pfarrer, geleitet. Freilich tes
besteht eine Kluft zwischen den Pfarrern und den Kirchgingern, und eine
Weitere zwischen diesen und den Menschen am Rande oder gar ausserhalb
der Kirchies, Aber des scheitit uns, dass die Laien hier eine wichtige Rolle



— 188 —

als Bindeglieder spielen konnten»., Die Laien sollten bereits an der Vor-
bereitung der Predigt mit dem Pfarrer zusammenwirken, und der Pfarrer
soll sich in der Weise seiner Predigt durch das bestimmen lassen, was ihm
von Laien an Néten und Fragen, aber auch an Erkenntnissen und Ein-
sichten zugetragen wird. Beide Teile sollen sodann den gesamten Gottes-
dienst als eine Handlung der ganzen Gemeinde verstehen und insbesondere
den zentralen Gemeinschaftscharakter des Abendmahles sich stindig vor
Augen halten. Von diesem Zentrum aus geht es aber nun stufenweise
nach aussen. Zunichst kann die Gemeinschaft der christlichen Gemeinde,
wenn sie echt ist, nicht nach dem Verlassen des Gotteshauses plétzlich auf-
héren, sondern muss das ganze Alltagsleben der Gemeindeglieder durch-
dringen. Dartiber hinaus aber wird eine lebendige Gemeinde sich in be-
sonderen Formationen gruppieren und mit thnen Briicken zu den Menschen
am Rande und ausserhalb der Kirche bauen. Gruppe I empfichlt gottes-
dienstliche Sonderveranstaltungen fiir jene, die sich noch fremd fiihlen
im Hauptgottesdienst der Gemeinde. Diese Gottesdienste sollen in der
Form ganz dem jeweiligen Milieu und Zweck angepasst sein und grund-
sitzlich in der Hand von Laien liegen, die mit dem anzusprechenden
Personenkreis durch ihren Alltag oder ihre Interessen besonders verbunden
sind. Der Bericht der Gruppe IV fiigt dem hinzu, dass solche Sonder-
gottesdienste auch dem Bediirfnis besonderer Berufsgruppen innerhalb
der Gemeinde entgegenkommen sollen, ja dass auch einmal ein Haupt-
gottesdienst besonders von dem Anliegen einer Berufsgemeinschaft her
bestimmt sein konnte, so wie etwa das Ernte- und Herbstdankfest in be-
sonders enger Verbindung mit dem biuerlichen Lebenskreis steht.

Die Studiengruppe 11 stellt fest, dass die Grundlage aller Laien-
arbeit in der Kirche, nimlich das allgemeine Priestertum, mit der Frage
nach dem rechten Hoéren und Verstehen der Bibel steht und fillt. Neben
dem Hauptgottesdienst und der vom Pfarrer geleiteten Bibelstunde der
Gesamtgemeinde miissen sich deshalb in jeder lebendigen Gemeinde
Gruppen in Form von Arbeitsgemeinschaften um die Bibel bilden. Da-
durch wird sich nicht etwa die Gemeinde in Gruppen auflésen, sondern
umgekehrt «baut sich die rechte Gemeinde tberhaupt erst aus solchen
Gruppen als ihren Zellen auf». Uber den wohl nur scheinbaren Dissensus
mit Studiengruppe I, fiir die sich die Gemeinde vom Zentrum des Gottes-
dienstes her gliedert, soll das beiden Gruppen gemeinsame Hauptanliegen
nicht Gbersehen werden: Die Gemeinde als ganze, deren Leben sich mani-
festiert in ihren Teilen. Diese Bibelgruppen, deren oberste formale und
seelsorgerliche Leitung in der Hand des Pfarrers als des Reprisentanten
der Gesamtgemeinde zusammenliuft, ist in ihrer Durchfithrung ausschliess-
lich Sache der Laien. Eine Zusammensetzung der einzelnen Gruppe, die
quer durch alle Schichten der Gemeinde geht, wird fiir ideal gehalten.
Praktisch wird eine Anpassung an das jeweils verschiedene Milieu ein-
zelner Schichten gefordert und der Unterschied zwischen Arbeitsgemein-



— 1890 —

schaften von Anfingern und von Fortgeschrittenen als wichtig betont.
«Der Theologe kann und soll dem Laien zu dem notwendigen technischen
Riistzeug verhelfen. Aber die ihn unmittelbar und total ergreifende lebendige
Wahrheit muss jeder Laie selbst aus der Bibel finden.» Auch an diesem
Punkt wiire wohl ein Gesprich zwischen den Studiengruppen fruchtbar
geworden, zu dem man aus Zeitgriinden nicht mehr kommen konnte.
Denn Gruppe I betont ja die zentrale Bedeutung der Gemeinde, der Kirche,
nicht nur im riumlichen, sondern auch im zeitlichen Sinn. Und Gruppe VI
fordert ausdriicklich, wenn auch in etwas anderer Bezichung, dass die
evangelischen Christen, mehr als das meistens geschieht, instand gesetzt
werden sollen, aus dem tiefen Brunnen allgemein christlicher Erfahrung
zu schopfen. So stehen wir wohl auch der Bibel nicht als einzelne gegen-
iiber. Wir kénnen gar nicht anders, als sie stindig zusammen «mit den
Vitern und Briidern» (Karl Barth) zu lesen, obwohl gewiss das Wort
Gottes sich immer direkt an mich richtet.

Studiengruppe I nimmt das Thema von Gemeinde und Gemein-
schaft vom evangelistischen Blickpunkt her auf. Europa ist Missionsgebiet
geworden; Evangelisation im Sinn einer Zuriickrufung der «verirrten
Schiiflein» (Evdokimov) in die Kirche reicht nicht mehr aus. Es gilt heute
fiir die, die Zeugen Jesu Christi sein wollen, dem Mitmenschen, der nichts
von Christus weiss und der die Kirche als einen kleinbiirgerlichen Verein
ablehnt, menschlich da zu begegnen, wo er ist. Evangelisation ist, wenn
eine Gruppe von mindestens zwei Gemeindegliedern sich auf diese Weise
fiir die Mitmenschen, die auf ithren Weg gefiihrt werden, verantwortlich
weiss. Es ist also nicht der «evangelisatorisch begabte» einzelne, der evan-
gelisiert, sondern es ist die christliche Gemeinde, die, reprisentiert durch
eine Gruppe, evangelisierend aus sich heraus tritt. Durch den evange-
listischen Dienst wird zunichst neue Gemeinschaft geschaffen. Die so zu-
stande gekommene Gemeinschaft kann sich entweder um die allmiihliche
Eingliederung in eine bestehende Gemeinde bemiihen oder sie kann selbst
zur Gemeinde werden. Mit diesen wenigen Worten ist das Problem, um
das es in dieser Sammeldarstellung geht, scharf gekennzeichnet, aber es ist
in dem vorliegenden Bericht nicht so entfaltet, wie man es wiinschen
méchte. In einem weiteren Punkt weist der Bericht darauf hin, dass die
konfessionelle Frage jedenfalls in einem Land, in dem mchrere oder viele
Denominationen oder Kirchen nebeneinander stehen ein ernstes Hindernis
fiir die Evangelisation ist. In der Tat hat Studiengruppe I1I hier als einzige
auf einen Zﬁsammenhang hingewiesen, der fiir die ganzen Uberlegungen
zum Thema Gemeinde und Gemeinschaft wichtig, freilich erschwerend ist.
Die skumenische Frage nach dem Verhiltnis der einen Kirche ]eS}J C.hristi
zu den Gemeinschaften, die sich heute Kirchen oder Denominationen
Nennen, ist nicht ohne Bezichung zu dem uns hier beschéiftigender.l Ver-
hiltnis von Gemeinde und Gemeinschaft, obwohl es zwei verschiedene

F ragen sind, die man nicht aufeinander zuriickfithren darf.



— 190 —

Ein lehrreiches Beispiel moderner Evangelisation gab Henr: de Tienda
(Frankreich), der einen der {iiblichen, also sikularen, Spielfilme zeigte
und dabei die von ithm entwickelte Methode der Filmevangelisation vor-
fithrte.

Gottesdienst, Bibel und Evangelisation sind Elemente und Funk-
tionen, die im Wesen der christlichen Gemeinde selbst begriindet sind.
Die hierdurch notwendig werdenden Formen von Gemeinde und Gemein-
schaften kénnen noch verhiltnismissig leicht als von einem gemeinsamen
Zentrum ausgehend gesehen werden. Wie aber steht es mit dem Beruf,
mit der Arbeit, die die Gemeindeglieder ausserhalb der Kirche im Rahmen
der menschlichen Gesellschaft tun? Gehort es mit zum Wesen der Ge-
meinde, dass ihre Glieder in der Regel Arbeit in der Welt leisten wie die
andern Menschen auch, und dass sie also in der durch die arbeitsteilige
Wirtschaft bestimmten Gesellschaft einen weltlichen Beruf austiben? Es
konnte nicht erwartet werden, dass eine Studiengruppe der Laienkonferenz
in fiinf oder sechs Sitzungen diese wahrhaft erregende Frage giiltig be-
antwortet, die in der theologischen Diskussion quer durch alle Konfessionen
heute in ganz neuer Weise, aber noch tastend aufgenommen wird.

Der Bericht der Studiengruppe IV bietet als kritischen Maf3stab gegen-
tiber der Arbeitswelt den Satz an: «Jeder Beruf trigt eine Berufung in
sich», und meint offenbar, dass die «Berufe», insbesondere der handarbei-
tenden Schichten, dieser in ihnen liegenden potentiellen Berufung ent-
sprechend gestaltet werden miissten. Er fiigt aber wohl als Korrektiv hinzu:
«Kein Beruf — also wohl auch nicht ein der Berufung entsprechend ge-
stalteter 7 — 1st ohne Siinde.» Hier sind entscheidende Fragen angeriihrt,
die aber in der gebotenen Kiirze eines solchen Berichtes nicht wirklich
bedacht werden kénnen. Von unmittelbarer Bedeutung sind aber die Hin-
weise des Berichtes auf das Verhiltnis der Gemeinde zur Berufstitigkeit
ithrer Glieder. Diese Titigkeit spielt sich nicht ausserhalb dessen ab, was
die Gemeinde angeht. Die Gemeinde muss die Berufstitigen in ihren
No6ten, Schwierigkeiten und Versuchungen mit tragen und selbst zu ver-
stehen suchen. Das ist in unserer Welt des Spezialistentums eine enorme
Anforderung. Aber die Frage ist erlaubt, ob nicht in der Tat die christ-
liche Gemeinde gerade heute die Aufgabe hat, der Hort des Menschlichen
zu sein auch in dem Sinne, dass das Unmenschliche des blossen Fach-
betriebes in ihr zuriickgefithrt wird in den Bereich mitmenschlichen Ver-
stehens und echter Kommunikation. Im iibrigen aber tritt hier neben der
Gemeinde wieder die Gemeinschaft in ihre Rechte. Wie es hier und dort
schon geschieht, so sollten immer mehr Berufskreise entstehen, in denen
sich die in einem bestimmten Beruf oder Lebensbereich stehenden Ge-
meindeglieder gegenseitig helfen konnen, und wo man sich gleichzeitig
in besonderem Masse verantwortlich weiss fiir die Berufskollegen, die
ausserhalb der Kirche stehen. Diese Berufskreise konnen ohne Schaden
dem vorherrschenden Lebensstil im jeweiligen Berufsstand so angepasst



— 191 —

sein, dass auch der der Kirche noch skeptisch Gegeniiberstehende sich
hier einigermassen zu Hause fiihlen kann.

Alle vier Berichte weisen je abschliessend darauf hin, dass man die
Entwicklung nicht einfach sich selbst iiberlassen darf. Die Laien und die
Pfarrer miissen entsprechend ausgeriistet werden, um den in dieser Schau
auf sie wartenden Aufgaben begegnen zu konnen. Stirkere Einfiithrung der
Theologen in das Wirtschafts-, Sozial- und Kulturleben, in dem die Laien
stehen, wird gefordert. Einfiihrung der Laien in den Sinn des gottesdienst-
lichen Lebens, in das rechte Verstindnis der Bibel und in die Methoden
gemeinsamer Bibelarbeit, evangelistische Schulung der Laien und Aus-
riistung, ihren Beruf im Lichte des Evangeliums zu sehen und entsprechende
Berufsgemeinschaften zu leiten, wird erbeten. Vielerorts ist mit Tagungen,
Kursen und Instituten ein verheissungsvoller Anfang gemacht. Man wird
dafiir sorgen miissen, dass noch mehr getan wird, und besonders, dass
das, was man tut, noch geordneter und systematischer getan wird. Das
heisst zugleich, dass Koordination in der Planung auf der Ebene einer
Kirche, auf der Ebene eines Landes, auf europiischer und auf 6kumenischer
Ebene unerlissliches Gebot ist.

Es fehlt uns der Raum, den Bericht iiber die vier folgenden Gruppen, die
unter dem T'itel « Die Kirche und ihre Glieder im Verhiltnis zum sozialen und
politischen Leben» zusammengefasst sind, wiederzugeben. Sie sind fiir uns
auch nicht so wichtig. Jedenfalls wird in unsern Kreisen neben dem Bibel-
studium noch mehr dem gottesdienstlichen Leben fiir die Aktivierung der
Laien Bedeutung beigemessen werden. In der Gruppe IX «Die Kirchen,
die Christen und Europa» wurde die Frage aufgeworfen, welchen Beitrag
kénnen die Christen zu einer Einigung Europas leisten. Die Antwort lautet,
die Kirchen miissen fiir die rechte Grundlage der europiischen Einheit
einstehen. Sie besteht in der Erkenntnis, dass das gemeinsame Erbe der
europiischen Vilker eine gemeinsame Verpflichtung fiir sie mit sich bringt.
Diese besteht darin, «miteinander unter Opfern dafiir einzustehen, dass
unaufgebbare Menschenrechte wirksam geschiitzt werden und ein Friede
in Gerechtigkeit und Freiheit gesucht wird». Die Christen miissen dafiir
eintreten, «dass Europa darangeht, das Miteinanderleben seiner Volker
in der Gesinnung briidetlicher Verbundenheit und Riicksicht zu ordnen,
und sie dadurch befihigt, einander und dadurch den andern Vélkern der
Welt mit ihren Gaben wirksam zu dienen». Die Kirchen ihrerseits miissen
zuniichst einmal vor ihrer eigenen Tiire kehren. Sie konnen nicht wahrhaft
ein Zusammengehen der Volker Europas fordern, wenn sie m.cht bereit
sind, selbst zusammenzuarbeiten. Deshalb wird «die Schaffung eines Rates
der Europiischen Kirchen» vorgeschlagen. Fir diese europiische 21-1-
sammenarbeit der Kirchen werden drei Grundsitze aufgestellt: a) «die
iﬂnereuropﬁische Arbeit muss unter den Gesichtspunkten der'c'jkumepischen
Verbundenheit aller Teile der Erde getan werdeny; 6) die bereits von
¢inzelnen Gruppen und Gremien innerhalb der Kirchen geleistete Zu-



— 192 —

sammenarbeit auf europiischer Ebene soll nicht abgeldst, sondern unter-
stiitzt und koordiniert werden; c¢) die europidische Arbeit auf kirchlichem
Gebiet muss «in enger Verbindung zwischen den beteiligten Laien und
den Kirchenleitungen durchgefiithrt werdenn.

Die Evangelisch-Orthodoxe Studiengemeinschaft in Marburg.
Im Oktober 1951 bildete sich in Marburg auf Initiative von Prof. Benz vom
okumenischen Seminar in Marburg und von Prof. Zander vom Orthodoxen
Institut St. Sergius in Paris eine Evangelisch-Orthodoxe Studiengemein-
schaft. Die Griindung entsprang einem besondern Anliegen der Studenten-
schaft der Nachkriegszeit an den deutschen Universititen. Die Zahl der
orthodoxen Studenten hatte an deutschen Universititen zugenommen, so
dass unter dem Eindruck der dkumenischen Bewegung in der Begegnung
zwischen protestantischen und orthodoxen Studenten das Interesse nach
den Grundlagen und dem Wesen der beiderseitigen Kirchen sich steigerte
und zu gegenseitigen Aussprachen fithrte. Die Studiengemeinschaft will
eine freie Gruppe sein, die zum derzeitigen 6kumenischen Ringen einen
Beitrag leisten will. Es gibt in ihr nur eine geistige Mitgliedschaft, die mit
dem Verlassen der Gruppe und dem Ausscheiden aus der Universitit
erlischt. Praktisch erfolgt die Arbeit in der Form der Kleinkreise der
Studentengemeinden. Die Mitarbeit und Bereitschaft der Studenten-
pfarrer und der Studentengemeinden ist eine Vorbedingung und an diese
ergeht daher die dringende Bitte der Studiengemeinschaft, ihre Arbeit zu
unterstiitzen. Sie umfasst alle kirchlichen Bereiche praktischer und theo-
retischer Art, von der mitbetenden Teilnahme am Gottesdienst bis zum
Studium geschichtlicher, liturgischer oder dogmatischer Fragen. Im per-
sonlichen Kontakt mit dem Gldubigen der andern Kirche, im Miterleben
der liturgischen Fetern, im Gebet, im aufgeschlossenen Sich-Vertiefen in
das fremde theologische Gut soll sich der Gehalt des andern Kirchentums
erschliessen. Als Arbeitshilfen werden genannt: 1. Alle zwei bis drei Jahre
werden Arbeitstagungen Angehorige der verschiedenen Gruppen der
Studiengemeinschaft vereinen. 2. In regelmissigen Abstinden ergehen
Rundbriefe an die Arbeitsgruppen, die Anregungen und Vorschlige bringen
und Hinweise auf Studienmaterial geben. Hierfiir ist ein reger brieflicher
Erfahrungsaustausch mit den Sekretariaten die Voraussetzung. 3. Im Oku-
menischen Seminar Marburg steht eine kleine 6kumenische Biicherei zur
Verfiigung, deren Bicher im Bedarfsfall nach auswirts verliehen werden
kénnen.

Im Wintersemester 1951/52 stand die Arbeit unter dem Gesichtspunkt,
sich ganz elementar mit dem liturgischen Gut beider Konfessionen vertraut
zu machen, mit den Gebeten, Hymnen und Liedern. Es wurden evangelische
Passions- und Osterlieder gesungen und liturgische Texte der orthodoxen
Kirche gelesen. Im Vordergrund stand dabei die Chrysostomus-Liturgie,
deren Gebete, Hymnen und liturgische Handlungen eingehend besprochen
wurden. Dabei ergab sich eine Reihe von Fragen, die der Bearbeitung be-



— 193 —

diirfen, so z. B. die Kenosislehre, die Geschichte der Ikonenverehrung, die
Lehre von der Heiligen Sophia, die Behandlung von Himmel-Héllenfahrt
Christi in der protestantischen und orthodoxen Theologie und Kirche,
Das erste Referat hielt Dr. L. Miiller iiber «die Lehre von der gittlichen
Weisheit in der 6stlichen Orthodoxie», das zweite Prof. Benz iiber die Ent-
stehung, die theologische Bedeutung und die ikonographische Darstellung
der Erzihlung von der Héllenfahrt Christi. Vorsitzende der Gemeinschaft
sind der orthodoxe Pfarrer Dr. P. Zacharias in Tiibingen und der evan-
gelische Dozent Dr. L. Miiller in Marburg. Die Evangelischen Akademien
wurden eingeladen, sich der Arbeit der Gemeinschaft in lockerer Form
anzuschliessen. Sie haben der Bitte entsprochen. Besonders die Evangelische
Akademie Nassau und Hessen will sich der Gemeinschaft annehmen.

Vereinigung Lutherischer Kirchen in den Niederlanden. Nach
dem Ok. P. D. beschloss die Synode der «Wiederhergestellten Lutherischen
Kirche» der Niederlande, sich mit der « Evangelisch-Lutherischen Kirche»
zu vereinigen. Die Trennung hat vor 160 Jahren stattgefunden. Beide
Kirchen fanden sich nach der Lutherischen Weltkonferenz von Lund im
Jahre 1947 im gemeinsamen Bekenntnis, was die Synode bewog, zur Kirche
zuriickzukehren, von der sich thre Vorviiter getrennt hatten. Grund der
Trennung war der Widerstand gegen rationalistische junge Geistliche in
den 8oer Jahren des 18. Jahrhunderts in Amsterdam. Die Opposition
organisierte sich zu einer eigenen selbstindigen Gemeinde. An andern
Orten geschah ihnliches. Den Gemeinden wurde von Staats wegen volle

Freiheit gewihrt. Die Gemeinden waren urspriinglich autonom. Sie traten
erst im Jahre 1833 zu einer Kirchengesellschaft zusammen. Die Zahl ihrer

Anhiinger betrug im Jahre 1930 total 11 937.

Ein rémisch-katholischer Bischof zur Okumenischen Bewegung.
Bischof Dr. A. Stohr von Mainz hat auf Pfingsten an seinen Klerus ein
Schreiben erlassen, in welchem er «von der steigenden Sehnsucht nach
der Einheit der Kirche im christlichen Raum und von dem, was man 6ku-
menische Bewegung genannt hat», spricht ). Auf die Pfingstwoche hatte
er die Geistlichen zu einer Studientagung mit diesem Thema eingeladen.
Mit dem Schreiben mochte er die erreichen, die die Tagung nicht besuchen
konnen. Der Bischof geht von der Tatsache aus, dass die letzten Jahrzehnte
ein geradezu erstaunliches Anwachsen der Sehnsucht nach der Una Sancta
gebracht habe. Die verschiedenen Weltkonferenzen werden kurz skizziert.
Ein Okumenischer Rat der Kirchen habe sich gebildet, «der nicht dem
Stolze verfiillt, Kirche oder Uberkirche sein zu wollen, aber in briiderlicher
Weise Liebe und Wege zu grosserer Einheit sucht und erstrebt..» )

Die Bewegung ist nicht iiberall gleichgeartet — «aber gewisse Zlige
Werden doch gemeinsam sichtbar. Die Entwicklung auf qCLItschem .BOden
erscheint dabei besonders bedeutungsvoll». Der Bischof ist der Meinung,
\——\——__4.

") Herder Korrespondenz, Juli 1952, S. 463 ff.



— 194 —

dass in der deutschen evangelischen Kirche die Erfahrung unter dem
nationalsozialistischen Regiment zur Folge gehabt habe, «dass Glaube
und Ordnung zusammengehdren und auch die Ordnung der Kirche, thr
Recht, Herrenrecht Jesu Christi ist». Der dogmatisch interessierte Zweig
der Okumenischen Bewegung heisse auch «Faith and Order». « Damit war
der Ansatzpunkt gewonnen fiir ein eigenes kirchliches Recht. ,Bekenntnis-
recht’, wie man sagte, und fiir die Ablehnung des Staatskirchentums, das
gar zu lange ein richtiges Kirchenverstindnis gefesselt hatte... Die Frage
nach dem Recht und den Rechtstrigern in der Kirche ist seitdem im evan-
gelischen Raum nicht mehr verstummt. Das Amt und seine Quelle, das
Bischofsamt selbst das Petrusamt sind heute bet den evangelischen Briidern
vielerorterte Fragen.» «Aufs engste hingt damit zusammen die Wieder-
entdeckung des Sakramentalen driiben bei den Briidern, die ithre Gemein-
schaft oft von unserer Kirche zu unterscheiden suchten, indem sie sie
,Kirche des Wortes, nannten. Die Notzeit des Kirchenkampfes fiihrte sie
hin zu den Kraftquellen, deren zentralste das Sakrament des heiligen
Abendmabhles ist. Es trat allmahlich viel mehr als bisher in den Mittelpunkt
des Gottesdienstes. ... Auch die Ohrenbeichte, die so lange zu den ver-
kanntesten Lehrstiicken gehort, hat starke Beachtung gefunden. ... Die
in der letzten Aprilwoche in Flensburg tagende Generalsynode der Ver-
einigten Evangelisch-lutherischen Kirchen Deutschlands machte ja be-
kanntlich den Pfarrern das Beichthéren zur Pflicht. Die Beichte kann natiir-
lich kein Sakrament sein, wie wir es verstehen. Selbst Maria findet Be-
achtung und Wertschitzung. Trotz manchen lauten Widerspruches gegen
das Mariendogma von Allerheiligen 1950 entdeckt man wieder gewisse
marianische Spuren im éltern Protestantismus bis hin zu einer iiberaus
zarten Erklirung des Magnificat aus Luthers eigener Feder.

«Mit zu den erstaunlichen Erkenntnissen», so fihrt der Bischof fort,
¢kam der Fiihrer einer norddeutschen Landeskirche, der vor einem halben
Jahr auch hier in Mainz sprach !). Er gab starke Gefahren in den harten
reformierten Formeln ,allein die Schrift, allein aus Glauben, alletn durch
Gnade* zu und forderte zur Vermeidung einseitiger Verengung die katho-
lischen Erginzungen: Schrift und Uberlieferung, Glaube und Werke,
Gnade und Wiirde, wie er lieber sagt statt Verdienst. Ja er entwickelt die
hier vorgelegten Gedanken zum Prinzip und bedauert, dass die Evan-
gelischen im einseitigen Streben, Gott und Christus allein die Ehre zu
geben, viel Wertvolles verloren hiitten, zum Schaden religioser Lebendig-
keit und Gesundheit; die Engel und Heiligen, d. h. das Gefolge Christi;
das Amt, das doch nur in Christi Vollmacht denkbar sei; und die ganze
sakramentale Welt, vor allem das Altarssakrament, das die Gegenwart mit
Gottesleben und Gottesnihe fiille und vor Entleerung bewahre.» Ferner
weist der Bischof auf einen Aufsatz iiber die Kirche unter dem amtlichen

') Dr. W. Stihlin, Bischof der Evangelisch-lutherischen Kirche in Oldenburg.



— 195 —

Material zur Vorbereitung auf die Weltkirchenkonferenz d. J. 1948 hin, den
ein anglikanischer Erzbischof (Gregg) in fast ganz katholischem Sinne ver-
fasst habe. «Nur ganz wenige Sitzchen finden sich in dem Aufsatz, die ich
beanstanden miisste. .. Dieser Aufsatz ist um so bedeutungsvoller, als er
nicht etwa die Privatmeinung irgendeines Gelehrten, sondern die normale,
anglikanische Kirchenlehre auftragsgemiss vortrigt.» Schliesslich wird
darauf hingewiesen, dass man in letzter Zeit Lehrzuchtverfahren einrichtet.
Die lutherische Generalsynode in Flensburg habe soeben die Landes-
bischéfe zu einer Lehrentscheidung gegen Bultmanns Entmythologisierung
des N.T. beauftragt. Gewiss, solche Zugestindnisse an katholische Auf-
fassung sind schon und gut. Der Chronist ist der Meinung, sie diirfen nicht
iiberschitzt werden, wie das hier geschieht.

Im zweiten Teil des Schreibens warnt der Bischof vor falschen Hoff-
nungen. T'ausend Fragen stinden zwischen dem Einzelnen und Gruppen
im Evangelischen Lager. Schwer empfunden wurde, dass auf den Kon-
ferenzen keine Abendmahlsgemeinschaft moglich sei. Es herrsche keine
Einheit in der Amtsauffassung, im Glauben. Am wenigsten sei bisher
Einheit im Kirchenbegriff. Man miisse dabei beachten, «dass das Kirchen-
bewusstsein sozusagen im evangelischen Raum in den letzten 50 Jahren
neu erwachen musste». Jede noch so kleine Gemeinschaft nahm sich bis
vor kurzem das Recht, «sich Kirche zu nennen, wihrend dem es nur eine
Kirche Jesu Christi gibt, und wir romische Katholiken an dem von den
Vitern ererbten Glauben stark und streng festhalten: Wir sind diese eine,
heilige, katholische und apostolische Kirche, von der das aus frithester Zeit
stammende und den Namen des hochverehrten griechischen Kirchenvaters
Athanasius tragende Glaubensbekenntnis, das uns Nachkémmlingen der
germanischen Volksstimme besonders nahesteht, sagt: ,Ein jeder, der
gerettet werden will, muss vor allem den katholischen Glauben haben. Wer
ihn nicht ganz und unverletzt bewahrt, wird zweifellos auf ewig verloren
gehen', Und am Schluss wiederholt der Text noch einmal: ,Das also ist der
katholische Glaube, und wer ihn nicht treu und fest umfasst, kann nicht
selig werden‘.» Es ist kiihn, diese Sitze auf Rom anzuwenden. Gerade
Rom hat diesen Glauben verindert. Es hat das filioque dem Bekenntnis
beigefiigt, ferner die Fehlentwicklung der Eucharistiefeier gec}uldet und
sanktioniert, die neuen Dogmen von 1854, 1870 und 1950 verlfundet, -den
Katholizismus zum Romanismus werden lassen und damit eine Barriere
geschaffen, die eine kirchliche Union ausschliesst. .

Wenn der Mainzer Bischof im dritten Teil seines Schrelbens. glaubF,
Gott sei offenbar am Werk, um die Risse zu heilen, die <.iie Qhrlstenhc1t
Zerspalten, so ist der Glaube eine Tiuschung, das mi'llsse im S:mne Ro.ms
geschehen. Gewiss, wir freuen uns, wenn Rom fiir 'dle kerth}-le Ufuon
betet, aber die Meinung ist ein schwerer Irrtum, die E}'kenntn{.&; c‘lrange
Sich immer mehr manchem der getrennten Brider auf, «in der romischen

irche ist die Einheit gerettet worden, in ihr ist der Glaube gerettet worden



— 196 —

auch durch die dunkelsten Jahrhunderte hindurch, in ihr ist das alte Credo
gerettet worden und in unverindertem Gebrauch im kirchlichen Gebet und
Gesang, die Kirche Roms hat die alten Sakramente gerettet und ist keiner
Kritik gewichen, sie hat das kirchliche Amt durch alle Jahrhunderte ge-
tragen in lickenloser Weitergabe von Geschlecht zu Geschlecht; in ihr
blitzt wie von hohem Leuchtturm durch die Zeiten die Wahrheit des
Spruches des hl. Ambrosius (in Ps. 40 n. 30, Rouet 13, 61): ,Wo Petrus
ist, da ist die Kirche, wo die Kirche ist, da ist nicht Tod, sondern ewiges
Leben‘.» Bedauerlich ist nur, dass die Kirche, die Ambrosius meint, eine
ganz andere gewesen 1st als die, welche sich heute als die alleinwahre aus-
gibt. Wir haben in der 6kumenischen Bewegung die Wahrnehmung gemacht,
dass diese Erkenntnis gerade in 6kumenischen Kreisen immer mehr durch-
dringt. Der 1. November 1950 hat viel zur Kldrung beigetragen. Man gebe
sich in roémisch-katholischen Kreisen keinen Illusionen hin. Daran kénnen
auch die ergreifend schonen und tiefen Worte des Mainzer Bischofs, die
gewiss von Herzen kommen, nur wenig dndern.

Die katholische Nationalkirche in Polen. Am 10. Mai 1951 ist in
Krakau Bischof Josef Padewski der katholischen Nationalkirche gestorben.
Er war im Januar wegen Ubertretung des Devisengesetzes verhaftet worden.
Vergeblich setzten sich amerikanische Behorden (er war Blirger der USA) fiir
thn ein. Am 16. Februar traten die Geistlichen der Kirche in Warschau zu
einer Konferenz zusammen. Man erfuhr nur das eine, dass beschlossen
wurde, die Verbindung mit der polnischen Mutterkirche in USA ab-
zubrechen. Seither horten wir vom Schicksal der Kirche nichts mehr. Seit
einiger Zeit erhalten wir die kirchliche Monatsschrift «Poslannictwo»
— Sendbote — zugeschickt. Daraus ergibt sich, dass die Verwaltung
der Kirche von Krakau nach Warschau tbergesiedelt ist. Ebenso das
Priesterseminar. An der Spitze der Kirche steht der Electus Julian Pekala,
der Sekretir der bischoflichen Kurie ist der Electus Prof. E. Kriegelwicz
mit Sitz Ul Wilcza 31 in Warschau. Die ersten Nummern enthalten Ausziige
aus dem neuen Rechtsbuch der Kirche, das in 188 Canones die Grund-
sitze und die rechtlichen Bestimmungen der Kirche festlegt. Sie lassen
deutlich erkennen, dass sich die Kirche in den heutigen Staat Polen riick-
haltlos eingefiigt hat. Wir lassen hier die wichtigsten Canones in deutscher
Ubersetzung ohne jeden Kommentar folgen.

Can. r1. Gemiiss den Idealen der Urkirche begriisst die Polnische Katho-
lische Kirche aufrichtig die Regierung der Polnischen Volksrepublik. Sie
garantiert: 1. dem Volke und der biirgerlichen Gesellschaft: a) die soziale
Gerechtigkeit, 4) Gleichheit aller vor dem Rechte, ¢) Freiheit des Ge-
wissens und des Denkens, d) echte Aufklirung und Kultur innerhalb der
breitesten Massen der biirgerlichen Gesellschaft, e) Arbeit und Brot fiir
alle Menschen, die guten Willens sind; 2. in den internationalen Beziechungen
den Frieden und die briiderliche Zusammenarbeit der Vilker der Welt, als



— 197 —

Ankiindigung der nahen, besseren Zukunft in der gliicklichen, friedlichen
und schépferischen Arbeit, die sich auf dem Geiste der I'reiheit, Briider-

lichkeit und des Fortschritts aufbaut.

Can. 12. Die Polnische Katholische Kirche, als ein lebendiger Teil
eines grossen nationalen Organismus, steht entschieden auf dem Stand-
punkt der richtig verstandenen Pflicht gegeniiber dem Volke und dem Pol-
nischen Staate, indem sie die Worte Christi: «Gebt dem Kaiser, was des
Kaisers ist» realisiert. Die Polnische Katholische Kirche schliesst sich also
dem zeitgendssischen Leben eng an, indem sie: 1. sich mit dem historischen
Streben des ganzen Polnischen Volkes in der Griindung der geschlossenen
Nationalen Front solidarisiert; 2. an dem zunehmenden Kampfe um die
Befestigung des Friedens in der Welt aktiv teilnimmt; 3. an den Anstren-
gungen zur Durchfiihrung der staatlichen, wirtschaftlichen und kulturellen
Pline sich beteiligt.

Can. 13. Die Polnische Kirche in der Polnischen Republik ruht auf
dem Fundament der Unabhiingigkeit von jeglicher auslindischen, geistigen
oder weltlichen Macht, indem sie sich auf die Grundsiitze des Glaubens und
der Moral der Allgemeinen Kirche stiitzt.

Can. 16. Im Verhiltnis zu allen Bekenntnissen und zu den Menschen,
die keinen Glauben haben, verhilt sich die Polnische Katholische Kirche
loyal, gemiiss dem Grundgedanken des Evangeliums, niimlich: der Briider-
lichkeit aller Menschen, einem gemeinsamen Vater im Himmel und einem
gemeinsamen ibernatiirlichen Ziele der ganzen Menschheit.

Can. r7. Im Verhiltnis zu der Romisch-Katholischen Kirche in der
polnischen Republik unterstreicht die Polnische Katholische Kirche die
auf beiden Seiten gleiche Lehre des Glaubens und der christlichen Sitten,
die auf der Lehre der Urkirche gestiitzt ist. Sie erklirt sich aber nicht soli-
darisch mit der Rémisch-Katholischen Kirche in der ideologischen und
organisatorisch-diszipliniren Bezichung wegen des historischen Unrechtes,
das dem polnischen Volke durch diese Kirche in Hinsicht auf die erziche-
rischen, sozialen und politischen Dinge angetan wurde.

Can. 18. Die Polnische Katholische Kirche verhilt sich freundschaft-
lich zu den andern katholischen Bekenntnissen in der Polnischen Republik,
mit Ausnahme der Rémisch-Katholischen Kirche, gemiiss dem gemein-
samen historischen Kampf fiir dieselben Ideale: 1. fiir die Unabhiingigkeit
des polnischen Katholizismus von den fiir den nationalen Organismus
schiidlichen Einfliissen der vatikanischen Abzweigung; 2. fiir die Ver-
Wirklichung der religivsen und sozialen Grundsiitze der'unverdorbenen
christlichen Weltanschauung im Leben des polnischen Volkes.

Can. 20. Die Polnische Katholische Kirche steht fest in der Lehre
des Glaubens und der Moral auf dem Boden der geoffenbarten Wahrheiten,
die enthalten sind in den kanonischen Biichern des Alten ufld besonders

es Neuen Testaments und die erliutert sind: 1. durch die Beschlisse



— 198 —

der allgemeinen Konzilien der Kirche; 2. durch die Lehre der apostolischen
Viter und der Kirchenviter der ersten Jahrhunderte des Christentums.

Can. 21. Die Polnische Katholische Kirche ist ein lebendiges Glied
der allgemeinen (Katholischen) Kirche, die von Christus gestiftet wurde.
Als Ausdruck dieser organischen Einheit der Polnischen Katholischen
Kirche mit der allgemeinen Kirche gilt: 1. das gemeinsame apostolische
Glaubensbekenntnis, d. h. das Festhalten an der gesamten Lehre Christi;
2. die Anerkennung und Anwendung der heiligen 7 Sakramente, die von
Christus eingesetzt sind; 3. die Bewahrung der bischéflichen Nachfolge,
d. h. der apostolischen Sukzession; 4. die Einheit der Liturgie mit der
Besondern Devotio des Allerheiligsten Altarssakraments, der Allerheiligsten
Jungfrau Maria und der Verehrung der Heiligen Unseres Herrn.

Can. 46. Die Polnische Katholische Kirche strebt in ihrer Ideologie
nach der Verwirklichung des Gedankens vom Reiche Gottes auf Erden
innerhalb des polnischen Volkes. Also lehrt sie, indem sie an die Gesamtheit
der ungefilschten Lehre Christi ankniipft und die Grundsitze des katho-
lischen Glaubens unter den Bekennern der Kirche verbreitet: 1. die Not-
wendigkeit der Einheit, der Briiderlichkeit und der sozialen Gerechtigkeit;
2. sie lehrt die hohe Wiirde des christlichen Menschen, die richtige Auf-
fassung der Ehre des polnischen Biirgers und die eifrige Erfiillung der
Pflichten gegeniiber dem Nichsten, dem Volk, dem Staat und der ganzen
Menschheit.

Can. 47. Im Gegensatz zur Romisch-Katholischen Kirche in der Re-
publik Polen anerkennt die Polnische Katholische Kirche: 1. den Primat
und die Unfehlbarkeit des Papstes, des Hauptes der italienisch-katholischen
Kirche, nicht. Sie begriindet diese Ablehnung mit dogmatischen und
historischen Tatsachen; 2. beim Sakrament der Busse anerkennt sie fiir
die Erwachsenen neben der sogenannten Ohrenbeichte die gemeinschaft-
liche Bussandacht gemiss dem Brauche der Urkirche; 3. sie schafft den
Handel mit den Heiligtiimern (Sakramenten) ab. Sie schreibt ihren Geist-
lichen die uneigenniitzige Ausiibung aller religidsen Funktionen vor;
4. sie schafft den Zwang des Zélibats der Geistlichen ab. Sie betrachtet
die Ehe als ein grosses und heiliges Sakrament und die Familie als die ge-
siindeste und wichtigste Zelle des sozialen Lebens; 5. sie verpflichtet ihre
Geistlichen zum unaufhérlichen Streben nach der Hohe der christlichen
Vollkommenheit zum beispielhaften eigenen Leben und zur engen Ver-
kniipfung ihres Lebens mit dem Leben und den Bediirfnissen der ihnen
anvertrauten Bekenner der Kirche; 6. sie erkennt den Frauen die gleichen
Rechte zu und stellt sie auf die ihnen gebiihrende Stufe der Bedeutung
und des Ansehens; 7. sie lisst die Laien zur Betitigung im kirchlichen Leben
und zur Verwaltung des kirchlichen Vermégens zu; 8. in allen liturgischen
Handlungen wird ausschliesslich die Landessprache (polnische) gebraucht,
um die enge Verbundenheit zwischen dem Gebete des Geistlichen am
Altar und den Bekennern der Kirche zu bewirken.



— 199 —

Can. 48. Die Polnische Katholische Kirche beniitzt die Katholische
Liturgie der westlichen Kirche und dieselben liturgischen Gewinder und
Gefisse. So weit die wesentlichen Bestimmungen. A K.

Nachtrag sum Aufsatz «Zur Liturgischen Bewegungy im letzten He 1t, S. 65 ff.

Von sachkundiger Seite wird uns geschrieben:

In Threm Artikel zitieren Sie den Benediktiner P. Theodor Bogler, der
beziiglich des «deutschen Chorals» auf die Anwendungsméglichkeit der
«Correpta» hinweist. Sie setzen dazu die Fussnote «Wohl der Medicaean.

Correpta hat nichts mit jenem verstiimmelten Choral zu tun, wie ihn
die Medicaea-Ausgabe bot. Mit «Correpta» ist vielmehr gemeint die «me-
diatio correpta» der frithmittelalterlichen und heute noch iiblichen Psalmo-
die. Sie gibt musikalisch die Akzentlage auf der letzten Silbe bei Mono-
syllaba und indeklinablen hebr. Namen an, und zwar durch Kontraktion
der Mittelkadenz oder auch durch Kiirzung. Mit ihrer Hilfe sucht man
seitens der deutschen Gregorianik, wie Prof. Thiirlings sie praktiziert, dem
starken (minnl.) Schlussakzent des deutschen Satzgefiiges in der Psalmodie
beizukommen. In der lat. Psalmodie ist sie ein Behelf und eben nur bei
der Mediatio, nicht aber beim Schlussakzent der Terminatio méglich.

Bogler wird bei den Benediktinern als Optimist angesehen. Man sagt
sich in diesen Kennerkreisen, das Problem werde mit solchen Hilfsmitteln
nicht gelést, weil es in den Wesensgesetzen der Sprachen gegriindet sei.

Immerhin freuen wir uns, dass Thiirlings den Mut hatte, unkompliziert
an die Verdeutschung des gregorianischen Chorals heranzugehen; aller-
dings ist bei diesen seinen Versuchen manches musikalisch unméglich und
einem feineren deutschen Sprachempfinden nicht gemiiss.

Hier ein Beispiel fiir die mediatio correpta:

8. Ton Initium Tenor Mediatio
e .
] [ S S S S N N T S
A, 1 e L S ————
Be - a - tus wvir, qui ti - met Dé - mi - num: *
implebit ru-[ 1 - - nas:
Mediatio correpta: Do - mi-nusex Sijén: *
Hérrn: *

» Hoch erhebt meine Seele den
Tenor Terminatio (oder Differentia)
-

oy 0_ _ﬂ :ﬂ

B

vo - let | ni - mis.
hi con-| fir-ma me.

jubelt mein| Geist.

in man - da - tis ejus

et spiritu principa -
in Cott, meinem Heiland,

-



	Kirchliche Chronik

