
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 42 (1952)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 182

Kirchliche Chronik

Tagungen des Exekutivausschusses des Ökumenischen Rates
der Kirchen. Vom 4.-8. Februar 1952 hielt der Ausschuss eine Sitzung
im Lambeth-Palast in London ab. Es wurde u. a. der erste umfassende

Bericht über die Stellung der Frau in der Kirche entgegengenommen. Ihm
liegt eine in verschiedenen Ländern durchgeführte Umfrage zu Grunde.
Der Vorsitzende, der Bischof von Chichester, bezeichnete nach dem Ök.
P. D. vom 15. Februar diesen Bericht als «epochemachend im Leben der
Kirche». In sechs Kapiteln werden folgende Themen behandelt: «Die Frau,
die Kirche und die Gesellschaftsordnung», «Der freiwillige Dienst der
Frau in der Kirche», «Die vollamtliche und berufliche Tätigkeit von Frauen
in der Kirche», «Die Frau und das geistliche Amt», «Die Beteiligung der
Frau in der Kirchenverwaltung», «Wandel und Gelegenheit». Der Bericht,
der von Dr. Kathleen Bliss verfasst ist, ist im Verlag S. C. M. Press London
erschienen.

In der Sitzung vom 11.-13. August in Nyköbing-Falster (Dänemark)
wurden zunächst Berichte über Besuche bei Mitglied- und andern Kirchen
besprochen.

Dr. Franklin C. Fry erzählte von seinen Eindrücken in Japan, wo er
der Eröffnung der Internationalen Christlichen Universität Tokio
beiwohnen konnte. Ferner nahm der Ausschuss Berichte entgegen von Dr. Marc
Boegner (Frankreich) über seine jüngste Reise nach Südafrika sowie eines

Mitglieds im Genfer Mitarbeiterstab des Weltkirchenrats, Pfarrer Micheli,
über dessen Fühlungnahme mit den Kirchen Ungarns und der Tschechoslowakei.

Dr. W. A. Visser 't Hooft stellte in seinen Ausführungen über
Südamerika, Südafrika und Abessinien als ein hoffnungsvolles Anzeichen
ökumenischer Verständigung heraus, dass sein Aufenthalt dort sowohl von
den einheimischen Kirchen als auch von den fremdsprachigen christlichen

Gruppen begrüsst und die gesamte Diskussion über aktuelle Fragen im
Geist der ökumenischen Gemeinschaft Anerkennung gefunden haben.

Themen

Der Ausschuss befasste sich eingehend mit den Vorschlägen, wie sie
die Studienabteilung des Ökumenischen Rates gemeinsam mit einem für
die Vorbereitung der kommenden Vollversammlung in Evanston 1954
beauftragten Sonderausschuss wenige Tage vorher in Marielyst,. Dänemark,

ausgearbeitet hatte. Es wurde vereinbart, dass die Vorbereitende
Kommission für das Hauptthema der Vollversammlung — «Der gekreuzigte
(und auferstandene) Herr — die Hoffnung der Welt» — gebeten werden
möchte, die Arbeit der Vorbereitungskommissionen für die Unterthemen
der Vollversammlung auf dieses Grundthema auszurichten. Der Lunder



— 183 —

Konferenz soll die Formulierung des ersten Themas hinsichtlich Glauben
und Kirchenverfassung wie auch die Zusammensetzung dieser Vorberei-
tungskommissionen anheimgestellt werden. Folgende weitere Themen
kommen zur Verhandlung: Missionarische Verkündigung: «Die Verpflichtung

der Kirche gegenüber den ihr Fernstehenden». Sozialpolitische Fragen:
«Die verantwortliche Gesellschaft in weltweiter Sicht». Kommission der
Kirchen für internationale Angelegenheiten: «Christen im Ringen um eine
rechte Ordnung der Welt». Gemeinschaftsprobleme: «Die Kirche inmitten
rassischer und völkischer Spannungen». Die Laienfrage: «Der Christ in
seinem Beruf».

Die Stildienkonferenz von Marielyst hatte die Aufgabe, den einleitenden

Schriften für die zweite Vollversammlung ihre endgültige Fassung zu
geben. Diese Unterlagen zu den obigen Themen lassen das Arbeitsprogramm
der Vollversammlung in ihrer Gesamtanlage erkennen und stellen den
Zusammenhang zwischen den einzelnen Fragen und dem Hauptthema her.
Aus ihnen wird deutlich, dass die Vollversammlung sich bemühen wird,
die Kirchen der Welt zu sammeln, damit sie diese fundamentalen Probleme
zusammen durchdenken und sich über eine gemeinsame grundsätzliche
Ausrichtung klar werden. Endlich ging die Studienkonferenz der Frage
nach, wie man das Anliegen dieser Themen in die Kirchengemeinschaften
hineintragen könnte, um so ihre grösstmögliche Unterstützung des Studien-
programmes zu erzielen.

Der Ausschuss stellte ferner für die Arbeit der Abteilung für Zwischenkirchliche

Hilfe und Flüchtlingsdienst für das Jahr 1953 konstruktive
Pläne auf. Der von den Mitgliedskirchen des Ökumenischen Rates für die
Zwischenkirchliche Hilfe in allen ihren Gliederungen gewährte Beistand
ist ausschliesslich bestimmt von dem Gedanken des Dienens. In diesem
Plan sind eingeschlossen bestimmte Pläne für den Dienst an Flüchtlingen
und Auswanderern, ökumenische Sonderprojekte verschiedener Art sowie
eine Reihe von mit der Tätigkeit des Mitarbeiterstabs verbundener

Beratungen, Reisen usw. Angesichts der Hoffnungen der 9 Millionen
europäischen Flüchtlinge, die immer mehr auf die Piandreichung der freien

Hilfswerke angewiesen sind, stimmte der Exekutivausschuss einer

Denkschrift über die gegenwärtige Flüchtlingslage zu, die der Direktor der

Abteilung für Zwischenkirchliche Hilfe, Dr. Robert C. Mackie, verfasst

hatte. Nur ein wirksam unterstützter Dienst der Kirchen an den Flüchtungen

kann den kirchlichen Charakter der von den Mitgliedskirchen
gewährten Hilfe aufrechterhalten, so heisst es in dieser Denkschrift, und

nur ein entsprechend ausgebauter Dienst vermag von weiteren Spenden

Gebrauch zu machen, die aufgebracht werden können, um die Leiden
und das tragische Geschick zu lindern, das so viele unserer heimat- und

staatenlos gewordenen Brüder nun schon so lange erdulden.

Der Ausschuss setzte sich dafür ein, dass der Krankendienst der

Abteilung zu den kranken und erholungsbedürftigen Pfarrern und kirchlichen



— 184 —

Mitarbeitern seine Aufgabe fortsetze, wie auch die Versorgung kirchlicher
Mitarbeiter in Osteuropa mit Medikamenten ihren Fortgang nehmen soll.

Ferner gilt es, die Beschaffung von Stipendien und Studienerleichterungen
für Theologiestudenten und kirchliche Mitarbeiter (die ein Ausbildungsjahr

bei einer anderen Kirche im Ausland verbringen), die zur Unterstützung
von Pfarrern und den Austausch kirchlicher Mitarbeiter gewährte Bruderhilfe,

die Jugendlager für ökumenischen Aufbau und die Förderung des

ökumenischen Instituts in Bossey (Schweiz) sowie des mit ihm verbundenen
Laiensekretariats weiterzuführen. Das Arbeitsprogramm 1953 für den

kirchlichen Liebesdienst wird den Mitgliedskirchen des Ökumenischen

Rates mit der Bitte um tatkräftige Unterstützung empfohlen.
Zur Frage «Die Kirchen und die europäischen Flüchtlinge» führt der

Direktor in der genannten Denkschrift aus:
«Auf die Hilfstätigkeit der UNRRA in den Jahren 1944-1946 folgte

das spezifische Programm der Internationalen Flüchtlingsorganisation (IRO)
1948 bis 1951. An der Tätigkeit der freiwilligen Hilfswerke hat der
Flüchtlingsdienst des Ökumenischen Rates der Kirchen gemeinsam mit clem

(amerikanischen) Church World Service und dem Lutherischen Weltbund
einen erheblichen Anteil. Die Aufhebung der IRO führte zur Bildung
neuer Formen der zwischenstaatlichen Aktion zugunsten der Flüchtlinge:
Erstens besteht nun der Hohe Kommissar der Vereinten Nationen für
Flüchtlinge, mit dessen ausgreifendem Arbeitsbereich der Ökumenische
Rat engste Fühlungnahme gehabt hat; zweitens das Vorläufige Zwischenstaatliche

Komitee für Auswanderung aus Europa (PICMME), mit dem
die freien Wohlfahrtsorganisationen in enger Verbindung stehen wie seinerzeit

mit der IRO. Eine Hauptaufgabe des Flüchtlingsdienstes ist die

Verbindung mit der UNO und den zwischenstaatlichen Körperschaften für
Flüchtlingshilfe. Darüber hinaus ergaben sich neue Möglichkeiten einer
umfassenderen Hilfe aus der Fühlungnahme mit den verschiedenen

Regierungsstellen und Stiftungen und neue erfolgreiche Kontakte mit dem
Hohen Kommissar, der PICMME, dem National Catholic Welfare
Conference (USA), dem American Joint Distribution Committee, dem
Lutherischen Weltbund und der Ford-Stiftung. Der Ökumenische Rat nimmt
im Auftrage der an der Flüchtlingshilfe beteiligten Kirchen bei allen solchen

Verhandlungen im Interesse der Flüchtlinge eine Schlüsselstellung ein.
Als die IRO ihre Arbeit einstellte, übergab sie buchstäblich die

Verantwortung für grosse Flüchtlingsgruppen an die freien Hilfswerke, wobei
ihnen für die Betreuung dieser Flüchtlingsgruppen ein endgültiger
Geldbetrag zur Verfügung gestellt wurde. Dadurch sahen wir uns in die Lage
versetzt, der Wiederansiedlung von Flüchtlingen in grösserem Mass
Vorschub zu leisten; Hand in Hand damit aber wurde auch die Belastung des

Weltkirchenrats, was seinen Mitarbeiterstab, Zeitaufwand und Ausgaben
anbelangt, wesentlich vermehrt. So sind wir das Gewissen der Auswanderung

geworden, die leicht zu einer seelenlosen Operation entarten kann



— 185 —

Worauf es uns ankommt, ist eine von Verständnis und Mitgefühl getragene
planmässige Auswanderung und nicht die Beschaffung tauglicher Arbeitskräfte.»

Abschliessend erklärt Dr. Mackie: «Seit mehreren Jahren hängt die
Aufrechterhaltung dieses christlichen Liebesdienstes an den Flüchtlingen
für die Glieder zahlreicher Kirchen von den Zuwendungen des
Weltkirchenrats ab. Gegenwärtig werden i6o Pfarrer und Priester durch den
Flüchtlingsdienst unterstützt, der ihnen ihre Gehälter zahlt bzw. sie mit
dem Nötigen versorgt, damit sie in ihrer Seelsorge fortfahren können.
Wenn auch diese .Minderheitskirchen' in ihrem Umfang infolge
zunehmender Auswanderung zusammenschrumpfen, so wird ihre Betreuung
doch schwieriger, weil sie soweit auseinander wohnen. Es wird nichts
unversucht gelassen, um den zerstreuten Gruppen und Familien
nachzugehen, damit sie allzeit wissen, dass die Kirche sie nicht vergisst. In dieser
Hinsicht hat sich der Ökumenische Rat der Kirchen als ,Pastor Pastorum'
betätigt, und hier hat sich die ökumenische Gemeinschaft in ihrer Realität
am deutlichsten gezeigt.»

Die Laienbewegung unter der Ägide des Ökumenischen Rates
der Kirchen. Auf der Vollversammlung des Ökumenischen Rates der
Kirchen im Jahre 1948 in Amsterdam wurde beschlossen, die Laienarbeit
in den Kirchen systematisch zu behandeln und in verschiedenen Teilen der
Erde Laientagungen einzuberufen. Ein besonderes Sekretariat wurde zu
diesem Zweck geschaffen, das in den Stab des Ökumenischen Rates in Genf
eingegliedert wurde. In den folgenden Jahren wurden jeweilen auf das

Frühjahr in das ökumenische Institut in Bossey bei Genf Laien zu
Konferenzen eingeladen, um eine Laientagung für Europa einzuberufen. Sie

trat im Juli 19ÇI im Bad Boll zusammen und wurde vom Direktor des

Ökumenischen Institutes geleitet. Es hatten sich in den Tagen 18.-27. Juli 220

Teilnehmer, worunter 57 Frauen, aus 12 verschiedenen Kirchen und 20

Ländern eingefunden. Es liegt uns ein Bericht vor, aus dem wir einige
Ausschnitte unsern Lesern zur Kenntnis bringen möchten, zumal auch in

unsern Kirchen dieses Thema z. T. seit Jahren behandelt wird. Der Gottesdienst,

so heisst es im Bericht, «bildete das innere Gerüst» der ganzen
Tagung. Sic wurde mit einem Gottesdienst und einer Predigt nach

«schottischreformiertem Ritus» eröffnet. Am Sonntag war Gottesdienst nach

lutherischem Ritus mit der Feier des hl. Abendmahles. Geschlossen wurde die

Tagung mit einem nach methodistischem Vorbild gehaltenen Dank- und

Verpflichtungsgottesdienst. Täglich wurde als Morgenandacht die orthodoxe

Liturgie gefeiert und der Tag am Abend mit einem freien Segen

geschlossen: Besonders betont wird, dass die Laienbewegungen dem

gottesdienstlichen Leben — freundlich oder ablehnend — nicht gegenüberstehen,

sondern sie stehen darin. Weiter heisst es: «Das neue Offensein gegenüber
der Welt, das sie vielfach kennzeichnet, und die starke Kritik gegenüber starr

gewordenen Formen des kirchlichen Lebens gehen nicht auf Kosten einer

Vertegi,ng der Interessen von der Mitte des christlichen Glaubens weg,

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1952.



— 186 —

sondern sind wohl umgekehrt in einem neuen Erfassen dieser Mitte
begründet. Dabei geht es nicht nur um die persönliche Frömmigkeit des

einzelnen, sondern in, gegenüber früheren Jahrzehnten, neuer Betonung um
die Teilhabe an Lob und Dank, Sündenbekenntnis und Bitte der christlichen

Gemeinde.
Damit stehen nun freilich, ökumenisch gesehen, die Laiengruppen

heute vor einem Problem, das den mehr individualistisch religiös
eingestellten Laien früherer Zeiten nicht in dem Masse gestellt war. Der
Gottesdienst der Gemeinde Christi tritt uns zunächst in der Kirche unserer
eigenen Konfession entgegen; können wir ihn wiederfinden in dem
gottesdienstlichen Leben anderer Konfessionen Warum können wir nicht
teilnehmen an der Kommunion unserer orthodoxen Brüder und warum
können manche Anglikaner nicht teilnehmen am Abendmahl nach
lutherischer Ordnung, selbst wenn alle getauften Christen, die in aufrichtigem
Glauben an unseren Herrn kommen, dazu eingeladen werden Diese

Fragen, die in Boll gerade innerhalb des von allen geteilten intensiven
gottesdienstlichen Lebens ganz praktisch wurden und die immer bedeutsamer

werden, je mehr die von allen gewollte Zusammenarbeit der

Laiengruppen zustande kommt, führen in das Zentrum der ökumenischen

Bewegung hinein. Es soll hier unterstrichen werden, dass die Laien durch
solche Erfahrungen anders als früher instand gesetzt sind, die Not und
Uneinigkeit der Kirchen mitzutragen und auf dem Grunde der in Christus
gegebenen Einheit der Kirche zur Überwindung dieser Not beizutragen.
Der Platz der Laien in der ökumenischen Bewegung ist nicht nur da, wo
es um «Leben und Arbeit» oder um das missionarische Zeugnis an die Welt
geht, sondern er ist auch da, wo es darum geht, dass das Leben der einen

Kirche Jesu Christi in «Glaube und Ordnung» der Kirchen seinen

angemessenen Ausdruck finde.»

Wichtig war die Bibelarbeit der Tagung. Ihr waren an fünf Tagen jeden
Vormittag mehr als eineinhalb Stunden gewidmet. Das Thema lautete: «Die
Kirche in der Apostelgeschichte», behandelt von Mlle_de Dietrich. An fünf
weiteren Vormittagen trafen sich die Teilnehmer in zwölf Gruppen, um
einen bestimmten Aspekt des Gesamtthemas anhand eines gegebenen
Textes miteinander herauszuarbeiten. Die fünf Aspekte waren: i. Der
missionarische Beruf der Kirche (Apg. i, 8). 2. Die Botschaft der Kirche
(Apg. 2, 36-39). 3. Die Kirche als Gemeinschaft (Apg. 2, 42-47). 4. Die
Kirche bekennt ihren Glauben in Wort und Tat (Apg. 4, 13-20). 5. Die
Notwendigkeit für die Kirche, ihre Türen aufzumachen (Apg. 10, 34-48).

Vorträge und Abendveranstaltungen. Wir müssen uns auf die
Angaben der Themata beschränken, die gewiss anregend wirken können. Unter
dem Titel «Woraus lebt der Mensch?» wurden behandelt: «Gefährdung

und Wiederentdeckung des Menschen»; «Der Mensch in der
technischen Gesellschaft»; «Was ist der Mensch ?»; «Wesen der Gemeinschaft».
Unter dem Titel «Worin lebt der Mensch?»: «Die Verantwortlich-



— 187 —

keit des Menschen im sozialen und beruflichen Leben»; «Die Verantwortlichkeit

des Menschen im politischen Leben.» Unter dem Titel «Mensch-
Christ - Laie»: «Der Laie als Repräsentant der Kirche in der Welt». •

«Stand und Aufgabe der Laienarbeit»; «Streiflichter aus der Lage der
Kirchen in verschiedenen Teilen der Welt.»

Die Hauptarbeit wurde neun Studiengruppen mit folgenden Aufgaben
übertragen: i. Die Rolle des Laien im gottesdienstlichen Leben und die
Frage der Gottesdienstreform. 2. Der Umgang des Laien mit der Bibel:
Schwierigkeiten und Erfordernisse. 3. Neue Wege christlicher Verkündigung.

4. Auf dem Wege zum Verständnis des Berufs der Laien in der
Welt. 5. Brauchen wir «Enzykliken» auf sozialem Gebiet? 6. Möglichkeiten

und Grenzen der Zusammenarbeit von Christen und Nichtchristen
in sozialen und politischen Aufgaben. 7. Moralische Konflikte der Christen
im weltlichen Beruf. 8. Das Verhältnis von Mann und Frau im beruflichen

und öffentlichen Leben. 9. Die besondere Verantwortung der
Christen in der gegenwärtigen Lage Europas. Die Mitglieder dieser neun
Gruppen hatten vor der Tagung eine Einführung in den Stand der Problematik

mit einer Reihe von Fragen zugeschickt erhalten. Jede Gruppe
arbeitete einen Bericht aus, der der Tagung vorgelegt und meist nach

nur kurzer Diskussion gutgeheissen wurde. «Die Studiengruppen», so
lesen wir im Bericht, «waren unserm Empfinden nach der problematische
Teil der Tagung. Der Absicht nach sollten hier die besten Erfahrungen der
Laienarbeit in Europa zusammengetragen und zu einer konkreten Schau
der Notwendigkeiten künftiger gemeinsamer Arbeit vereinigt werden. Dieses
Ziel ist nicht erreicht worden, und man fragt sich — warum ?» Als Gründe
werden genannt, die Vorbereitungen seien nicht zeitig genug in die Wege
geleitet worden, sie waren nicht konkret genug, Theologen kannten sie

theologisch wohl, aber sie kannten sich nicht über die Problematik der

Sache aus, wie sie vom Laien erfahren wird. Nur ein kleiner Teil war
ökumenischer Zusammenarbeit gewachsen. Vielen war die Situation nicht
bekannt, aus der andere gekommen waren. Die erzielten Ergebnisse sind mit

einigen Ausnahmen nicht über das hinausgekommen, was bereits Allgemeingut

derer war, die sich intensiver mit den einzelnen Fragen befasst haben.

Die Berichte der vier ersten Studiengruppen werden nun unter dem

Titel: Die christliche Gemeinde und die ihr zugeordneten Gemeinschaften

besprochen. Wir lassen hier, was der Bericht sagt, wörtlich folgen.

Gruppe I stellt mit grundsätzlicher Betonung fest, dass der gemeinsame

Gottesdienst, üblicherweise also der Sonntagsgottesdienst, der um
Wort und Sakrament versammelten Lokalgemeinde das Zentrum des

Gemeindelebens ist. Dieser Gottesdienst wird von dem dazu in besonderer

Weise Beauftragten, also in der Regel vom Pfarrer, geleitet. Freilich «es

besteht eine Kluft zwischen den Pfarrern und den Kirchgängern, und eine

eitere zwischen diesen und den Menschen am Rande oder gar ausserhalb

der Kirche». Aber «es scheint uns, dass die Laien hier eine wichtige Rolle



— 188 —

als Bindeglieder spielen könnten». Die Laien sollten bereits an der

Vorbereitung der Predigt mit dem Pfarrer zusammenwirken, und der Pfarrer
soll sich in der Weise seiner Predigt durch das bestimmen lassen, was ihm
von Laien an Nöten und Fragen, aber auch an Erkenntnissen und
Einsichten zugetragen wird. Beide Teile sollen sodann den gesamten Gottesdienst

als eine Handlung der ganzen Gemeinde verstehen und insbesondere
den zentralen Gemeinschaftscharakter des Abendmahles sich ständig vor
Augen halten. Von diesem Zentrum aus geht es aber nun stufenweise
nach aussen. Zunächst kann die Gemeinschaft der christlichen Gemeinde,

wenn sie echt ist, nicht nach dem Verlassen des Gotteshauses plötzlich
aufhören, sondern muss das ganze Alltagsleben der Gemeindeglieder
durchdringen. Darüber hinaus aber wird eine lebendige Gemeinde sich in
besonderen Formationen gruppieren und mit ihnen Brücken zu den Menschen

am Rande und ausserhalb der Kirche bauen. Gruppe I empfiehlt
gottesdienstliche Sonderveranstaltungen für jene, die sich noch fremd fühlen
im Hauptgottesdienst der Gemeinde. Diese Gottesdienste sollen in der
Form ganz clem jeweiligen Milieu und Zweck angepasst sein und
grundsätzlich in der bland von Laien liegen, die mit dem anzusprechenden
Personenkreis durch ihren Alltag oder ihre Interessen besonders verbunden
sind. Der Bericht der Gruppe IV fügt dem hinzu, dass solche

Sondergottesdienste auch clem Bedürfnis besonderer Berufsgruppen innerhalb
der Gemeinde entgegenkommen sollen, ja dass auch einmal ein
Hauptgottesdienst besonders von dem Anliegen einer Berufsgemeinschaft her
bestimmt sein könnte, so wie etwa das Ernte- und Herbstdankfest in
besonders enger Verbindung mit dem bäuerlichen Lebenskreis steht.

Die Studiengruppe II stellt fest, dass die Grundlage aller Laienarbeit

in der Kirche, nämlich das allgemeine Priestertum, mit der Frage
nach dem rechten Hören und Verstehen der Bibel steht und fällt. Neben
dem Plauptgottesdienst und der vom Pfarrer geleiteten Bibelstunde der

Gesamtgemeinde müssen sich deshalb in jeder lebendigen Gemeinde

Gruppen in Form von Arbeitsgemeinschaften um die Bibel bilden.
Dadurch wird sich nicht etwa die Gemeinde in Gruppen auflösen, sondern

umgekehrt «baut sich die rechte Gemeinde überhaupt erst aus solchen

Gruppen als ihren Zellen auf». Über den wohl nur scheinbaren Dissensus

mit Studiengruppe I, für die sich die Gemeinde vom Zentrum des

Gottesdienstes her gliedert, soll das beiden Gruppen gemeinsame Hauptanliegen
nicht übersehen werden : Die Gemeinde als ganze, deren Leben sich
manifestiert in ihren Teilen. Diese Bibelgruppen, deren oberste formale und
seelsorgerliche Leitung in der Hand des Pfarrers als des Repräsentanten
der Gesamtgemeinde zusammenläuft, ist in ihrer Durchführung ausschliesslich

Sache der Laien. Eine Zusammensetzung der einzelnen Gruppe, die

quer durch alle Schichten der Gemeinde geht, wird für ideal gehalten.
Praktisch wird eine Anpassung an das jeweils verschiedene Milieu
einzelner Schichten gefordert und der Unterschied zwischen Arbeitsgemein-



— 189 —

schatten von Anfängern und von Fortgeschrittenen als wichtig betont.
«Der Theologe kann und soll dem Laien zu dem notwendigen technischen
Rüstzeug verhelfen. Aber die ihn unmittelbar und total ergreifende lebendige
Wahrheit muss jeder Laie selbst aus der Bibel finden.» Auch an diesem
Punkt wäre wohl ein Gespräch zwischen den Studiengruppen fruchtbar
geworden, zu clem man aus Zeitgründen nicht mehr kommen konnte.
Denn Gruppe I betont ja die zentrale Bedeutung der Gemeinde, der Kirche,
nicht nur im räumlichen, sondern auch im zeitlichen Sinn. Und Gruppe VI
fordert ausdrücklich, wenn auch in etwas anderer Beziehung, dass die
evangelischen Christen, mehr als das meistens geschieht, instand gesetzt
werden sollen, aus dem tiefen Brunnen allgemein christlicher Erfahrung
zu schöpfen. So stehen wir wohl auch der Bibel nicht als einzelne gegenüber.

Wir können gar nicht anders, als sie ständig zusammen «mit den
Vätern und Brüdern» (Karl Barth) zu lesen, obwohl gewiss das Wort
Gottes sich immer direkt an mich richtet.

Studiengruppe III nimmt das Thema von Gemeinde und Gemeinschaft

vom evangelistischen Blickpunkt her auf. Europa ist Missionsgebiet
geworden; Evangelisation im Sinn einer Zurückrufung der «verirrten
Schaf lein» (Evdokimov) in die Kirche reicht nicht mehr aus. Es gilt heute

für die, die Zeugen Jesu Christi sein wollen, dem Mitmenschen, der nichts

von Christus weiss und der die Kirche als einen kleinbürgerlichen Verein

ablehnt, menschlich da zu begegnen, wo er ist. Evangelisation ist, wenn
eine Gruppe von mindestens zwei Gemeindegliedern sich auf diese Weise
für die Mitmenschen, die auf ihren Weg geführt werden, verantwortlich
weiss. Es ist also nicht der «evangelisatorisch begabte» einzelne, der evan-

gelisiert, sondern es ist die christliche Gemeinde, die, repräsentiert durch
eine Gruppe, evangelisierend aus sich heraus tritt. Durch den

evangelistischen Dienst wird zunächst neue Gemeinschaft geschaffen. Die so

zustande gekommene Gemeinschaft kann sich entweder um die allmähliche

Eingliederung in eine bestehende Gemeinde bemühen oder sie kann selbst

zur Gemeinde werden. Mit diesen wenigen Worten ist das Problem, um
das es in dieser Sammeldarstellung geht, scharf gekennzeichnet, aber es ist

in dem vorliegenden Bericht nicht so entfaltet, wie man es wünschen

möchte. In einem weiteren Punkt weist der Bericht darauf hin, dass die

konfessionelle Frage jedenfalls in einem Land, in dem mehrere oder viele

Denominationen oder Kirchen nebeneinander stehen ein ernstes Hindernis

für die Evangelisation ist. In der Tat hat Studiengruppe III hier als einzige

auf einen Zusammenhang hingewiesen, der für die ganzen Überlegungen

zum Thema Gemeinde und Gemeinschaft wichtig, freilich erschwerend ist.

Die ökumenische Frage nach dem Verhältnis der einen Kirche Jesu Christi

zu den Gemeinschaften, die sich heute Kirchen oder Denominationen

uennen, ist nicht ohne Beziehung zu dem uns hier beschäftigenden
Verhältnis von Gemeinde und Gemeinschaft, obwohl es zwei verschiedene

Pragen sind, die man nicht aufeinander zurückführen darf.



— 190 —

Ein lehrreiches Beispiel moderner Evangelisation gab Henri de Tienda

(Frankreich), der einen der üblichen, also säkularen, Spielfilme zeigte
und dabei die von ihm entwickelte Methode der Filmevangelisation
vorführte.

Gottesdienst, Bibel und Evangelisation sind Elemente und
Funktionen, die im Wesen der christlichen Gemeinde selbst begründet sind.
Die hierdurch notwendig werdenden Formen von Gemeinde und Gemeinschaften

können noch verhältnismässig leicht als von einem gemeinsamen
Zentrum ausgehend gesehen werden. Wie aber steht es mit dem Beruf,
mit der Arbeit, die die Gemeindeglieder ausserhalb der Kirche im Rahmen
der menschlichen Gesellschaft tun Gehört es mit zum Wesen der
Gemeinde, dass ihre Glieder in der Regel Arbeit in der Welt leisten wie die
andern Menschen auch, und dass sie also in der durch die arbeitsteilige
Wirtschaft bestimmten Gesellschaft einen weltlichen Beruf ausüben Es

konnte nicht erwartet werden, dass eine Studiengruppe der Laienkonferenz
in fünf oder sechs Sitzungen diese wahrhaft erregende Frage gültig
beantwortet, die in der theologischen Diskussion quer durch alle Konfessionen
heute in ganz neuer Weise, aber noch tastend aufgenommen wird.

Der Bericht der Studiengruppe IV bietet als kritischen Maßstab gegenüber

der Arbeitswelt den Satz an: «Jeder Beruf trägt eine Berufung in
sich», und meint offenbar, dass die «Berufe», insbesondere der handarbeitenden

Schichten, dieser in ihnen liegenden potentiellen Berufung
entsprechend gestaltet werden mussten. Er fügt aber wohl als Korrektiv hinzu :

«Kein Beruf — also wohl auch nicht ein der Berufung entsprechend
gestalteter? — ist ohne Sünde.» Plier sind entscheidende Fragen angerührt,
die aber in der gebotenen Kürze eines solchen Berichtes nicht wirklich
bedacht werden können. Von unmittelbarer Bedeutung sind aber die
Hinweise des Berichtes auf das Verhältnis der Gemeinde zur Berufstätigkeit
ihrer Glieder. Diese Tätigkeit spielt sich nicht ausserhalb dessen ab, was
die Gemeinde angeht. Die Gemeinde muss die Berufstätigen in ihren
Nöten, Schwierigkeiten und Versuchungen mit tragen und selbst zu
verstehen suchen. Das ist in unserer Welt des Spezialistentums eine enorme
Anforderung. Aber die Frage ist erlaubt, ob nicht in der Tat die christliche

Gemeinde gerade heute die Aufgabe hat, der Hort des Menschlichen
zu sein auch in clem Sinne, class das Unmenschliche des blossen
Fachbetriebes in ihr zurückgeführt wird in den Bereich mitmenschlichen
Verstehens und echter Kommunikation. Im übrigen aber tritt hier neben der
Gemeinde wieder die Gemeinschaft in ihre Rechte. Wie es hier und dort
schon geschieht, so sollten immer mehr Berufskreise entstehen, in denen
sich die in einem bestimmten Beruf oder Lebensbereich stehenden
Gemeindeglieder gegenseitig helfen können, und wo man sich gleichzeitig
in besonderem Masse verantwortlich weiss für die Berufskollegen, die
ausserhalb der Kirche stehen. Diese Berufskreise können ohne Schaden
dem vorherrschenden Lebensstil im jeweiligen Berufsstand so angepasst



— 191 —

sein, dass auch der der Kirche noch skeptisch Gegenüberstehende sich
hier einigermassen zu Hause fühlen kann.

Alle vier Berichte weisen je abschliessend darauf hin, dass man die
Entwicklung nicht einfach sich selbst überlassen darf. Die Laien und die
Pfarrer müssen entsprechend ausgerüstet werden, um den in dieser Schau
auf sie wartenden Aufgaben begegnen zu können. Stärkere Einführung der
Theologen in das Wirtschafts-, Sozial- und Kulturleben, in dem die Laien
stehen, wird gefordert. Einführung der Laien in den Sinn des gottesdienstlichen

Lebens, in das rechte Verständnis der Bibel und in die Methoden
gemeinsamer Bibelarbeit, evangelistische Schulung der Laien und
Ausrüstung, ihren Beruf im Lichte des Evangeliums zu sehen und entsprechende
Berufsgemeinschaften zu leiten, wird erbeten. Vielerorts ist mit Tagungen,
Kursen und Instituten ein verheissungsvoller Anfang gemacht. Man wird
dafür sorgen müssen, dass noch mehr getan wird, und besonders, dass

das, was man tut, noch geordneter und systematischer getan wird. Das
heisst zugleich, dass Koordination in der Planung auf der Ebene einer
Kirche, auf der Ebene eines Landes, auf europäischer und auf ökumenischer
Ebene unerlässliches Gebot ist.

Es fehlt uns der Raum, den Bericht über die vier folgenden Gruppen, die

unter dem Titel «Die Kirche und ihre Glieder im Verhältnis zum sozialen und
politischen Leben» zusammengefasst sind, wiederzugeben. Sie sind für uns
auch nicht so wichtig. Jedenfalls wird in unsern Kreisen neben dem
Bibelstudium noch mehr dem gottesdienstlichen Leben für die Aktivierung der
Laien Bedeutung beigemessen werden. In der Gruppe IX «Die Kirchen,
die Christen und Europa» wurde die Frage aufgeworfen, welchen Beitrag
können die Christen zu einer Einigung Europas leisten. Die Antwort lautet,
die Kirchen müssen für die rechte Grundlage der europäischen Einheit
einstehen. Sie besteht in der Erkenntnis, dass das gemeinsame Erbe der

europäischen Völker eine gemeinsame Verpflichtung für sie mit sich bringt.
Diese besteht darin, «miteinander unter Opfern dafür einzustehen, dass

unaufgebbare Menschenrechte wirksam geschützt werden und ein Friede

in Gerechtigkeit und Freiheit gesucht wird». Die Christen müssen dafür

eintreten, «dass Europa darangeht, das Miteinanderleben seiner Völker

in der Gesinnung brüderlicher Verbundenheit und Rücksicht zu ordnen,

und sie dadurch befähigt, einander und dadurch den andern Völkern der

Welt mit ihren Gaben wirksam zu dienen». Die Kirchen ihrerseits müssen

zunächst einmal vor ihrer eigenen Türe kehren. Sie können nicht wahrhaft
ein Zusammengehen der Völker Europas fordern, wenn sie nicht bereit

sind, selbst zusammenzuarbeiten. Deshalb wird «die Schaffung eines Rates

der Europäischen Kirchen» vorgeschlagen. Für diese europäische

Zusammenarbeit der Kirchen werden drei Grundsätze aufgestellt: a) «die

innereuropäische Arbeit muss unter den Gesichtspunkten der ökumenischen

Verbundenheit aller Teile der Erde getan werden»; b) die bereits von

einzelnen Gruppen und Gremien innerhalb der Kirchen geleistete Zu-



— 192 —

sammenarbeit auf europäischer Ebene soll nicht abgelöst, sondern unterstützt

und koordiniert werden; c) die europäische Arbeit auf kirchlichem
Gebiet muss «in enger Verbindung zwischen den beteiligten Laien und
den Kirchenleitungen durchgeführt werden».

Die Evangelisch-Orthodoxe Studiengemeinschaft in Marburg.
Im Oktober 1951 bildete sich in Marburg auf Initiative von Prof. Benz vom
ökumenischen Seminar in Marburg und von Prof. Zander vom Orthodoxen
Institut St. Sergius in Paris eine Evangelisch-Orthodoxe Studiengemeinschaft.

Die Gründung entsprang einem besondern Anliegen der Studentenschaft

der Nachkriegszeit an den deutschen Universitäten. Die Zahl der
orthodoxen Studenten hatte an deutschen Universitäten zugenommen, so

dass unter dem Eindruck der ökumenischen Bewegung in der Begegnung
zwischen protestantischen und orthodoxen Studenten das Interesse nach
den Grundlagen und dem Wesen der beiderseitigen Kirchen sich steigerte
und zu gegenseitigen Aussprachen führte. Die Studiengemeinschaft will
eine freie Gruppe sein, die zum derzeitigen ökumenischen Ringen einen

Beitrag leisten will. Es gibt in ihr nur eine geistige Mitgliedschaft, die mit
dem Verlassen der Gruppe und dem Ausscheiden aus der Universität
erlischt. Praktisch erfolgt die Arbeit in der Form der Kleinkreise der

Studentengemeinden. Die Mitarbeit und Bereitschaft der Studentenpfarrer

und der Studentengemeinden ist eine Vorbedingung und an diese

ergeht daher die dringende Bitte der Studiengemeinschaft, ihre Arbeit zu
unterstützen. Sie umfasst alle kirchlichen Bereiche praktischer und
theoretischer Art, von der mitbetenden Teilnahme am Gottesdienst bis zum
Studium geschichtlicher, liturgischer oder dogmatischer Fragen. Im
persönlichen Kontakt mit dem Gläubigen der andern Kirche, im Miterleben
der liturgischen Feiern, im Gebet, im aufgeschlossenen Sich-Vertiefen in
das fremde theologische Gut soll sich der Gehalt des andern Kirchentums
erschliessen. Als Arbeitshilfen werden genannt: 1. Alle zwei bis drei Jahre
werden Arbeitstagungen Angehörige der verschiedenen Gruppen der

Studiengemeinschaft vereinen. 2. In regelmässigen Abständen ergehen
Rundbriefe an die Arbeitsgruppen, die Anregungen und Vorschläge bringen
und Hinweise auf Studienmaterial geben. Hierfür ist ein reger brieflicher
Erfahrungsaustausch mit den Sekretariaten die Voraussetzung. 3. Im
Ökumenischen Seminar Marburg steht eine kleine ökumenische Bücherei zur
Verfügung, deren Bücher im Bedarfsfall nach auswärts verliehen werden
können.

Im Wintersemester 1951/52 stand die Arbeit unter dem Gesichtspunkt,
sich ganz elementar mit dem liturgischen Gut beider Konfessionen vertraut
zu machen, mit den Gebeten, Hymnen und Liedern. Es wurden evangelische
Passions- und Osterlieder gesungen und liturgische Texte der orthodoxen
Kirche gelesen. Im Vordergrund stand dabei die Chrysostomus-Liturgie,
deren Gebete, Plymnen und liturgische Handlungen eingehend besprochen
wurden. Dabei ergab sich eine Reihe von Fragen, die der Bearbeitung be-



— 193 —

dürfen, so z. B. die Kenosislehre, die Geschichte der Ikonenverehrung, die
Lehre von der Heiligen Sophia, die Behandlung von Himmel-Höllenfahrt
Christi in der protestantischen und orthodoxen Theologie und Kirche.
Das erste Referat hielt Dr. L. Müller über «die Lehre von der göttlichen
Weisheit in der östlichen Orthodoxie», das zweite Prof. Benz über die
Entstehung, die theologische Bedeutung und die ikonographische Darstellung
der Erzählung von der Höllenfahrt Christi. Vorsitzende der Gemeinschaft
sind der orthodoxe Pfarrer Dr. P. Zacharias in Tübingen und der
evangelische Dozent Dr. L. Müller in Marburg. Die Evangelischen Akademien
wurden eingeladen, sich der Arbeit der Gemeinschaft in lockerer Form
anzuschliessen. Sie haben der Bitte entsprochen. Besonders die Evangelische
Akademie Nassau und Hessen will sich der Gemeinschaft annehmen.

Vereinigung Lutherischer Kirchen in den Niederlanden. Nach
dem Ök. P. D. beschloss die Synode der «Wiederhergestellten Lutherischen
Kirche» der Niederlande, sich mit der «Evangelisch-Lutherischen Kirche»
zu vereinigen. Die Trennung hat vor 160 Jahren stattgefunden. Beide
Kirchen fanden sich nach der Lutherischen Weltkonferenz von Lund im
Jahre 1947 im gemeinsamen Bekenntnis, was die Synode bewog, zur Kirche
zurückzukehren, von der sich ihre Vorväter getrennt hatten. Grund der

Trennung war der Widerstand gegen rationalistische junge Geistliche in
den 80er Jahren des 18. Jahrhunderts in Amsterdam. Die Opposition
organisierte sich zu einer eigenen selbständigen Gemeinde. An andern
Orten geschah ähnliches. Den Gemeinden wurde von Staats wegen volle
Freiheit gewährt. Die Gemeinden waren ursprünglich autonom. Sie traten
erst im Jahre 1833 zu einer Kirchengesellschaft zusammen. Die Zahl ihrer
Anhänger betrug im Jahre 1930 total 11 937.

Ein römisch-katholischer Bischof zur Ökumenischen Bewegung.
Bischof Dr. A. Stohr von Mainz hat auf Pfingsten an seinen Klerus ein

Schreiben erlassen, in welchem er «von der steigenden Sehnsucht nach

der Einheit der Kirche im christlichen Raum und von dem, was man
ökumenische Bewegung genannt hat», spricht*). Auf die Pfingstwoche hatte

er die Geistlichen zu einer Studientagung mit diesem Thema eingeladen.

Mit dem Schreiben möchte er die erreichen, die die Tagung nicht besuchen

können. Der Bischof geht von der Tatsache aus, dass die letzten Jahrzehnte

ein geradezu erstaunliches Anwachsen der Sehnsucht nach der Una Sancta

gebracht habe. Die verschiedenen Weltkonferenzen werden kurz skizziert.

Ein Ökumenischer Rat der Kirchen habe sich gebildet, «der nicht dem

Stolze verfällt, Kirche oder Überkirche sein zu wollen, aber in brüderlicher

Weise Liebe und Wege zu grösserer Einheit sucht und erstrebt.»

Die Bewegung ist nicht überall gleichgeartet — «aber gewisse Züge

Verden doch gemeinsam sichtbar. Die Entwicklung auf deutschem Boden

erscheint dabei besonders bedeutungsvoll». Der Bischof ist der Meinung,

') Herder Korrespondenz, Juli I952> S- 463 ff-



— 194 —

dass in der deutschen evangelischen Kirche die Erfahrung unter dem
nationalsozialistischen Regiment zur Folge gehabt habe, «dass Glaube
und Ordnung zusammengehören und auch die Ordnung der Kirche, ihr
Recht, Herrenrecht Jesu Christi ist». Der dogmatisch interessierte Zweig
der Ökumenischen Bewegung heisse auch «Faith and Order». «Damit war
der Ansatzpunkt gewonnen für ein eigenes kirchliches Recht. ,Bekenntnisrecht',

wie man sagte, und für die Ablehnung des Staatskirchentums, das

gar zu lange ein richtiges Kirchenverständnis gefesselt hatte. Die Frage
nach dem Recht und den Rechtsträgern in der Kirche ist seitdem im
evangelischen Raum nicht mehr verstummt. Das Amt und seine Quelle, das

Bischofsamt selbst das Petrusamt sind heute bei den evangelischen Brüdern
vielerörterte Fragen.» «Aufs engste hängt damit zusammen die
Wiederentdeckung des Sakramentalen drüben bei den Brüdern, die ihre Gemeinschaft

oft von unserer Kirche zu unterscheiden suchten, indem sie sie

,Kirche des Wortes, nannten. Die Notzeit des Kirchenkampfes führte sie

hin zu den Kraftquellen, deren zentralste das Sakrament des heiligen
Abendmahles ist. Es trat allmählich viel mehr als bisher in den Mittelpunkt
des Gottesdienstes. Auch die Ohrenbeichte, die so lange zu den
verkanntesten Lehrstücken gehört, hat starke Beachtung gefunden. Die
in der letzten Aprilwoche in Flensburg tagende Generalsynode der
Vereinigten Evangelisch-lutherischen Kirchen Deutschlands machte ja
bekanntlich den Pfarrern das Beichthören zur Pflicht. Die Beichte kann natürlich

kein Sakrament sein, wie wir es verstehen. Selbst Maria findet
Beachtung und Wertschätzung. Trotz manchen lauten Widerspruches gegen
das Mariendogma von Allerheiligen 1950 entdeckt man wieder gewisse
marianische Spuren im altern Protestantismus bis hin zu einer überaus

zarten Erklärung des Magnificat aus Luthers eigener Feder.

«Mit zu den erstaunlichen Erkenntnissen», so fährt der Bischof fort,
«kam der Führer einer norddeutschen Landeskirche, der vor einem halben
Jahr auch hier in Mainz sprach 1). Er gab starke Gefahren in den harten
reformierten Formeln ,allein die Schrift, allein aus Glauben, allein durch
Gnade' zu und forderte zur Vermeidung einseitiger Verengung die
katholischen Ergänzungen: Schrift und Überlieferung, Glaube und Werke,
Gnade und Würde, wie er lieber sagt statt Verdienst. Ja er entwickelt die
hier vorgelegten Gedanken zum Prinzip und bedauert, dass die
Evangelischen im einseitigen Streben, Gott und Christus allein die Ehre zu
geben, viel Wertvolles verloren hätten, zum Schaden religiöser Lebendigkeit

und Gesundheit; die Engel und Heiligen, d. h. das Gefolge Christi;
das Amt, das doch nur in Christi Vollmacht denkbar sei; und die ganze
sakramentale Welt, vor allem das Altarssakrament, das die Gegenwart mit
Gottesleben und Gottesnähe fülle und vor Entleerung bewahre.» Ferner
weist der Bischof auf einen Aufsatz über die Kirche unter clem amtlichen

l) Dr. W. Stählin, Bischof der Evangelisch-lutherischen Kirche in Oldenburg.



— 195 —

Material zur Vorbereitung auf die Weltkirchenkonferenz d. J. 1948 hin, den
ein anglikanischer Erzbischof (Gregg) in fast ganz katholischem Sinne
verfasst habe. «Nur ganz wenige Sätzchen finden sich in dem Aufsatz, die ich
beanstanden musste... Dieser Aufsatz ist umso bedeutungsvoller, als er
nicht etwa die Privatmeinung irgendeines Gelehrten, sondern die normale,
anglikanische Kirchenlehre auftragsgemäss vorträgt.» Schliesslich wird
darauf hingewiesen, dass man in letzter Zeit Lehrzuchtverfahren einrichtet.
Die lutherische Generalsynode in Flensburg habe soeben die
Landesbischöfe zu einer Lehrentscheidung gegen Bultmanns Entmythologisierung
des N. T. beauftragt. Gewiss, solche Zugeständnisse an katholische
Auffassung sind schön und gut. Der Chronist ist der Meinung, sie dürfen nicht
überschätzt werden, wie das hier geschieht.

Im zweiten Teil des Schreibens warnt der Bischof vor falschen
Hoffnungen. Tausend Fragen ständen zwischen dem Einzelnen und Gruppen
im Evangelischen Lager. Schwer empfunden wurde, dass auf den
Konferenzen keine Abendmahlsgemeinschaft möglich sei. Es herrsche keine
Einheit in der Amtsauffassung, im Glauben. Am wenigsten sei bisher
Einheit im Kirchenbegriff. Man müsse dabei beachten, «dass das Kirchen-
bewusstsein sozusagen im evangelischen Raum in den letzten 50 Jahren
neu erwachen musste». Jede noch so kleine Gemeinschaft nahm sich bis

vor kurzem das Recht, «sich Kirche zu nennen, während dem es nur eine
Kirche Jesu Christi gibt, und wir römische Katholiken an dem von den
Vätern ererbten Glauben stark und streng festhalten: Wir sind diese eine,

heilige, katholische und apostolische Kirche, von der das aus frühester Zeit
stammende und den Namen des hochverehrten griechischen Kirchenvaters
Athanasius tragende Glaubensbekenntnis, das uns Nachkömmlingen der

germanischen Volksstämme besonders nahesteht, sagt: ,Ein jeder, der

gerettet werden will, muss vor allem den katholischen Glauben haben. Wer
ihn nicht ganz und unverletzt bewahrt, wird zweifellos auf ewig verloren

gehen'. Und am Schluss wiederholt der Text noch einmal: ,Das also ist der

katholische Glaube, und wer ihn nicht treu und fest umfasst, kann nicht

selig werden'.» Es ist kühn, diese Sätze auf Rom anzuwenden. Gerade

Rom hat diesen Glauben verändert. Es hat das filioque dem Bekenntnis

beigefügt, ferner die Fehlentwicklung der Eucharistiefeier geduldet und

sanktioniert, die neuen Dogmen von 1854, 1870 und 1950 verkündet, den

Katholizismus zum Romanismus werden lassen und damit eine Barriere

geschaffen, die eine kirchliche Union ausschliesst.

Wenn der Mainzer Bischof im dritten Teil seines Schreibens glaubt,
Gott sei offenbar am Werk, um die Risse zu heilen, die die Christenheit

zerspalten, so ist der Glaube eine Täuschung, das müsse im Sinne Roms

geschehen'. Gewiss, wir freuen uns, wenn Rom für die kirchliche Union

betet, aber die Meinung ist ein schwerer Irrtum, die Erkenntnis dränge

sich immer mehr manchem der getrennten Brüder auf, «in der römischen

Kirche ist die Einheit gerettet worden, in ihr ist der Glaube gerettet worden



— 196 —

auch durch die dunkelsten Jahrhunderte hindurch, in ihr ist das alte Credo

gerettet worden und in unverändertem Gebrauch im kirchlichen Gebet und
Gesang, die Kirche Roms hat die alten Sakramente gerettet und ist keiner
Kritik gewichen, sie hat das kirchliche Amt durch alle Jahrhunderte
getragen in lückenloser Weitergabe von Geschlecht zu Geschlecht; in ihr
blitzt wie von hohem Leuchtturm durch die Zeiten die Wahrheit des

Spruches des hl. Ambrosius (in Ps. 40 n. 30, Rouet 13, 61): ,Wo Petrus

ist, da ist die Kirche, wo die Kirche ist, da ist nicht Tod, sondern ewiges
Leben'.» Bedauerlich ist nur, dass die Kirche, die Ambrosius meint, eine

ganz andere gewesen ist als die, welche sich heute als die alleinwahre
ausgibt. Wir haben in der ökumenischen Bewegung die Wahrnehmung gemacht,
dass diese Erkenntnis gerade in ökumenischen Kreisen immer mehr durchdringt.

Der 1. November 1950 hat viel zur Klärung beigetragen. Man gebe
sich in römisch-katholischen Kreisen keinen Illusionen hin. Daran können
auch die ergreifend schönen und tiefen Worte des Mainzer Bischofs, die

gewiss von Herzen kommen, nur wenig ändern.

Die katholische Nationalkirche in Polen. Am 10. Mai 1951 ist in
Krakau Bischof Josef Padewski der katholischen Nationalkirche gestorben.
Er war im Januar wegen Übertretung des Devisengesetzes verhaftet worden.
Vergeblich setzten sich amerikanische Behörden (er war Bürger der USA) für
ihn ein. Am 16. Februar traten die Geistlichen der Kirche in Warschau zu
einer Konferenz zusammen. Man erfuhr nur das eine, dass beschlossen

wurde, die Verbindung mit der polnischen Mutterkirche in USA
abzubrechen. Seither hörten wir vom Schicksal der Kirche nichts mehr. Seit

einiger Zeit erhalten wir die kirchliche Monatsschrift «Poslannictwo»

— Sendbote — zugeschickt. Daraus ergibt sich, dass die Verwaltung
der Kirche von Krakau nach Warschau übergesiedelt ist. Ebenso das

Priesterseminar. An der Spitze der Kirche steht der Electus Julian Pekala,
der Sekretär der bischöflichen Kurie ist der Electus Prof. E. Kriegelwicz
mit Sitz Ul Wilcza 31 in Warschau. Die ersten Nummern enthalten Auszüge
aus dem neuen Rechtsbuch der Kirche, das in 188 Canones die Grundsätze

und die rechtlichen Bestimmungen der Kirche festlegt. Sie lassen

deutlich erkennen, dass sich die Kirche in den heutigen Staat Polen
rückhaltlos eingefügt hat. Wir lassen hier die wichtigsten Canones in deutscher
Übersetzung ohne jeden Kommentar folgen.

Can. ri. Gemäss den Idealen der Urkirche begrüsst die Polnische Katholische

Kirche aufrichtig die Regierung der Polnischen Volksrepublik. Sie

garantiert: 1. dem Volke und der bürgerlichen Gesellschaft: a) die soziale

Gerechtigkeit, b) Gleichheit aller vor dem Rechte, c) Freiheit des
Gewissens und des Denkens, d) echte Aufklärung und Kultur innerhalb der
breitesten Massen der bürgerlichen Gesellschaft, e) Arbeit und Brot für
alle Menschen, die guten Willens sind; 2. in den internationalen Beziehungen
den Frieden und die brüderliche Zusammenarbeit der Völker der Welt, als



— 197 —

Ankündigung der nahen, besseren Zukunft in der glücklichen, friedlichen
und schöpferischen Arbeit, die sich auf dem Geiste der Freiheit Brüderlichkeit

und des Fortschritts aufbaut.

Can. 12. Die Polnische Katholische Kirche, als ein lebendiger Teil
eines grossen nationalen Organismus, steht entschieden auf dem Standpunkt

der richtig verstandenen Pflicht gegenüber dem Volke und dem
Polnischen Staate, indem sie die Worte Christi: «Gebt dem Kaiser, was des
Kaisers ist» realisiert. Die Polnische Katholische Kirche schliesst sich also
dem zeitgenössischen Leben eng an, indem sie: i. sich mit dem historischen
Streben des ganzen Polnischen Volkes in der Gründung der geschlossenen
Nationalen Front solidarisiert; 2. an dem zunehmenden Kampfe um die
Befestigung des Friedens in der Welt aktiv teilnimmt; 3. an den Anstrengungen

zur Durchführung der staatlichen, wirtschaftlichen und kulturellen
Pläne sich beteiligt.

Can. 13. Die Polnische Kirche in der Polnischen Republik ruht auf
dem Fundament der Unabhängigkeit von jeglicher ausländischen, geistigen
oder weltlichen Macht, indem sie sich auf die Grundsätze des Glaubens und
der Moral der Allgemeinen Kirche stützt.

Can. 16. Im Verhältnis zu allen Bekenntnissen und zu den Menschen,
die keinen Glauben haben, verhält sich die Polnische Katholische Kirche
loyal, gemäss dem Grundgedanken des Evangeliums, nämlich: der Brüderlichkeit

aller Menschen, einem gemeinsamen Vater im Himmel und einem
gemeinsamen übernatürlichen Ziele der ganzen Menschheit.

Can. IJ. Im Verhältnis zu der Römisch-Katholischen Kirche in der
polnischen Republik unterstreicht die Polnische Katholische Kirche die
auf beiden Seiten gleiche Lehre des Glaubens und der christlichen Sitten,
die auf der Lehre der Urkirche gestützt ist. Sie erklärt sich aber nicht
solidarisch mit der Römisch-Katholischen Kirche in der ideologischen und
organisatorisch-disziplinären Beziehung wegen des historischen Unrechtes,
das dem polnischen Volke durch diese Kirche in Hinsicht auf die erzieherischen,

sozialen und politischen Dinge angetan wurde.

Can. 18. Die Polnische Katholische Kirche verhält sich freundschaftlich

zu den andern katholischen Bekenntnissen in der Polnischen Republik,
mit Ausnahme der Römisch-Katholischen Kirche, gemäss dem gemeinsamen

historischen Kampf für dieselben Ideale: 1. für die Unabhängigkeit
des polnischen Katholizismus von den für den nationalen Organismus

schädlichen Einflüssen der vatikanischen Abzweigung; 2. für die

Verwirklichung der religiösen und sozialen Grundsätze der unverdorbenen

christlichen Weltanschauung im Leben des polnischen Volkes.

Can. 20. Die Polnische Katholische Kirche steht fest in der Lehre
des Glaubens und der Moral auf dem Boden der geoffenbarten Wahrheiten,
d'e enthalten sind in den kanonischen Büchern des Alten und besonders

Jes Neuen Testaments und die erläutert sind: 1. durch die Beschlüsse



— 198 —

der allgemeinen Konzilien der Kirche; 2. durch die Lehre der apostolischen
Väter und der Kirchenväter der ersten Jahrhunderte des Christentums.

Can. 21. Die Polnische Katholische Kirche ist ein lebendiges Glied
der allgemeinen (Katholischen) Kirche, die von Christus gestiftet wurde.
Als Ausdruck dieser organischen Einheit der Polnischen Katholischen
Kirche mit der allgemeinen Kirche gilt: 1. das gemeinsame apostolische
Glaubensbekenntnis, d. h. das Festhalten an der gesamten Lehre Christi;
2. die Anerkennung und Anwendung der heiligen 7 Sakramente, die von
Christus eingesetzt sind; 3. die Bewahrung der bischöflichen Nachfolge,
d. h. der apostolischen Sukzession; 4. die Einheit der Liturgie mit der
Besondern Devotio des Allerheiligsten Altarssakraments, der Allerheiligsten
Jungfrau Maria und der Verehrung der Pleiligen Unseres Herrn.

Can. 46. Die Polnische Katholische Kirche strebt in ihrer Ideologie
nach der Verwirklichung des Gedankens vom Reiche Gottes auf Erden
innerhalb des polnischen Volkes. Also lehrt sie, indem sie an die Gesamtheit
der ungefälschten Lehre Christi anknüpft und die Grundsätze des

katholischen Glaubens unter den Bekennern der Kirche verbreitet: 1. die

Notwendigkeit der Einheit, der Brüderlichkeit und der sozialen Gerechtigkeit;
2. sie lehrt die hohe Würde des christlichen Menschen, die richtige
Auffassung der Ehre des polnischen Bürgers und die eifrige Erfüllung der
Pflichten gegenüber dem Nächsten, dem Volk, dem Staat und der ganzen
Menschheit.

Can. 4J. Im Gegensatz zur Römisch-Katholischen Kirche in der
Republik Polen anerkennt die Polnische Katholische Kirche: 1. den Primat
und die Unfehlbarkeit des Papstes, des Hauptes der italienisch-katholischen

Kirche, nicht. Sie begründet diese Ablehnung mit dogmatischen und
historischen Tatsachen; 2. beim Sakrament der Busse anerkennt sie für
die Erwachsenen neben der sogenannten Ohrenbeichte die gemeinschaftliche

Bussandacht gemäss dem Brauche der Urkirche; 3. sie schafft den

Handel mit den Heiligtümern (Sakramenten) ab. Sie schreibt ihren Geistlichen

die uneigennützige Ausübung aller religiösen Funktionen vor;
4. sie schafft den Zwang des Zölibats der Geistlichen ab. Sie betrachtet
die Ehe als ein grosses und heiliges Sakrament und die Familie als die
gesündeste und wichtigste Zelle des sozialen Lebens; 5. sie verpflichtet ihre
Geistlichen zum unaufhörlichen Streben nach der Höhe der christlichen
Vollkommenheit zum beispielhaften eigenen Leben und zur engen
Verknüpfung ihres Lebens mit dem Leben und den Bedürfnissen der ihnen
anvertrauten Bekenner der Kirche; 6. sie erkennt den Frauen die gleichen
Rechte zu und stellt sie auf die ihnen gebührende Stufe der Bedeutung
und des Ansehens; 7. sie lässt die Laien zur Betätigung im kirchlichen Leben
und zur Verwaltung des kirchlichen Vermögens zu ; 8. in allen liturgischen
Handlungen wird ausschliesslich die Landessprache (polnische) gebraucht,
um die enge Verbundenheit zwischen dem Gebete des Geistlichen am
Altar und den Bekennern der Kirche zu bewirken.



— 199 —

Can. 48. Die Polnische Katholische Kirche benützt die Katholische
Liturgie der westlichen Kirche und dieselben liturgischen Gewänder und
Gefässe. So weit die wesentlichen Bestimmungen. A. K

Nachtrag zum Aufsatz «Zur Liturgischen Bewegung» im letzten Heft, S. 65 ff.
Von sachkundiger Seite wird uns geschrieben:
In Ihrem Artikel zitieren Sie den Benediktiner P. Theodor Bogler, der

bezüglich des «deutschen Chorals» auf die Anwendungsmöglichkeit der
«Correpta» hinweist. Sie setzen dazu die Fussnote «Wohl der Medicaea».

Corrcpta hat nichts mit jenem verstümmelten Choral zu tun, wie ihn
die Medicaea-Ausgabe bot. Mit «Correpta» ist vielmehr gemeint die
«mediano correpta» der frühmittelalterlichen und heute noch üblichen Psalmodie.

Sie gibt musikalisch die Akzentlage auf der letzten Silbe bei Mono-
syllaba und indeklinablen hebr. Namen an, und zwar durch Kontraktion
der Mittelkadenz oder auch durch Kürzung. Mit ihrer Hilfe sucht man
seitens der deutschen Gregorianik, wie Prof. Thürlings sie praktiziert, dem
starken (mann!.) Schlussakzent des deutschen Satzgefüges in der Psalmodie
beizukommen. In der lat. Psalmodie ist sie ein Behelf und eben nur bei
der Mcdiatio, nicht aber beim Schlussakzent der Terminatio möglich.

Bogler wird bei den Benediktinern als Optimist angesehen. Man sagt
sich in diesen Kennerkreisen, das Problem werde mit solchen Hilfsmitteln
nicht gelöst, weil es in den Wesensgesetzen der Sprachen gegründet sei.

Immerhin freuen wir uns, dass Thürlings den Mut hatte, unkompliziert
an die Verdeutschung des gregorianischen Chorals heranzugehen;
allerdings ist bei diesen seinen Versuchen manches musikalisch unmöglich und
einem feineren deutschen Sprachempfinden nicht gemäss.

Hier ein Beispiel für die mediatio correpta:

8. Ton Initium Tenor Mediatio

llr» M 0 0 0 0 h—¦ • 0-
A. E? —*— j

LU * -Lì m ¦ m m m !_« ._

Be - a - tus vir, qui

Mediatio correpta: Do
» Hoch erhebt meine

ti - met
implebit ru-

- mi - nus ex Si

Seelo den

Dò - mi
i

ón: *

Hérrn : *

num :

nas:

Tenor

fc=B

in man - da - tis ejus vo - let

et spiritu principa - }} con'

in Gott, meinem Heiland, jubelt moin

Terminatio (oder Differentia)

1

m - mis.
fir-ma me.
Geist.


	Kirchliche Chronik

