
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 42 (1952)

Heft: 3

Artikel: Die Bedeutung sozialer und kultureller Faktoren für die Kirchenspaltung

Autor: A.K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 169 —

Die Bedeutung sozialer und kultureller Faktoren
für die Kirchenspaltung

Der Weltkonferenz für Glauben und Verfassung von Edinburo-
des Jahres 1937 war von der Kommission « Die Einheit der Kirche
im Leben und Gottesdienst» ein Bericht einer Sonderkommission
«Welche Nichttheologischen Faktoren begünstigen oder hindern
die Einigung der Kirchen» vorgelegt worden. Eine amerikanische
Kommission, der auch fünf europäische Theologen angehört hatten,
hatte ihn als Diskussionsmaterial für die Konferenz ausgearbeitet.
Behandelt wurde er aber nicht. Im Gesamtbericht, den die

Konferenz den beteiligten Kirchen zur Beratung unterbreitet hat,
befindet sich im VI. Kapitel ein Abschnitt « Hindernisse für die Einheit

der Kirche», in welchem unter 2. von den Hindernissen die
Rede ist, «die nicht auf «Lehre» und «Verfassung» beschränkt
sind. Als solche Hindernisse werden aufgezählt, a) die zu gleichen
Teilen theologisch-kirchlich und soziologisch bedingt sind; b) die

hauptsächlich durch geschichtliche Faktoren bedingt sind und
c) die kulturellen Ursprungs sind.

Der erwähnte Sonderbericht der amerikanischen Kommission
ist heute noch lesenswert, zumal das Thema seither nicht zur Ruhe
gekommen ist. An der zentralen Bedeutung der theologischen
Faktoren wird festgehalten. Der Ausdruck «nichttheologisch» wird zur
Bezeichnung von Gedanken und Denkweisen gebraucht, die ihren

Ursprung ausserhalb der unmittelbar christlichen Tradition haben,
aber dann später doch zur formalen Bearbeitung der christlichen
Lehre angewandt werden. Er ist so verstanden, dass er auch den

Begriff «nichtkirchlich» einschliesst. Diese Faktoren haben ihren

Ursprung mehr in der Kultur der Umgebung als in der christlichen

Tradition. Sie sind deswegen nicht als irreligiös oder gar als

unchristlich abzulehnen. Welche nichttheologischen Faktoren haben

nun in der Vergangenheit Spaltungen zwischen den Kirchen

hervorgerufen, die bei den Versuchen zur Anbahnung kirchlicher Einigung
nicht ausser Betracht gelassen werden können? Angeführt mit
kurzem Kommentar werden der Staat, der Nationalismus, die Rasse,

die Sprache, die Klasse, Verschiedenheiten des ethischen Urteils,
die Kleine Kirche, der Geist des Sektentums, wohlerworbene Rechte,

Unterschiede in den Erziehungsmethoden, die Universalität der

Wissenschaft und der Kunst. Am Schluss der Berichte werden die

Fragen aufgeworfen: «Sind diese Faktoren so peripher, dass man
12

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1952.



— 170 —

über sie hinweg gehen darf? Liegen sie den Hauptinteressen einer
in erster Linie mit dem Glauben und der Verfassung der Kirche
beschäftigten Konferenz so fern, dass sie nach diesem vorläufigen
Überblick beiseite gelassen werden können Wenn wir ihnen
allgemeine Bedeutung zugestehen, können sie dann nicht in einer
besseren Reihenfolge je nach ihrer Bedeutung logisch gruppiert
werden Besitzt einer der genannten Faktoren solche Bedeutung,
class wir jetzt Anstalten für eine mehr ins Einzelne gehende
Untersuchung bei künftigen Versammlungen unserer Konferenz treffen
mussten x) »

Auf das Thema kam man während der Vorbereitung auf die
Konferenz in Lund zurück. Es wurde aber nicht als ein Verhand-
lungsgegenstancl in Aussicht genommen. Erst in letzter Stunde

vor der Konferenz wurde ein Bericht publiziert, der in deutscher
Übersetzung erschienen ist2). Er ist nicht das Ergebnis von
Beratungen einer der drei Kommissionen, die die Konferenz von Lund
vorbereitet haben, sondern besteht aus verschiedenen Beiträgen zu
diesem Thema. Anlass dazu gab ein Brief des Professors Dodd in
Cambridge, der 1949 an den Ausschuss für Glauben und Verfassung
gerichtet worden war und sich mit «Uneingestandenen Motiven
in den ökumenischen Diskussionen» befasst. Auf diesen Brief
beschloss der Ausschuss, dieses Thema einer amerikanischen
Kommission zur Behandlung zu übergeben. Das Ergebnis ihrer
Beratungen wurde im November 1951 auf einer Studienkonferenz
in Bossey bearbeitet. Das vorliegende Heft enthält nun den Brief
von Prof. Dodd, den Bericht der Studienkonferenz in Bossey und
zwei Referate, von denen das eine in Amerika, das zweite in Bossey
gehalten worden ist. Den Schluss bildet ein geschichtliches Referat
von Prof. K. D. Schmidt über che konfessionelle Gestaltung in
Deutschland. Rev. O. S. Tomkins, der Sekretär des Ausschusses

für Glauben und Verfassung, schreibt im Vorwort, die Veröffentlichung

erfolge in der Hoffnung, dass es den Delegierten und weiteren
Kreisen der sich für die Konferenz von Lund Vorbereitenden helfen
werde, ihr eigenes Gewissen zu prüfen und allen Diskussionen über
die christliche Einheit die Ehrlichkeit und den Realismus zu
verleihen, an denen es ihnen sonst fehlen werde. Das gilt über die ge-

J) Vgl. 3. Bericht der Kommission IV über dio Einheit der Kirche in
Leben und Gottosdienst «Wolcho niclitthoologischon Faktoren begünstigten
oder hindern die Einigung der Kirchon ?». 1937.

2) Die Bedeutung sozialer und kulturellor Faktoren für die
Kirchenspaltung. Oekumenischo Centrale Frankfurt a. M.



— 171 —

nannten Kreise hinaus, für alle die sich um die Ökumene interessieren.

Die Referate sind seinerzeit alle in der Ecumenical Review
in englischer Sprache erschienen.

Der erwähnte Brief von Prof. C. H. Dodd ist überschrieben:
«Ein Brief über uneingestandene Motive bei ökumenischen
Diskussionen.» Er schreibt, dass es in der I. Sektion der Amsterdamer
Konferenz zu den auffallendsten Dingen gehört habe, «class wir
es nicht fertig brachten, den Unterschied der Gesamthaltung, den
wir gern mit den Formeln .katholisch' und ,protestantisch'
bezeichneten, so zu umschreiben, dass es für beide Seiten annehmbar
wurde». Es sei zum Teil davon gekommen, dass die beiden
Positionen zwei verschiedene Gesamtsysteme des Denkens darstellen
derart, dass jeder einzelne Punkt vom Ganzen her seine Bedeutung
gewinnt und dass keine an einem Einzelpunkt zutage tretende
Übereinstimmung Gültigkeit hat, bis das Gesamtsystem in Rechnung

gesetzt ist. Es gibt ein Element unbewusster und unein-
gestandener Motive, das uns daran hindert, «einer Beweisführung
bis zu Ende zu folgen, gleichviel wohin sie uns führt». Solche
uneingestandene Motive sind wirksam, wenn es um die Treue zur
Konfession geht. Alle Avissen sich unter dem Zwang, auf gewissen

Überzeugungen zu bestehen, weil sie ihren «heiligen Traditionen» oder
ihren «historischen Grundsätzen» treu bleiben müssen. Notwendig
ist es, in solchen Fällen zu fragen, ob hinter dieser überlauten
Betonung des «besonderen Zeugnisses» nicht eine besondere Art
kirchlichen Hochmuts steckt. Ist wirklich der Glaube vorhanden,
dass die eigene Glaubensgemeinschaft eben die Kirche ist, ist weiter
nichts zu sagen Ist das nicht unbedingt der Fall, sind wir gehalten,
zu fragen, «ob wir letztlich nicht mehr darum besorgt sind, das

Gesicht unserer eigenen Denomination zu wahren, als die Una

sancta». Prof. Dodd kommt zum Schluss: Wir täten «im Blick auf
jeden strittigen Punkt gut, uns zu fragen : Hat mein starker innerer

Widerspruch wirklich seinen Grund in einer tiefen, allgemeinen

Wahrheit, deren Leugnung auf innere Unwahrhaftigkeit schliessen

lässt, oder kommt er in Wahrheit auf Rechnung eines intensiven
(und vielleicht ganz berechtigten) Stolzes auf die Tradition, in der
ich selbst stehe?»

Prof. Dodd exemplifiziert ferner am Beispiel des Gegensatzes

zwischen der Kirche von England und den Nonkonformisten, dass

^eingestandene Motive auf religiöse Sondertraditionen
zurückzuführen seien, die mit solchen sozialer und politischer Art ver-



— 172 —

flochten sind. Er fragt auf Grund dieser seiner persönlichen
Erfahrung die deutschen Freunde, ob sie nicht deshalb so hartnäckig
bei der Verteidigung gewisser lutherischer Positionen seien, weil das

Luthertum so enge mit der ganzen nationalen Tradition des

nachmittelalterlichen Deutschland verbunden sei. Ferner fragt er, «ob
clie amerikanische Lebensart' (unbewusst) die Zitadelle ist, die

von unsern Brüdern jenseits des Atlantik verteidigt wird, und ob
die staunenswerte Vergangenheit der Orthodoxie des Ostens als des

einzigen Vorkämpfers und unbeugsamen Helfers unterdrückter
christlicher Völker durch viele dunkle Jahrhunderte hindurch etwas
mit der Rolle zu tun hat, die ihre Vertreter bei unseren Konferenzen
spielen». Prof. Dodd bemerkt, man könne den Gedanken vertreten,
dass wir Ehrfurcht vor der Geschichte haben müssen und vor dem,

was in ihr geworden sei. In der geschichtlichen Entwicklung der
Völker habe sich das Christentum mit vielen anderen Elementen
verwoben, um den besondern Charakter und die Eigenart nationalen
Lebens und nationaler Kultur herauszuarbeiten. Ein «entvolktes»
Christentum könnte vielleicht wurzellos werden, und ein wahrhaft
nationales Christentum wäre vielleicht wirksamer als ein
«ökumenisches». Der Verfasser kommt zum Schluss, dass diese ganze
Frage unter dem Druck vom Fernen Osten her entscheidend
werde. «In Amsterdam betonten die Delegierten von der andern
Seite des Eisernen Vorhanges, die uns beschäftigenden kirchlichen
Fragen dürften nicht abstrakt, nämlich unter Absehung von dem
behandelt werden, was im politischen und sozialen Bereich vor
sich geht. Sie waren offensichtlich der Meinung, es habe nicht viel
auf sich, ob die Gültigkeit der Sakramente durch die apostolische
Sukzession gesichert werde, oder ob die Kirche ein täglich und
stündlich durch das Wort Gottes herbeigeführtes «Ereignis» sei:
worauf es ankomme, sei, dass das Christentum einen Weg finde,
sich wie einst in der feudalen und bürgerlichen Gesellschaft der

Vergangenheit nun in der neuen kommunistischen oder
proletarischen' Gesellschaft eine ihm gemässe Gestalt zu geben. Wenn das

geschieht, dann werden natürlich neue .konfessionelle' Unterschiede
entstehen. Hier liegt der Grund für meine Überzeugung, dass es

heilsam sein würde, jene sozialen und politischen Motive ans Tageslicht

zu bringen, die bei uns sicherlich ein dauerndes Gewicht haben,
auch wenn wir es uns nicht eingestehen.» So weit der bemerkenswerte

Brief von Prof. Dodd.



— 173 —

Das Referat «Uneinigkeiten, wie sie durch die verschiedene
Gestaltung kirchlichen Lebens geschaffen werden» von G. R. Cragg
(Kanada), gibt einen Einblick in amerikanische Verhältnisse. Nach
ihm können sich kirchliche Spaltungen auf theologische
Unterschiede berufen, aber daraus folge nicht, dass sie darin ihre Ursache
haben. Sie gewännen durch Abweichungen in der Lehre nicht
einmal ihre Dauer. Oft bleiben die Kirchen durch die Tatsache
voneinander getrennt, dass ihre Glieder verschiedenen Schichten im
Gemeinschaftsleben angehören. Dieser Faktor sei in kleineren
Gemeinschaften wirksamer als in grösseren. Ein Glied der Pfingst-
gemeinde würde sich in der Episkopalkirche ebensowenig wohl
fühlen wie ein Glied der Episkopalkirche im Evangeliumssaal.
In vielen nordamerikanischen Städten sei das Gemeinschaftsleben
in der Gemeinde mindestens ebenso wichtig wie die formale
Gestaltung des Gottesdienstes. Arbeite sich einer vorwärts und steige
gesellschaftlich höher, sei damit vielfach auch ein Wechsel derKirche
verbunden, die seiner neuen gesellschaftlichen Stellung mehr
entspreche.

Bestimmte Denominationen anerkennen und betonen einen

strengen Kodex der Lebensführung. Die in einer ihrem Wesen
nach streng puritanischen Tradition stehen, sind der Meinung,
dass die Mitgliedschaft in der Kirche den völligen Verzicht auf
bestimmte Verhaltungsweisen in sich schliessen muss. Gewisse

Gruppen blicken mit Missfallen auf Rauchen, Tanzen und Kartenspiel,

während andere nur den Genuss von Alkohol verpönen. In
andern sei beides nicht der Fall. Dieser Unterschied ist z. T. auf
Unterschiede geschichtlicher Art zurückzuführen — auf eine
puritanische Ahnenreihe oder auf Kirchen aus der Alten Welt. Die
Rigorosen betrachten die Weitherzigen als kaum christlich, diese

haben Mühe, in den anderen richtige Menschen zu sehen. Für die,

die in solchen Abneigungen gefangen sind, sei es schwer, die Gültigkeit

der Normen, die Paulus in Röm. 14 andeutet, anzuerkennen.

Der Argwohn, mit dem die strenger auf die freier Denkenden blicken,

mache es schwierig, leidenschaftslos die Frage zu behandeln, ob es

nicht gewisse erkennbare Eigenschaften gebe, die das Verhalten der

Christen von clem der Menschen mit rein säkularen Maßstäben

Unterscheidbar machen.

Die Maßstäbe hinsichtlich der zulässigen Methoden der

Geldaufbringung sind unterschiedlich. Scharfe Unterschiede bestehen

zwischen den römischen Katholiken und den Protestanten im Blick



— 174 —

auf Lotterien, auf Verlosungen und auf Glücksspiele wie das Bingo.
An gewissen Orten können Spiele, die normalerweise gesetzlich
verboten sind, betrieben werden, wenn die Nutzniesser religiöse
oder philanthropische Körperschaften sind. Menschen, die ihre
Gemeinde ausschliesslich durch freiwillige Opfer unterstützen, sind
geneigt, Kirchen scheel anzusehen, in denen die Geldmittel mit
Hilfe von Eintrittspreisen oder aus clem Verkauf von Brotwecken
oder Kuchen oder mit noch zweifelhafteren Methoden aufgebracht
werden.

Die Auswirkung der mannigfaltigen Gestaltung des
Gottesdienstes ist für die Schaffung einer Anzahl nichttheologischer
Elemente im Gesamtbild kirchlicher Uneinigkeit verantwortlich.
Anhänger eines schlichten Gottesdienstes und Verehrer des Rituellen
können nie zusammenkommen, weil MissVerständnisse sie einander
fernhalten. Die eine Gruppe hat den Verdacht, dass Formulare die
Unmittelbarkeit des Geistes derart ersticken, dass diejenigen, die
darauf bauen, schwerlich Christen sein können; die andere Gruppe
bezweifelt, class radikale Schlichtheit ein Medium sein könne,
das die volle Schönheit des Heiligen mitteilt. Fühlt sich nun jemand
von der einen Gruppe zur andern hingezogen und führt den Übertritt

aus, so wird das als Abfall empfunden und verbessert die
Beziehungen unter den Gruppen keineswegs. «Es könnte scheinen, als
vereinfache die ziemlich allgemeine Tendenz zu liturgischen Formen
des Gottesdienstes die Dinge, und bis zu einem gewissen Grade ist
dies fraglos richtig! Sie verschärft indessen auch das Problem;
wenn ein Wechsel stattfindet, so bleibt doch immer eine grosse
Zahl von Menschen zurück, die sich im geheimen nach dem sehnen,

was sie verloren haben.»

Der Verfasser gehört der «Vereinigten Kirche» in Kanada an
und stützt sich wohl auf gemachte Erfahrungen bei diesem Unions-
werk. Er führt noch andere Beispiele bezüglich der Ämter und
materieller Güter an. Er kommt zum Schluss, solche Beispiele
zeigen, «dass unsere üblichen Bemühungen um andere Kirchen
unzureichend sind, und zwar nicht so sehr in bezug auf theologisches
Verständnis wie auf Einfühlungsvermögen und handelnde Liebe».

Der Bericht der erwähnten Konferenz im November 1951 im
Ökumenischen Institut zu Bossey stellt zunächst die Dringlichkeit
fest, dass diese nichttheologischen Faktoren ins Auge gefasst werden,
und dass sie Spaltungen veranlassen und verewigen. Leben und
Lehre der Kirche werden durch Sprache, Staatsform und Zivili-



— 175 —

sation, durch wirtschaftliche und soziale Ordnungen beeinflusst.
Ihre Einheit wurde von Anfang an durch allzu menschliche
Faktoren, die Selbstbehauptung von Einzelnen und Gruppen bedroht
(Apg. 6, 1; 1. Kor. 1, 10-13). Besonders betont wird, dass die
Konferenz che Kirche nicht als Menschenwerk, sondern als Gottes
Gabe für die Rettung der Welt betrachtet. Weil sie in der Welt
lebt, wird sie aber ständig versucht, stehen ihre Glieder ständig in
der Gefahr durch nichttheologische Faktoren in ihrem Leben und
Denken falsch beeinflusst zu werden. Solche Faktoren verdunkeln
oft die wirklichen Fragen, um che es geht.

Als Faktoren, die Spaltungen verursacht haben, werden im
zweiten Abschnitt zunächst aufgezählt: die Entwicklung der Kirchen
in der Isolierung, Zwang oder Verfolgung, Diskriminierung, Sezession

oder Ausschluss, Reaktion auf vollzogene Unionen, nationale
Gegensätze oder Kriege, Ehrgeiz oder Rivalität in Kirche und
Staat hervorragender Persönlichkeiten. Als Faktoren, die den
Spaltungen Dauer verleihen, werden genannt: das tatsächliche
Nachwirken der erwähnten Faktoren bis zur Gegenwart, die
Erinnerung an diese Faktoren im Sinne der Selbstrechtfertigimg
vorhandener Uneinigkeit, die psychologische Tendenz zur Bejahung
des status quo, die falsche Darstellung anderer Kirchen in der
Presse, Tagesliteratur oder im Rundfunk, der Geschichtsunterricht
in den Schulen und in der ernsthaften Literatur. Neue Faktoren
verstärken die überkommenen Trennungsgründe, wenn diese
Geschichte geworden sind, wie z. B. die Kirche deckt sich mehr und
mehr mit einer sozialen, wirtschaftlichen und politischen Gruppe;
denominationelles Empfinden, Stolz, die bereits gewonnene Einheit
und der durch sie geschaffene Zusammenhalt; die symbolische
Bedeutung des Namens und alles, was damit zusammenhängt, die
Last einer Verwaltung mit der Neigung, alles an sich zu reissen

und auf ihre Selbsterhaltimg bedacht zu sein, persönlicher Ehrgeiz,
finanzielle Interessen, übertriebene Einschätzung der mit einer

Union verbundenen persönlichen Opfer. Weitere psychologische

Paktoren: tiefsitzende unbewusste emotionale Bedürfnisse (z.B.
aggressiver Art), wie sie die enge Verbundenheit mit einer Denomination

schafft; die Abneigung gegen alles Ungewohnte (die Sitte des

Kniens, des Sitzens, des Stehens im Gottesdienst, Kleidung,
Sprache, freies Gebet im Gegensatz zum gebundenen, Gesangbücher,

Gebäude und ihre Verwendung usw.). Gefühlsmässige



— 176 —

Assoziationen gewisser Worte, Unkenntnis und Grenzen der
Erkenntnis. — Internationale konfessionelle Organisationen machen
örtliche Unionen schwieriger, wenn finanzielle, nationale und
psychologische Erwägungen ins Spiel kommen. Dies wirkte sich besonders

unglücklich im Blick auf die Jungen Kirchen aus.
Besprochen werden im Bericht drittens nichttheologische

Faktoren, die das Bedürfnis nach Einheit verstärken. In erster Linie
wird die heutige allgemeine Neigung zur Grossorganisation und
Zentralisation genannt, das Drängen einiger Staaten zur Union der
Küchen aus ideologischen Gründen. Der stärkste Faktor ist che

Unordnung der Gesellschaft, die Gegenstand des 3. Studienbandes
für Amsterdam war. Neue Aufgaben evangelistischer Verkündigung
und der Schaffung christlicher Gemeinschaften aus sozialen und
wirtschaftlichen Gründen, Bevölkerungsbewegungen. Das
Neuziehen politischer Grenzen zwischen Provinzen und Ländern
erzwingt das Neuziehen kirchlicher Grenzen und ermöglicht clie

Vereinigung mit andern Kirchen. Die gleiche Wirkung haben zuweilen

Wandlungen in den Beziehungen zwischen einem Staat und einer
staatsverbundenen Kirche, die bei andern Kirchen Bedenken gegen
eine Verbindung mit dem Staat wegräumen. Staatlicher Gegensatz
zur Kirche und Verfolgung bringen Christen in geistlicher Einheit
zusammen. Der Kirche ist die grosse Aufgabe der Jugenderziehung
und sozialen Arbeit zum grössten Teil vom Wohlfahrtsstaat
abgenommen worden. Das bedeutet für sie ein Ruf zur Einheit über
das hinaus, was Zusammenarbeit schon jetzt leisten mag. Ihre
gesonderten Bemühungen auf diesen Gebieten sind oft modernen
Bedürfnissen nicht angemessen. Sie muss nicht nur über die
religiösen Interessen dieser Wendung, sondern auch über die wahrer
Erziehung und der Fürsorge für Menschen wachen. Die Lage der
jungen Kirchen in Ländern, die unabhängig geworden sind, drängt
sie zur Einheit.

Zum Schluss des Berichtes wird che Frage aufgeworfen: «Was
kann geschehen » Es wird festgestellt, dass diese Faktoren eine

gewaltige Macht gewonnen haben. Sie bilden sich recht eigentlich
aus dem Stoff der irdischen Geschichte und der menschlichen
Sünde. Die einzige Macht, die mit ihnen fertig werden kann, ist die
Macht Gottes durch Jesus Christus. In den Schlussfolgerungen
werden einige der diskutierten Faktoren hervorgehoben:

«1. Die Kirchen, besonders die breite Masse ihrer Glieder,
müssen ihr Gewissen daraufhin prüfen, wie weit sie dem Gesetz



— 177 —

der Trägheit folgen statt dem Willen Gottes, der etwas von ihnen
verlangt. Überlieferte Standpunkte, Formen und Institutionen, die
uns heb geworden sind, müssen als fragwürdig erkannt werden und
mögen aufgegeben oder geändert werden müssen.

2. Die Kirchen, zumal ihre offiziellen Führer und die Theologen
müssen den Erkenntnissen der Soziologie, der Psychologie, der
Wirtschaftswissenschaften ihre Aufmerksamkeit schenken, die im
Blick auf unsere christlichen Institutionen in ihrer menschlichen
und geschichtlichen Begrenztheit eine legitime Kritik
beizusteuern haben.

3. Wann immer die Beziehungen von Kirchen oder die Frage
der Wiedervereinigung erörtert werden, dann bedarf es einer neuen
Bereitschaft, diese nichttheologischen Faktoren mit in Betracht
zu ziehen, nicht im Sinne vager Allgemeinheiten, sondern in
konkreter auf den besonderen Fall bezogener und darum schmerzhafter
Weise. Das bedeutet, dass nicht nur Theologen und Vertreter der
kirchlichen Verwaltung einen Beitrag zu der Diskussion zu leisten
haben.

4. Lasst uns in der Zeit, die bis zur Konferenz von Lund noch

bleibt, während der Konferenz selbst und in allem, was danach in
den Kirchen gesagt wird und geschieht, es von clem, der alles heilt,
erbitten, er möge unsere Augen für die wirklichen und bestimmenden

Symptome unserer Krankheit öffnen. Er fragt alle unsere Kirchen,
und er fragt jeden von uns persönlich: .Willst du geheilt werden ?'»

So weit der Bericht. Der Berichterstatter ist der Meinung, dass

diese Dinge weit über die Konferenz hinaus, die ja bereits der

Geschichte angehört, zu beherzigen sind. Vor allem von den Kirchen,
die praktisch an die Union mit andern herantreten. In dem Büchlein

sind noch Referate abgedruckt, die viel Wertvolles enthalten.
Sie beflissen sich mit der Lage der Kirchen in Frankreich, der in

Deutschland. Interessenten möchten war darauf hinweisen — sie

enthalten konkrete Beispiele zur Illustrierung einiger der genannten

Paktoren. Der Bericht aus Bossey beanstandet den Ausdruck

«nichttheologische Faktoren», weil kein besserer gefunden worden

sei. Geeigneter wäre vielleicht «nichtkirchliche Faktoren».

A. K.


	Die Bedeutung sozialer und kultureller Faktoren für die Kirchenspaltung

