Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 42 (1952)

Heft: 3

Artikel: Die Bedeutung sozialer und kultureller Faktoren fur die Kirchenspaltung
Autor: AK.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404296

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 169 —

Die Bedeutung sozialer und kultureller Faktoren
fiir die Kirchenspaltung

Der Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung von Edinburg
des Jahres 1937 war von der Kommission « Die Einheit der Kirche
im Leben und Gottesdienst» ein Bericht einer Sonderkommission
«Welche Nichttheologischen Faktoren begiinstigen oder hindern
die Einigung der Kirchen» vorgelegt worden. Eine amerikanische
Kommission, der auch fiinf europiische Theologen angehirt hatten,
hatte ihn als Diskussionsmaterial fiir die Konferenz ausgearbeitet.
Behandelt wurde er aber nicht. Im Gesamtbericht, den die Kon-
ferenz den beteiligten Kirchen zur Beratung unterbreitet hat, be-
findet sich im VI. Kapitel ein Abschnitt « Hindernisse fiir die Ein-
heit der Kirche», in welchem unter 2. von den Hindernissen die
Rede ist, «die nicht auf «Lehre» und «Verfassung» beschrinkt
sind. Als solche Hindernisse werden aufgeziihlt, a) die zu gleichen
Teilen theologisch-kirchlich und soziologisch bedingt sind; b) die
hauptsiichlich durch geschichtliche Faktoren bedingt sind und
¢) die kulturellen Ursprungs sind.

Der erwithnte Sonderbericht der amerikanischen Kommission
1st heute noch lesenswert, zumal das Thema seither nicht zur Ruhe
gekommen ist. An der zentralen Bedeutung der theologischen Fak-
toren wird festgehalten. Der Ausdruck «nichttheologisch» wird zur
Bezeichnung von (Gedanken und Denkweisen gebraucht, die ihren
Ursprung ausserhalb der unmittelbar christlichen Tradition haben,
aber dann spiiter doch zur formalen Bearbeitung der christlichen
Lehre angewandt werden. Er ist so verstanden, dass er auch den
Begriff «nichtkirchlich» einschliesst. Diese Faktoren haben ihren
Ursprung mehr in der Kultur der Umgebung als in der christlichen
Tradition. Sie sind deswegen nicht als irreligios oder gar als un-
christlich abzulehnen. Welche nichttheologischen Faktoren haben
nun in der Vergangenheit Spaltungen zwischen den Kirchen hervor-
gerufen, die bei den Versuchen zur Anbahnung kirchlicher Einigung
nicht ausser Betracht gelassen werden konnen? Angefiihrt mit
kurzem Kommentar werden der Staat, der Nationalismus, die Rasse,
die Sprache, die Klasse, Verschiedenheiten des ethischen Urteils,
die Kleine Kirche, der Geist des Sektentums, wohlerworbene Rechte,
Unterschiede in den Erziehungsmethoden, die Universalitit der
Wissenschaft und der Kunst. Am Schluss der Berichte werden die

Fmgen aufgeworfen: «Sind diese Faktoren so peripher, dass man
12
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1952



— 170 —

iiber sie hinweg gehen darf? Liegen sie den Hauptinteressen einer
in erster Linie mit dem Glauben und der Verfassung der Kirche
beschiftigten Konferenz so fern, dass sie nach diesem vorldufigen
Uberblick beiseite gelassen werden kénnen ? Wenn wir ihnen all-
cemeine Bedeutung zugestehen, konnen sie dann nicht in einer
besseren Reihenfolge je nach ihrer Bedeutung logisch gruppiert
werden ? Besitzt einer der genannten Faktoren solche Bedeutung,
dass wir jetzt Anstalten fiir eine mehr ins Einzelne gehende Unter-
suchung bei kiinftigen Versammlungen unserer Konferenz treffen
miissten 1) 2»

Auf das Thema kam man wihrend der Vorbereitung auf die
Konferenz in Lund zuriick. Es wurde aber nicht als ein Verhand-
lungsgegenstand in Aussicht genommen. KErst in letzter Stunde
vor der Konferenz wurde ein Bericht publiziert, der in deutscher
Ubersetzung erschienen ist 2). Er ist nicht das Ergebnis von Be-
ratungen einer der drei Kommissionen, die die Konterenz von Lund
vorbereitet haben, sondern besteht aus verschiedenen Beitrigen zu
diesem Thema. Anlags dazu gab ein Brief des Professors Dodd in
Cambridge, der 1949 an den Ausschuss fiir Glauben und Verfassung
gerichtet worden war und sich mit «Uneingestandenen Motiven
in den okumenischen Diskussionen» befasst. Auf diesen Brief
beschloss der Ausschuss, dieses Thema einer amerikanischen Kom-
misgion zur Behandlung zu {ibergeben. Das Ergebnis ihrer Be-
ratungen wurde im November 1951 auf einer Studienkonferenz
in Bossey bearbeitet. Das vorliegende Heft enthiilt nun den Brief
von Prof. Dodd, den Bericht der Studienkonferenz in Bossey und
zwel Referate, von denen das eine in Amerika, das zweite in Bossey
gehalten worden ist. Den Schluss bildet ein geschichtliches Referat
von Prof. K. D. Schmidt iiber die konfessionelle Gestaltung in
Deutschland. Rev. O. S. Tomking, der Sekretir des Ausschusses
fiir Glauben und Verfassung, schreibt im Vorwort, die Veroftent-
lichung erfolge in der Hoffnung, dass es den Delegierten und weiteren
Kreisen der sich fiir die Konferenz von Lund Vorbereitenden helfen
werde, ihr eigenes Gewissen zu priifen und allen Diskussionen tiber
die christliche Kinheit die Ehrlichkeit und den Realismus zu ver-
leihen, an denen es ihnen sonst fehlen werde. Das gilt iiber die ge-

1) Vgl. 3. Bericht der Kommission IV iiber die Kinheit der Kirche in
Leben und Gottesdienst «Welche nichttheologischen Faktoren begiinstigten
oder hindern die Kinigung der Kirchen ?». 1937.

%) Die Bedeutung sozialer und kultureller Faktoren fiir die Kirchen-
spaltung. Oekumenische Centrale Frankfurt a. M.



— 171 —

nannten Kreise hinaus, fiir alle die sich um die Okumene interes-
sieren. Die Referate sind seinerzeit alle in der Ecumenical Review
in englischer Sprache erschienen.

Der erwithnte Brief von Prof. C. H. Dodd ist iiberschrieben :
«Kin Brief iiber uneingestandene Motive bei 6kumenischen Dis-
kussionen.» Er schreibt, dass es in der 1. Sektion der Amsterdamer
Konferenz zu den auffallendsten Dingen gehort habe, «dass wir
es nicht fertig brachten, den Unterschied der Gesamthaltung, den
wir gern mit den Formeln  katholisch® und ,protestantisch® be-
zeichneten, so zu umschreiben, dass es fiir beide Seiten annehmbar
wurdey». Es sei zum Teil davon gekommen, dass die beiden Posi-
tionen zwei verschiedene Gesamtsysteme des Denkens darstellen
derart, dass jeder einzelne Punkt vom Ganzen her seine Bedeutung
gewinnt und dass keine an einem KEinzelpunkt zutage tretende
Ubereinstimmung Giiltigkeit hat, bis das Gesamtsystem in Rech-
nung gesetzt ist. Es gibt ein Element unbewusster und unein-
gestandener Motive, das uns daran hindert, ¢einer Beweisfiithrung
bis zu Ende zu folgen, gleichviel wohin sie uns fithrt». Solche unein-
gestandene Motive sind wirksam, wenn es um die Treue zur Kon-
fession geht. Alle wissen sich unter dem Zwang, auf gewissen Uber-
zeugungen zu bestehen, weil sie ihren «heiligen Traditionen» oder
ihren ¢historischen (rundsiitzen» treu bleiben miissen. Notwendig
18t es, in solchen Fillen zu fragen, ob hinter dieser iiberlauten
Betonung des «besonderen Zeugnisses» nicht eine besondere Art
kirchlichen Hochmuts steckt. Ist wirklich der Glaube vorhanden,
dass die eigene G laubensgemeinschaft eben die Kirche ist, ist weiter
nichts zu sagen ? Ist das nicht unbedingt der Fall, sind wir gehalten,
zu fragen, «ob wir letztlich nicht mehr darum besorgt sind, das
Gesicht unserer eigenen Denomination zu wahren, als die Una
sanctay. Prof. Dodd kommt zum Schluss: Wir titen «im Blick auf
jeden strittigen Punkt gut, uns zu fragen: Hat mein starker innerer
Widerspruch wirklich seinen Crund in einer tiefen, allgemeinen
Wahrheit, deren Leugnung aut innere Unwahrhaftigkeit schliessen
lisst, oder kommt er in Wahrheit auf Rechnung eines intensiven
(und vielleicht ganz berechtigten) Stolzes auf die Tradition, in der
ich selbst stehe ?»

Prof. Dodd exemplifiziert ferner am Beispiel des (}f:gensatzcs
Zwischen der Kirche von England und den Nonkonformisten, dass
Uneingestandene Motive auf religiose Sondertraditionen zuriick-
Zufithren seien, die mit solchen sozialer und politischer Art ver-



— 172 —

flochten sind. Er fragt auf Grund dieser seiner personlichen Er-
fahrung die deutschen Freunde, ob sie nicht deshalb so hartnéckig
bei der Verteidigung gewisser lutherischer Positionen seien, weil das
Luthertum so enge mit der ganzen nationalen Tradition des nach-
mittelalterlichen Deutschland verbunden sei. Ferner fragt er, «ob
die ,amerikanische Lebensart‘ (unbewusst) die Zitadelle ist, die
von unsern Briidern jenseits des Atlantik verteidigt wird, und ob
die staunenswerte Vergangenheit der Orthodoxie des Ostens als des
einzigen Vorkimpfers und unbeugsamen Helfers unterdriickter
christlicher Volker durch viele dunkle Jahrhunderte hindurch etwas
mit der Rolle zu tun hat, die ihre Vertreter bei unseren Konferenzen
spielen». Prof. Dodd bemerkt, man kénne den Gedanken vertreten,
dass wir Ehrfurcht vor der Geschichte haben miissen und vor dem,
was in ihr geworden sei. In der geschichtlichen Entwicklung der
Volker habe sich das Christentum mit vielen anderen Elementen
verwoben, um den besondern Charakter und die Eigenart nationalen
Lebens und nationaler Kultur herauszuarbeiten. Ein «entvolktes»
Christentum konnte vielleicht wurzellos werden, und ein wahrhaft
nationales Christentum wiire vielleicht wirksamer als ein «oku-
menisches». Der Verfasser kommt zum Schluss, dass diese ganze
Frage unter dem Druck vom Fernen Osten her entscheidend
werde. «In Amsterdam betonten die Delegierten von der andern
Seite des HKisernen Vorhanges, die uns beschiiftigenden kirchlichen
Fragen dirften nicht abstrakt, nimlich unter Absehung von dem
behandelt werden, was im politischen und sozialen Bereich vor
sich geht. Sie waren offensichtlich der Meinung, es habe nicht viel
auf sich, ob die Giiltigkeit der Sakramente durch die apostolische
Sukzession gesichert werde, oder ob die Kirche ein téiglich und
stiindlich durch das Wort Gottes herbeigefiihrtes «Ereignis» sei:
worauf es ankomme, sei, dass das Christentum einen Weg finde,
sich wie einst in der feudalen und biirgerlichen Gesellschatt der
Vergangenheit nun in der neuen kommunistischen oder ,prole-
tarischen Gesellschaft eine ihm gemiisse Gestalt zu geben. Wenn das
geschieht, dann werden natiirlich neue ,konfessionelle* Unterschiede
entstehen. Hier liegt der Grund fiir meine Uberzeugung, dass es
heilsam sein wiirde, jene sozialen und politischen Motive ans Tages-
licht zu bringen, die bei uns sicherlich ein dauerndes Gewicht haben,
auch wenn wir es uns nicht eingestehen.» So weit der bemerkens-
werte Brief von Prof. Dodd.



— 173 —

Das Referat «Uneinigkeiten, wie sie durch die verschiedene
Gestaltung kirchlichen Lebens geschaffen werden» von (4. R. Cragg
(Kanada), gibt einen Einblick in amerikanische Verhiiltnisse. Nach
thm kénnen sich kirchliche Spaltungen auf theologische Unter-
schiede berufen, aber daraus folge nicht, dass sie darin ihre Ursache
haben. Sie gewiinnen durch Abweichungen in der Lehre nicht ein-
mal ihre Dauer. Oft bleiben die Kirchen durch die Tatsache von-
einander getrennt, dass ihre Glieder verschiedenen Schichten im
(Gemeinschaftsleben angehéren. Dieser Faktor sei in kleineren Ge-
meinschaften wirksamer als in grosseren. Ein Glied der Pfingst-
gemeinde wiirde sich in der Episkopalkirche ebensowenig wohl
fiihlen wie ein Glied der Episkopalkirche im Evangeliumssaal.
In vielen nordamerikanischen Stiidten sei das (Glemeinschaftsleben
in der GGemeinde mindestens ebenso wichtig wie die formale Ge-
staltung des Gottesdienstes. Arbeite sich einer vorwirts und steige
gesellschaftlich hoher, sei damit vielfach auch ein Wechsel der Kirche
verbunden, die seiner neuen gesellschaftlichen Stellung mehr ent-
spreche,

Bestimmte Denominationen anerkennen und betonen einen
strengen Kodex der Lebensfithrung. Die in einer ihrem Wesen
nach streng puritanischen Tradition stehen, sind der Meinung,
dass die Mitgliedschaft in der Kirche den vélligen Verzicht auf
bestimmte Verhaltungsweisen in sich schliessen muss. Gewisse
Gruppen blicken mit Missfallen auf Rauchen, Tanzen und Karten-
spiel, withrend andere nur den Genuss von Alkohol verponen. In
andern sei beides nicht der Fall. Dieser Unterschied ist z. T. auf
Unterschiede geschichtlicher Art zuriickzufiihren — auf eine puri-
tanische Ahnenreihe oder auf Kirchen aus der Alten Welt. Die
Rigorosen betrachten die Weitherzigen als kaum christlich, diese
haben Miihe, in den anderen richtige Menschen zu sehen. Fiir die,
die in solchen Abneigungen gefangen sind, sei es schwer, die Giiltig-
keit, der Normen, die Paulus in Rém. 14 andeutet, anzuerkennen.
Der Argwohn, mit dem die strenger auf die freier Denkendm blicken,
mache es schwierig, leidenschaftslos die Frage zu behandeln, ob es
nicht gewisse erkennbare Eigenschaften gebe, die das Verhalten der
Christen von dem der Menschen mit rein sikularen Malstiben

unterscheidbar machen. ‘
Die MaBstibe hinsichtlich der zulidssigen Methoden der Geld-

aufbringung sind unterschiedlich. Scharfe Unterschiede l.oeste}}en
2wischen den romischen Katholiken und den Protestanten im Blick



— 174 —

auf Lotterien, auf Verlosungen und auf Gliicksspiele wie das Bingo.
An gewissen Orten konnen Spiele, die normalerweise gesetzlich
verboten sind, betrieben werden, wenn die Nutzniesser religiose
oder philanthropische Kérperschaften sind. Menschen, die ihre
Gemeinde ausschliesslich durch freiwillige Opfer unterstiitzen, sind
geneigt, Kirchen scheel anzusehen, in denen die Geldmittel mit
Hilfe von Eintrittspreisen oder aus dem Verkauf von Brotwecken
oder Kuchen oder mit noch zweifelhafteren Methoden aufgebracht
werden. '

Die Auswirkung der mannigfaltigen Gestaltung des Gottes-
dienstes ist fiir die Schaffung einer Anzahl nichttheologischer Ele-
mente im Gesamtbild kirchlicher Uneinigkeit verantwortlich. An-
hénger eines schlichten Gottesdienstes und Verehrer des Rituellen
konnen nie zusammenkommen, weil Missverstindnisse sie einander
fernhalten. Die eine Gruppe hat den Verdacht, dass Formulare die
Unmittelbarkeit des Geistes derart ersticken, dass diejenigen, die
darauf bauen, schwerlich Christen sein kénnen; die andere Gruppe
bezweifelt, dass radikale Schlichtheit ein Medium sein konne,
das die volle Schonheit des Heiligen mitteilt. Fiihlt sich nun jemand
von der einen Gruppe zur andern hingezogen und fiihrt den Uber-
tritt aus, so wird das als Abfall empfunden und verbessert die Be-
ziechungen unter den Gruppen keineswegs. «Es konnte scheinen, als
vereinfache die ziemlich allgemeine Tendenz zu liturgischen Formen
des Gottesdienstes die Dinge, und bis zu einem gewissen Grade ist
dies fraglos richtig! Sie verschiirft indessen auch das Problem;
wenn ein Wechsel stattfindet, so bleibt doch immer eine grosse
Zahl von Menschen zuriick, die sich im geheimen nach dem sehnen,
was sie verloren haben.»

Der Verfasser gehort der «Vereinigten Kirche» in Kanada an
und stiitzt sich wohl auf gemachte Erfahrungen bei diesem Unions-
werk. Er fithrt noch andere Beispiele beziiglich der Amter und
materieller Giiter an. Er kommt zum Schluss, solche Beispiele
zeigen, «dass unsere iiblichen Bemiithungen um andere Kirchen
unzureichend sind, und zwar nicht so sehr in bezug auf theologisches
Verstindnis wie auf Einfithlungsvermogen und handelnde Liebeb.

Der Bericht der erwihnten Konferenz im November 1951 im
Okumenischen Institut zu Bossey stellt zuniichst die Dringlichkeit
fest, dass diese nichttheologischen Faktoren ins Auge gefasst werden,
und dass sie Spaltungen veranlassen und verewigen. Leben und
Lehre der Kirche werden durch Sprache, Staatsform und Zivili-



— 175 —

sation, durch wirtschaftliche und soziale Ordnungen beeinflusst.
Ihre Einheit wurde von Anfang an durch allzu menschliche Fak-
toren, die Selbstbehauptung von Einzelnen und Gruppen bedroht
(Apg. 6, 1; 1.Kor. 1, 10-13). Besonders betont wird, dass die
Konferenz die Kirche nicht als Menschenwerk, sondern als Gottes
Gabe fiir die Rettung der Welt betrachtet. Weil sie in der Welt
lebt, wird sie aber stindig versucht, stchen ihre Glieder stindig in
der Gefahr durch nichttheologische Faktoren in ihrem Leben und
Denken falsch beeinflusst zu werden. Solche Faktoren verdunkeln
oft die wirklichen Fragen, um die es geht.

Als Faktoren, die Spaltungen verursacht haben, werden im
zweiten Abschnitt zuniichst aufgezihlt: die Entwicklung der Kirchen
i der Isolierung, Zwang oder Verfolgung, Diskriminierung, Sezes-
sion oder Ausschluss, Reaktion auf vollzogene Unionen, nationale
Gegensitze oder Kriege, Ehrgeiz oder Rivalitit in Kirche und
Staat hervorragender Personlichkeiten. Als Faktoren, die den
Spaltungen Dauer verleihen, werden genannt: das tatsichliche
Nachwirken der erwihnten Faktoren bis zur Gegenwart, die Er-
mnerung an diese Faktoren im Sinne der Selbstrechtfertigung vor-
handener Uneinigkeit, die psychologische Tendenz zur Bejahung
des status quo, die falsche Darstellung anderer Kirchen in der
Presse, Tagesliteratur oder im Rundfunk, der Geschichtsunterricht
in den Schulen und in der ernsthaften Literatur. Neue Faktoren
verstirken die iiberkommenen Trennungsgriinde, wenn diese Ge-
schichte geworden sind, wie z. B. die Kirche deckt sich mehr und
mehr mit einer sozialen, wirtschaftlichen und politischen Gruppe;
denominationelles Empfinden, Stolz, die bereits gewonnene Hinheit
und der durch sie geschaffene Zusammenhalt; die symbolische Be-
deutung des Namens und alles, was damit zusammenhingt, die
Last einer Verwaltung mit der Neigung, alles an sich zu reissen
und auf ihre Selbsterhaltung bedacht zu sein, personlicher Ehrgeiz,
finanzielle Interessen, iibertriebene Einschiitzung der mit einer
Union verbundenen personlichen Opfer. Weitere psychologische
Faktoren: tiefsitzende unbewusste emotionale Bediirfnisse (z. B.
aggressiver Art), wie sie die enge Verbundenheit mit einf;:r Denomi-
nation schafft; die Abneigung gegen alles Ungewohnte (die Sitte des
Kniens, des Sitzens, des Stehens im Gottesdienst, Kleidung,
Sprache, freies Gebet im Gegensatz zum gebundenen, G‘esa,r.lg—
biicher, (lebiude und ihre Verwendung usw.). Gefiihlsmiissige



— 176 —

Assoziationen gewisser Worte, Unkenntnis und Grenzen der Er-
kenntnis. — Internationale konfessionelle Organisationen machen
ortliche Unionen schwieriger, wenn finanzielle, nationale und psycho-
logische Erwigungen ins Spiel kommen. Dies wirkte sich besonders
ungliicklich im Blick auf die Jungen Kirchen aus.

Besprochen werden im Bericht drittens nichttheologische Fak-
toren, die das Bediirfnis nach Einheit verstirken. In erster Linie
wird die heutige allgemeine Neigung zur Grossorganisation und
Zentralisation genannt, das Driingen einiger Staaten zur Union der
Kirchen aus ideologischen Griinden. Der stirkste Faktor ist die
Unordnung der Gesellschaft, die Gegenstand des 3. Studienbandes
fiir Amsterdam war. Neue Aufgaben evangelistischer Verkiindigung
und der Schaffung christlicher Gemeinschaften aus sozialen und
wirtschaftlichen Griinden, Bevilkerungsbewegungen. Das Neu-
ziehen politischer Grenzen zwischen Provinzen und Léndern er-
zwingt das Neuziehen kirchlicher Grenzen und ermoglicht die Ver-
einigung mit andern Kirchen. Die gleiche Wirkung haben zuweilen
Wandlungen in den Beziehungen zwischen einem Staat und einer
staatsverbundenen Kirche, die bei andern Kirchen Bedenken gegen
eine Verbindung mit dem Staat wegriiumen. Staatlicher Gegensatz
zur Kirche und Verfolgung bringen Christen in geistlicher Kinheit
zusammen. Der Kirche ist die grosse Aufgabe der Jugenderziehung
und sozialen Arbeit zum grossten Teill vom Wohlfahrtsstaat ab-
genommen worden. Das bedeutet fiir sie ein Ruf zur Einheit iiber
das hinaus, was Zusammenarbeit schon jetzt leisten mag. Thre
gesonderten Bemiihungen auf diesen Gebieten sind oft modernen
Bediirfnissen nicht angemessen. Sie muss nicht nur iiber die reli-
giosen Interessen dieser Wendung, sondern auch iiber die wahrer
Erziehung und der Tiirsorge fiir Menschen wachen. Die Lage der
jungen Kirchen in Léndern, die unabhiingig geworden sind, dringt
sie zur Einheit.

Zum Schluss des Berichtes wird die Frage aufgeworfen: « Was
kann geschehen ?» Es wird festgestellt, dass diese Faktoren eine
gewaltige Macht gewonnen haben. Sie bilden sich recht eigentlich
aus dem Stoff der irdischen Geschichte und der menschlichen
Siinde. Die einzige Macht, die mit ihnen fertig werden kann, ist die
Macht Gottes durch Jesus Christus. In den Schlussfolgerungen
werden einige der diskutierten Faktoren hervorgehoben:

«1. Die Kirchen, besonders die breite Masse ihrer Cilieder,
miissen ihr Gewissen daraufhin priifen, wie weit sie dem Gesetz



— 177 —

der Trigheit folgen statt dem Willen Gottes, der etwas von ihnen
verlangt. Uberlieferte Standpunkte, Formen und Institutionen, die
uns lieb geworden sind, miissen als fragwiirdig erkannt werden und
mogen aufgegeben oder geiindert werden miissen.

2. Die Kirchen, zumal ihre offiziellen Fithrer und die Theologen
miissen den Krkenntnissen der Soziologie, der Psychologie, der
Wirtschaftswissenschaften ihre Aufmerksamkeit schenken, die im
Blick auf unsere christlichen Institutionen in ihrer menschlichen
und geschichtlichen Begrenztheit eine legitime Kritik beizu-

steuern haben.

3. Wann immer die Beziechungen von Kirchen oder die Frage
der Wiedervereinigung erortert werden, dann bedarf es einer neuen
Bereitschaft, diese nichttheologischen Faktoren mit in Betracht
zu ziehen, nicht im Sinne vager Allgemeinheiten, sondern in kon-
kreter auf den besonderen Fall bezogener und darum schmerzhafter
Weise. Das bedeutet, dass nicht nur Theologen und Vertreter der
kirchlichen Verwaltung einen Beitrag zu der Diskussion zu leisten
haben.

4. Lasst uns in der Zeit, die bis zur Konferenz von Lund noch
bleibt, wiihrend der Konferenz selbst und in allem, was danach in
den Kirchen gesagt wird und geschieht, es von dem, der alles heilt,
erbitten, er moge unsere Augen fiir die wirklichen und bestimmenden
Symptome unserer Krankheit offnen. Er fragt alle unsere Kirchen,
und er fragt jeden von uns personlich: , Willst du geheilt werden #*»

So weit der Bericht. Der Berichterstatter ist der Meinung, dass
diese Dinge weit iiber die Konferenz hinaus, die ja bereits der
(ieschichte angehort, zu beherzigen sind. Vor allem von den Kirchen,
die praktisch an die Union mit andern herantreten. In dem Biichlein
sind noch Referate abgedruckt, die viel Wertvolles enthalten.
Sie befassen sich mit der Lage der Kirchen in Frankreich, der in
Deutschland. Interessenten mochten wir darauf hinweisen — sie
enthalten konkrete Beispiele zur Illustrierung einiger der genannten
Faktoren. Der Bericht aus Bossey beanstandet den Ausdruck
«n1chtthe()l()msclw Faktoren», weil kein besserer gefunden worden

. Geeigneter wiire vielleicht «nichtkirchliche Faktoreny.

A, K.



	Die Bedeutung sozialer und kultureller Faktoren für die Kirchenspaltung

