
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 42 (1952)

Heft: 3

Artikel: Die Heilige Schrift und die heilige Tradition nach dem Standpunkt der
orthodoxen Kirche

Autor: Slijepevi, Djoko

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


154

Die Heilige Schrift und die heilige Tradition
nach dem Standpunkt der orthodoxen Kirche

1. Wenn man über das Verhältnis zwischen Heiliger Schrift
und Tradition vom orthodoxen Standpunkt aus spricht, muss man
ständig vor Augen halten, dass es hier um die Lehre der orthodoxen
Kirche als der Ganzheit, nicht aber um die Meinungen und
Auffassungen der einzelnen orthodoxen Theologen geht. Die orthodoxe
Theologie, wenn sie orthodox und kirchlich bleiben wiU, soll sich

an die Lehre der Kirche halten, ihre Lehre auslegen und, wenn es

nötig ist, sie verteidigen. Von diesem Standpunkt aus ist die orthodoxe

Theologie vor allem eine Dienerin der Kirche, ihre Mithelferin
auf dem Wege der Erlösung der Gläubigen. Dementsprechend sind
die orthodoxen Theologen nur clie Interpreten der kirchlichen
Lehre *).

Neben der Kenntnis der Schrift und der Tradition wie auch der
Schriften der heiligen Väter und der Konzilsbeschlüsse, ist der Geist,
der den einzelnen Theologen durchdringt, von besonderer Wichtigkeit.

Die Kenntnisse nützen und helfen viel, der Geist, die geistige
und moralische Auffassung ermöglichen den nötigen Kontakt mit
dem Geist und mit der Tradition der Kirche.

In unserem Fall verhält sich die orthodoxe Kirche der Schrift
und der Tradition gegenüber gleich: sie ist vor allem die Auf-
bewahrerin der beiden und ihre einzige autoritative Auslegerin. Der
Geist der innigsten Einigkeit verbindet alle Mitglieder der Kirche,
als «wenn sie ein Haus und eine Familie wären», wie der heilige
Irenäus sagt. Sowohl die Apostel als auch ihre nächsten Nachfolger
und alle Urchristen sind in diesen Geist hineingewachsen gewesen.
In ihren Gewissen hat Jesus Christus gelebt. «Darum», schreibt
Makarius der Grosse, «bewahren alle Chöre der Heiligen, der
Propheten, der Apostel und Märtyrer, das Wort in ihren Herzen,
kümmerten sie sich um nichts anderes, verachteten sie alles Irdische,
blieben sie bei dem Gebote des Heiligen Geistes und zögen die

göttliche Liebe und Güte des Geistes allen Dingen vor, nicht bloss

in Worten und in leerer Einsicht, sondern im Worte und im Werke,

*) Auf Einladung der Studienabteilung des Ökumenischen Rates der
Kirchen bat dor Verfasser authenthischo orthodoxe Äusserungen über
dieses Thema zusammengestellt. Der Verfasser hat seine persönliche Stellung
zurücktreten lassen. Die Studienabteilung hat ihre Zustimmung zum
Abdruck der Arbeit an dieser Stelle gegeben.



— 155 —

in ihren Handlungen.» (Sämtliche Schriften des heiligen Makarius
des Grossen, S. 107.)

Origenes schreibt, dass es die Absicht von Jesus und der Apostel
gewesen sei, alle Menschen durch die Heilige Schrift dahin zu bringen,
dass jeder von ihnen «sich zu den Geheimnissen erheben möchte, die
unter den so einfältig scheinenden Worten verborgen liegen».

In der Form, wie es im Westen der Fall ist, hat sich die Frage
über das Verhältnis zwischen Schrift und Tradition weder der
orthodoxen Kirche noch der orthodoxen Theologie gestellt. Der
wahre Grund dafür soll in der verschiedenen Auffassung über das
Wesen und die Rolle der Kirche in der Kodifizierung der Heiligen
Schrift und Tradition gesucht werden. Nach der orthodoxen
Auffassung ist Jesus Christus selbst der Mittelpunkt der Kirche. «Die
Kirche ist Christus, wie Er nach Seiner Auferstehung bei uns
gegenwärtig ist und uns auf Erden begegnet», sagt der heilige Augustinus.
Makarius der Grosse erklärt, dass die Kirche einen doppelten Sinn
hat : «... Sie bedeutet die Versammlung der Gläubigen und
bedeutet alle Kräfte der Seele in ihrer Eintracht. » (S. 110.) Die Kirche
ist «der menschliche Leib Christi, ein gottmenschlicher Organismus,
der in Christus, dem mystischen Haupt der Kirche, Gott mit den

Menschen vereinigt. Die Kirche Christi ist die entfaltete Menschheit
des verherrlichten Christus.» (Makarius der Grosse.) Wenn man dem

Gesagten noch die Worte des heiligen Irenäus hinzufügt, nach
denen ubi enim Ecclesia ibi est Spiritus Dei et ubi Spiritus Dei, illic
Ecclesia et omnis gratia, dann kann man leichter die geistige
Einstellung der Orthodoxen verstehen, aus der sie auch diese Frage
betrachten.

Das, was die Kirche lehrt, ist uns allen heilig.

2. Es gibt zahlreiche Stellen im Neuen Testament, welche

darauf hinweisen, dass nicht alles, was Jesus Christus während
seiner Tätigkeit gepredigt und gelehrt hat, in den neutestamentlichen

Schriften aufgezeichnet und aufbewahrt worden ist. Diese

Stellen, auf welche sich die orthodoxe Kirche gewöhnlich beruft,
sind die, die wir hier anführen werden. Der Apostel Johannes

schreibt am Ende seines Evangeliums: «Es gibt aber noch viel

anderes, was Jesus getan hat, und wenn eins nach dem anderen

aufgeschrieben würde, glaube ich, sogar die Welt könnte die Bücher
nicht fassen, die geschrieben würden.» (21, 25.)

In der Apostelgeschichte steht, dass Jesus nach Seiner

Auferstehung vierzig Tage über das Reich Gottes zu den Aposteln



— 156 —

gesprochen hat. «... Und diesen erwies Er Sich nach Seinen Leiden
und durch viele Beweise als lebendig, indem Er ihnen während

vierzig Tagen erschien und über das Reich Gottes redete.» (Ap.-
gesch. I, 3.)

Die Apostel und ihre unmittelbaren Schüler haben das, was
sie von Jesus Christus erhalten haben, zum Teil aufgeschrieben,
zum Teil mündlich an ihre Nachfolger übergeben. Der Apostel
Johannes schreibt in seinem zweiten Brief, dass er vieles zu schreiben

hätte, «will ich es nicht mit Papier und Tinte tun, sondern ich
hoffe, zu euch zu kommen und mündlich mit euch zu reden, damit
unsere Freude vollkommen sei» (IL Johannesbrief, 12).

Bei dem Apostel Paulus wird auch an einigen Steilen erwähnt,
class er den Christen vieles anvertraut und übergeben hat, worüber
er nicht geschrieben hat. Der Apostel betont die grosse Wichtigkeit
dessen, was er seinen Schülern anvertraut hat. So schreibt er an
Timotheus : «... Bewahre das herrliche anvertraute Gut (TEN
KALEN PARATHEKEN) durch den Heiligen Geist, der in uns
wohnt.» (IL Timot. I, 13-14.) Und weiter: «... Was du von mir
gehört hast im Beisein vieler Zeugen, das vertraue treuen Menschen

an, die tüchtig sein werden, auch andere zu lehren.» (IL Timot. 2, 2.)
«Du aber», schreibt der Apostel an Timotheus, «bleibe in clem, was
du gelernt hast und dessen du gewiss geworden bist, da du weisst,
von wem du es gelernt hast und weil du von Kindheit an die heiligen
Schriften kennst, die dich weise machen können zur Seligkeit durch
den Glauben an Christus Jesus.» (IL Timoth. 3, 14-15.)

An Titus schreibt derselbe Apostel, class er ihn in Kreta
zurückgelassen hat, um das Fehlende noch zu ordnen «und von Staclt zu
Stadt Älteste einsetzen möchte, und zwar wie ich aufgetragen habe»

(Tit. 1, 5). Den Thessalonichern empfiehlt der Apostel: «... Also
steht nun, ihr Brüder, und haltet die Überlieferungen fest, die ihr
gelehrt worden seid, sei es durch ein Wort, sei es durch einen Brief
von uns.» (IL Thess. 2, 15.) An die Kolosser schreibt der Apostel,
dass sie sich so verhalten sollen, «wie ihr gelehrt worden seid»

(2, 2).

3. Daraus ist es klar, dass die heilige Tradition älter ist als die

Heilige Schrift. Oder wie Philaret, Erzbischof von Tschernigow,
in seinem «Ausführlichen christlichen Catechismus» sagt: «Das
älteste und gebräuchlichste Mittel zur Verbreitung der göttlichen
Offenbarung war die heilige Überlieferung. Von Adam bis auf
Moses gab es keine heiligen Bücher. Unser Herr Jesus Christus teilte



— 157 —

selbst Seinen Schülern Seine göttliche Lehre durch Wort und
Beispiel, nicht aber durch Bücher mit. Auf diesem Wege haben
anfänglich auch die Apostel den Glauben verbreitet und die Kirche
Christi gegründet. Die Unumgänglichkeit der Überlieferung geht
auch daraus hervor, dass sich der Bücher nur ein kleiner Teil der
Menschen bedienen kann, während die Überlieferung allen zugänglich

ist.» (Philaret, Erzbischof von Tschermgow, Ausführlicher
christlicher Catechismus der rechtgläubigen, katholischen,
morgenländischen Kirche l).)

Nach der Lehre der orthodoxen Kirche ist die heilige Tradition
ursprünglicher und in besonderem Sinne wichtiger als die Heilige
Schrift. Der Urheber der beiden aber ist der Heilige Geist. Deshalb
kann gesagt werden, dass die Heilige Schrift ein Teil der
aufgeschriebenen heiligen Tradition ist. Sie enthält nicht alles, was
Jesus Christus gelehrt und getan hat. Die Ganzheit der göttlichen
Offenbarung ist in der heiligen Tradition und in der Heiligen
Schrift enthalten. « Die Schrift und die Tradition sind nach dem

Ursprung gleich, weil der Heilige Geist der Autor der beiden ist.
Sie sind auch dem Inhalt nach gleich, weil sie denselben Glauben
lehren. Sie sind dem Wesen nach gleich, weil sie eine und dieselbe
Wesenheit haben.» (Frank Gavin, «Some Aspects of Contemporary
Greek Orthodox Thought», London 1923, st. 27.)

Auch nach dem heiligen Johannes Chrysostomus hat es

ursprünglich keine Schrift gegeben. Gott hat lange mit den Auserwähl-
ten persönlich gesprochen. «Wenn sich aber nach Ablauf der langen
Zeit die einen von der wahren Lehre, die anderen von der Reinheit
des Lebens und der Sittlichkeit entfernt haben, dann ist wieder
die schriftliche Belehrung entstanden... Es ist klar, dass die

Apostel nicht alles in den Episteln uns übergeben haben, sondern

vieles haben sie ohne das Schreiben mitgeteilt. Sowohl das eine als

auch das andere verdient den gleichen Glauben. Deswegen
betrachten wir auch die kirchliche Tradition als glaubwürdig. Es

besteht die Tradition, suche nichts anderes.»

«Die Heilige Schrift», schreibt der heilige Justinus der Märtyrer,
«ist die aufgezeichnete heilige Tradition, und die heilige Tradition ist
<he mündliche Heilige Schrift. Sowohl das eine als auch das andere

sind göttlicher Herkunft, weil sie die Offenbarung einer und
derselben Gottheit sind. Sogar die heilige Tradition ist älter als die

Heilige Schrift. Sowohl im Alten Testament als auch im Neuen

a) Frankfurt/M. 1872, S. 299.



— 158 —

Testament geht die heilige Tradition den heiligen Büchern voraus.
Mehr als zwanzig Jahre hatte die Kirche kein aufgezeichnetes
Neues Testament, sondern die heilige Tradition war der einzige
Maßstab des Glaubens und des gesamten Erlösungswerkes.»

«Und wie», fragt der heilige Irenäus, «wenn die Apostel nichts
schriftlich hinterlassen hätten Musste man sich nicht an das

System des mündlichen Unterrichtes halten, welchen sie denen

hinterlassen, denen sie die Gemeinde anvertraut haben So gibt
es manche Völker unter den Barbaren, die an Christum glauben,
welche ohne Papier und Tinte durch den Heiligen Geist das Heil
in ihren Herzen geschrieben haben und die alte Lehre treulich
bewahren.»

Origines ermahnt : «. Die kirchliche Tradition, welche durch
die Sukzession von den Aposteln übergeben worden ist und welche
bis jetzt in der Kirche lebt, soll bewahrt werden. Nur an jene
Wahrheit soll man glauben, welche sich durch nichts von der

kirchlich-apostolischen Tradition unterscheidet. » Und weiter : «.. Denen
also, die überzeugt sind, dass die heiligen Bücher nicht eine von
Menschen herrührende Schrift, sondern unter Eingebung des

Heiligen Geistes, nach dem Willen des Allvaters durch Jesus

Christum, geschrieben und auf uns gekommen sind, muss der für
richtig erkannte Weg gezeigt werden, gemäss der Richtschnur der
unsichtbaren durch die Nachfolge der Apostel mit Jesum Christo
vereinigten Kirche.» (De principiis, 260.) Die griech.-christl.
Schriftstellen, herausg. v. d. Kirchen-Väter-Kommission, Preuss.

Akad. d. Wissenschaft, Origenes, Bd. V. 5, 8, 308/309.)

Cyprianus sagt: «Wenn wir uns an die Quelle der göttlichen
Tradition wenden, wird gleich der menschliche Irrtum aufhören.»
«Wir überschreiten nicht die ewige Grenze, welche unsere Väter
gelegt haben, sondern halten uns an die Tradition, wie wir sie

erhalten haben. Wenn wir die Einrichtungen der Kirche im Geringsten

zu zerstören anfangen, wird sie allmählich vollkommen zerstört
werden... Wir bitten das Gottesvolk, das heilige Volk, an den
kirchlichen Traditionen festzuhalten. Wenn wir das Geringste aus
der Tradition wegwerfen, wie die Steine aus einem Gebäude, so

wird bald das ganze Gebäude zerstört werden.» (Bei Justin Popo-
vié, Dogmatik I, Belgrad 1932, S. 34-35.)

Im vierten Buch «Über den ächten Glauben» betont der heilige
Johannes Damaskinus die grosse Bedeutung der Heiligen Schrift.
Er sagt: «Es ist Ein Gott, der im Alten und Neuen Testament ver-



— 159 —

kündigt wird.. Alle Schrift ist also von Gott eingegeben und
durchaus nützlich, dass es also im höchsten Grade gut und der Seele
heilsam ist, in derselben zu forschen.» (Johannes Damascenus,
Über den ächten Glauben, Bd. IV, bei Christ. Erich Rössler,
Bibliothek der Kirchenväter, Leipzig 1784, S. 487.)

Viele Jahrhunderte später drückt der selige Theophilakt von
Ochrid dieselbe Meinung aus. In seinen Kommentaren zur Heiligen
Schrift schreibt er: «. Gottgefällige Männer haben nicht aus den
Schriften und aus den Büchern gelernt, sondern im Besitz der
reinen Vernunft seiend, sind sie durch die Erleuchtung des
allheiligen Geistes verklärt worden und auf diese Weise aus dem
Gespräch des alleinigen Gottes mit ihnen von Gesicht zu Gesicht
haben sie Gottes Willen kennen gelernt. So z. B. Noah, Abraham,
Isaak, Jakobus, Job und Moses. Wenn die Menschen verdorben
und der Verklärung und Belehrung des Heiligen Geistes unwürdig
geworden sind, erst dann hat der menschenfreundliche Gott die
Schrift gegeben, dass die Menschen mit ihrer Hilfe Gottes gedenken.
So hat auch Jesus Christus am Anfang mit den Aposteln persönlich
gesprochen und ihnen als Lehrer den Heiligen Geist gesandt. Da
der Herr aber vorausgesehen hat, dass Häresien später entstehen
werden, und dass unser Gemüt verdorben sein wird, hat er erlaubt,
dass die Evangelien geschrieben werden, dass wir, aus ihnen in der
Wahrheit belehrt, den häretischen Lügen widerstehen können,
und dass unser Gemüt nicht ganz verdorben wird.» (Bei Justin
Popovié, Dogmatik, I, Belgrad 1932, S. 54.)

Die neuen orthodoxen Theologen vertreten denselben Standpunkt,

was die heilige Tradition und Schrift betrifft. Unter den

westlichen Einflüssen hat sich der erste Kongress der orthodoxen

Theologen in Athen mit dieser Frage befasst. Es wurde damals

beschlossen, auf dem nächsten Kongress dieser Frage eine besondere

Aufmerksamkeit zu schenken. Der Ausbruch des zweiten

Weltkrieges verhinderte die Abhaltung dieses Kongresses.

In bezug auf die Schrift und Tradition sagt der griechische

Theologe Antoniades: «Es gab also eine Zeit, in der das Christentum
ohne schriftliche Zeugnisse existierte, aber nicht ohne Christus und
die Lehre und die göttlichen Geheimnisse. Es schöpfte und lebte

aus der Tradition die lange Zeit nach dem Tode des Heilandes und

vor der Entstehung der neutestamentlichen Schriften, welche die

einzige Quelle der neutestamentlichen Offenbarungswahrheiten

darstellte Die Schriften des Neuen Testaments stellen also eine



— 160 —

authentische Tradition dar, ein Zeugnis der kirchlichen Überlieferung,

das ihnen als Quelle und Norm diente und das unabhängig von
ihnen bestand und neben ihnen herging. Solange die älteste Kirche
keine schriftliche Aufzeichnung besass, stützte sie sich
selbstverständlich auf die mündliche Überlieferung der apostolischen
Zeit. Diese Tradition aber musste sogar über die apostolischen
Schriften gestellt werden und als Basis und Kriterium zur
Feststellung des neutestamentlichen Kanons bei der Abgrenzung der
einzelnen Schriften dienen, soweit diese noch nicht allgemein
anerkannt und noch nicht überall verbreitet waren. Aber auch nach
der Vollendung des neutestamentlichen Kanons behielt die mündliche

Überlieferung ihre grosse Bedeutung bei, insofern man sie der
Bibel, die allerdings als höchste Glaubensform verehrt wurde,
erklärend und ergänzend zur Seite stellte.» (M. E. Antoniades: Die
orthodoxen hermeneutischen Grundprinzipien und Methoden der

Auslegung des Neuen Testaments und ihre theologischen
Voraussetzungen [Procès-verbaux du premier Congrès de Théologie
orthodoxe à Athènes], S. 146-147.) «Die heilige Tradition», sagt
M. P. Bratsiotis, «ist in der orthodoxen Kirche, ebenso wie die

Heilige Schrift, Wort Gottes, das Wasser, das ewiges Leben spendet.»

(Johannes 4, 14 [ebenda].)
Der bedeutendste bulgarische Theologe, Professor Stefan

Zankow, vertritt dieselbe Meinung. «Da Christus selbst», schreibt er,
«nichts geschrieben hat, ist Sein Wollen von den Aposteln in der

Heiligen Schrift bezeugt oder durch mündliche Überlieferung (die
heilige Tradition) fortgepflanzt worden. Als wahrer Sinn der

Heiligen Schrift gilt derjenige, den die Kirche in ihrer Lehre, ihren
Beschlüssen festgehalten hat und hält.» (Dr. Stefan Zankow: Die
Verfassung der bulgarischen orthodoxen Kirche, Zürich 1918,
S. 51.)

Dr. Justin Popovic", einer der bekanntesten serbischen
Theologen, drückt sich über die Schrift und Tradition im ersten Band
seiner Dogmatik so aus : «.. Wie che Heilige Schrift die Quelle der
heiligen göttlichen Dogmen ist, so wurde auch die heilige Tradition,
welche auch das lebendige Wort Gottes ist, nur in der Kirche durch
die mündliche apostolische Überlieferung aufbewahrt. Die Heilige
Schrift ist die aufgezeichnete heilige Tradition, die heilige Tradition
ist die mündliche Heilige Schrift. Sowohl das eine als auch das
andere ist göttlicher Herkunft, weil sie die Offenbarung der gleichen
dreifaltigen Gottheit sind. Die Heilige Schrift und die heilige



— 161 —

Tradition sind von gleicher Notwendigkeit, .sind auch gleich
wichtig und gleich unersetzlich.» (Dogmatik I, S. 31, 32.) Bischof
Cassian, Rektor der orthodoxen Akademie zu Paris, sagt, dass
man «die kirchliche Tradition als das Zeugnis der Kirche auffassen
soll Die wesentliche Bezeichnung der Tradition ist consensus.
Die Bezeichnung consensus erlaubt nicht, die Tradition zu breit
aufzufassen.» («Die kirchliche Überlieferung und die neutestamentliche

Wissenschaft», in Sammelband «Die lebendige Tradition»,
Paris, YMCA-Press, S. 160-161.)

4. Aus allem Gesagten kann man ersehen, was die heilige
Tradition ihrem Inhalt nach ist. Sie ist nur ein Teil der göttlichen
Offenbarung, durch welchen sich die Wahrheit dessen, was in der Heiligen
Schrift uns mitgeteilt worden ist, beweist und bezeugt. « Die heilige
Tradition», sagt Professor St. Zankow «— als authentische Rechtsquelle

— ist bezeugt in den alten symbolischen Büchern, in den
apostolischen Satzungen, in den Beschlüssen der Konzilien und im
übereinstimmenden Zeugnis der Kirchenväter der ersten Jahrhunderte.»

(A. a. 0. S. 51/52.) Das nennt man consensus patrum.
Er ist in den Worten des Vinzent von Lerin enthalten : quod semper,
quod ubique, quod ab omnibus creditum est.

Die heilige Tradition ist also nur ein Teil der Ganzheit der
göttlichen Offenbarung, wie der heilige Basilius der Grosse sagt: «Unter
den in der Kirche bewahrten Dogmen und Verkündigungen haben
wir etliche durch schriftliche Überweisungen, andere durch mündliche

Überlieferung von den Aposteln übernommen, wie sich diese

im geheimen fortgeerbt hat. Diese und jene haben ein und dieselbe

Kraft in bezug auf die Frömmigkeit, und dem wird niemand

widersprechen, so wenig er auch in den kirchlichen Verordnungen
bewandert sein sollte. Denn, wenn wir uns erlaubten, die nicht durch
schriftliche Lehre überkommenen Gebräuche zu verwerfen, als ob

sie keine grosse Wichtigkeit hätten, so würden wir unmerklich
dem Evangelium in der Hauptsache schaden und von der

Verkündigung der Apostel und den leeren Namen übrig lassen. Zum

Beispiel, um zuerst das ganz Allgemeine zu erwähnen, dass die auf
den Namen unseres Herrn Jesu Christi Vertrauenden sich mit dem

Kreuze bezeichnen, wer hat das durch die Schrift gelehrt Sich

heim Gebet nach Osten wenden, welche Schrift hat dazu

unterwiesen Die Worte der Anrufung bei der Brotwandlung in der

Eucharistie und dem gesegneten Kelche; welcher von den Heiligen
hat sie uns schriftlich hinterlassen Denn wir begnügen uns nicht



— 162 —

mit den Worten, welche die Apostel oder das Evangelium erwähnen,
sondern vor- und nachher sprechen wir noch andere aus, die eine
hohe Kraft für das Sakrament haben und die der nicht geschriebenen
Lehre entnommen sind. Desgleichen, nach welcher Schrift segnen
wir das Wasser der Taufe und das Öl der Salbung und noch den

Täufling selbst Ist es nicht nach einer (in den Schriften) verschwiegenen,

geheimen Überlieferung Was noch weiter Welches
geschriebene Wort hat uns den Akt der Ölsalbung selbst gelehrt
Woher rührt das dreimalige Untertauchen des (zu taufenden)
Menschen Und das übrige, was sich auf die Taufe bezieht, dem
Teufel und seinen Engeln zu entsagen, aus welcher Schrift ist es

entnommen Ist es nicht aus der nicht veröffentlichten und nicht
zu verbreitenden Lehre, welche unsere Väter in einem der
Neugierde und der Nachforschung unzugänglichen Geheimnisse
aufbewahrt haben, nachdem sie gründlich unterwiesen waren, das

Heiligtum der Sakramente durch Stillschweigen zu wahren Ì

Denn, wie hätte es sich geschickt, die Lehre von dem schriftlich zu
verbreiten, das den Nichtgetauften auch zu schauen verboten
war?» (Bei Philaret von Tschernigow, ausführlicher Catechismus,
S. 300/301.)

Eine Definition der heihgen Tradition, welche bei den orthodoxen
Slawen allgemein verbreitet worden ist, stammt von Philaret von
Tschernigow, dem späteren Erzbischof von Moskau, aus dem Jahre
1866. «Unter heiliger Überlieferung», sagt er, «versteht man, wenn
wahrhaft glaubende und Gott verehrende Menschen, durch Wort
und Beispiel, einer dem anderen und die Vorfahren ihren
Nachkommen, die Lehre vom Glauben, das göttliche Gesetz, die Sakramente

und heiligen Gebräuche überliefern. » (Bei Philaret von Tschernigow,

Ausführlicher Catechismus, S. 298.)

Achtundfünfzig Jahre später hat der bekannte russische Metropolit

Antonius Chrapwitzky die heilige Tradition so definiert:
«Unter dem Namen der heiligen Tradition versteht man jene Lehre
von Glaube und Sittlichkeit, welche die wahrhaft glaubenden und
gottverehrenden Söhne der Kirche durch Wort und Beispiel einer
dem anderen übergeben, die Vorfahren den Nachkommen.»
(Catechismus, S. 8/9.)

5. Die Kirche ist die Aufbewahrerin und die Vermittlerin der
heiligen Tradition. Nach Irenäus von Lyon ist die Kirche «... die

Zeugin der Wahrheit, welche uns von den Aposteln übergeben worden

ist». «Nicht muss man bei anderen die Wahrheit suchen»,



— 163 —

sagt Irenäus in seiner Schrift gegen den Ketzer, III, 4, «die man so
leicht aus der Kirche entnehmen kann. Denn in ihr, als wie in einer
reichen Schatzkammer, haben die Apostel alles in Fülle niedergelegt,

was zur Wahrheit gehört, so dass jeder, der danach Verlangen
trägt, aus ihr den Trank des Lebens schöpfen kann. Sie ist die
Pforte zum Leben.»

Die Kirche ist die einzige bevollmächtigte Auslegerin der
Heiligen Schrift. Alle anderen Ausleger der Heiligen Schrift können
irren, sie allein nicht, weil sie die Ganzheit der Wahrheit besitzt
und weil sie vom Heiligen Geist geführt wird. «Als den Gegenstand
des Glaubens», sagt Origenes, «soll man nur jene Wahrheit
anerkennen, welche sich durch nichts von der kirchlichen und apostolischen

Tradition unterscheidet.»
Der neunzehnte Kanon des sechsten ökumenischen Konzils

lehrte : «... Wenn das Wort der Schrift ausgelegt wird, dann soll
es nicht anders ausgelegt werden, als die Leuchttürme und Lehrer
der Kirche es in ihren Schriften ausgelegt haben.» Das «Kormat-
schaja-Buch» ordnet allen Bischöfen und Priestern an: «... Wenn
jemand sie über die Worte der göttlichen Schriften fragt, dürfen
sie nicht aus ihrem Verstand erzählen, sondern so wie die Leuchttürme

und Lehrer der Kirche in ihren Schriften es ausgelegt haben.
Dies geziemt sich ihrer: die Tradition der Gottragenden Väter zu
kennen und sie zu verstehen und auf Grund ihrer auf das Gefragte
zu antworten.»

In dem zweiten Artikel der Epistel der östlichen Patriarchen,
eines der wichtigsten symbolischen Bücher der orthodoxen Kirche,
steht : «Wir glauben, dass die göttliche und Heilige Schrift von Gott
inspiriert worden ist. Deswegen sind wir verpflichtet, an sie unwider-

sprechlich zu glauben und nicht auf unsere eigene Art, sondern so

wie sie von der katholischen Kirche ausgelegt und uns übergeben

worden ist. Da der Urheber der beiden derselbe ewige Heilige Geist

ist, ist es gleich, ob wir von der Schrift lernen oder von der
katholischen Kirche. Der Mensch, der von sich selbst spricht, kann irren,
die katholische Kirche aber, welche nie von sich selbst gesprochen
hat und nicht spricht, sondern von dem Heiligen Geist, kann nicht
hren. Der Heiligen Schrift ist sie gleich empfehlbar und hat eine

dauernde Wichtigkeit.»
«Wir glauben, dass die katholische (orthodoxe) Kirche keine

geringere Zeugenkraft hat als die Heilige Schrift. Denn da der

Urheber von beiden der gleiche Heilige Geist ist, ist es dasselbe,



— 164 —

ob du von der Schrift oder von der katholischen Kirche belehrt
wirst.» (Bekenntnis des Dositheus.)

Chomjakow sagt: «... Die Heilige Schrift und die Überlieferung,

diese beiden Manifestationen desselben Geistes, sind eigentlich
nur eine, denn die Heilige Schrift ist die geschriebene Tradition
und die Tradition ist clie lebendige Schrift. Das ist das Geheimnis
dieser harmonischen Einheit, in welcher sich die reinste Heiligkeit
mit der höchsten Vernunft verbündet. Nur durch diese Verbindung
wird der Vernunft das Auge für das geöffnet, wofür sie ohne Heiligung

blind wäre wie die Materie Der Geist Gottes, der in der
Kirche lebt, sie regiert und weise macht, erscheint in ihr
vielgestaltig, in der Schrift, in der Überlieferung und im Werk. Denn clie

Kirche, welche die Werke Gottes tut, ist dieselbe, welche die
Überlieferung hütet und die Schrift geschrieben hat. Daher besteht
zwischen Überlieferung, Werk und Schrift keinerlei Widerspruch,
sondern eine vollkommene Übereinstimmung ...» (Chomjakow,
Einige Worte eines orthodoxen Christen über abendländische
Bekenntnisse [Östliches Christentum, Bd. I, S. 5-7].)

Als Resümee können diese Worte von Chr. E. Luthardt angeführt
werden: «Die Heilige Schrift allein, als ein totes Buch, gibt nur das
Material für das Verständnis und für die Erkenntnis. Allein an sich

gibt sie die wahre Lehre Christi wieder, durch die menschliche
Erkenntnis aber gehend, kann sie nicht jenen Sinn annehmen, der
in ihr wirklich enthalten ist. Jeder kann ein und dieselbe Stelle ganz
verschieden auslegen. Deshalb muss es ein allgemeines Kriterium
für das Verständnis geben. Dies Kriterium ist in der Tradition
enthalten, welche eine durch die Kirche selbständig erkannte Lehre
Christi ist. Da in der Erkenntnis der Kirche und in den Schriften
ein und derselbe Inhalt ist, nur in zwei verschiedenen Formen, so
bekommt man aus der Gegenüberstellung dieser beiden selbständigen

Formen einer und derselben Lehre ihren wahren Sinn.»
(Chr. E. Luthardt, Apologie des Christentums, S. 342, russisch.)

6. Die orthodoxe Kirche lehrt also, dass weder die Heilige
Schrift ohne die heilige Tradition, noch die heilige Tradition ohne
die Heilige Schrift genügen. Sie misst beiden die gleiche Wichtigkeit
bei, unterstreicht aber besonders die Tradition als die Leiterin zum
richtigen Verständnis der Heiligen Schrift. Dabei unterscheidet die
orthodoxe Kirche die Gewohnheit (ETHOS) von der Tradition
(PARADOSIS).



— 165 —

«Die Gewohnheit», sagt Professor Stefan Zankow, «ist das
kirchliche Bewusstsein, welches durch die Bedürfnisse der Zeit
gebildet wurde und das in der fortgesetzten gleichen Übung zum
Ausdruck kam. Die Tradition überliefert die Kirchenlehre, das
Gewohnheitsrecht schafft ein neues Recht. Die Tradition ist dem
Wesen nach ein jus divinum, das Gewohnheitsrecht — ein jus
humanum.» (Die Verfassung der bulgarischen orthodoxen Kirche
S. 56.)

Trotz grosser Ähnlichkeit zwischen der orthodoxen und der
römisch-katholischen Auffassung von der Tradition, besteht doch
zwischen ihnen ein wesentlicher Unterschied. Die römisch-katholische

Auffassung «scrittura senza tradizione, no, tradizione senza
scrittura, si», wie sie von Dr. Raffaele Forni («Problemi della
Tradizione Irineo di Lione», Milano 1939, S. 34) definiert worden ist,
kann die orthodoxe Kirche nicht annehmen. Für sie gilt die Regel:
Die Tradition und die Schrift.

Nach der Auffassung der orthodoxen Kirche ist die göttliche
Offenbarung vollendet. Die Kirche erhält weder eine neue
Offenbarung noch neue Dogmen. Die Kirche kann keine neuen Dogmen
entwickeln. Sie kann nur das, was in der Heiligen Schrift und in der
heiligen Tradition enthalten ist, enthüllen und erklären. «Her act
of definition or formulation is only the expression of her mind, not
the creation of a new doctrine.» (Gavin.)

Nach der römisch-katholischen Auffassung wächst die
Tradition sowohl ihrer Form nach als auch ihrem Inhalt nach : Durch die
Tradition kann die Kirche eine neue Offenbarung erhalten und aus
ihr die neuen Dogmen schaffen. Die orthodoxe Kirche kennt keine

ergänzende Tradition, wie die i-ömische sie hat. Die Lehre der orthodoxen

Kirche kann vortrefflich mit folgenden Worten des Vincenz

von Lerin ausgedrückt werden : «... Die Kirche Christi aber, die

eifrige und sorgsame Wächterin der bei ihr niedergelegten Glaubenslehren,

ändert an diesen niemals etwas, tut nichts hinweg, fügtnichts
hinzu, löst nichts Notwendiges ab, setzt nichts Überflüssiges bei,
lässt nicht das ihrige fahren, eignet sich nichts Fremdes an, sondern
ist mit allem Fleisse auf dieses Eine bedacht, dass das Alte, wozu
schon vor Zeiten der Keim gelegt und der Anfang gemacht worden,
durch treue und weise Auseinandersetzung genauer bestimme und
feiner unterscheide, was schon gehörig ausgedrückt und entwickelt
ist, sichere und kräftige, was schon befestigt und festgestellt ist,
Wahre ...» (Des hl. Vincenz von Lerin Commonitorium, übersetzt

von Ulrich Uhi, Kempten 1870, S. 75/76.)



— 166 —

Was der Kirche ursprünglich als Offenbarung nicht gegeben
worden ist, kann ihr später durch keine traditio constitutiva
gegeben werden. Der Inhalt der Tradition kann nicht erweitert
und vermehrt werden. Die religiöse Erfahrung der Kirche kann,
nachdem die Offenbarung abgeschlossen worden ist, nicht mit der
apostolischen Tradition gleichgestellt werden. Der Traditionsgeist
in der orthodoxen Kirche ist kein Geist der Neuerungen, besonders

was die dogmatische Entwicklung betrifft. Ein Trachtionsbeweis

genügt in der orthodoxen Kirche nicht, um ein neues Dogma
zu promulgieren. Jedes Dogma muss sowohl in der Tradition als
auch in der Schrift begründet sein.

Für die orthodoxe Kirche gilt es nicht, was Dr. Bernhard
Bartmann für die römisch-katholische sagt: «Die Tradition hat
in der régula fidei ihren festen Wesenskern, ihr äusseres Gewand
ist reich, wechselvoll Manche ihrer Formen sind wesentlich
und notwendig, manche mehr zufällig und frei: verschieden nach
Ländern und Zeiten, nach Völkern und Individuen. Diese zufälligen
Formen werden niemand aufgezwungen. Aber wenn sich der
Glaubensgeist der Kirche in seiner Zeit gewisse Formen schafft in Sitte
und Andacht, in Brauch und Übung, dann ist es wohl empfehlenswert,

dass jeder, soweit es sein religiöser Individualismus nur
verträgt, sich recht innig und warm an diesen lebendigen Traditionsgeist

anschliesst, sich ihm hingibt, von ihm befruchten lässt und
ihn befruchtet.» (Lehrbuch der Dogmatik I, S. 36.)

Die römisch-katholische Auffassung der Tradition wird als

dynamisch bezeichnet. «Die Tradition», sagt Fr. Heiler, «wird mehr
und mehr dynamisch aufgefasst, nicht als starres, fertiges Überlief

erungsgut, sondern als ein lebendiger Strom, der durch
Jahrhunderte geht.» (In «Die Religion in Geschichte und Gegenwart»,
Bd. IV, S. 687.) «In Wirklichkeit», sagt Gustav Krüger, «bedeutet
freilich diese Tradition den Rechtstitel für eine zwar nicht
eingestandene, aber tatsächlich fortdauernd geübte produktive
Tradition der Kirche.» (In «Religion in Geschichte und Gegenwart»,
Bd. V, S. 1250.)

Nach der orthodoxen Auffassung kann die Kirche keine
Tradition erzeugen. Sie enthüllt, erklärt und übergibt, was sie erhalten
hat, d. h. nur das, «was sie früher von den Vorfahren allein durch
Überlieferung erhalten hatte», wie Vincenz von Lerin sagt. Sie

darf der erhaltenen Tradition keinen neuen Giaubenssinn geben.



— 167 —

Noch weniger kann die Kirche der Tradition einen Inhalt geben, der
im Gegensatz mit der Lehre der Heiligen Schrift stehen würde.

Wenn die Kirche dies doch bewirken könnte, so unterscheidet
sich die orthodoxe Auffassung über das Wesen und die Rechte der
Kirche immer mehr von der römisch-katholischen: der Papst ist
über die Kirche gestellt. Nicht clie Kirche, sondern der Papst «als
sichtbares Haupt der Kirche besitzt die oberste unfehlbare
Lehrgewalt Der Grund seiner Unfehlbarkeit liegt im besonderen
amtlichen Beistand des Heiligen Geistes, wodurch jeder Irrtum
ferngehalten wird, nicht in einer Inspiration oder Offenbarung Gottes,
noch weniger in der menschlichen Natur, wie Gegner das ex sese
verdrehten.» (Bartmann I, S. 162.)

Doch im vierten Kapitel der vatikanischen Constitutio
dogmatica cle Ecclesiae Christi steht, dass der Papst über jene Unfehlbarkeit

verfügt, mit welcher der göttliche Erlöser seine Kirche bei
der Bestimmung einer Glaubens- und Sittenlehre ausgerüstet hat.
Die päpstlichen Bestimmungen solcher Art sind «aus sich, nicht
auf Grund der Zustimmung der Kirche unabänderlich». Auf die
Bemerkung von Guidi, dass auch die Bischöfe die Zeugen der
Tradition sind, hat Pius IX. geantwortet: «Zeugen der Tradition?
Es gibt nur einen Zeugen, der bin ich», oder wie derselbe Gedanke
anders ausgedrückt wird: «La tradizione io sono ...»

Was die Auffassung über die heilige Tradition betrifft, so
unterscheiden sich die orthodoxe und die römisch-katholische
Kirche in folgenden Punkten:

1. Die orthodoxe Kirche anerkennt keine traditio constitutiva :

sie glaubt nicht daran, dass, nachdem die Offenbarung abgeschlossen

worden ist, die Tradition den Inhalt der Heiligen Schrift mit ganz
neuen Wahrheiten bereichern kann.

2. Die Entwicklung der heiligen Tradition im Sinne, dass sie

aus sich selbst die neuen Dogmen herausfinden kann, ist nach

der orthodoxen Auffassung nicht möglich. Die Entwicklung der

heiligen Tradition innerhalb des religiösen Lebens der Kirche kann
hicht so aufgefasst werden, als ob die heilige Tradition einen neuen

Inhalt erhalten könnte. Sie kann neu, dynamisch und produktiv
Werden nur in bezug ihrer schöpferischen Wirkung auf unser
religiöses Leben : durch das Erlebnis des Geistes der heiligen Tradition
Werden wir erneuert, gestärkt und produktiv. Nicht die heilige

Tradition, sondern wir werden dadurch vertieft.



— 168 —

3. Nach römischer Auffassung ist nicht mehr die katholische
Kirche als solche unfehlbar, sondern der Papst allein. Sowohl die
Kirche als auch das Gesamtepiskopat sind dem Papst unterstellt
worden : er steht über der Kirche, die Bischöfe aber sind nur seine

Organe, vicarii des Papstes. Der Heilige Geist wendet sich weder
an die Kirche noch an das Gesamtepiskopat, sondern an den Papst
allein «im besonderen amtlichen Beistand».

Der im Vergleich mit der römisch-katholischen Kirche
geringere Umfang der Tradition in der orthodoxen Kirche ist die
Folge der verschiedenen Auffassungen der Tradition. «Während
der Katholizismus», sagt Karl Beth, «den Begriff der Tradition
möglichst elastisch zu fassen sich bemüht hat und durch das ex cathedra
gesprochene Wort eines Papstes sich selber ergänzen und neu
auslegen kann, hat sich die anatolisch-orthodoxe Kirche diese Möglichkeit

nicht offen gehalten. » (Die Religion in Geschichte und Gegenwart,

Bd. IV, S. 797.)

Für che orthodoxe Kirche gilt als Regel das, was der 21. Kanon
der Synode von Gangra sagt: «Es soll in der Kirche alles aufbewahrt
werden, was ihr durch die Heilige Schrift und die apostolische
Tradition übergeben worden ist.»

Zurzeit Bern.

Djoko Slijepcevic


	Die Heilige Schrift und die heilige Tradition nach dem Standpunkt der orthodoxen Kirche

