Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 42 (1952)

Heft: 3

Artikel: Die Heilige Schrift und die heilige Tradition nach dem Standpunkt der
orthodoxen Kirche

Autor: Slijepevi, Djoko

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404295

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Heilige Schrift und die heilige Tradition
nach dem Standpunkt der orthodoxen Kirche

1. Wenn man iiber das Verhiiltnis zwischen Heiliger Schrift
und Tradition vom orthodoxen Standpunkt aus spricht, muss man
standig vor Augen halten, dass es hier um die Lehre der orthodoxen
Kirche als der Ganzheit, nicht aber um die Meinungen und Auf-
fassungen der einzelnen orthodoxen Theologen geht. Die orthodoxe
Theologie, wenn sie orthodox und kirchlich bleiben will, soll sich
an die Lehre der Kirche halten, ihre Lehre auslegen und, wenn es
noétig ist, sie verteidigen. Von diesem Standpunkt aus ist die ortho-
doxe Theologie vor allem eine Dienerin der Kirche, ihre Mithelferin
auf dem Wege der Erlosung der Gldubigen. Dementsprechend sind
die orthodoxen Theologen nur die Interpreten der kirchlichen
Lehre 1).

Neben der Kenntnis der Schrift und der Tradition wie auch der
Schriften der heiligen Viter und der Konzilsbeschliisse, ist der Geist,
der den einzelnen Theologen durchdringt, von besonderer Wichtig-
keit. Die Kenntnisse niitzen und helfen viel, der Geist, die geistige
und moralische Auffassung ermoglichen den nétigen Kontakt mit
dem Geist und mit der Tradition der Kirche. .

In unserem Fall verhilt sich die orthodoxe Kirche der Schrift
und der Tradition gegeniiber gleich: sie ist vor allem die Auf-
bewahrerin der beiden und ihre einzige autoritative Auslegerin. Der
Geist der innigsten Hinigkeit verbindet alle Mitglieder der Kirche,
als «wenn sie ein Haus und eine Familie wiren», wie der heilige
Irendus sagt. Sowohl die Apostel als auch ihre néchsten Nachfolger
und alle Urchristen sind in diesen Geist hineingewachsen gewesen.
In ihren Gewissen hat Jesus Christus gelebt. «Darump», schreibt
Makarius der Grosse, «<bewahren alle Chére der Heiligen, der Pro-
pheten, der Apostel und Mértyrer, das Wort in ihren Herzen, kiim-
merten sie sich um nichts anderes, verachteten sie alles Irdische,
blieben sie bei dem Gebote des Heiligen Geistes und zogen die
gottliche Liebe und Giite des Geistes allen Dingen vor, nicht bloss
in Worten und in leerer Einsicht, sondern im Worte und im Werke,

1) Auf Einladung der Studienabteilung des Okumenischen Rates der
Kirchen hat der Verfasser authenthische orthodoxe Ausserungen iiber
dieses Thema zusammengestellt. Der Verfasser hat seine persénliche Stellung
zuriicktreten lassen. Die Studienabteilung hat ihre Zustimmung zum Ab-
druck der Arbeit an dieser Stelle gegeben.



— 156 —

in ihren Handlungen.» (Simtliche Schriften des heiligen Makarius
des Grossen, S. 107.)

Origenes schreibt, dass es die Absicht von Jesus und der Apostel
gewesen sei, alle Menschen durch die Heilige Schrift dahin zu bringen,
dass jeder von ihnen «sich zu den Geheimnissen erheben mochte, die
unter den so einfiiltig scheinenden Worten verborgen liegen».

In der Form, wie es im Westen der Fall ist, hat sich die Frage
iiber das Verhiiltnis zwischen Schrift und Tradition weder der
orthodoxen Kirche noch der orthodoxen Theologie gestellt. Der
wahre Grund dafiir soll in der verschiedenen Auffassung iiber das
Wesen und die Rolle der Kirche in der Kodifizierung der Heiligen
Schrift und Tradition gesucht werden. Nach der orthodoxen Auf-
fassung ist Jesus Christus selbst der Mittelpunkt der Kirche. «Die
Kirche ist Christus, wie Er nach Seiner Auferstehung bei uns gegen-
wiartig ist und uns auf Krden begegnet», sagt der heilige Augustinus.
Makarius der Grosse erklirt, dass die Kirche einen doppelten Sinn
hat: «... Sie bedeutet die Versammlung der Gliubigen und be-
deutet alle Krifte der Seele in ihrer Eintracht.» (S. 110.) Die Kirche
ist «der menschliche Leib Christi, ein gottmenschlicher Organismus,
der in Christus, dem mystischen Haupt der Kirche, Gott mit den
Menschen vereinigt. Die Kirche Christi ist die entfaltete Menschheit
des verherrlichten Christus.» (Makarius der Grosse.) Wenn man dem
Gesagten noch die Worte des heiligen Irendus hinzufiigt, nach
denen ubi enim Ecclesia ibi est Spiritus Dei et ubi Spiritus Dei, illie
Ecclesia et omnis gratia, dann kann man leichter die geistige Ein-
stellung der Orthodoxen verstehen, aus der sie auch diese Frage

betrachten.

Das, was die Kirche lehrt, ist uns allen heilig.

2. Es gibt zahlreiche Stellen im Neuen Testament, welche
darauf hinweisen, dass nicht alles, was Jesus Christus wihrend
seiner Titigkeit gepredigt und gelehrt hat, in den neutestament-
lichen Schriften aufgezeichnet und aufbewahrt worden ist. Diese
Stellen, auf welche sich die orthodoxe Kirche gewohnlich beruft,
sind die, die wir hier anfiihren werden. Der Apostel Johannes
schreibt am Ende seines Evangeliums: «Es gibt aber noch viel
anderes, was Jesus getan hat, und wenn eins nach dem anderen auf-
geschrieben wiirde, glaube ich, sogar die Welt konnte die Biicher
Nicht fassen, die geschrieben wiirden.» (21, 25.)

In der Apostelgeschichte steht, dass Jesus nach Seiner Auf-
rstehung vierzig Tage iiber das Reich Gottes zu den Aposteln



— 156 —

gesprochen hat. «... Und diesen erwies Er Sich nach Seinen Leiden
und durch viele Beweise als lebendig, indem KEr ihnen wéhrend
vierzig Tagen erschien und iiber das Reich Gottes redete.» (Ap.-
gesch. I, 3.)

Die Apostel und ihre unmittelbaren Schiiler haben das, was
sie von Jesus Christus erhalten haben, zum Teil aufgeschrieben,
zum Teil miindlich an ihre Nachfolger iibergeben. Der Apostel
Johannes schreibt in seinem zweiten Brief, dass er vieles zu schrei-
ben hiitte, «will ich es nicht mit Papier und Tinte tun, sondern ich
hoffe, zu euch zu kommen und miindlech mit euch zu reden, damit
unsere Hreude vollkommen sgei» (II. Johannesbrief, 12).

Bei dem Apostel Paulus wird auch an einigen Stellen erwihnt,
dass er den Christen vieles anvertraut und iibergeben hat, woriiber
er nicht geschrieben hat. Der Apostel betont die grosse Wichtigkeit
dessen, was er seinen Schiilern anvertraut hat. So schreibt er an
Timotheus: «... Bewahre das herrliche anvertraute Gut (TEN
KALEN PARATHEKEN) durch den Heiligen Geist, der in uns
wohnt.» (IL. Timot. I, 13-14.) Und weiter: «... Was du von mir
gehort hast im Beisein vieler Zeugen, das vertraue treuen Menschen
an, die tiichtig sein werden, auch andere zu lehren.» (II. Timot. 2, 2.)
«Du abery, schreibt der Apostel an Timotheus, «bleibe in dem, was
du gelernt hast und dessen du gewiss geworden bist, da du weisst,
von wem du es gelernt hast und weil du von Kindheit an die heiligen
Schriften kennst, die dich weise machen kénnen zur Seligkeit durch
den Glauben an Christus Jesus.» (II. Timoth. 3, 14-15.)

- An Titus schreibt derselbe Apostel, dass er ihn in Kreta zuriick-
gelassen hat, um das Fehlende noch zu ordnen «und von Stadt zu
Stadt Alteste einsetzen mochte, und zwar wie ich aufgetragen habe»
(Tit. 1, 5). Den Thessalonichern empfiehlt der Apostel: «... Also
steht nun, ihr Briider, und haltet die Uberlieferungen fest, die ihr
gelehrt worden seid, sei es durch ein Wort, sei es durch einen Brief
von uns.» (II. Thess. 2, 15.) An die Kolosser schreibt der Apostel,
dass sie sich so verhalten sollen, «wie ihr gelehrt worden seid»
(2, 2).

3. Daraus ist es klar, dass die heilige Tradition &dlter ist als die
Heilige Schrift. Oder wie Philaret, Erzbischof von Tschernigow,
in seinem «Ausfiihrlichen christlichen Catechismus» sagt: «Das
alteste und gebrauchlichste Mittel zur Verbreitung der gottlichen
Offenbarung war die heilige Uberlieferung. Von Adam bis auf
Moses gab es keine heiligen Biicher. Unser Herr Jesus Christus teilte



— 157 —

selbst Seinen Schiilern Seine gottliche Lehre durch Wort und
Beispiel, nicht aber durch Biicher mit. Auf diesem Wege haben
anfinglich auch die Apostel den Glauben verbreitet und die Kirche
Christi gegriindet. Die Unumgiinglichkeit der Uberlieferung geht
auch daraus hervor, dass sich der Biicher nur ein kleiner Teil der
Menschen bedienen kann, withrend die Uberlieferung allen zugiing-
lich ist.» (Philaret, Erzbischof von Tschernigow, Ausfiihrlicher
christlicher Catechismus der rechtgliubigen, katholischen, morgen-
landischen Kirche 1).)

Nach der Lehre der orthodoxen Kirche ist die heilige Tradition
urspriinglicher und in besonderem Sinne wichtiger als die Heilige
Schrift. Der Urheber der beiden aber ist der Heilige Geist. Deshalb
kann gesagt werden, dass die Heilige Schrift ein Teil der auf-
geschriebenen heiligen Tradition ist. Sie enthilt nicht alles, was
Jesus Christus gelehrt und getan hat. Die Ganzheit der gottlichen
Offenbarung ist in der heiligen Tradition und in der Heiligen
Schrift enthalten. «Die Schrift und die Tradition sind nach dem
Ursprung gleich, weil der Heilige Geist der Autor der beiden ist.
Sie sind auch dem Inhalt nach gleich, weil sie denselben Glauben
lehren. Sie sind dem Wesen nach gleich, weil sie eine und dieselbe
Wesenheit haben.» (IFrank Gavin, «Some Aspects of Contemporary
Greek Orthodox Thought», London 1923, st. 27.)

Auch nach dem heiligen Johannes Chrysostomus hat es ur-
spriinglich keine Schrift gegeben. Gott hat lange mit den Auserwihl-
ten personlich gesprochen. « Wenn sich aber nach Ablauf der langen
Zeit die einen von der wahren Lehre, die anderen von der Reinheit
des Lebens und der Sittlichkeit entfernt haben, dann ist wieder
die schriftliche Belehrung entstanden... Es ist klar, dass die
Apostel nicht alles in den Episteln uns iibergeben haben, sondern
vieles haben sie ohne das Schreiben mitgeteilt. Sowohl das eine als
auch das andere verdient den gleichen Glauben. Deswegen be-
trachten wir auch die kirchliche Tradition als glaubwiirdig. Es
besteht die Tradition, suche nichts anderes.»

«Die Heilige Schrift», schreibt der heilige Justinus der Mirtyrer,
«ist die aufgezeichnete heilige Tradition, und die heilige Tradition ist
die miindliche Heilige Schrift. Sowohl das eine als auch das andere
sind gttlicher Herkunft, weil sie die Offenbarung einer und der-
Selben Gottheit sind. Sogar die heilige Tradition ist dlter als die

Heilige Schrift. Sowohl im Alten Testament als auch im Neuen

\\—‘—\———n
) Frankfurt/M. 1872, S. 299.



— 158 —

Testament geht die heilige Tradition den heiligen Biichern voraus.
Mehr als zwanzig Jahre hatte die Kirche kein aufgezeichnetes
Neues Testament, sondern die heilige Tradition war der einzige
Malistab des Glaubens und des gesamten Erlosungswerkes.»

«Und wie», fragt der heilige Irendus, «wenn die Apostel nichts
schriftlich hinterlassen hétten ? DMiisste man sich nicht an das
System des miindlichen Unterrichtes halten, welchen sie denen
hinterlassen, denen sie die Gemeinde anvertraut haben? So gibt
es manche Volker unter den Barbaren, die an Christum glauben,
welche ohne Papier und Tinte durch den Heiligen Geist das Heil
in ihren Herzen geschrieben haben und die alte Lehre treulich
bewahren. »

Origines ermahnt: «. .. Die kirchliche Tradition, welche durch

die Sukzession von den Aposteln iibergeben worden ist und welche
bis jetzt in der Kirche lebt, soll bewahrt werden. Nur an jene
Wahrheit soll man glauben, welche sich durch nichts von der kirch-
lich-apostolischen Tradition unterscheidet.» Und weiter: « ... Denen
also, die iiberzeugt sind, dass die heiligen Biicher nicht eine von
‘Menschen herrithrende Schrift, sondern unter Eingebung des
Heiligen Geistes, nach dem Willen des Allvaters durch Jesus
Christum, geschrieben und auf uns gekommen sind, muss der fiir
richtig erkannte Weg gezeigt werden, gemiiss der Richtschnur der
unsichtbaren durch die Nachfolge der Apostel mit Jesum Christo
vereinigten Kirche.» (De principiis, 260.) Die griech.-christl.
Schriftstellen, herausg. v. d. Kirchen-Viter-Kommission, Preuss.
Akad. d. Wissenschaft, Origenes, Bd. V. 5, 8, 308/309.)

Cyprianus sagt: «Wenn wir uns an die Quelle der gottlichen
Tradition wenden, wird gleich der menschliche Irrtum aufhéren.»
« Wir iiberschreiten nicht die ewige Grenze, welche unsere Viter
gelegt haben, sondern halten uns an die Tradition, wie wir sie er-
halten haben. Wenn wir die Einrichtungen der Kirche im Gering-
sten zu zerstoren anfangen, wird sie allméhlich vollkommen zerstort
werden. .. Wir bitten das Gottesvolk, das heilige Volk, an den
kirchlichen Traditionen festzuhalten. Wenn wir das Geringste aus
der Tradition wegwerfen, wie die Steine aus einem Geb#dude, so
wird bald das ganze Gebdude zerstort werden.» (Bei Justin Popo-
vié, Dogmatik I, Belgrad 1932, S. 34-35.)

Im vierten Buch ¢ Uber den schten Glauben» betont der heilige
Johannes Damaskinus die grosse Bedeutung der Heiligen Schrift.
Er sagt: «Es ist Ein Gott, der im Alten und Neuen Testament ver-



— 159 —

kiindigt wird... Alle Schrift ist also von Gott eingegeben und
durchaus niitzlich, dass es also im hochsten Grade gut und der Seele
heilsam ist, in derselben zu forschen.» (Johannes Damascenus,
Uber den iichten Glauben, Bd.IV, bei Christ. Erich Réssler,
Bibliothek der Kirchenviter, Leipzig 1784, S. 487.)

Viele Jahrhunderte spiter driickt der selige Theophilakt von
Ochrid dieselbe Meinung aus. In seinen Kommentaren zur Heiligen
Schrift schreibt er: «. .. Gottgefillige Minner haben nicht aus den
Schriften und aus den Biichern gelernt, sondern im Besitz der
reinen Vernunft seiend, sind sie durch die Erleuchtung des all-
heiligen Geistes verklirt worden und auf diese Weise aus dem
Gesprach des alleinigen Gottes mit ihnen von Gesicht zu Gesicht
haben sie Gottes Willen kennen gelernt. So z. B. Noah, Abraham,
Isaak, Jakobus, Job und Moses. Wenn die Menschen verdorben
und der Verklirung und Belehrung des Heiligen Geistes unwiirdig
geworden sind, erst dann hat der menschenfreundliche Gott die
Schrift gegeben, dass die Menschen mit ihrer Hilfe Gottes gedenken.
So hat auch Jesus Christus am Anfang mit den Aposteln persénlich
gesprochen und ihnen als Lehrer den Heiligen Geist gesandt. Da
der Herr aber vorausgesechen hat, dass Hiresien spiter entstehen
werden, und dass unser Gemiit verdorben sein wird, hat er erlaubt,
dass die Evangelien geschrieben werden, dass wir, aus ihnen in der
Wahrheit belehrt, den hiretischen Liigen widerstehen konnen,
und dass unser Gemiit nicht ganz verdorben wird.» (Bei Justin
Popovié, Dogmatik, I, Belgrad 1932, S.54.)

Die neuen orthodoxen Theologen vertreten denselben Stand-
punkt, was die heilige Tradition und Schrift betrifft. Unter den
westlichen Einfliilssen hat sich der erste Kongress der orthodoxen
Theologen in Athen mit dieser Frage befasst. Es wurde damals
beschlossen, auf dem niichsten Kongress dieser Frage eine besondere
Aufmerksamkeit zu schenken. Der Ausbruch des zweiten Welt-
krieges verhinderte die Abhaltung dieses Kongresses.

In bezug auf die Schrift und Tradition sagt der griechische
Theologe Antoniades: «Es gab also eine Zeit, in der das Christentum
ohne schriftliche Zeugnisse existierte, aber nicht ohne Christus und
die Lehre und die gottlichen (Geheimnisse. s schopfte und lebte
aus der Tradition die lange Zeit nach dem Tode des Heilandes un.d
vor der Entstehung der neutestamentlichen Schriften, W’Cl(}heldle
€inzige Quelle der neutestamentlichen Offenbarungswahrheiten
darstellte . .. Die Schriften des Neuen Testaments stellen also eine



— 160 —

authentische Tradition dar, ein Zeugnis der kirchlichen Uberliefe-
rung, das ihnen als Quelle und Norm diente und das unabhéngig von
ihnen bestand und neben ihnen herging. Solange die #lteste Kirche
keine schriftliche Aufzeichnung besass, stiitzte sie sich selbst-
verstéindlich auf die miindliche Uberlieferung der apostolischen
Zeit. Diese Tradition aber musste sogar iiber die apostolischen
Schriften gestellt werden und als Basis und Kriterium zur Fest-
stellung des neutestamentlichen Kanons bei der Abgrenzung der
einzelnen Schriften dienen, soweit diese noch nicht allgemein an-
erkannt und noch nicht iiberall verbreitet waren. Aber auch nach
der Vollendung des neutestamentlichen Kanons behielt die miind-
liche Uberlieferung ihre grosse Bedeutung bei, insofern man sie der
Bibel, die allerdings als hochste Glaubensform verehrt wurde, er-
klirend und erginzend zur Seite stellte.» (M. E. Antoniades: Die
orthodoxen hermeneutischen Grundprinzipien und Methoden der
Auslegung des Neuen Testaments und ihre theologischen Voraus-
setzungen [Procés-verbaux du premier Congrés de Théologie
orthodoxe & Atheénes], S.146-147.) «Die heilige Tradition», sagt
M. P. Bratsiotis, «ist in der orthodoxen Xirche, ebenso wie die
Heilige Schrift, Wort Gottes, das Wasser, das ewiges Leben spen-
det.» (Johannes 4, 14 [ebenda].)

Der bedeutendste bulgarische Theologe, Professor Stefan
Zankow, vertritt dieselbe Meinung. «Da Christus selbst», schreibt er,
¢nichts geschrieben hat, ist Sein Wollen von den Aposteln in der
Heiligen Schrift bezeugt oder durch miindliche Uberlieferung (die
heilige Tradition) fortgepflanzt worden... Als wahrer Sinn der
Heiligen Schrift gilt derjenige, den die Kirche in ihrer Lehre, ihren
Beschliissen festgehalten hat und hélt.» (Dr. Stefan Zankow: Die
Verfassung der bulgarischen orthodoxen Kirche, Ziirich 1918,
S. 51.) |

Dr. Justin Popovié, einer der bekanntesten serbischen Theo-
logen, driickt sich iiber die Schrift und Tradition im ersten Band
seiner Dogmatik so aus: «...Wie die Heilige Schrift die Quelle der
heiligen gottlichen Dogmen ist, so wurde auch die heilige Tradition,
welche auch das lebendige Wort Gottes ist, nur in der Kirche durch
die miindliche apostolische Uberlieferung aufbewahrt. Die Heilige
Schrift ist die aufgezeichnete heilige Tradition, die heilige Tradition
ist die miindliche Heilige Schrift. Sowohl das eine als auch das
andere ist gottlicher Herkunft, weil sie die Offenbarung der gleichen
dreifaltigen Gottheit sind... Die Heilige Schrift und die heilige



— 161 —

Tradition sind von gleicher Notwendigkeit, sind auch gleich
wichtig und gleich unersetzlich.» (Dogmatik I, S. 31, 32.) Bischof
Cassian, Rektor der orthodoxen Akademie zu Paris, sagt, dass
man «die kirchliche Tradition als das Zeugnis der Kirche auffassen
soll ... Die wesentliche Bezeichnung der Tradition ist consensus.
Die Bezeichnung consensus erlaubt nicht, die Tradition zu breit
aufzufassen.» («Die kirchliche Uberlieferung und die neutestament-
liche Wissenschaft», in Sammelband «Die lebendige Traditiony,
Paris, YMCA-Press, S. 160-161.)

4. Aus allem Gesagten kann man ersehen, was die heilige Tra-
dition ihrem Inhalt nach ist. Sie ist nur ein Teil der gittlichen Offen-
barung, durch welchen sich die Wahrheit dessen, was in der Heiligen
Schrift uns mitgeteilt worden ist, beweist und bezeugt. « Die heilige
Tradition», sagt Professor St. Zankow «— als authentische Rechts-
quelle — ist bezeugt in den alten symbolischen Biichern, in den apo-
stolischen Satzungen, in den Beschliissen der Konzilien und im
iibereinstimmenden Zeugnis der Kirchenviiter der ersten Jahrhun-
derte.» (A.a.O. S.51/52.) Das nennt man consensus patrum.
Er ist in den Worten des Vinzent von Lerin enthalten: quod semper,
quod ubique, quod ab omnibus creditum est.

Die heilige Tradition ist also nur ein Teil der Ganzheit der gott-
lichen Offenbarung, wie der heilige Basilius der Grosse sagt: « Unter
den in der Kirche bewahrten Dogmen und Verkiindigungen haben
wir etliche durch schriftliche Uberweisungen, andere durch miind-
liche Uberlieferung von den Aposteln iibernommen, wie sich diese
im geheimen fortgeerbt hat. Diese und jene haben ein und dieselbe
Kraft in bezug auf die Frommigkeit, und dem wird niemand wider-
sprechen, so wenig er auch in den kirchlichen Verordnungen be-
wandert sein sollte. Denn, wenn wir uns erlaubten, die nicht durch
schriftliche Lehre iiberkommenen Gebriuche zu verwerfen, als ob
sie keine grosse Wichtigkeit hitten, so wiirden wir unmerklich
dem Evangelium in der Hauptsache schaden und von der Ver-
kiindigung der Apostel und den leeren Namen iibrig lassen. Zum
Beispiel, um zuerst das ganz Allgemeine zu erwihnen, dass die auf
den Namen unseres Herrn Jesu Christi Vertrauenden sich mit dem
Kreuze bezeichnen, wer hat das durch die Schrift gelehrt? Sich
beim (lebet nach Osten wenden, welche Schrift hat dazu unter-
‘Wiesen ? Die Worte der Anrufung bei der Brotwandlung in der
Eucharistie und dem gesegneten Kelche; welcher von den Heiligen
hat sie uns schriftlich hinterlassen ? Denn wir begniigen uns nicht



— 162 —

mit den Worten, welche die Apostel oder das Evangelium erwéihnen,
sondern vor- und nachher sprechen wir noch andere aus, die eine
hohe Kraft fiir das Sakrament haben und die der nicht geschriebenen
Lehre entnommen sind. Desgleichen, nach welcher Schrift segnen
wir das Wasser der Taufe und das Ol der Salbung und noch den
Tédufling selbst ? Ist es nicht nach einer (in den Schriften) verschwie-
genen, geheimen Uberlieferung ? Was noch weiter 2 Welches ge-
schriebene Wort hat uns den Akt der Olsalbung selbst gelehrt ?
Woher riihrt das dreimalige Untertauchen des (zu taufenden)
Menschen ? Und das iibrige, was sich auf die Taufe bezieht, dem
Teufel und seinen Engeln zu entsagen, aus welcher Schrift ist es
entnommen ? Ist es nicht aus der nicht veroffentlichten und nicht
zu verbreitenden Lehre, welche unsere Viter in einem der Neu-
gierde und der Nachforschung unzugiinglichen Geheimnisse auf-
bewahrt haben, nachdem sie griindlich unterwiesen waren, das
Heiligtum der Sakramente durch Stillschweigen zu wahren ?
Denn, wie hiitte es sich geschickt, die Lehre von dem schriftlich zu
verbreiten, das den Nichtgetauften auch zu schauen verboten
war ?» (Bei Philaret von Tschernigow, ausfithrlicher Catechismus,
S. 300/301.)

Eine Definition der heiligen Tradition, welche bei den orthodoxen
Slawen allgemein verbreitet worden ist, stammt von Philaret von
T'schernigow, dem spiiteren Erzbischof von Moskau, aus dem Jahre
1866. « Unter heiliger Uberlieferung», sagt er, «versteht man, wenn
wahrhaft glaubende und Gott verehrende Menschen, durch Wort
und Beispiel, einer dem anderen und die Vorfahren ihren Nach-
kommen, die Lehre vom Glauben, das gottliche Gesetz, die Sakra-
mente und heiligen Gebriuche iiberliefern.» (Bei Philaret von Tscher-
nigow, Ausfiihrlicher Catechismus, S. 298.)

Achtundfiinfzig Jahre spiter hat der bekannte russische Metro-
polit Antonius Chrapwitzky die heilige Tradition so definiert:
«Unter dem Namen der heiligen Tradition versteht man jene Lehre
von Gilaube und Sittlichkeit, welche die wahrhaft glaubenden und
gottverehrenden Sohne der Kirche durch Wort und Beispiel einer
dem anderen iibergeben, die Vorfahren den Nachkommen.» (Cate-
chismus, S. 8/9.)

5. Die Kirche ist die Aufbewahrerin und die Vermittlerin der
heiligen Tradition. Nach Irendus von Lyon ist die Kirche «. .. die
Zeugin der Wahrheit, welche uns von den Aposteln iibergeben wor-
den ist». «Nicht muss man bei anderen die Wahrheit suchen,



— 163 —

sagt Irenéius in seiner Schrift gegen den Ketzer, 111, 4, «die man so
leicht aus der Kirche entnehmen kann. Denn in ihr, als wie in einer
reichen Schatzkammer, haben die Apostel alles in Tiille nieder-
gelegt, was zur Wahrheit gehort, so dass jeder, der danach Verlangen
tragt, aus ihr den Trank des Lebens schopfen kann. Sie ist die
Pforte zum Leben.»

Die Kirche ist die einzige bevollmichtigte Auslegerin der
Heiligen Schrift. Alle anderen Ausleger der Heiligen Schrift konnen
irren, sie allein nicht, weil sie die Ganzheit der Wahrheit besitzt
und weil sie vom Heiligen Geist gefiihrt wird. «Als den Gegenstand
des Glaubensy, sagt Origenes, «soll man nur jene Wahrheit aner-
kennen, welche sich durch nichts von der kirchlichen und aposto-
lischen Tradition unterscheidet.»

Der neunzehnte Kanon des sechsten okumenischen Konzils
lehrte: «... Wenn das Wort der Schrift ausgelegt wird, dann soll
es nicht anders ausgelegt werden, als die Leuchttiirme und Lehrer
der Kirche es in ihren Schriften ausgelegt haben.» Das «Kormat-
schaja-Buch» ordnet allen Bischofen und Priestern an: «... Wenn
jemand sie tiiber die Worte der gottlichen Schriften fragt, diirfen
sie nicht aus ihrem Verstand erzihlen, sondern so wie die Leucht-
tiirme und Lehrer der Kirche in ihren Schriften es ausgelegt haben.
Dies geziemt sich ihrer: die Tradition der Gottragenden Viter zu
kennen und sie zu verstehen und auf Grund ihrer auf das Gefragte
zu antworten.» :

In dem zweiten Artikel der Hpistel der ostlichen Patriarchen,
eines der wichtigsten symbolischen Biicher der orthodoxen Kirche,
steht: « Wir glauben, dass die gottliche und Heilige Schrift von Gott
inspiriert worden ist. Deswegen sind wir verpflichtet, an sie unwider-
sprechlich zu glauben und nicht auf unsere eigene Art, sondern so
wie sie von der katholischen Kirche ausgelegt und uns iibergeben
worden ist. Da der Urheber der beiden derselbe ewige Heilige Geist
ist, ist es gleich, ob wir von der Schrift lernen oder von der katho-
lischen Kirche. Der Mensch, der von sich selbst spricht, kann irren,
die katholische Kirche aber, welche nie von sich selbst gesprochen
hat und nicht spricht, sondern von dem Heiligen Geist, kann nicht
irren. Der Heiligen Schrift ist sie gleich empfehlbar und hat eine
dauernde Wichtigkeit.»

«Wir glauben, dass die katholische (orthodoxe) Kirche keine
geringere Zeugenkraft hat als die Heilige Schrift. Denn da der
Urheber von beiden der gleiche Heilige Geist ist, ist es dasselbe,



— 164 —

ob du von der Schrift oder von der katholischen Kirche belehrt
wirst.» (Bekenntnis des Dositheus.)

Chomjakow sagt: «... Die Heilige Schrift und die Uberliefe-
rung, diese beiden Manifestationen desselben Geistes, sind eigentlich
nur eine, denn die Heilige Schrift ist die geschriebene Tradition
und die Tradition ist die lebendige Schrift. Das ist das Geheimnis
dieser harmonischen Einheit, in welcher sich die reinste Heiligkeit
mit der héchsten Vernunft verbiindet. Nur durch diese Verbindung
wird der Vernunft das Auge fiir das gedffnet, wofiir sie ohne Heili-
gung blind wire wie die Materie ... Der Geist Gottes, der in der
Kirche lebt, sie regiert und weise macht, erscheint in ihr viel-
gestaltig, in der Schrift, in der Uberlieferung und im Werk. Denn die
Kirche, welche die Werke Gottes tut, ist dieselbe, welche die Uber-
lieferung hiitet und die Schrift geschrieben hat. Daher besteht
zwischen Uberlieferung, Werk und Schrift keinerlei Widerspruch,
sondern eine vollkommene Ubereinstimmung ...» (Chomjakow,
Einige Worte eines orthodoxen Christen tiber abendlindische Be-
kenntnisse [Ostliches Christentum, Bd. I, S.5-7].)

Als Resiimee kénnen diese Worte von Chr. E. Luthardt angefiihrt
werden: «Die Heilige Schrift allein, als ein totes Buch, gibt nur das
Material fur das Versténdnis und fiiv die Erkenntnis. Allein an sich
gibt sie die wahre Lehre Christi wieder, durch die menschliche
Erkenntnis aber gehend, kann sie nicht jenen Sinn annehmen, der
in ihr wirklich enthalten ist. Jeder kann ein und dieselbe Stelle ganz
verschieden auslegen. Deshalb muss es ein allgemeines Kriterium
fiir das Verstiindnis geben. Dies Kriterium ist in der Tradition ent-
halten, welche eine durch die Kirche selbstiindig erkannte Lehre
Christi ist. Da in der Erkenntnis der Kirche und in den Schriften
ein und derselbe Inhalt ist, nur in zwei verschiedenen Formen, so
bekommt man aus der Gegeniiberstellung dieser beiden selbstéiin-
digen Formen einer und derselben Lehre ihren wahren Sinn.»
(Chr. E. Luthardt, Apologie des Christentums, S. 342, russisch.)

6. Die orthodoxe Kirche lehrt also, dass weder die Heilige
Schrift ohne die heilige Tradition, noch die heilige Tradition ohne
die Heilige Schrift geniigen. Sie misst beiden die gleiche Wichtigkeit
bei, unterstreicht aber besonders die Tradition als die Leiterin zum
richtigen Verstindnis der Heiligen Schrift. Dabei unterscheidet die
orthodoxe Kirche die Gewohnheit (ETHOS) von der Tradition
(PARADOSIR).



— 165 —

«Die Gewohnheity, sagt Professor Stefan Zankow, ist das
kirchliche Bewusstsein, welches durch die Bediirfnisse der Zeit
gebildet wurde und das in der fortgesetzten gleichen Ubung zum
Ausdruck kam. Die Tradition iiberliefert die Kirchenlehre, das
Gewohnheitsrecht schafft ein neues Recht. Die Tradition ist dem

Wesen nach ein jus divinum, das Gewohnheitsrecht — ein jus
humanum.» (Die Verfassung der bulgarischen orthodoxen Kirche,
S. 56.)

Trotz grosser Ahnlichkeit zwischen der orthodoxen und der
romisch-katholischen Auffassung von der Tradition. besteht doch
zwischen ihnen ein wesentlicher Unterschied. Die romisch-katho-
lische Auffassung «serittura senza tradizione, no, tradizione senza
scrittura, siy, wie sie von Dr. Raffaele Forni (« Problemi della Tra-
dizione Irineo di Lione», Milano 1939, S. 34) definiert worden ist,
kann die orthodoxe Kirche nicht annehmen. Fiir sie gilt die Regel:
Die Tradition und die Schrift.

Nach der Auffassung der orthodoxen Kirche ist die gottliche
Offenbarung vollendet. Die Kirche erhiilt weder eine neue Offen-
barung noch neue Dogmen. Die Kirche kann keine neuen Dogmen
entwickeln. Sie kann nur das, was in der Heiligen Schrift und in der
heiligen Tradition enthalten ist, enthiillen und erkliren. « Her act
of definition or formulation is only the expression of her mind, not
the creation of a new doctrine.» (Gavin.)

Nach der romisch-katholischen Auffassung wichst die Tra-
dition sowohl ihrer Form nach als auch ihrem Inhalt nach: Durch die
Tradition kann die Kirche eine neue Offenbarung erhalten und aus
thr die neuen Dogmen schaffen. Die orthodoxe Kirche kennt keine
ergiinzende Tradition, wie die romische sie hat. Die Lehre der ortho-
doxen Kirche kann vortrefflich mit folgenden Worten des Vincenz
von Lerin ausgedriickt werden: ... Die Kirche Christi aber, die
eifrige und sorgsame Wiichterin der bei ihr niedergelegten Glaubens-
lehren, iindert an diesen niemals etwas, tut nichts hinweg, fligtnichts
hinzu, 16st nichts Notwendiges ab, setzt nichts Uberfliissiges bei,
liisst nicht das ihrige fahren, eignet sich nichts Fremdes an, sondern
18t mit allem Fleisse auf dieses Eine bedacht, dass das Alte, wozu
schon vor Zeiten der Keim gelegt und der Anfang gemacht worden,
durch treue und weise Auseinandersetzung genauer bestimme und

feiner unterscheide, was schon gehorig ausgedriickt und entwickelt
18t, sichere und kriiftige, was schon befestigt und festgestellt ist,
bewahre ...» (Des hl. Vincenz von Lerin Commonitorium, iiber-

%zt von Ulrich Uhl, Kempten 1870, S.75/76.)



— 166 —

Was der Kirche urspriinglich als Offenbarung nicht gegeben
worden ist, kann ihr spidter durch keine traditio constitutiva
gegeben werden. Der Inhalt der Tradition kann nicht erweitert
und vermehrt werden. Die religiose Erfahrung der Kirche kann,
nachdem die Offenbarung abgeschlossen worden ist, nicht mit der
‘apostolischen Tradition gleichgestellt werden. Der Traditionsgeist
in der orthodoxen Kirche ist kein Geist der Neuerungen, besonders
was die dogmatische Entwicklung betrifft. Ein Traditionsbeweis
geniigt in der orthodoxen Kirche nicht, um ein neues Dogma
zu promulgieren. Jedes Dogma muss sowohl in der Tradition als
auch in der Schrift begriindet sein.

Fir die orthodoxe Kirche gilt es nicht, was Dr. Bernhard
Bartmann fiir die romisch-katholische sagt: «Die Tradition hat
in der regula fidei ihren festen Wesenskern, ihr dusseres Gewand
ist reich, wechselvoll ... Manche ihrer Formen sind wesentlich
und notwendig, manche mehr zufillig und frei: verschieden nach
Léndern und Zeiten, nach Volkern und Individuen. Diese zufilligen
Formen werden niemand aufgezwungen. Aber wenn sich der Glau-
bensgeist der Kirche in seiner Zeit gewisse Formen schatft in Sitte
und Andacht, in Brauch und Ubung, dann ist es wohl empfehlens-
wert, dass jeder, soweit es sein religioser Individualismus nur ver-
trigt, sich recht innig und warm an diesen lebendigen Traditions-
geist anschliesst, sich ihm hingibt, von ihm betruchten lasst und
ihn befruchtet.» (Lehrbuch der Dogmatik I, S. 36.)

Die romisch-katholische Auffassung der Tradition wird als
dynamisch bezeichnet. «Die Tradition», sagt Fr. Heiler, «<wird mehr
. und mehr dynamisch aufgefasst, nicht als starres, fertiges Uber-
Jieferungsgut, sondern als ein lebendiger Strom, der durch Jahr-
hunderte geht.» (In «Die Religion in Geschichte und Gegenwart»,
Bd. IV, S. 687.) «In Wirklichkeit», sagt Gustav Kriiger, «bedeutet
freilich diese Tradition den Rechtstitel fiir eine zwar nicht ein-
gestandene, aber tatsdchlich fortdauernd geiibte produktive Tra-
dition der Kirche.» (In «Religion in Geschichte und Gegenwarty,
Bd. V, S.1250.)

Nach der orthodoxen Auffassung kann die Kirche keine Tra-
dition erzeugen. Sie enthiillt, erkldrt und tibergibt, was sie erhalten
hat, d. h. nur das, «was sie frither von den Vorfahren allein durch
Uberlieferung erhalten hatte», wie Vincenz von Lerin sagt. Sie
darf der erhaltenen Tradition keinen neuen Glaubenssinn geben.



— 167 —

Noch weniger kann die Kirche der Tradition einen Inhalt geben, der
im Gegensatz mit der Lehre der Heiligen Schrift stehen wiirde.

Wenn die Kirche dies doch bewirken kénnte, so unterscheidet,
sich die orthodoxe Auffassung iiber das Wesen und die Rechte der
Kirche immer mehr von der rémisch-katholischen: der Papst ist
tiber die Kirche gestellt. Nicht die Kirche, sondern der Papst «als
sichtbares Haupt der Kirche besitzt die oberste unfehlbare Lehr-
gewalt ... Der Grund seiner Unfehlbarkeit liegt im besonderen
amtlichen Beistand des Heiligen Geistes, wodurch jeder Trrtum fern-
gehalten wird, nicht in einer Inspiration oder Offenbarung Gottes,
noch weniger in der menschlichen Natur, wie Gegner das ex sese
verdrehten.» (Bartmann I, S. 162.)

Doch im vierten Kapitel der vatikanischen Constitutio dog-
matica de Ecclesiae Christi steht, dass der Papst iiber jene Unfehl-
barkeit verfiigt, mit welcher der gittliche Erloser seine Kirche bei
der Bestimmung einer (ilaubens- und Sittenlehre ausgeriistet hat.
Die pipstlichen Bestimmungen solcher Art sind «aus sich, nicht
auf Grund der Zustimmung der Kirche unabinderlich». Auf die
Bemerkung von Guidi, dass auch die Bischofe die Zeugen der Tra-
dition sind, hat Pius IX. geantwortet: «Zeugen der Tradition ?
Es gibt nur einen Zeugen, der bin ich», oder wie derselbe Gedanke
anders ausgedriickt wird: «La tradizione io sono ...»

Was die Auffassung iiber die heilige Tradition betrifft, so
unterscheiden sich die orthodoxe und die roémisch-katholische
Kirche in folgenden Punkten:

1. Die orthodoxe Kirche anerkennt keine traditio constitutiva:
sie glaubt nicht daran, dass, nachdem die Offenbarung abgeschlossen
worden ist, die Tradition den Inhalt der Heiligen Schrift mit ganz

neuen Wahrheiten bereichern kann.

2. Die Entwicklung der heiligen Tradition im Sinne, dass sie
aus sich selbst die neuen Dogmen herausfinden kann, ist nach
der orthodoxen Auffassung nicht moglich. Die Entwicklung der
hei’[igen Tradition innerhalb des religiosen Lebens der Kirche kann
Nicht so aufgefasst werden, als ob die heilige Tradition einen neuen
Inhalt erhalten kénnte. Sie kann neu, dynamisch und produktiv
Werden nur in bezug ihrer schopferischen Wirkung auf unser reli-
gitses Leben : durch das Erlebnis des Geistes der heiligen Tradition
Werden wir erneuert, gestirkt und produktiv. Nicht die heilige

deition, sondern wir werden dadurch vertieft.



— 168 —

3. Nach romischer Auffassung ist nicht mehr die katholische
Kirche als solche unfehlbar, sondern der Papst allein. Sowohl die
Kirche als auch das Gesamtepiskopat sind dem Papst unterstellt
worden: er steht iiber der Kirche, die Bischofe aber sind nur seine
Organe, vicarii des Papstes. Der Heilige Geist wendet sich weder
an die Kirche noch an das Gesamtepiskopat, sondern an den Papst
allein «im besonderen amtlichen Beistand».

Der im Vergleich mit der romisch-katholischen Kirche ge-
ringere Umfang der Tradition in der orthodoxen Kirche ist die
Folge der verschiedenen Auffassungen der Tradition. « Wéahrend
der Katholizismus», sagt Karl Beth, «den Begriff der Tradition mog-
lichst elastisch zu fassen sich bemiiht hat und durch das ex cathedra
gesprochene Wort eines Papstes sich selber ergiinzen und neu aus-
legen kann, hat sich die anatolisch-orthodoxe Kirche diese Moglich-
keit nicht offen gehalten.» (Die Religion in Geschichte und Gegen-
wart, Bd. 1V, S.797.)

Fiir die orthodoxe Kirche gilt als Regel das, was der 21. Kanon
der Synode von Gangra sagt: «Es soll in der Kirche alles aufbewahrt
werden, was ihr durch die Heilige Schrift und die apostolische
Tradition iibergeben worden ist.»

Zurzeit Bern.

Djoko Shiyepcevic




	Die Heilige Schrift und die heilige Tradition nach dem Standpunkt der orthodoxen Kirche

