
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 42 (1952)

Heft: 2

Artikel: Zur liturgischen Bewegung der römisch-katholischen Kirche im
deutschen Sprachgebiet

Autor: Küry, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404292

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


65

Zur Liturgischen Bewegung der römisch-
katholischen Kirche im deutschen Sprachgebiet

Vom Ursprung der Bewegung
Von den geistigen Strömungen innerhalb der römisch-katholischen

Kirche des letzten halben Jahrhunderts ist die « Liturgische
Bewegung» wohl die bedeutendste und, wie es scheint, die
erfolgreichste. Der Jesuitenpater Doncoeur nannte sie auf dem
«Internationalen Liturgischen Treffen» im Juli letzten Jahres in Maria
Laach «die grösste Renaissance seit einem Jahrtausend». Sie hat
fast alle Länder erfasst und verzeichnet beachtenswerte Erfolge. Sie
interessiert uns Christ- und Altkatholiken ganz besonders, weil sie

sich mit Anliegen befasst, die uns seit Bildung unserer Notkirche
beschäftigen, sie verfolgt Ziele und kommt ihnen nahe, die wir
zum Teil schon lange erreicht haben, und sie sorgt sich um Dinge,
die unsere Sorge sind. Dies gemeinsame Interesse veranlasst uns,
der Bewegung etwas nachzugehen, soweit es sich um das
deutschsprachige Gebiet handelt. Vollständigkeit kann unsere
Untersuchung nicht beanspruchen, weil die Übersicht selbst auf dem
beschränkten Gebiet wegen der Fülle der Anregungen und wegen
der umfangreichen Literatur sehr erschwert istx).

Über den Ursprung der Bewegung gehen die Ansichten
auseinander. Die einen bringen sie in Zusammenhang mit der
Aufklärung und der Romantik, die sich zum Teil eingehend mit
liturgischen Reformen beschäftigt haben. Sie erblicken in ihr einfach
eine Fortsetzung der Bemühungen dieser geistigen Epoche im
abendländischen Katholizismus. Andere schauen den Ausgangspunkt in
der im Jahre 1837 neu errichteten Benediktiner Abtei Solemnes
in Frankreich. Hier griff Abt P. Guéranger (j 30. Januar 1875)
auf die Herstellung der römischen Liturgie zurück. Er glaubte, damit
den Gallikanismus am empfindlichsten treffen zu können, der auf
dem Gebiete der Liturgie selbständige Wege eingeschlagen hatte.
Die Abtei setzte sich hauptsächlich für den ursprünglichen gregorianischen

Choral ein, der durch die sogenannte «Medicaea», einer

x) Bogler Th. : Liturgische Erneuerung in allor Welt. Ein Sammelbericht.

Horausgegebon vom Verlag Ars liturgica, Maria Laach 1950.

Intomat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1952. 5



— 66 —

aus dem Jahre 1614 stammenden Ausgabe des römischen Graduale,
in seiner ursprünglichen Reinheit verdorben worden war. In
Deutschland bildete sich ebenfalls ein Zentrum zur Pflege der

Liturgie in der im Jahre 1868 gegründeten Beuroner
Benediktinerkongregation. Ausser der Abtei Beuron selbst war es die Abtei
Maria Laach, die bald die Führung an sich zog. Zu dieseT Kongregation

hatten ursprünglich die belgischen Abteien Maredsous und
Mont César gehört, die für die Bewegung in Belgien wichtig
geworden sind. Von nachhaltiger Wirkung nicht nur für Belgien
wurde eine Tagung römisch-katholischer Vereine in Mecheln im
Jahre 1909, mit dem allgemein behandelten Thema : «Ist nicht die
Kirche unser erstes Vereinshaus 1 » «Warum treiben wir nicht clie

Erneuerung vom Altare aus »a) Die Frucht dieser Tagung war, dass

im folgenden Jahr ein liturgischer Kongress einberufen worden ist.
Von ähnlicher Bedeutung wurde eine Tagung von Akademikern
während der Ostertage 1914 in Maria Laach, mit einem Vortrag
des Abtes Ildefons Herwegen über die Bedeutung der Liturgie als

der Quelle der Frömmigkeit. Als Urheber und Anreger wird
schliesslich Papst Pius X. gefeiert. In einem Aufsatz «Stimmen aus
Frankreich», in den Laacher-Heften «Liturgie und Mönchtum» sind
Äusserungen des Jesuiten P. Doncoeur übersetzt?). So sagt er:
«Von einer Generation zur andern hat sich das liturgische Gesicht
unserer christlichen Gemeinschaften zutiefst geändert. Man muss
bis auf Papst Pius X. zurückgehen, um die ersten Entwicklungsstufen

einer Richtimg zu bezeichnen, die zugleich neu erscheint im
Vergleich zu dem, was unter seinem Vorgänger Papst Leo XIIL
vorherrschte. Ich spreche nicht so sehr von der ersten Enzyklika
aus dem Pontifikat Pius X. über die Kirchenmusik (1903),
obgleich sie ganz revolutionär war, sondern man kann gar nicht genug
ermessen, dass die Enzyklika über den Empfang der Eucharistie
eine ganz neue Aera eröffnete und die Frage von Grund aus in
Angriff nahm.» «Er stellte den Primat des eucharistischen Mysteriums

wieder her, indem er alle Schranken niederriss, die das
christliche Volk nicht nur vom Zugang zum Altar, sondern auch
von der wesentlichen Teilnahme am Altar trennten.» «Dabei
handelte es sich nicht um Aesthetik, Archäologie oder Rubriken,

1) Jungmann Jos. A.: Die Enzyklika «Mediator Dei» und dio Katholische

Liturgische Bewegung im deutschen Raum. Theologische Literatur-
Zeitimg 1950 N. 1, Sp. 9 ff.

2) Liturgie und Mönchtum. Laacher-Hefte 9, S. 28 ff.



— 67 —

sondern um das Tiefste im Liturgischen Leben, d. h. um die
Teilnahme am Mysterium. Wer immer die Liturgie fördern will, wird
nie laut genug verkünden können, was das Volk der Tat Pius X.
verdankt.» Noch einen bemerkenswerten Abschnitt wollen wir hie-
her setzen: «Sodann hat Pius X. dem göttlichen Offizium die
Grundgesetze zu einer Reform geschenkt, die sich stufenweise
vollziehen und dabei nicht weniger vollständig werden sollte (Enz.
Divino afflatu, vom 1. November 1911). Einerseits wurde der
Kalender, in dem das Proprium de tempore unter dem langsamen,
aber unerbittlichen Vordringen des Proprium de Sanctis
verschwand, radikal vorgenommen, wodurch zunächst dem Sonntag
als Pascha-Gedächtnisfeier, dann der Quadragesima und den
wichtigeren Ferialtagen ein Ansehen zurückgegeben wurde, dem
die moderne Frömmigkeit starken Abbruch getan hatte. So

verschwanden fast alle unter dem Pontifikat von Leo XIIL
eingesetzten «fêtes de dévotion». Anderseits kam Pius X. auf die
Vorschläge besonders der gallikanischen Kirche zurück und stiess
die Wocheneinteilung des Psalters um, wodurch er eine weniger
schwerfällige Psalmodie gewährleistete. Solche Handlungen zeigten
an, dass auch andere Fragen schon jetzt behandelt wurden.» Es
scheint uns, dass in diesen Darlegungen, wenn nicht der Ursprung
der liturgischen Bewegung, sondern doch die Ursache ihrer
spontanen allgemeinen Verbreitung genannt wird, ohne dass der
Verfasser das beabsichtigt hatte. Sie ist eine gesunde uns starke
Reaktion gegen den Frömmigkeitsbetrieb und den Devotionskultus
in der römisch-katholischen Kirche, wie er sich in der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts unter der Leitung der beiden Päpste Pius IX.
Und Leo XIIL entwickelt hatte und in einem religiösen
Subjektivismus seltsame Blüten zeitigte, die alles zu überwuchern drohten,
so dass Sinn und Verständnis für den Mittelpunkt des christlichen
Gottesdienstes, die hl. Messfeier, weiten Kreisen vielfach dunkel
blieb, gar verloren ging. Das trifft auch bei praktizierenden Katholiken

zu Das ist verständlich, hat doch Leo XIIL immer wieder
aufs neue den Rosenkranz als Heilmittel gegen alle Schäden der
Zeit empfohlen und ihn als geeignetes Gebet während der hl. Messe
bezeichnet. Man kann Urteilen begegnen, wie : Die liturgische
Erneuerung richte sich gegen den Individualismus der Renaissance
und des Liberalismus, wie auch gegen den Individualismus des

modernen, römisch süsslichen und sentimentalen Frömmigkeits-
*) K. Borgmann: Volksliturgie und Seelsorge, 1947, S. 98 f.



— 68 —

betriebs. Sie geht von der Ansicht aus, dass der einzelne nur im
Anschluss an eine objektiv gerichtete Frömmigkeit zur Persönlichkeit
und zur vollen Lebensgemeinschaft mit Gott, durch Jesus Christus,
heranreifen kann. Nur der verstandene gemeinsame Gottesdienst
vermöge durch die Liturgie das Problem Individuum und Gemeinschaft

zu lösen. Sie helfe dem einzelnen, sich in das Reich Gottes
einzugliedern, so dass daraus eine totale Lebenserneuerung erfolge.

Für den Aussenstehenden ist die umfangreiche Literatur
auffallend, die die Bewegung hervorgebracht hat. Sie ist schon für das
deutsche Sprachgebiet fast unübersehbar geworden. Das zeugt nicht
nur von dem allgemeinen Interesse, das die Bewegung findet,
sondern auch von clem Bedürfnis nach Reformen auf diesem Gebiet.
Wird nach Reformen gerufen, muss ihre Notwendigkeit
nachgewiesen werden, und Vorschläge verlangen ihre Begründung aus
den Quellen und der geschichtlichen Entwicklung. Es handelt sich
dabei um eine praktische, kirchliche Angelegenheit, über die die

Gläubigen aufgeklärt werden und denen konkrete Vorschläge
unterbreitet werden müssen. Die wissenschaftlichen Publikationen mit
oft überraschenden Resultaten erwecken profunden Respekt voider

sorgfältigen Arbeit der Liturgiker. Ihr ist zu verdanken, dass
die Liturgik nicht mehr als ein Anhängsel der praktischen Theologie

betrachtet werden darf, sondern als eine der Kirchen- und
Dogmengeschichte ebenbürtige theologische Disziplin. Dem
entsprechen die praktischen Ergebnisse kirchlicher Reformen bis jetzt
keineswegs; dafür sorgen die kirchenrechtlichen Bestimmungen in
der römisch-katholischen Kirche, die den letzten Entscheid selbst
über nebensächliche liturgische Dinge der römischen Kurie
übertragen, sowie die Indolenz und weitverbreitete Verständnislosigkeit
für die eigentliche Liturgie unter den Gläubigen. Hier liegt wohl
eine der Hauptschwierigkeiten der Bewegung, eine Erscheinung,
die aber der römischen Kirche nicht eigen ist, sondern die auch in
andern Kirchen zu konstatieren ist, in denen die Liturgie einen
wesentlichen Bestand kirchlichen Lebens bildet. An die Spitze
wissenschaftlicher Forschung trat im deutschen Sprachgebiet die
Benediktinerabtei Maria Laach. Sie gehört der im Jahre 1884

errichteten Beuroner Kongregation an. Das Mutterkloster Beuron
hatte seit seiner Herstellung im Jahre 1868 sich vor allem die
Pflege der Liturgie zur Aufgabe gemacht. Im Jahre 1918 bildete
sich in Maria Laach unter der Leitung des Abtes Ildefons Herwegen
ein «Verein zur Pflege liturgischer Wissenschaft». Mit dem Grün-



— 69 —

dungsjahr begann der Verein unter dem Titel «Ecclesia orans» eine
Sammlung wertvoller Schriften liturgischen Inhalts herauszugeben,
die nicht nur für Wissenschafter, sondern auch für gebildete Schichten

der Gläubigen bestimmt waren, und die die Bewegung kräftig
gefördert haben. Sie wurden auch in andern Kirchen entsprechend
gewürdigt, in denen man sich für liturgische Dinge interessiert.
Interesse ist fast in allen Kirchen vorhanden. Ferner gab der Verein
zwei Reihen rein wissenschaftlicher Publikationen heraus : «Liturgie-
geschichtliche Quellen» und «Liturgiegeschichtliche Forschungen».
Von ausserordentlicher Wichtigkeit wurde endlich «Das Jahrbuch
für Liturgiewissenschaft» für die Jahre 1922 bis 1935. Der letzte
Band für das Jahr 1935 erschien 1941. Abgesehen von
wissenschaftlichen Arbeiten aus der Liturgik, enthält das Jahrbuch eine
unentbehrlich gewordene Bibliographie, der kaum eine Publikation
entgangen ist, die sich mit Liturgik beschäftigt oder ihr Gebiet
irgendwie streift. Zur Förderung der Bewegung trägt wesentlich
die deutsche Übersetzung des Römischen Messbuches vom
Benediktiner A. Schott bei, die zum ersten Mal 1884 erschien, die des

Vesperbuches erschien im Jahre 1893, beide mit wertvollen
Einführungen und Erklärungen. Aber nicht nur Benediktiner, auch

Angehörige anderer Orden, Universitätsprofessoren und
Weltgeistliche, befassen sich eingehend mit liturgischen Themen. Das
bedeutendste Werk ist wohl Jungmanns Missarum Sollemnia. Seit
1929 erschien unter der Redaktion von J. Pinsk die «Liturgische
Zeitschrift », die fünf Jahrgänge erlebte und im « Liturgischen Leben »

eine Fortsetzung erhielt, die mit dem Jahr 1939 eingegangen ist.
Um clie Popularisierung der Bewegung machte sich Chorherr
P. Parsch, in Klosterneuburg bei Wien, verdient. Er sammelte in
der Kirche St. Gertrud eine liturgischo Gemeinde, mit der er
praktische, gottesdienstliche Reformen einführte und einen eigenen
Verlag, «Das liturgische Apostolat», gründete. Eine Zeitschrift
«Bibel und Liturgie» wurde herausgegeben, ferner erschienen
liturgische Riten und Gesänge in deutscher Sprache. Die politischen
Ereignisse bereiteten dieser Volksaufklärung ein Ende. Seit 1949
erscheint die Zeitschrift wieder. In Maria Laach hatte sich während
des Krieges «Der Verein zur Pflege liturgischer Wissenschaft»
aufgelöst. An seine Stelle trat im Jahre 1950, zum Andenken an den
Ha Jahre 1946 verstorbenen Abt Herwegen, ein «Abt Herwegen
Institut». Es gibt das «Archiv für liturgische Wissenschaft» heraus.
Der erste Band erschien 1950. Darin ist die wichtige Bibliographie



— 70 —

des eingegangenen Jahrbuches fortgesetzt. Sie umfasst die seit dem
Jahre 1936 erschienenen Arbeiten und Abhandlungen auf
liturgiewissenschaftlichem Gebiet. Sie verzeichnet (S. 133bis443) 900
Publikationen. Der Literaturbericht des 2. Jahrganges 1951, der Ende
Mai uns zugekommen ist, umfasst 872 Berichte und Anzeigen. Er
beschränkt sich auf die abendländische Liturgie vom 4.

Jahrhundert bis 1000, Liturgie und kirchliches Leben im Abendland
von 1000 bis 1500 und monastische Liturgie. Der dritte Jahrgang
soll die restlichen Abschnitte des Gesamtberichtes bringen und
damit den Anschluss an die liturgiewissenschaftliche Literatur der
Gegenwart vollziehen. Die Mönche von Maria Laach geben ferner
periodische Hefte «Liturgie und Mönchtum» heraus. Eine weitere
Publikation ist das «Liturgische Jahrbuch», im Auftrag des

Liturgischen Instituts in Trier. Das Institut selbst hat die Aufgabe, die
«wissenschaftlichen Ergebnisse für die Befruchtung des liturgischen
Gottesdienstes nutzbar zu machen». Erschienen ist der Jahrgang

1951 und der erste Teil des Jahrganges 1952. Seit 1947 lässt
das «Liturgische Institut der Erzabtei St. Peter» in Salzburg eine
Zeitschrift «Heiliger Dienst» erscheinen.

Kontroversen und praktische Vorschläge
Die wissenschaftlichen Untersuchungen führten zu

verschiedenen Kontroversen, die zum Teil bis heute noch nicht zu
Ende geführt und abgeklärt sind. Die wichtigste und tiefgreifendste
ist wohl clie über die Mysterientheologie des Benediktiners Odo
Casel der Abtei Maria Laach. Sie geht durch mehrere Bände des

Liturgischen Jahrbuches, das P. Casel redigiert hat. Er hat sie aber
auch in besondern Publikationen vertreten. Sie ist von Jesuiten
und Theologieprofessoren bekämpft worden. Darüber ist eine gute
und klare Dissertation von Th. Filthaut erschienen x). Ihr folgen
wir: Casel setzt beim Mysterienbegriff der Antike ein. Das Mysterium

ist Gott in seiner Unendlichkeit und Unnahbarkeit. Das Göttliche

ist einzig durch geheimnisvolle Offenbarung zugänglich. Das
eigentliche Mysterium ist die Offenbarung Gottes in Christus. Weil
sich Gott in Christus offenbart, ist er das Urmysterium. Sämtliche
Heilstaten Christi kann man Mysterien nennen. Der Inbegriff des

Christusmysteriums ist also die Person des Gottmenschen und seine

Erlösimgstat zum Heil der Kirche. Die Selbstenthüllung Gottes in
der Daseinsweise Christi will zur gesamten Menschheit gelangen.

1) Th. Filthaut: Die Kontroverse über die Mysterienlehre, S. 17 ff.



— 71 —

Das geschieht durch den Kult der Kirche. In ihr, in den Sakramenten,
wird die Heilstat Christi gegenwärtig gesetzt. Das äussere Geschehen
ist vorbei, nur der überzeitliche Kern, die ewige Heilsbedeutung,
bleibt. Die Heilstaten bleiben und treten durch die Sakramente in
die Gegenwart. Deshalb können auch die Sakramente Mysterien
genannt werden. Sie sind « Gegenwart göttlicher Heilstat unter clem
Schleier der Symbole». Das Kultmysterium ist kultische
Vergegenwärtigung, sakramentale Vergegenwärtigimg, sakramentale Weise
des Urmysteriums. Der Unterschied ist dabei nur in der Seinsweise,
nicht in dem Sein zu sehen. Wie nun die einzelnen historischen
Heilstatsachen die Mysterien) das eine Heilswerk das

Mysterium) bilden, so machen die einzelnen Sakramente
Kultmysterien), die eine ganze Liturgie der Kirche aus, so dass diese

entsprechend das Kultmysterium schlechthin genannt werden
kann.» In dieser Kennzeichnung sieht Casel die wesenhafte Definition

der Liturgie. «Die Liturgie ist das Kultmysterium Christi in
der Kirche.» Da die Kirche als mystischer Leib Christi mit dem
Leib des Gottmenschen und seinem Pneuma erfüllt ist, ist sie selbst
Mysterium. Christus unci die Kirche bilden das eine Mysterium, so
wie es Paulus meint, wenn er Kol. 2, 2 Christus das Mysterium
nennt. Casel lehnt den gewöhnlichen Begriff von Mysterium
«Geheimnis» in dem Sinne ab, dass es Wahrheiten seien, die uns
Christus geoffenbart hat und die durch den Verstand, wenn auch

nur teilweise, erkennbar seien. Er redet nicht nur von einem Lehr-,
sondern auch von einem Kultmysterium. An einer andern Stelle

sagt er: «Im Kultmysterium ist nicht nur die applizierte Gnade

erhalten, sondern das Erlösimgswerk selbst, nicht nur clie

Gnadenwirkung, sondern auch die Wirklichkeit». Aufdie Auseinandersetzung
um diese Thesen können wir hier nicht eingehen. Es sei auf die
erwähnte Schrift hingewiesen. Gegner Casels haben sich schliesslich
auf die Enzyklika Pius XIL, Mediator Dei, berufen, nach der die
Lehre Casels verurteilt worden sei, während das seine Freunde
bestreiten1). Tatsächlich braucht der Papst für die Messe die Bezeichnung

«Erneuerung des Opfers Christi», während Casel ausdrücklich

die Wendung von einer « unblutigen Wiederholung des Opfers
auf dem Altar» ablehnt, wobei er auch den Ausdruck Erneuerung
verwirft, weil Erneuerung und Wiederholung identisch seien 2).

*) Die Schweizerische Kirchenzeitung behauptet die Ablehnung der
Lehre, 3. Februar 1949.

2) Liturgisches Jahrbuch V, 1925. Casel in der Besprechung J. Kramp:
Die Messelehre des Einheitskatechismus.



— 72 —

Sehr eingehend hat sich Casel mit der Epiklese, in Verbindung
mit der Wandlungsbitte der römischen Messe, befasst, wobei er
zum Schluss kommt, dass es sich ursprünglich um keine solche

handelt. Besonders interessiert er sich um den Sinn von
«oblationem rationabilem». Rationabilis sei gleichbedeutend mit Xoyixoç,
ein dem Neuen Testament entsprechendes Opfer — das Neue
Testament kennt nur geistige Opfer. So setzt er die Fassung nur
geistig. Es gehe also um das geistige Opfer. Uns Christ- und
Altkatholiken liegt diese Deutung nahe, weil in unsern Liturgien den

Einsetzungsworten eine Anrufung des Hl. Geistes vorangeht : « Sende

uns also, wir bitten Dich demütig, Deinen Hl. Geist, den Spender
alles Lebens und aller Heiligung und lass' diese Gaben, zu
himmlischen, verklärten, geistigen Opfergaben geweiht werden, auf dass

das Brot, das wir brechen...». Die Bearbeiter unserer Liturgie
hatten richtig gesehen, als sie die Epiklese schufen. Ob aber die
Deutung 0. Casels angenommen wird, wenn die Wandlungsbitte
offizielle deutsche Fassung erhält, ist unwahrscheinlich. Schott
spricht von einem «rechten» Opfer. Ebenso U. Bomm. Diese

Übersetzung wird jetzt allgemein angewendet.
Auch bezüglich des Kirchenbaus werden Grundsätze

aufgestellt, die von der richtigen Würdigung der Messe ausgehen. Der
Bonner Prof. Dr. Th. Klauser hat im Auftrag und unter Mitwirkung
der «Liturgischen Kommission» «Richtlinien für die Gestaltung des

Gotteshauses aus dem Geiste der Römischen Liturgie» aufgestelltx),
die den Zweck der Kirchenräume umschreiben: 1. vor allem, um
die Erneuerung des Erlösungsopfers Christi zu begehen, 2. um die

Früchte des Erlösungspfers Christi in den hl. Sakramenten
entgegenzunehmen, 3. um das Wort Gottes zu hören, 4. um dem im
eucharistischen Brote gegenwärtigen Christus seine Huldigungen
darzubringen, 5. um sich ausserliturgischen Andachten hinzugeben.
Es wäre falsch, so fährt Klauser fort, bei der Planung des Innenraums

nicht vom eucharistischen Opfer, sondern, wie es manchmal
geschehen ist, vom Kult der eucharistischen Gegenwart Christi
auszugehen und den Raum daher einseitig auf Anbetung und
Kontemplation zu stimmen. Der Kult der eucharistischen Gegenwart
ist bekanntlich erst im Mittelalter, seit dem 13. Jahrhundert, in der
abendländischen Kirche aufgekommen und hat aus der Messe für
die Gemeinde etwas ganz anderes gemacht. Es ist eine grosse Er-

l) Sie sind abgedruckt: «Die Kathedrale», Blätter zum Wiederaufbau
deutscher Dome und Kirchen, 4. Folge, 1949, S. 4 ff.



— 73 —

rungenschaft der Liturgischen Bewegung, dies aufs neue
nachgewiesen und bekannt gemacht zu haben. Für diesen Kult schlagen
die Richtlinien in neuen Kirchen einen besondern Raum vor, um
dem Altar als dem Tisch des Herrn, um den die Gemeinde sich zum
Brudermahl versammelt, die ursprüngliche Bedeutung und Stellung
zurückzugeben. Das ist ein Vorschlag, der sich auf Darlegungen von
J. Krampf stützt. In einem Aufsatz «Der Altar und sein Raum»,
der dem Buch «Gottesdienst» von R. Schwarz entnommen ist, wird
ausgeführt, der Altar sei vom Opfertisch zu einem Devotions- und
Anbetungsaltar geworden *). Die aktive Teilnahme der Gemeinde
verlange die Herstellung des Opfertisches, der Anbetungsaltar müsse

an einer andern Stelle aufgestellt werden, damit der zelebrierende
Geistliche hinter der Mensa gegen die Gemeinde gerichtet, amtiere.
Der Devotionsaltar sei der alten Kirche fremd gewesen.

Nun sind wir mitten in die vielen praktischen Vorschläge
geraten, die die liturgische Bewegung zeitigt. Abt Herwegen hatte eine
andere Bezeichnung «Liturgische Erneuerung», vorgeschlagen. Ihr
Ziel ist ein mehrfaches. In den Abteien und Klöstern ist man
bestrebt, die Feier der Liturgie und des Stundengebets korrekt nach
dem Missale Romanum und den reformierten Choralbüchern
durchzuführen. Vorbildlich sind die Gottesdienste der
Benediktinerkongregationen von Beuron und St. Ottilien 2). Im Presbyterium
der Abteikirche Maria Laach wurde der Altar gegen die Gemeinde

aufgestellt, der Thron des Abtes erhielt seinen Platz in der Apside,
wie das in den römischen Basiliken der Fall ist. Das kanonische

Stundengebet wird zu den von der Liturgie festgesetzten Zeiten

verrichtet, so dass der ganze Tag geheiligt wird. Aber auch in
einzelnen grossen Domkirchen wird vorbildlicher Kapitelsgottesdienst

gefeiert. Dem Ordens- und Weltklerus liegt eine Reform
des Breviers nahe, und in den Pfarreien will man den ursprünglichen

Sinn der hl. Messe als Gemeinschaftsmahl herstellen, die
aktive Teilnahme bei der Feier der Messe und der Feier der Sakramente

anregen und die Pflege des Stundengebetes durch Einführung
der Vesper und der Komplet neu beleben. Die Direktive zum ersten
Punkt gab Pius X. 3). Er hatte bald nach dem Antritt seines Amtes
durch das Motu proprio vom 22. November 1903 Vorschriften zur

') Jahrbuch für christliche Kunst, 1950.
2) Bogler Th., a. a. O. S. 23 f.
3) B. Opfermann: Zur Reform der Liturgie. Theologie und Glaube,

1941, Heft 5, S. 369 ff.



— 74 —

Herstellung des Gregorianischen Chorals erlassen und bald darauf
die Neuausgabe der Choralbücher angeordnet. Durch das Edikt
« Divino afnatu » vom 1. November 1911 regte er weitere Reformen der

Liturgie an. Sie werden darin wie folgt umschrieben: «Sie muss eine
in jeder Hinsicht durchgreifende und vollendete Reform sein. Dazu
ist nun vor allem erforderlich, dass das Kalendarium der Gesamtkirche

auf die alte Form zurückgeführt werde, mit Wahrung jedoch
der herrlichen Erweiterungen, welche die wunderbar stete Fruchtbarkeit

der Kirche, der Mutter der Heiligen, daran vorgenommen
hat, dass eine geeignete Auswahl der Lesungen aus der hl. Schrift,
den Vätern und Kirchenlehrern getroffen und der Text in der
echten, unverfälschten Lesart dargeboten werde, dass die
Lebensbeschreibungen der Heiligen auf Grund der Quellen kritisch
gesichtet werden und dass endlich mehrere Teile der Liturgie unter
Beiseitelassung von Überflüssigem eine entsprechende Anordnung
erfahren. Nach dem Urteil von Sachverständigen sind aber grosse
und langwierige Vorarbeiten erforderlich, bis dass dieser liturgische
Bau, den Christi mystische Braut einst als Zeichen ihres frommen
Glaubenslebens in weisem Streben aufgeführt hat, wiederum
erstrahle im Glänze harmonischer Würde, befreit gleichsam von den
verunstaltenden Spuren, die frühere Jahrhunderte hinterlassen
haben.» Eine Reform des Breviers wurde angeordnet, die Psalmen
wurden so verteilt, dass der ganze Psalter in einer Woche gelesen
wird, die Legenden wurden zum Teil purifiziert, die Votivoffizien
wurden abgeschafft und die Heiligenfeste werden am Sonntag nur
noch kommentiert, so dass der Tag des Herrn wieder zu seinem
Rechte kam. Pius XII. ging weiter, er übertrug am 19. Januar
1941 dem päpstlichen Bibelinstitut eine neue lateinische
Übersetzung der Psalmen, die am 24. März 1945, mit Unterdrückung
aller unverständlichen Stellen der Vulgata, erschienen ist. Im Jahre
1948 wurden alle Fachleute eingeladen, Vorschläge zur Reform des
Breviers einzusenden. Daran fehlte es nicht. B. Fischer hat solche

herausgegeben, die er auf Anregung und nach Durchsprache mit
der deutschen liturgischen Kommission ausarbeitete1). Auf Einzelheiten

können wir nicht eingehen. Nur das eine sei angeführt:
B. Fischer und andere wünschen, die kleinen Hören (Prim, Terz,
Sext, Non und Komplet) möchten aus der strengen Gebetspflicht
herausgenommen werden, so dass für den viel beschäftigten
Seelsorger nur noch Matutin, Laudes und Vesper bleiben.

3) B.Fischer: Brevierroform, Trier 1950.



— 75 —

Als Reaktion gegen das Übermass von Devotionsandachten
aller Art, wie sie seit dem 19. Jahrhundert üblich geworden sind,
erwachte vor allem in der Jugendbewegung die Vorliebe und das
Verständnis für das kirchliche Stundengebet. Bevorzugt wurden
die Prim als Morgengebet und die Komplet als Abendgebet. Beide
Hören berücksichtigen das persönliche Bedürfnis des Beters mehr
als die Laudes und die Vesper. Die Prim, Bitte um Stärkung zur
Tagesarbeit, und Komplet, Bitte um Ruhe und Frieden, sind mehr
anthropozentrisch gerichtet, während die Laudes und die Vesper
von der Verherrlichung Gottes getragen, also mehr theozentrisch
gerichtet sind. Diesem Bedürfnis wurde durch Übersetzungen und
Schaffung von entsprechenden Formularien und Laienbrevieren
entsprochen l).

Das allgemeine Anliegen der Bewegung richtet sich auf die aktive
Beteiligung der Gemeinde an der Feier der hl. Messe. Sie ist ursprünglich

ihrem Wesen nach eine Gemeinschaftssache des Geistlichen und
der Gemeinde. Diesen Charakter hat sie auch rein äusserlich gewahrt.
Einzelne Teile der Feier bestehen in Wechselgebeten zwischen dem
Zelebranten und der Gemeinde, Aufforderungen zum Gebet und
Zurufe des Zelebranten werden von der Gemeinde beantwortet,
andere Gebete werden vom Zelebranten mit der Gemeinde
gesprochen: «Lasset uns beten», die Gemeinde antwortet mit «Amen».
Die Rolle der Gemeinde, die jetzt schweigt und die Messe

«anhört», haben die Messdiener und der Chor übernommen. Dieses
Anhören ist hauptsächlich auf die den Gläubigen unverständliche
Kultsprache zurückzuführen. Ebenso unverständlich für die Gläubigen

sind die Riten der Sakramente und die der
Beerdigungsfeierlichkeiten — so ist es leicht verständlich, dass mit der
liturgischen Bewegung die Forderung der Gestattung der Landessprache
in Liturgie und in den genannten Riten laut geworden ist. Es
seien hier einige Stimmen bekanntgegeben.

In einer der ersten Schriften der Sammlung «Ecclesia orans»
schreibt A. Baumstark: «Gleichwohl lässt sich nicht verkennen,
dass die Feier der Liturgie in einer toten, der Masse der Gläubigen
unverständlichen Sprache die entscheidende Schwierigkeit für die

Erreichung dos Endzieles der starken liturgischen Bewegung unserer
Tage bietet. Denn jenes Endziel kann kein geringeres sein als ein
Zustand, bei dem die Gesamtgemeinde den Herzschlag der Liturgie
wieder ebenso als denjenigen des eigenen Ich unmittelbar erleben

l) Bogler Th., a. a. O. S. 21 f.



— 76 —

würde, wie sie ihn in den Jahrhunderten der christlichen Antike
erlebte. Damals war aber eben sprachlich die Liturgie der

Gesamtgemeinde unmittelbar verständlich und deshalb ihrer mit
tiefster innerer Anteilnahme verbundenen, tätigen Mitwirkung
zugänglich, und das ist durch kein stilles Mitlesen einer gedruckten
Übersetzung des liturgischen Textes voll ersetzbar *).» Zitieren wir
noch die Worte eines Bischofs. Derjenige von Mainz, Dr. Albert
Stohr, schreibt: «Wir beobachten, dass die Gottesdienste, bei denen
das Volk in seiner Muttersprache singen kann, sich weit grösseren
Besuches erfreuen als die streng liturgischen, in denen eine kleine
Zahl von Choralsängern den Gesang bestreitet oder der Kirchenchor

die Gesangstexte vorträgt, während die Masse des Volkes sich

anderweitig betend beschäftigt', — aber abseits vom eigentlichen
liturgischen Geschehen. Hier kommt ein ganz echtes religiöses
Streben zum Ausdruck: das Verlangen nach aktiver Teilnahme
am hl. Tun und eine Abkehr vom blossen Zuschauen und
Zuhören, wie es in der mangelhaften Übersetzung des Kirchengebotes

zum Ausdruck kommt vom ,Hören' einer hl. Messe.

Dieses neue Streben nach reicherer Verwendung der Volkssprache
im Ritual ist ganz frei von jenen verdächtigen Tendenzen, clie die
Kirche früher bei ähnlichen Bestrebungen verwarf. Jetzt geht es

einfach um das Heben der unerschöpflichen seelsorglichen

Werte bei der Spendung der hl. Sakramente und
Sakramentalien 2).»

Besonders energisch für die Landessprache trat die Zeitschrift
«Bibel und Liturgie» ein. Sie bezeichnete das Latein sogar als

Haupthindernis der liturgischen Erneuerung 3). Nicht nur für den
Ritus der Sakramente und der Begräbnisse wurde sie verlangt,
sondern auch für die Feier der hl. Messe. In erster Linie für die
Lesungen, aber auch für andere Teile. Selbst für die Verdeutschung
und das laute Beten des Kanons trat man ein, indem man sich auf
den Brauch der alten Kirche berief. Auf Diözesansynoden wurde
das Postulat um Erlaubnis der Landessprache gestellt, wie im
Novemberheft 1940 «Bibel und Liturgie» geschildert wird. Der

1) A. Baumstark : Vom geschichtlichen Werden der Liturgie Ecclesia
orans X, 1923, S. 100 f.

2) Mainzer Universitätsreden: Das Neue deutsche Rituale, S. 21 f.
Der Bischof ist der Meinung, die früheren liturgischen Reformbostrobungen
des Gallikanismus und Jansenismus seien wegen der antipäpstlichen Tendenz
von der Kurie verworfen worden.

3) Bibel und Liturgie. 1940, S. 29.



— 77 —

Diözesansynode in Trier lagen im Jahre 1920 Anträge vor, bei der
Spendimg der Sakramente und beim Beerdigungsritus die deutsche
Sprache zuzulassen. Die Synode empfahl diese Anträge wenigstens
in dem Sinn, dass die aufbauenden Gedanken der Gebete bei der
Taufe, der Trauung, der letzten Ölung und beim Begrabnisritus
dem Volk näher gebracht werden. Auf der Synode 1931 wurde
darüber neu verhandelt mit dem Hinweis ciarauf, dass bereits eine

grosse Zahl von Diözesen von der Ritenkongregation in Rom in
den letzten Jahren die Erlaubnis erlangt hat, in den Diözesan-
ritualien ausgiebigen Gebrauch von der Verdeutschung liturgischer
Texte zu machen. Die Synode empfahl mehr deutsche Texte als
bisher zu benutzen und ersuchte den Bischof, für das neue Rituale
eine solche Erlaubnis zu beantragen. Seither wurden ähnliche
Gesuche um vermehrte Erlaubnis der Landessprache wiederholt.
In Großstädten und in Industrieorten halfen sich die Geistlichen
selbst. Sie fingen an, nach dem lateinischen Text die selbst
entworfene Übersetzung folgen zu lassen, die Konsequenten liessen
die Kultsprache bald weg, begnügten sich mit dem deutschen Text.
Solches wurde vor allem in Diözesen mit veralteten Ritualien
praktiziert. Um dem Chaos, das die Folge war, zu entrinnen, wurden
den Geistlichen neue Texte überlassen, die von Rom nicht approbiert

waren. So entschloss man sich zu Lösungen, zu denen die
Kurie ihre Zustimmung nicht gegeben hätte. Rom aber gab deutlich

zu erkennen, dass man nicht gewillt sei, auf sein Recht der
Approbation zu verzichten *).

Eine Kontroverse ist unter Kirchenmusikern entstanden, ob
sich die deutsche Sprache zur Vertonung in der Gregorianik eigne.
Wir folgen hier Th. Bogler 2). Der Beweis sei erbracht, das dies

zutreffe: «Nur wird es nötig sein, manche Möglichkeiten, die der
Choral in sich trägt, häufiger zur Anwendung zu bringen, so etwa
die ,Correpta'3). Mit ihrer Hilfe lassen sich auch die starken
Schlussendungen der deutschen Satzbildung bewältigen, ohne dass weder
das musikalische Formgesetz noch die Eigenart der deutschen
Sprache eine Einbusse erleiden. So hat eine nach den acht Kirchentönen

aufgestellte Psalliertafel die Guardini-Psalmen sangbar
gemacht, wobei der Sprachschöpfer sich nicht an vorliegende Gesetze
der Musik zu binden brauchte. Auch die neumenreichen Melodien

vermögen durchaus mit dem deutschen Sprachidiom zusammen-

') Mainzer Universitätsreden, a. a. O. S. 12 ff.
2) Bogler Th., a. a. O. S. 22 f. 3) Wohl der «Medicaea».



— 78 —

zuklingen; allerdings ist hier eine stärkere Auffassung des

unterlegten Textes erforderlich, wenn der Charakter der Melodie erhalten
werden soll. Wie der Choral in sich kein Petrefakt ist, sondern die

Neukomposition zulässt, so können die liturgischen Texte, etwa
diejenigen des Messantiphonars, auch neu vertont werden. Ob dabei
mehr die deutsche Gregorianik oder die strengen Regeln des alten
Chorals für die Marschrichtung bestimmend sind, wird an den

schöpferischen Kräften der jungen Musikergeneration liegen, die in
sich recht tätig ist.»

Ähnliche Erscheinungen zeitigte das Bestreben, die
Pfarrgemeinde für die aktive Betätigung bei der Feier der Messe zu
gewinnen. Um das zu erreichen, wurden verschiedene Wege
eingeschlagen. Der gegebene war die Durchführung der Missa recitata
oder der Chormesse. Die Gläubigen übernehmen die Antworten
der Messdiener in lateinischer Sprache, sprechen die Gebete mit
dem Priester, singen die Gesänge des Ordinariums-Kyrie-Gloria,
Credo, Sanctus und Agnus im Choralton, während die Gesänge des

Propriums, Introitus, Graduale, Offertorium und Kommunion, der
Schola — dem Chor — zukommen. Diese Art Messe wurde von
der Ritenkongregation am 8. September 1922 erlaubt, unter der
Bedingung, dass sie vom Bischof zugelassen werde, andere Gläubige
und gleichzeitig andere messelesencle Priester nicht störe und die
Sekret und der Kanon von den Gläubigen nicht laut mitgebetet
werde 1). Sie fand Anklang besonders bei Akademikern, in der

Quickbornjugendbewegung, blieb aber auf kleine Kreise beschränkt.

Empfohlen wurde ferner die Singmesse; sie besteht in einer stillen
Messe des Geistlichen, die Gemeinde singt an Stelle der Gesänge
des Ordinariums deutsche Lieder, nur während des Kanons herrscht
Stille — eine Gemeinschaft zwischen Altar und Gemeinde besteht
nicht. Sie stammt aus der Barockzeit und war in nordischen
Diözesen seit langem sehr beliebt, war aber im Süden und in
Österreich unbekannt. So weit aus den neueren Diözesangebets-
und Gesangbüchern hervorgeht, hat sie in allen deutschen und auch
in schweizerischen Diözesen Eingang gefunden. Die Gemeinde ist
dabei wohl aktiv, aber ohne innere Verbindung mit dem, was am
Altar vorgeht. In der Gemeinschaftsmesse glaubten viele gefunden
zu haben, was über alles Unzulängliche hinweg führt. Der Priester
betet eine stille Messe am Altar. Zu gleicher Zeit wiederholt ein
Vorbeter die leise gesprochenen Gebete — mit Ausnahme des Kanons

Acta Ap. Sed. XIV 505.



— 79 —

— laut in deutscher Übersetzung, und die Gemeinde spricht die
ihr zukommenden Stellen gemeinsam ebenfalls in deutscher Sprache.
Darüber, was die Gemeinde gemeinsam laut beten und was der
Vorbeter beten soll, herrschen verschiedene Ansichten. Ob die stille
Messe oder das Hochamt als Vorbild dienen soll, darüber gehen die
Ansichten weit auseinander1). Werden von der Gemeinde überdies
noch die Lieder gesungen wie in der Singmesse, so redet man von
einer Betsingmesse. Es scheint nun, class diese Neuerungen in den
einzelnen Diözesen zu mannigfaltigen Differenzen, zu einem Wirrwarr

geführt haben, abgesehen von der grossen Gegnerschaft, die
sie zum Teil im Klerus und im Volk gefunden haben. Die Bischöfe
haben später versucht, sie in richtige Bahnen zu führen. Eine andere
Form ist das «Deutsche Hochamt». Es scheint früh aufgekommen
zu sein. Der Priester singt das Hochamt in der Kultsprache und die
Gemeinde beteiligt sich mit deutschen Liedern am Orclinarium.
Diese Art Ämter ist eigentlich streng verboten, war in einzelnen
Diözesen schon längst gebräuchlich und hat sich rasch verbreitet.
Das Verbot wurde im Sturme des deutschen Nationalismus
übertreten, die Übertretung geduldet und schliesslich erlaubt. In
Grossstädten wurde die Einführung von Abendmessen üblich, um den

Werktätigen den Besuch des Gottesdienstes zu ermöglichen. Im
Zusammenhang damit steht die Forderung, die Auferstehungsfeier
an Ostern mit den üblichen Segnungen vom Karsamstagvormittag
auf die Osternacht zu verlegen. Dass unter der Steigerung des

nationalen Gefühls in den Kriegszeiten und nachher für die Riten
der Sakramente imd den Beerdigungsritus die Landessprache nicht
nur gefordert, sondern auch zum Teil eingeführt wurde, ist schon

erwähnt worden. Aus der starken Betonung des Mahlcharakters
der Messe flössen die Forderungen, die Kommunion in der Regel
während der Feier der hl. Messe der Gemeinde auszuteilen, was
fast ganz ausser Brauch gekommen war, es zu vermeiden, die Messe

vor dem ausgestellten Sanctissimum zu feiern, die Privatmessen
einzuschränken. Sie wurden sogar abgelehnt. Man suchte auch beim
Offertorium den Opfergang in irgendeiner Form einzuführen, um
die Caritas wieder in enge Verbindung mit dem Altar zu bringen,
und ging sogar soweit, die Liturgie hinter dem Altar zu feiern,
so dass der Zelebrant gegen die Gemeinde gerichtet zu amtieren
begann. Man glaubte, dadurch den Gemeinschaftsgedanken besser
betonen zu können. Alteingeführte Prozessionen an Lichtmess und

>) Borgmann, a. a. O. S. 100 ff.



— 80 —

am Palmsonntag suchte man im alten Stil herzustellen. Wenn wir
richtig sehen, sind solche Begehren in keiner Diözese systematisch
durchgeführt worden, sie blieben auf einzelne Gebiete und Kreise
beschränkt. Der grosse Teil der Pfarreien blieb davon verschont,
aber die Bewegung hat schliesslich doch zu schwierigen Gegensätzen

und zu Parteiungen geführt, eine nicht glückliche Situation
hervorgerufen.

Eigene Wege schlug die Bewegung in Österreich ein. Ihr
Urheber und unermüdlicher Förderer ist Pius Parsch in Klosterneuburg

1). Er begann nach dem ersten Weltkrieg, im Jahre 1919, für
Laien Bibelstunden zu halten, daraus entwickelte sich eine
Liturgiegemeinde. Sie hielt an Christi Himmelfahrt die erste Chormesse.
Ausser dem schon erwähnten Verlag «Volksliturgisches Apostolat»,
wurde die liturgische Gemeinde St. Gertrud der Ausgangspunkt
der Bewegung. Ihr sonntäglicher Gottesdienst besteht aus der
Messe, den Laudes und dem «Deutschen Hochamt» mit Homilie,
Opfergang und Kommunion. Leitend für die Bewegung sind vier
Grundsätze : 1. Das Volk soll zum Verständnis der Liturgie geführt
werden. Messe und Sakrament sollen ganz in den Mittelpunkt des

religiösen Lebens der Pfarrgemeinde gestellt werden. 2. Das Volk
soll zur aktiven Teilnahme an der Liturgie geführt werden. Aus
den Versuchen der genannten Gemeinde entstanden die Formen
der Chormesse, der Betsingmesse, des Volkschoralamtes und des

Deutschen Hochamtes. 3. Der Schwerpunkt des religiösen Lebens
soll von der Gebotsfrömmigkeit in die Gnadenfrömmigkeit verlegt

werden, d. h. im religiösen Bewusstsein sollen weniger die
einzelnen Gebote und die Sündenfurcht, als vielmehr das Wissen

um die Gotteskindschaft dominieren. 4. Die Bibel soll zum Volksbuch

werden. Die Liturgie lebt aus dem Geist und dem Wort der
Bibel. In Wien wurde für die Bewegung der Einsatz der
Jugendbewegung entscheidend. Ausserdem nahm sich der Wiener
liturgische Priesterkreis seit 1923 der Bewegung auf liturgischen
Priestertagungen an, und immer mehr befasste sich das Wiener
Seelsorgeramt damit. Die Zeitschrift «Seelsorger» hat die Bewegung
gefördert. 1936 wurde unter dem Titel «Liturgie und Seelsorge»
eine grosse Weihnachtsseelsorgertagung abgehalten. Die Form der
Betsingmesse setzte sich durch. Sie wurde 1933 auf dem
«Allgemeinen deutschen Katholikentag» in Wien gefeiert und ist heute
zur Selbstverständlichkeit geworden. Aber die Folge der ver-

2) Orbis catholicus. Herder Korr. Wien 1950, 2, S. 37 ff.



— 81 —

schiedenen Arten von Messen war auch in Österreich schliesslich
ein grosser Wirrwarr. Auch hier erwuchs der Bewegung eine starke
Opposition unter dem Klerus und unter dem Volk, ein Stillstand
der Bewegung wurde konstatiert. Mit den neuen Gottesdienstformen

war es zudem nicht getan. Man erkannte, dass das Volk
noch tiefer in den Geist der hl. Schrift eingeführt werden und in
ihm der rechte Sinn für das Verständnis der Liturgie geweckt
werden musste. Von einer eigentlichen Bewegung in der Schweiz
kann man nicht reden. Es fehlt an hervorragenden Liturgikern,
an Zentren, die anregend wirken. In den Jahren 1932-1947
erschien die «Liturgisch Biblische Monatsschrift», die sich nicht halten
konnte. Doch blieb die Kirche von der Bewegung nicht unberührt,
wie wir weiter unten sehen werden.

Parteiungen
Die entstandenen Gegensätze, die noch andere geistige

Strömungen innerhalb der Kirche schärfer hervortreten liessen, haben
im Episkopat grosse Beunruhigung erweckt. Der Erzbischof Gröber
von Freiburg legte sie in einem Schreiben an den grossdeutschen
Episkopat, das Ende 1942 verbreitet wurde und dann an die
Öffentlichkeit gekommen ist, offen dar 3). Er zählt 17 Punkte auf,
die ihn ernstlich beunruhigen. Unter Punkt 1 schreibt er: «Mich
beunruhigt, um zuerst den Klerus nach seinem Zusammenhalt zu
betrachten, die offenkundige geistige Spaltung innerhalb der gross-
deutschen Geistlichkeit. Die liturgisch ,Bewegten' wachsen
in die Masse und blicken auf die ,ewig Gestrigen' (K. Borgmann,
Volksliturgie und Seelsorge, S. 153) wie auf Überwundene herab,
oder verurteilen sie als eine .wirkliche Gefahr', die starr und steif
am guten alten Herkommen' festhalten und jede liturgische
Entwicklung gegenüber dem Gottesdienstbetrieb von gestern
ablehnen». Die «Kerygmatiker» kennzeichnen jene als

rückständig und verständnislos der religiösen Zeitlage gegenüber, die
noch das Gotteswort altgewohnt verkünden und nicht auf ihren
eigenen Höhenpfaden wandern (vgl. H. Rahners Buch «Eine Theologie

der Verkündigung»). Die seelsorglicheifrigen «Schönstatter»
bilden innerhalb der Diözesen eine Art Staat mit geordneter
Zentrale und Organisation und eigener «organischer Ascese» und
Dogmatik (vgl. Dr. H. Schmidt: «Die organische Ascese» und
Dr. F. Kastner: «Marianische Christusgestaltung»). Die Wiener

a) La Maison-Dieu. Cahiors de Pasturalo Liturgie. N° 7, S. 97 ff.

Internat. Kirchl. Zeltschrift, Heft 2, 1952. 6



— 82 —

Aktivisten bauen ihre Pfarrgemeinden impulsiv nach neuen
Grundrissen auf und verurteilen das frühere österreichische christliche

Sein und Wirken, als ob es nur Veräusserlichung und Schema

gewesen wäre. (Vgl. clie Schriftenreihe «Seelsorger im Aufbau».)
Der Gegensatz zwischen den «Alten» und «Jungen» ist leider da
und dort so klaffend geworden, class die «Jungen» von «Abgründen»
reden, die sie von den «Alten» trennen, da diese noch im
Barockzeitalter leben. Der Erzbischof versteht die Jungen, «solange nicht
die natürliche und christliche Pietät und heiliges, unersetzliches
katholisches Erbgut verletzt wird». Wir werden im folgenden aber
sehen, dass das leider der Fall ist. «Darum melden sich auch die

,ewig Gestrigen' zu Wort und spenden den Schriften A. Dörners
(.Sentire cum ecclesia') und Kassicpe's (.Irrwege und Umwege')
Beachtung und Beifall.» In diesem Strudel der Meinungen stehe
der einfache Seelsorger, der nicht mehr recht wisse, «wo ein und
wo aus». Das bayrische Klerusblatt bringe neben den Stimmen der

Jungen auch beschwichtigende und regulierende Artikel der Alten.
Auch im Sammelwerk «Gestaltkräfte lebensnaher Seelsorge»
veröffentlicht der Augsburger Benediktiner Hugo Lang einen
überlegenen und kritisch massvollen Artikel. Die Literatur der Jungen
habe sich aber vergrössert, das katholische Volk leide nicht bloss

unter dem Krieg, sondern werde auch von Weltanschauungen
bedroht. Es brauche dringend eine geistige Führung und Stütze. Nun
folgen die einzelnen Punkte, jeweilen unter der Aufschrift «Mich

beunruhigt». Von denen, die sich nicht mit der Liturgischen
Bewegung befassen, bringen wir nur die Titel: «Mich beunruhigt das

sinkende Interesse an der theologia naturalis», «eine neue
Begriffsbestimmung des Glaubens»; «die auffällige, wachsende
Minderbewertung der scholastischen Philosophie und Theologie»; «neben
der unberechtigten radikalen Kritik des bisher Gültigen und
historisch Gewordenen, das kühne und rücksichtslose Zurückgreifen

praktischer Art auf frühere und früheste Zeiten, Normen
und Formeln, wobei man offen erklärt, dass inzwischen eine

Fehlentwicklung' erfolgt sei»; «die einseitige Bevorzugung der östlichen
Patristik mit ihrer eigenartigen Gedankenwelt und Ausdrucksweise»;

«der wachsende Einfluss der protestantischen Dogmatik
auf die katholische Glaubensdarstellung»; «die Grenzöffnung
anderen Kirchen gegenüber im Zusammenhang mit der Zielsetzung
,Una Sancta'»; «der neuzeitliche Kirchenbegriff, wonach die
Kirche nicht mehr die von Christus gestiftete societas ist»; «der



— 83 —

sublime Supernaturalismus und die neue mystische Haltung innerhalb

unserer Theologie, aber auch innerhalb unserer .jungen
Kirche'»; «um neu auf Einzelnes einzugehen, die — ich weiss nicht
soll ich sagen — erstaunlich oder erschrecklich aufblühende
Christusmystik»; «bei aller Freude an der fruchtbaren und
erhabenen Lehre vom Corpus Christi mysticum, die falsche oder
wenigstens übertriebene Auslegung, auf die man im wachsenden
Umfang im derzeitigen Schrifttum stösst»; «die Überbetonung des

allgemeinen Priestertums auf Kosten des sakramentalen». Von
diesem 13. Punkt an kommt der Erzbischof auf Anschauungen der
liturgisch «Bewegten» zu sprechen, die er ablehnt. So die
Anschauungen von K. Borgmann hinsichtlich der «innern Struktur
des christlichen Gottesdienstes», «er werde getragen in der
Sichtbarkeit dieser Welt von der Gemeinde der Gläubigen unter der
Führung der bestellten Amtsträger»x). «Die gläubige Gemeinde
ist eine priesterliche Gemeinde» (ebenda). Die Gemeinde sei also
wie beim protestantischen Gottesdienst das primäre. Man erkläre
weiter, die Beteiligung der Gemeinde an der hl. Messe sei ein

priesterlicher Akt und betrachtet ihn sogar, im Widerspruch
zum Konzil von Trient (Denz. 955), als zur Giltigkeit der hl.
Messe für notwendig, was logisch verständlich ist, wenn man
in der Gemeinde die .Trägerin des Gottesdienstes' sieht. Oder
man beurteilt den «priesterlichen Akt als eine Ergänzung, die der
Urkirche eigentümlich gewesen sei. Folgerichtig wird auch davon

gesprochen, dass die Privatmesse, trotz des ausdrücklichen Schutzes
durch das Tridentinum und die Entscheidung Pius VI. gegen die
Synode von Pistoja (Denz. 1528) als eine .Fehlentwicklung,
gekennzeichnet werden müsse und sich nur als eine unerwünschte
Erscheinung erhalten könne.» Einige Extremisten verlangen, «dass
das Volk es sei, dass durch sein Amen das ganze Opfergeschehen
ratifiziere». Sie behaupten, dieses Amen sei ein hl.Vorrecht und in
seinem Mass der Bedeutung der priesterlichen Worte durchaus
ähnlich. Als fälsch wird die Behauptung bezeichnet, die «Ablösung
Und Verselbständigung des Priestertums» sei erst in langsamer
Entwicklung erfolgt. Ausdrücke wie «Mithturge» oder «Mitpriesterin»
werden als falsch abgelehnt. Das Memorandum fährt fort: «Es

beunruhigt mich 14. die neuerdings besonders stark vertretene
These vom Mahlopfer und Opfermahl». Zur Messe in ihrer Ganzheit

soll das Mahl der Gläubigen gehören. Deshalb könne die Kom-
1) Borgmann, a. a. O. S. 27.



— 84 —

munion nur innerhalb der Messe gespendet werden. «Der von mir
sehr geschätzte R. Guardini glaubt sogar, dass man ohne die

Wiedereinführung des Mahles unter zwei Gestalten nicht
auskomme. Man erkennt aus dieser Bemerkung auch, wie weit die

Neuliturgiker ihre Ziele stecken, welche Wirrungen und Irrungen
innerhalb der Kirche wir noch zu gewärtigen haben.» «Es

beunruhigt mich überhaupt 15. die Übertonung des Liturgischen»,
fährt der Erzbischof fort. Er wendet sich gegen die Überschätzung
der Liturgie und gegen die Leichtigkeit, mit der man sich über
Rubriken hinweg setzt und erinnert an das «autoritative öffentliche

Recht der Kirche», d.h.des Papstes. Zu Punkt 16 lesen wir:
«Es beunruhigt mich das Bestreben, die Gemeinschaftsmesse in
ihren verschiedenen Formen durch allgemein giltige Oberhirtliche
Vorschriften pflichtgemäss zu machen. » Werden sie in bescheidenem

Umfang gefeiert, hat er dagegen nichts einzuwenden. «Trotzdem
werde ich die Gemeinschaftsmesse immer nur als etwas am Rande
liegendes und als eine Zeiterscheinung betrachten, die sich bald
wieder nach clem Gesetz der Mutation und Reaktion regulieren
und überleben wird.» Bedenklich stimmen ihn aber die Zusammenhänge

mit den Anschauungen vom allgemeinen Priestertum, wie
sie im schon erwähnten Buch Borgmanns aufgedeckt werden. Die
Wahrnehmung, dass Extremliturgiker die bisher gebräuchlichen
Volksfrömmigkeiten wie Rosenkranz, Kreuzweg, Maiandacht und
dergleichen verwerfen oder wenigstens wie auch die bisherige Art
der Betrachtung und der hl. Exerzitien u. a. m. sehr gering schätzen,
erschreckt ihn zwar nicht, auch nicht, wenn andere in den
Volksandachten Gefahren der «Entleerung» und der falschen Wiederholung

sehen und behaupten, eine Gemeinde, clie nur aus der
Volksandacht lebe, müsse religiös verarmen. «Die Geschichte rechtfertigt
diese Ängstlichkeit nicht.» Dagegen beunruhigt ihn endlich 17. das

Bestreben, nicht etwa nur mehrere Gebete bei der Spenclung der
hl. Sakramente zu verdeutschen, sondern dem Volk durch die
Einführung der deutschen Sprache sogar in der hl. Messe
entgegenzukommen. Dazu musste sich der Hl. Stuhl einverstanden erklären,
was wohl kaum der Fall sein werde. Nur kleine Kreise verlangen
solches, die von extrem liturgischer Seite her bearbeitet worden
seien. Er erinnert an das Rituale Wessenbergs, an den Deutsch-
katholizismus. «Man weiss es gewiss, dass auch heutzutage deutsch-
katholische Strömungen vorhanden sind und selbst im Klerus da
und dort Sympathien finden. Was da nun die Verdeutschung der



— 85 —

Messgebete angeht, so trifft das Gesagte noch in weit höherem
Masse zu. Can. 9 des Konzils v. Trient, Sessio XXII, dürfte hier
einen Riegel vorschieben. Das musste auch jenen einleuchten, die
"verleitet von der falschen Idee des allgemeinen Priestertums, mit
dem Gedanken an eine deutsch gelesene Messe liebäugeln, obgleich
ich ihre sonstige kirchliche Gesinnung nicht in Frage ziehe.» Es
ist ein probates Mittel, berechtigte Reformwünsche auf häretische,
antirömische Anschauungen zurückzuführen, um sie von vorneherein

zu verdächtigen und jede Aussicht auf Beachtung zu
erschweren. Dass der Erzbischof zu diesem Mittel hier gegriffen hat,
wundert uns sehr. Es ist doch bestimmt anzunehmen, dass der
weitaus grösste Teil der Befürworter der Landessprache in der
Liturgie frei von ketzerischen Gedanken ist. An dieser Stelle wurde
das erzbischöfliche Schreiben so eingehend besprochen, weil es die

Strömungen der liturgischen Bewegung gut charakterisiert und
manche Anspielungen des kurz darauf erschienenen Rundschreibens
des Papstes verständlich macht. Mit einem Appell an die Bischöfe
schliesst der Erzbischof: «Können wir grossdeutsche Bischöfe und
kann Rom noch schweigen »

Auf das Rundschreiben antwortete im Namen des
österreichischen Episkopates der Erzbischof von Wien, Kardinal Innitzer,
am 24. Februar 1943, er glaube mit gutem Gewissen bestätigen zu
können, dass man im österreichischen Klerus kaum von einer
geistigen Spaltung zwischen « Liturgisch-Bewegten und ewig Gestrigen»

sprechen könne. Es bestehe eine natürliche Spaltung zwischen
der jüngeren und älteren Generation, zwischen konservativen und
fortschrittlichen Elementen. Sie sei aber nicht verwirrend, sondern
vielmehr anregend. Anfänglicher Übereifer sei zu ruhiger Arbeit
geworden, seit die Bischöfe sich der Bewegung angenommen hätten.
Durch das Schreiben geht ein beruhigender und zuversichtlicher
Ton über die Lage in den Diözesen Österreichs 1).

Die Bischöfe greifen ein

Tatsächlich hatten die «grossdeutschen Bischöfe» kurz vorher
m die Bewegung eingegriffen, um sie in ruhigere Bahnen zu lenken.
Die Anregung dazu gab eine Zusammenkunft einiger führender
Persönlichkeiten der liturgischen Bewegung in Fulda im August
1939, um die Bildung einer Arbeitsgemeinschaft zu besprechen 2).

') La Maison-Dieu, a. a. O. S. 108 ff.
2) Liturgisches Jahrbuch I, 1951, S. 10.



— 86 —

Sie kam zustande und tagte im Oktober desselben Jahres. Uns
interessiert besonders, dass der Arbeitsgemeinschaft L. Winterswyl
angehört hat1). Ihr Vorsitzender, Bischof Landersdorfer von
Passau, stellte auf der nächsten Konferenz der deutschen Bischöfe

zu Fulda 1940 den Antrag, die Bischöfe möchten die Leitung der

Bewegung selbst in die Hand nehmen. Das geschah. Der Antragsteller

und Bischof Dr. Albert Stohr von Mainz wurden mit dieser

Aufgabe als «Liturgisches Referat» betraut. Das erste war, class sie

eine «Liturgische Kommission» aus Sachverständigen und
Praktikern beriefen, die seither zu regelmässigen Sitzungen zusammentritt,

um einschlägige Themen zu beraten und der Konferenz
vorzulegen. Tatsächlich fand die Kommission viel wichtige Arbeit.
Eine erste war die Frage nach einer Ausgabe eines einheitlichen
Rituals für alle Diözesen Deutschlands. Sie wurde schon in der
ersten Sitzung aufgegriffen. Die ersten Entwürfe wurden im Jahre
1941 der Konferenz vorgelegt. Die Sache wurde durch das

Eingreifen Roms beschleunigt. «Kardinal Bertram (von Breslau) fragte
bei den Bischöfen nach liturgischen Wünschen. In Rom traten die

Ritenkongregation und die Kongregation für ausserordentliche
kirchliche Angelegenheiten kombiniert zusammen, um über die von
liturgischer Seite in Deutschland drohenden Gefahren zu beraten.
Die deutschen Bischöfe berichteten auf die römische Anfrage über
Licht und Schatten in der liturgischen Bewegung.» So Bischof
Albert Stohr! Unterdessen war auch das Rundschreiben des
Erzbischofs Gröber bekannt geworden 2). In einem Schreiben vom
24. Dezember 1943 nahm die Kurie zu Fragen der liturgischen
Bewegung in Deutschland Stellung und stellte in Aussicht, das
deutsche Einheitsritual zu approbieren, «wenn die deutschen
Bischöfe übereinstimmend darum bäten». Die Arbeit wurde im
Sommer 1944 zum Abschluss gebracht, aber die Verhandlungen
mit der Kurie wurden durch den Verlauf des Krieges unterbrochen.
Erst nach dem Krieg konnte man an eine Weiterarbeit denken. Auf
der Bischofskonferenz in Fulda 1945 scheiterte das Werk infolge
der ablehnenden Haltung der bayrischen Bischöfe. Die
westdeutschen Bischöfe setzten sich für die Reform ein, bis schliesslich
auch die übrigen Bischöfe sich im Herbst 1948 anschlössen, und
Rom endlich am 4. Januar 1949 die Approbation erteilte. Dabei

1) Vgl. L. Winterswyl: Das eucharistische Hochgebet der altkatholischen

Liturgien. Diese Zeitschrift 1934, S. 1 ff.
2) Mainzer Univorsitätsredon, a. a. O. S. 14 f.



— 87 —

handelt es sich nur um den ersten Teil des Rituale, die Riten für
die Taufe, die Firmung, die Eheeinsegnung, den Versehgang und die
Begräbnisfeierlichkeiten. Das Benedictionale und das Processionale
stehen noch aus.

Die Bischöfe hatten als Titel gewünscht: «Rituale Romano-
Germanicum a Sede apostolica approbatum.» Die Kurie hat ihn
abgeändert, damit die Ausgabe als Anhang zum Rituale Romanum
erscheint: «Collectio Rituum ad instar Appendicis Ritualis
Romani pro omnibus Germaniae Dioecesibus a Sancta Sede appro-
bata 1).» Das Buch ist vorbildlich ausgestattet und auf Ausdrucksform

der Sprache ist die grösste Sorgfalt gelegt. Die Landessprache
ist nur bei Anwesenheit einer grösseren Anzahl von Gläubigen
gestattet. Im einzelnen ist sie sehr eingeschränkt, so bei der Taufe.
In Latein müssen unter allen Umständen die sakramentalen und die
Spendeformeln gesprochen werden, die Exorcismen, die
Taufformel und alles, was zum Täufling gesprochen wird. Ob dieses

beständige Hin und Her von Latein und Deutsch sich halten lässt,
möchten wir bezweifeln. Ob die Geistlichen nicht in Versuchung
kommen, unter dem Druck der Verhältnisse den ganzen Ritus in
der Landessprache zu feiern, zumal er in guter deutscher
Übersetzung im offiziellen Gebet- und Gesangbuch steht, wie das z.B.
im Gebetbuch «Laudate» des Bistum Münster der Fall ist2). Der
Ritus der Firmung ist ausschliesslich lateinisch. Der Ritus der
übrigen Sakramente ist deutsch — die Spendeformeln ausgenommen.

Nur deutsch ist der Ritus der Eheeinsegnung. Der Vorschlag,
ihn während der Messe nach demEvangelium einzufügen, wurde
abgelehnt. Hingegen sind Ergänzungen zum offiziellen Ritus
gestattet worden, so besonders der feierliche Schlußsegen in fünf
Absätzen, der weit in die Vergangenheit, in die altgallikanische,
ja in die westgotische Liturgie zurückgeht und der sich in der Diözese

Trier erhalten hat. Wir möchten ihn hier wegen seiner
Einfachheit und Tiefe wiedergeben:

«Es segne euch der allmächtige Gott durch das Wort seines Mundes
und vereine eure Horzen durch das unvergängliche Band reiner Liebe.
Brautleute: Amen.

Seid gosegnet in euren Kindern, und die Liebe, die ihr ihnen erweiset,
sollen sio euch hundertfältig erweisen. Amen.

Der Friede Christi wohne allezeit in euren Herzen und in eurem Hause.
Wahre Freunde mögen ouch in Freud und Leid beistehen. Wer in Not ist,

*) Verlag Pustet, Regensburg 1950.
2) Verlag Aschendorff 1951.



finde bei euch Trost und Hilfe, und der Segen, der den Barmherzigen
verheissen ist, komme reich über euer Haus. Amen.

Gesegnet sei eure Arbeit, und ihre Frucht bleibe euch erhalten. Die
Sorge soll euch nicht quälen, noch die Lust des Irdischen euch verführen,
sondern euer Herz gedenke allezeit der Schätze, welche bleiben zum ewigen
Leben. Amen.

Der Herr führe euch zu hohen Jahren und schenke euch die Ernte dos
Lebens. Und nachdem ihr seinem Reiche in Treue gedient, nehme er euch
auf in seine ewige Herrlichkeit —

durch unsern Herrn Jesus Christus, seinen Sohn, der mit ihm lebt
und herrscht in der Einheit des Heiligen Geistes, Gott von Ewigkeit zu
Ewigke i t. Amen. »

Nach Andeutungen im erwähnten Vortrag hat es grosse Mühe
gekostet, das Wenige der Kurie abzuringen. Es ging dabei wohl
nicht um prinzipielle Auffassungen, sondern im Grunde genommen
um eine Macht- und Prestigefrage. Das Kanonische Rechtsbuch
geht über alles. Nach diesem sind die Bischöfe in liturgischen
Dingen rechtlos geworden. Can. 1257 bestimmt: «Es ist einzig und
allein Sache des Apostolischen Stuhls, die Liturgie zu regeln und
die liturgischen Bücher zu approbieren. Die Bischöfe haben bloss

dafür zu sorgen, dass in ihren Sprengein nach dieser Vorschrift auch
praktisch verfahren wird, a.a.O. S. 20. Pius XII. fand es deshalb auch
für notwendig, das in der Enzyklika ,Mediator Dei' den Bischöfen
und den Gläubigen in Erinnerung zu rufen. Er gibt zwar zu, dass

in nicht wenigen kirchlichen Handlungen die Verwendung der

Landessprache beim Volk sehr nützlich sein könne, fügt aber bei,
«nichtsdestoweniger ist es ausschliesslich Sache des Apostolischen
Stuhles, dies zu erlauben. Deshalb darf ohne seine Befragung und
Billigung nichts derart geschehen, weil eben, wie wir sagten, die

Ordnung der Liturgie von seiner Entschliessung und seinem Willen
abhängt.»

Die zweite Aufgabe des liturgischen Referates war die
Gemeinschaftsmesse. Schon früher hatten sich die Bischöfe mit ihr
beschäftigt. Im Jahre 1929 hatte eine Konferenz stattgefunden, auf
der ein einheitlicher Text vereinbart worden war. Und im Jahre
1936 wurden von der Fulda-Konferenz der deutschen Bischöfe
«Bischöfliche Richtlinien für che Jugendseelsorge» mit einer
Empfehlung der Gemeinschaftsmesse herausgegeben. Im Jahre 1940

entwarf das Liturgische Referat «Richtlinien für die Gemeinschaftsmesse»,

die die Fuldaer Konferenz genehmigte, der hl. Stuhl
anerkannte, und die in vielen Bistümern veröffentlicht wurden. Uns
liegt die Publikation des «Kirchlichen Amtsblattes» für die Diözese



— 89 —

Fulda vor l). Zunächst werden vom Bischof allgemeine Grundsätze
aufgestellt: Darnach dürfen die einzelnen Formen — es sind drei
vorgeschlagen — nicht verändert und nicht miteinander vermengt
werden. Die Entscheidung für die Gestaltung steht dem Pfarrer,
in Zweifelsfällen dem Bischöflichen Generalvikariat zu. Bei der
Einführung soll mit Klugheit und unter Berücksichtigung der
gegebenen Verhältnisse vorgegangen werden. Anzuraten ist, die
Gemeinschaftsmesse nicht zu oft zu nehmen. Solange sie grösseren
Kreisen der Erwachsenen noch fremd ist, soll man sie ihnen nicht
aufnötigen. Die Hauptsache wird bleiben, durch Predigt und
Katechese die ganze Gemeinde zu einer innerlichen Teilnahme an der
hl. Opferfeier zu befähigen. Alle Seelsorger müssen sich ernstlich
bestreben, um der Ehre Gottes und der salus animarum willen
dem recht verstandenen liturgischen Gedanken Verständnis und
Aufgeschlossenheit entgegenzubringen, etwa in dieser Richtung aus
ihren Gemeinden an sie herangetragenen Wünsche wohlwollend
prüfen und unter Beachtung dieser Richtlinien gegebenenfalls
erfüllen. Die Formen der Gemeinschaftsmessen nach den Vorschlägen
des Liturgischen Referates der Fuldaer Bischofskonferenz sind:

Die Gemeinschaftsmesse (Grundform). Sie ist die Feier
des missa lecta unter aktiver Teilnahme der Gemeinde. Massgebend
ist die Hochamtsregel. Ihre Gestaltung:

1. Die Gemeinde a) gibt in der Kirchensprache die Antworten
auf die Anrufe und Gebete des Priesters ; b) spricht gemeinsam in
der deutschen Sprache: das «Wie es war im Anfang. » beim
Introitus, das Gloria, Credo, Sanctus, Pater noster, Agnus Dei und
das dreimalige «Hen-, ich bin nicht würdig».

2. Der Vorbeter a) stimmt das Kyrie, den deutschen Text des

Gloria, Credo und Agnus Dei an; b) betet die erste Kollekte, Sekret
und Postkommunio, die Präfation und die Einleitung zum Pater
noster.

3. Der Lektor liest die beiden Lesungen, Epistel und Evangelium

(vor dem Presbyterium, der Gemeinde zugewandt). Wenn
kein Lektor da ist, übernimmt seine Funktion der Vorbeter.

4. Die Schola (Gruppe geübter Sprecher) liest im Chor die

Gesangsstücke aus dem Messtext : Introitus — ein einzelner spricht
den Psalmvers, die Gemeinde «Wie es war im Anfang...» Die

Zwischengesänge mit einem Einzelsprecher. Offertorium und
Kommunionvers spricht clie Schola durch.

l) 59. Jahrgang vom 19. März 1943, S. 42.



— 90 —

5. Der Priester a) verfährt nach den Rubriken der Missa

lecta, richtet sich dabei im Zeitmass der Zelebration nach der
mitbetenden Gemeinde; b) er spricht die Anrufe an das Volk laut in
einer entsprechenden Tonlage. Nur die Ankündigung des letzten
Evangeliums spricht er leiser, weil hier nur der Messdiener
antwortet ; c) er stimmt das Gloria und Credo an und leitet die Lesung
des Evangeliums ein; d) in besonderer Weise sind die Orationen,
Präfation und der Kanon seine Funktion. Darum leitet er die erste

Oration, das Pater noster und die erste Postkummunio durch das

Oremus und die Präfation durch den Dialog laut ein. (Wo die
Orationen und die Präfation nur vom Priester selbst lateinisch
gebetet werden sollen, spricht der Priester dabei entsprechend laut
und langsam.)

6. Die Stille. Stille bleibt während des Stufengebetes. (Wenn
das Confiteor des Stufengebetes gemeinsam gebetet werden soll,

spricht der Vorbeter das «Im Namen des Vaters», den Einleitungsvers

und das überleitende Gebet «Herr, wir bitten dich».) Stille
bleibt während der Opferbereitung, nach dem Orate fratres, während

des ganzen Kanons, beim Gebet Libera, nach dem Agnus bis

zur Kommunion der Gemeinde.

7. Nach Möglichkeit soll vor Beginn der Messe und nach dem
Segen ein entsprechendes Lied gesungen werden. In einem Zusatz
wird ausgeführt, dass in der «erweiterten Gemeinschaftsmesse»

mehr gemeinsames Beten bzw. Vorbeten vorgesehen sei: Für die

Gemeinde: Das Stufengebet, Gebete der Opferbereitung, die Antwort

auf das Orate fratres (deutsch), die beiden Gebete vor der

Kommunion; das «Herr, ich bin nicht würdig». Für den Vorbeter :

Die entsprechenden Teile des Stufengebetes, das Weinmischungsgebet,

das «Erlöse uns Herr» nach dem Pater noster, das Gebet

um den Frieden vor der Kommunion. Der Vorbeter betet die Teile
des Ordinariums, der Lektor die wechselnden Teile der Messteile
des Messtextes.

Die Betsingmesse (2. Form). Sie verbindet mit dem gemeinsamen

Gebet das Singen, jedoch eingeordnet in die Struktur der
hl. Messe und in jedem Teil ihrem Sinn folgend. Vorgebetet, gelesen
und gemeinsam gesprochen wird, was für die Grundform angegeben
wird. Die Lieder sollen in sinnvoller Auswahl und rechter
Zeitbemessung eingefügt werden. Während Einzug und Stufengebet
(mehrere Strophen), während der Opferbereitung (mehrere Stro-



— 91 —

phen), zum Sanktus (eine Strophe). Zur Kommunionvorbereitung
nach dem Agnus (eine Strophe), während der Kommunionausteilung

und nach dem Segen (mehrere Strophen).

Die Missa recitata (3. Form) kommt nur für geschulte
Gemeinschaften, die der lateinischen Sprache mächtig sind, in Frage.
Die Struktur ist die gleiche wie bei der ersten Grundform. 1. Die
Gemeinschaft spricht das Ordinarium mit den Antworten auf die
Anrufe des Priesters, der Lektor liest die Epistel. 2. Die Schola trägt
die Propriumgesänge vor. 3. Der Priester spricht die ihm
zukommenden Teile entsprechend laut; wo eine Schola nicht
vorhanden ist, auch die Propriumgesänge. Bemerkt wird, dass auch
für die liturgische Haltung Ordnung und Einheit angestrebt werden
soll. Eine Richtschnur wird noch nicht gegeben. Bischöfliche Approbation

haben die in den deutschen Ausgaben des Messbuches wie
im «Kirchengebet» angegebenen Formanweisungen zur liturgischen
Haltung und zum liturgischen Sprechen.

In einem dritten Abschnitt der Richtlinien werden solche zur
Feier des Hochamtes in der Pfarrgemeinde gegeben. Als Formen
gelten: 1. Das Choralamt. Hier singt der Chor das Proprium, das
Volk die Antworten und das Ordinarium (dies abwechselnd mit
dem Chor). 2. Das mehrstimmige Hochamt. Der Kirchenchor singt
das Ordinarium, gegebenenfalls auch Teile des Propriums in
mehrstimmigem Chorsatz ; das Proprium in der gregorianischen Melodie
oder psalmodisch oder rezitierend. Das Volk singt hier in jedem
Falle die Antworten und wenn möglich das Credo Choraliter.
Die Form des mehrstimmigen Hochamtes ist den Festtagen
vorbehalten. 3. Das deutsche Hochamt, wie es in der Diözese Fulda
von altersher üblich ist: Hier singt der Priester lateinisch die ihm
zukommenden Teile des hl. Textes, das Volk singt ausser den
Antworten deutsche Kirchenlieder (Messgesänge). Die Lieder sollen
dem Inhalt der betreffenden Teile der hl. Messe wie dem Sinn des

Propriums und der Kirchenjahrzeit entsprechen. Soweit die Richtlinien.

Es wurden auch Richtlinien des deutschen Hochamtes
ausgearbeitet. Sie sind aber dem Verfasser dieser Arbeit nicht zugänglich

gewesen.
Die Richtlinien sind absichtlich fast wörtlich hier

wiedergegeben worden, damit das komplizierte Gebilde der Gemeinschaftsmesse

ersichtlich wird. Dabei darf nicht vergessen werden dassder
Zelebrant und z. T. die Messdiener alle Anrufe und Gebete, die



— 92 —

deutsch übersetzt werden, am Altare lateinisch rezitieren. Bis jetzt
scheinen die Richtlinien ihren Zweck nicht erfüllt zu haben. Die
liturgische Kommission hat die «Feier der Heiligen Messe in
Gemeinschaft» gedruckt1). Auf clem «Ersten Deutschen Liturgischen
Kongress» in Frankfurt a. M. im Jahre 1950, auf welchem die
Feier der Sonntagsmesse im Mittelpunkt der Beratungen stand,
wurden in einem Referat «Die Möglichkeiten der liturgischen
Gestaltung der Sonntagsmesse heute» das Thema besprochen, wie der

sonntägliche Gottesdienst gestaltet werden soll, damit die
Gemeinde der Gläubigen religiös leben kann 2). Die verschiedenen
Arten der Messe werden auf den Sonntag hin untersucht. Die Stille
Messe am Sonntag wird als ein «Unglück für die Gemeinde»

abgelehnt 3). Die Singmesse sei heute die bei weitem häufigste Form
des sonntäglichen Gottesdienstes in den meisten deutschen
Gemeinden. Sie sei aber eine Singgemeinschaft der Gemeinde, die
mit dem Altar gar keinen Kontakt habe. Von der Gemeinschalts-
messe erfahren wir, dass die Richtlinien der Bischöfe ihre Schwierigkeiten

nicht überwunden hätten. Es herrsche in ihrer Gestaltung
immer noch Verwirrung. Das Problematische liege in clem vielen
gesprochenen Text, der eigentlich gesungen werden sollte, was zur
Veräusserlichung führe. Acht Desiderien werden ausgesprochen,
darunter die Gewährung von volkssprachlichen Lesungen, wobei
die Perikopenordnung zu revidieren wäre. Dem deutschen Kultlied
möchte innerhalb der Liturgie an einer offiziellen Stelle Raum
gegeben werden, am besten an der Stelle der Sequenz, das

«Allgemeine Kirchengebet» möchte wieder eingeführt werden, Kürzung
der Fürbitten des Kanons. In einem andern Vortrag wird der
Einwand widerlegt, die Gemeinschaftsmesse, «überhaupt die Betonung
des Liturgischen in der religiösen Erziehung habe sich überlebt,
die Formen seien .ausgeleiert' *)». Das wird nicht bestritten,
hingegen die Überzeugung vertreten: «Der Gottesdienst, auch der
Jugendgottesdienst bedarf der Erneuerung.» In den
Arbeitsgemeinschaften des Kongresses wurde ebenfalls über die
Gemeinschaftsmesse gesprochen, so über die Sonntagsmesse im Dorf. Der
Dorfklerus sei weithin von der liturgischen Arbeit und von den

a) Als Manuskript herausgegoben von der Hauptstelle Haus Altenberg

1947.
2) Wagner-Zähringer: Eucharistiefeier am Sonntag 1951.
3) A.a.O. S. 127.
4) A.a.O. S. 101.



— 93 —

Forderungen, wie sie in «Mediator Dei» gestellt werden, unberührtl).
Das Volk selbst verhalte sich stark passiv, oft leiste es Widerstand
gegen jede Veränderung althergebrachter Gottesdienstformen. Dabei

stehen viele Pfarrer zum Volk.
Über die weitere Arbeit des «Liturgischen Referats» berichtet

das Jahrbuch. Der Auftrag der Bischöfe, ein Einheitsgebetbuch für
alle deutschen Diözesen zu schaffen, kam nicht über Vorarbeiten
hinaus'-). Der Partikularismus ist noch zu stark entwickelt. Das Ergebnis

war eine Gruppe von Einzelgebeten, die in einer Broschüre
erschienen sind. Sie scheint vergriffen zu sein. Hingegen wurde die
Übersetzung der Psalmen von Rom. Guardini von den Bischöfen
als «amtlich» anerkannt. Sie ist bereits in einige neu aufgelegte
Diözesangebctbücher aufgenommen. Im Auftrag der Liturgischen
Kommission beschäftigen sich Theoretiker und Praktiker damit,
die deutschon Psalmen gregorianisch zu vertonen. Eine deutsche

Sonntagsvesper und die Komplet sind erschienen 3). Eine
Einheitlichkeit in den deutschen Messbuchausgaben wird angestrebt.
Die erste Arbeit soll das Messantiphonar sein, es sollen die
Perikopen folgen, hierauf die Orationen, Präfationen, der bis jetzt
mangelhafte übersetzte Kanon. Ein neues Stunclengebet für Schwestern-

und Brüderkongregationen wurde herausgegeben. Es soll
auch für Laien bestimmt sein. Schliesslich wurde die bestehende

Organisation — Liturgisches Referat und Liturgische Kommission
—- unter clem Eindruck des päpstlichen Rundschreibens über die

Liturgie «Mediator Dei» vom 20. November 1947 ein «Liturgisches
Institut» gegründet. Die Führung der Geschäfte wurde mit der

Wahrnehmung des Sekretariats der Liturgischen Kommission in
Personalunion verbunden mit Sitz in Trier. Diese neue Organisation
hat den «Ersten Deutschen Liturgischen Kongress» vom 20.-22. Juni
1950 in Frankfurt a. M. durchgeführt.

In Österreich hat die Bewegung einen ruhigeren Verlauf
genommen. Gegen Ende des Krieges hielten es auch die
österreichischen Bischöfe für angezeigt, die Leitung selbst an die Hand
zu nehmen. Im Herbst 1945 wurde ein «Liturgisches Referat» mit
dem Bischof von Linz als Referenten von der Bischofskonferenz
berufen. Das erste war, class als Notbehelf für die vergriffenen

1) A. a. O. S. 202.
2) Lit. Jahrbuch, a. a. O. S. 12.
3

19£

lat. Jahrbuch, a. a. U. ». iü.
Deutsche Sonntagsvesper. Deutsehe Komplet. Christophorus Vorlag



— 94 —

Diözesangebetbücher das «Kleine Messbuch» und Messtexte für die

Sonntage herausgegeben wurden. Es erwies sich als notwendig,
eine Zentralstelle für solch praktische Arbeit zu schaffen. Die
Bischofskonferenz begrüsste es deshalb, als ihr die «Erzabtei St. Peter»
in Salzburg den Plan vorlegte, ein «Institutum Liturgicum»
einzurichten, das diese Aufgabe mit dem «Liturgischen Referat»
übernehmen sollte. Ein erster Schritt war, dass dieses Institut mit dem

Jahre 1947 «Werkblätter» «Der Heilige Dienst» herausgab, die
seit 1950 als Quartalschrift erscheinen. Praktische Arbeit leistet
die im Jahre 1947 in Salzburg gegründete «Österreichische
Liturgische Arbeitsgemeinschaft» unter dem Vorsitz des Liturgischen
Referenten der Bischofskonferenz und unter Führung des

«Institutum Liturgicum». Diese «Liturgische Kommission» — sie besteht
aus Theoretikern und Praktikern — tagt jährlich ein- oder zweimal.

Ihr erstes wichtiges Geschäft war der Entwurf einer «Deutschen
Messfeierform». Es wurde rasch gearbeitet. Sie konnte bald —
genehmigt von der Bischofskonferenz — im «Heiligen Dienst» als

«Allgemeine Messordnung für die volksliturgischen Messfeiern in
Österreich» 1948 veröffentlicht werden x). Im Vorwort wird gesagt,
dass die Vielheit der Formen es unmöglich mache, jetzt schon ein
einheitliches Formular zu schaffen oder gar durchzusetzen. Darum
musste man sich derzeit begnügen, der unberechtigten Vielheit,
der Willkür und liturgischen Unwissenheit einzelner Seelsorger und
Laien eine einheitliche Schranke zu setzen und einen gemeinsamen
Rahmen für die als berechtigt anerkannten Möglichkeiten zu
schaffen.» Die Ordnung bietet viel Freiheit, die Praxis werde zeigen,
welche der freigegebenen Formen sich durchsetze. So werde durch
die gelenkte Erprobung und Erfahrung ein weiteres Stadium der

Vereinheitlichung gewonnen werden. Aus den Vorbemerkungen
erfahren wir, dass die Terminologie für die einzelnen Arten der Messfeier

(Betsingmesse, Chormesse, Liedmesse, Gemeinschaftsmesse

usw.) nicht einheitlich festgelegt wird. Es bestehe die allgemeine
Tendenz, den Terminus «Gemeinschaftsmesse» nicht mehr auf eine
bestimmte species anzuwenden, sondern generell für alle Messfeiern
zu gebrauchen, an denen das Volk aktiv teilnimmt. Die verschiedenen

Formen werden in zwei Gruppen Grundform und Volks-
form, eingeteilt. Die «Grundform» ist Ausgangs- und Zielform, sie

gebe am besten die Grundstruktur der Messfeier zu erkennen, in
dem sie am konsequentesten die «Hochamtsregel» enthalte, die

J) Heiliger Dienst 1948, Heft 1, S. 6 ff.



— 95 —

«Volksform» mache dagegen weitgehend Konzessionen an die
Auffassungsmöglichkeit des Kirchenvolkes (übrigens ein unschöner
Ausdruck für Gemeinde!). Beide Formen liessen verschiedene Schemata

und auch Übergangsformen zu. Wir geben hier ein Beispiel,
wie das Stufengebet behandelt werden kann.

Of: Das Confiteor soll nicht gesprochen worden. Vf: Das Confiteor
soll gesprochen und zwar zum Stufengebot abor nicht zur Kommunion.
Das Stufengebet kann durch eino Messliedstrophe oder durch ein passendes

Zeitliod ersetzt werden. Es besteht kein Hindernis, das Stufengebet
vor Beginn der Messo vorrichten zu lassen. Bezüglich der übrigen Texte
des Stufengebetes: Falls gesprochen, dann: Vf: Bindend: Im Namen des
Vators. Confiteor. Indulgentiam (deutsch). Frei: « Introibo. » Adjuto-
rimn. Aufer a nobis, die auf jeden Fall nur in der gebototen Vf verwendet

werden. — So geht es durch die ganze Messfeier: Es handelt sich hier
um Anweisungen an den Vorboter d. h. den Übersetzer, der Zelebrant
betet alios den Rubriken gemäss.

Über die weitern Arbeiten möchten wir erwähnen, dass auf der
vierten Konferenz im September 1948 das «Lateinische Amt» im
Mittelpunkt der Diskussion stand 1). Die deutschen Messformen
dürfen das «Lateinische Amt» nicht verdrängen. Die Verlebendigimg
des Amtes muss mehr als bisher in die liturgische Erneuerungsarbeit
einbezogen werden, Gemeinde und Chor müssen für das Verständnis
des Chorals erzogen werden. Im Zusammenhang damit wurde über
das «Deutsche Hochamt» beraten, d. h. dem lateinischen Amt mit
deutschen Liedern der Gemeinde. Eine Petition an die Kurie in
Rom möchte gerichtet werden. Die Gesänge sollten in folgendem
Sinne abgeteilt werden : 1. Was vom Priester an Gott gerichtet ist :

lateinisch. 2. Was vom Priester an die Gemeinde gerichtet ist:
deutsch. 3. Was von der Gemeinde an Gott gerichtet ist : deutsch.
Es wurde festgestellt, dass in Österreich nach dem «deutschen
Hochamt» kein Bedürfnis sei, in einzelnen Gegenden werde es aber

gut aufgenommen. Im Anschluss an diese Konferenz erfolgte ein

Gespräch über den modernen Kirchenbau und das moderne Kult-
hild. Auf der fünften Konferenz im November 1949 beschloss man
die Aufstellung eines Einheitsliederkanons, als Norm für die
Verantwortlichen nicht als Buch in die Hände der Gemeinde 2). Die Ausgabe

neuer Diözesangebet- und -gesangbücher macht das

notwendig. Der Gemeindegesang ist in ganz Österreich unbekannt
geworden und soll wieder gepflegt werden. Ferner wurde der Entwurf
eines neuen deutschen Schwestern- und Laienbreviers vorgelegt und

') Heiliger Dienst 1948, Heft 9/10, S. 131 ff.
2) Heiliger Dienst 1949, Heft 11/12, S. 172.



— 96 —

der Bischofskonferenz zur Approbation empfohlen. Was inzwischen
geschehen ist. Das Brevier ist im Druck erschienen.

Dass es eine liturgische Bewegung in der Schweiz nicht gibt,
bestätigt ein Bericht des «Katholischen Handbuches» x). Hingegen
erwachte schon seit Jahrzehnten das Bedürfnis in kleineren und
grösseren Kreisen nach einer regeren Teilnahme des Volkes und
der einzelnen Gläubigen am liturgischen Leben, eine Reaktion
gegen «die mehr subjektiv gerichtete Frömmigkeit der letzten
Jahrhunderte», die «eine gewisse Entfremdung der Gläubigen den

liturgischen Texten und Handlungen» gegenüber nach sich zog.
Das Verständnis für die Liturgie wurde durch das Volksmessbuch —
das Einsiedler Missale — mit deutscher Übersetzung von P. Bomm,
durch eine Gebetsliteratur, durch aufklärende Schriften, durch
Aufsätze in Blättern, durch Kurse und Seelsorgearbeit gefördert.
Anregend wirkten die Benecliktinerklöster mit ihren feierlichen
Gottesdiensten und dem Chorgebet. Auch clie Einflüsse der
liturgischen Bewegung im Ausland machten sich geltend. Zahlreich
wurden die Gemeinden, in denen «liturgisch» gepredigt wird,
allgemeines Volkschoralamt, Betsingmesse, Gemeinschaftmesse

Eingang fanden. «Für unsere Zeit», so lesen wir im Bericht, «liegt
in diesen Bestrebungen eine bemerkenswerte Wende. Ohne Zweifel
wird darin eine Abkehr von einer rationalistischen Zeitströmung
sichtbar, die mit ihrer einseitigen Betonung des Verständlichen bis
ins Religiöse eingedrungen war. Demgegenüber liegt im stärkeren
Mitfeiern der Liturgie ein Suchen nach dem lebendigen, übernatürlichen

Sein und zugleich ein gläubiges Sich-Hinwenden zum Mysterium.

Ein zweites Moment tritt in Erscheinung in einem
ausgeprägteren kirchlichen Gemeinschaftsbewusstsein durch die Pflege
der Liturgie. Die Gemeinschaft des Brotbrechens wird wieder zum
zentralen Einigungspunkt der Pfarrgemeinde. Auch hier liegt eine
Abkehr von den individualistischen Tendenzen eines vergangenen
Jahrhunderts und eine Wende zum lebendigen Miteinander.» Die
Bischöfe hatten sich zum Teil schon vor längerer Zeit um die aktive
Teilnahme der Gemeinde am Gottesdienst gesorgt. Im Vorwort des

Gesang- und Gebetbuches «Laudate» des Bistums Basel 1941 ist
zu lesen, dass seit der Einführung des Buches vor 30 Jahren das

gemeinsame Kirchenlied in der Muttersprache in allen Pfarreien
bei jung und alt heimisch sei2). Auch die Pflege des Volkschorals

1) H. Seiler: Katholisches Handbuch der Schweiz 1943 S. 201 ff.
2) Laudate, Solothurn 1941, S. 3.



— 97 —

sei durch das Buch gefördert worden. Uns wurde damals von
römisch-katholischer Seite behauptet, die Einführung des

Gemeindegesangs in der Landessprache in der christkatholischen
Kirche habe anregend gewirkt1). Ob das zutrifft, wissen wir nicht.
Laudate enthält fünf sogenannte Singmessen. Sie sind — mit einem
Vorbeter — einfach angelegt. Der Vorbeter spricht zu einigen Teilen
der Messe deutsche Übersetzungen, z. T. sind die Gebete gekürzt.
Bei den folgenden «Choralmessen» steht unter dem lateinischen
Text der Gesänge die deutsche Übersetzung. Die Gemeinschaftsmesse

ist anders angeordnet. So beten z. B. alle abwechselnd mit
dem Priester lateinisch das Staffelgebet, das Gloria, die Responsorien,

das Credo, das Sanctus. Neben dem lateinischen Text steht
die Übersetzung. Mit Ausnahme des Kanons werden die übrigen
Teile der Messe, Epistel und Evangelium eingeschlossen, vom
Vorbeter deutsch vorgetragen. Während des Kanons und der
Kommunion herrscht Stille. Die Gemeinde wird angehalten, die
entsprechenden Stellen, die im Gebetbuch übersetzt sind, still mit-
zubeten 2). Diese Art Gerneinschaftsmesse stellt ohne Zweifel hohe

Anforderungen an die Gemeinde. Das Buch enthält die Komplet
in der Kirchen- und Landessprache. Die neue Auflage enthält keine
wesentlichen Änderungen. Sie ist ergänzt durch die Vesper mit fünf
Psalmen.

Die Gebetbücher der andern Diözesen, «Cantate» (Chur),
«Orate» (St.Gallen), «Lobsinget» (Sitten), enthalten Formulare für
Singmessen, Betsingmessen, Gemeinschaftsmesse, «Orate» noch für
die Deutsche Vesper mit drei Psalmen 3). Der Bischof von Basel
hatte schon im Jahre 1938 die Erlaubnis erhalten, im Diözesan-
rituale die Landessprache in ähnlich beschränktem Masse wie später
seine deutschen Kollegen zu gebrauchen. Er begründet die im
Vorwort: 1. ut sensus liturgicus et perpulchrae preces sanetae matris
Ecclesiae perfectius populo christiano intelligantur, gustentur et in
c°r eius pénètrent; 2. ut hic liber etiam in instruetione catechetica
Juventus et populi adhiberi possit, et sie liturgicarum orationum
textus medio genuinae, authenticae et formaliter perfeetae
versions in linguam vernaeulam introducentur 4).»

1) Gebetbuch der christkatholischen Kirche der Schweiz. Viorto, mit
dem Gesangbuch verbundene Auflage. Solothurn 1893. Zehnte Auflage 1951.

2) Laudato S. 216 ff.
3) Th. Bogler, a. a. O. S. 59.
4) Collectio Rituum in usum cleri Diocesis Basiliensis ad instar appendice

Ritualis Romani MCMXXXVIII P. VI.
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1952. '



— 98 —

Das päpstliche Rundschreiben
Dass der Papst selbst in die Bewegung mit einer umfangreichen

Enzyklika über die «heilige Liturgie», «Mediator Dei» vom 20.
November 1947 eingriff, ist nicht verwunderlich 2). Denn die Liturgie
ist eine Angelegenheit, die nach römischer Auffassung ausschliesslich

ihm zukommt. Das wird mit aller Deutlichkeit den Gläubigen
in Erinnerung gerufen. «Nur dem Papst steht das Recht zu, eine

gottesdienstliche Praxis anzuerkennen oder festzulegen, neue Riten
einzuführen und gutzuheissen sowie auch jene zu ändern, die er
für änderungsbedürftig erachtet. Die Bischöfe aber haben das Recht
und die Pflicht, sorgfältig darüber zu wachen, dass die
kirchenrechtlichen Vorschriften über den Gottesdienst genau eingehalten
werden2).» Zu den Bestrebungen der Bewegung nimmt der Papst
eine positive Stellung ein. Sie bereiten ihm «nicht geringen Trost»,
er mahnt aber, « sorgsam darauf zu achten, dass die Anregungen nicht
ins Masslose oder Fehlerhafte ausarten. Wenn wir nun einerseits
mit grossem Bedauern feststellen, dass in verschiedenen Gebieten
der Sinn für clie hl. Liturgie, ihre Kenntnis und ihr Studium
gelegentlich ungenügend sind oder fast ganz fehlen, so müssen wir
anderseits mit Besorgnis, ja mit Furcht wahrnehmen, dass einige
zu neuerungssüchtig sind und vom Weg der gesunden Lehre und
der Klugheit abweichen. Den Plänen und Bestrebungen zur
Erneuerung der Liturgie, an che sie herantreten, mischen sie häufig
Auffassungen bei, die in der Theorie oder Praxis diese sehr heilige
Sache bloßstellen und bisweilen mit Irrungen anstecken, die den
katholischen Glauben und die Lehre von der Aszese berühren.
Es sollen jedoch die Trägen und Lässigen nur nicht meinen, wir
wären mit ihnen zufrieden, weil wir die Irrenden tadeln und die
Allzukühnen zügeln, noch sollen die Unkundigen es für sich als
Lob deuten, wenn wir die Nachlässigen und Säumigen
zurechtweisen3).» Im ersten Teil des Rundschreibens werden Natur,
Ursprung und Entfaltung der Liturgie behandelt. Ausführlich wird
ihr Wesen besprochen. Die Kirche setzt durch die Liturgie das
Werk des Herrn fort, «auf die Ehre des himmlischen Vaters zu
schauen und die Menschen mit immer grösserer Heiligung zu
erfüllen» 4). Sie ist nichts anderes als die Ausübung des Priesteramtes

1) Pius XII. Rundschreiben über die heilige Liturgie 20. November
1947 «Mediator Dei». Offizieller lateinischer und deutscher Text. Seelsorger-
Verlag Horder, Wien 1948.

2) A.a.O. S. 39.
3) A.a. O. S. 11. *) A.a.O. S. 15.



— 99 —

Jesu Christi *). In ihr «wird das Werk unserer Erlösung
weitergeführt und seine Frucht uns zugewendet. Christus ist in den
Sakramenten und in seinem Opfer tagtäglich für uns tätig, durch sie
entsühnt er jederzeit die Menschheit und weiht sie Gott. Sie besitzen
also eine ,objektive' (in ihnen selbst liegende) Kraft, die unsere
Seelen in Wirklichkeit des göttlichen Lebens Jesu Christi teilhaft
macht» «damit sie aber die entsprechende Wirksamkeit haben,
muss notwendig von unserer Seite die richtige seelische Verfassung
dazu kommen. Zweifellos, so schliesst dieser Abschnitt, hat das

liturgische Gebet als öffentliches Gebet der erhabenen Braut Jesu
Christi eine höhere Würde als das private. Allein diese höhere Würde
besagt keinen Zwiespalt oder Widerspruch zwischen diesen beiden
Gebetsarten. Da sie von ein und demselben Geist beseelt sind,
fliessen sie zu harmonischer Einheit zusammen nach dem Worte
,alles in allem Christus' und streben demselben Ziele zu, bis Christus
in uns Gestalt gewinnt2).»

Bischof Dr. A. Stohr bemerkt zu der besondern Hervorhebung
des Wertes privater Frömmigkeit: «Leider kann nicht geleugnet
werden, dass es manche Freunde der liturgischen Erneuerung
gegeben hat, auch bei uns in Deutschland, die hier falsche Wege
gegangen sind und geglaubt haben, den Wert der objektiven Gottesgaben

besonders dadurch zu rühmen, dass man die subjektive
Tätigkeit der begnadeten Menschen möglichst als entbehrlich
hinstellte und verkürzte. Insbesondere wurden hiervon jene Frömmig-
keitsÜbungen betroffen, die weniger eng mit der Liturgie verbunden
sind und sich ausserhalb des öffentlichen Kultus vollziehen3).»
Das Rundschreiben fährt fort, dass die Kirche die Liturgie durch
die Priester vollziehe. Daraus wird das Recht des Papstes abgeleitet,
in liturgischen Dingen ausschliesslich das entscheidende Wort zu

sprechen. Das verleiht ihm che Pflicht, Neuerungen zu verurteilen.
Solche, die durch die Bewegung aufgekommen sind, werden nun
verurteilt. «Ganz zu verurteilen ist jedoch das vermessene
Beginnen jener, die mit Überlegung neue liturgische Gewohnheiten
einführen oder abgetane, mit den geltenden Gesetzen und Rubriken
nicht mehr übereinstimmende wieder aufleben lassen. Dass dies

vorkommt, und zwar nicht nur in unbedeutenden Dingen, sondern
auch in solchen sehr grosser Tragweite, haben wir nicht ohne grossen

J) A. a. O. S. 19.
2) A. a. O. S. 16.
3) Wagner-Zähringer: Eucharistiefeier am Sonntag, S. 17.



— 100 —

Schmerz erfahren. Es gibt tatsächlich solche, die bei der
Darbringung des hochheiligen Eucharistischen Opfers sich der
Volkssprache bedienen, die bestimmte, aus reichlich erwogenen Gründen
schon genau festgelegte Feste auf andere Termine verlegen, die
schliesslich aus den amtlichen Texten für die öffentlichen Gebete
die Heihgen Schriften des Alten Testaments ausmerzen, weil sie

dieselben als unserer heutigen Zeit wenig entsprechend und für sie

nicht recht passend erachten1).» Die lateinische Sprache wird als
ein schönes Zeichen der Einheit und als eine wirksame Wehr gegen
jede Verderbnis der Lehre bezeichnet. In nicht wenigen kirchlichen
Handlungen könne die Verwendung der Landessprache sehr nützlich

sein, «nichtsdestoweniger ist es ausschliesslich Sache des

Apostolischen Stuhles, dies zu erlauben. Deshalb darf ohne seine

Befragung und Billigung nichts derart geschehen, weil eben, wie
Wir sagten, die Ordnung der Liturgie ganz von seiner Entschliessung
und seinem Willen abhängt». Es sei nicht lobenswert, alles um
jeden Preis auf das Altertum zurückzuführen. «So würde z. B. vom
rechten Weg abirren, wer dem Altar die alte Form der Mensa, des

Tisches wiedergeben wollte, wer die liturgischen Gewandungen nie
in Schwarz haben wollte; wer die Heiligenbilder und Statuen aus
den Kirchen entfernen wollte, wer die Nachbildung des gekreuzigten
Erlösers so machen liesse, dass sein Leib die bitteren Qualen, die

er erduldete, nicht zum Ausdruck brächte; wer endlich den
polyphonen (mehrstimmigen) Gesang missbilligte und ablehnte, auch

wenn er den vom Heiligen Stuhl gegebenen Weisungen entspräche2). »

Das sind Dinge, auf die z. T. grosses Gewicht in der Bewegung
gelegt wird und die heute trotz des Rundschreibens immer noch eifrig
besprochen werden.

Der zweite Teil ist dem eucharistischen Kult gewidmet.
Ausführlich wird die Lehre von der Eucharistie behandelt und
auffallend ist, wie sie als eine Erneuerung des Opfers Jesu Christi
betont wird. 0. Casel hatte seinerzeit den Ausdruck «Erneuerung», den
das Tridentinum nicht kennt, mit der Begründung abgelehnt, wenn
etwas erneuert werde, sei es nicht mehr das eine alte, sondern ein
zweites neues 3). So sehr mit Nachdruck daran festgehalten wird,
dass der Priester die Messe feiert, wird doch dem Volk die aktive

1) Rundschreiben, a. a. O. S. 39.

2) A.a.O. S. 4L
3) Vgl. oben S. 71.



— 101 —

Betätigung besonders zugestanden. Eine priesterliche Vollmacht
besitze es aber deshalb nicht. «Das müsst ihr eurer Herde ganz klar
vor Augen stellen1).» Die aktive Beteiligung der Gläubigen wird
aus dem Wortlaut der Gebete, aus der Darbringung von Brot und
Wein durch die Gläubigen und aus der Tatsache abgeleitet, dass
die Eucharistie das Opfer der Gläubigen darstelle. Verworfen wird
die Meinung, die Messe dürfe nur in Gegenwart der Gemeinde
gefeiert werden, reine Privatmessen seien unstatthaft. Für solche
wird wenigstens die Teilnahme eines Messdieners verlangt. Der
Papst ermahnt die Gläubigen, sie möchten der hohen Würde
eingedenk sein, die ihnen durch die aktive Teilnahme an der Messe
zukommt. Anerkennung wird denen gezollt, die den Leuten das
«Römische Messbuch» in die Hand geben, so dass sie mit dem
Priester mit denselben Worten und der gleichen Gesinnung
mitbeten können. Ebenso verdienen die Lob, die sich bemühen, dass

die Liturgie auch nach aussen eine hl. Handlung werde. «Das kann
auf mehrfache Weise geschehen, indem nämlich das ganze Volk
nach den liturgischen Regeln auf die Worte des Priesters antwortet
oder auch den verschiedenen Teilen des Opfers entsprechende Lieder
singt oder beides verbindet oder schliesslich, indem es im feierlichen
Hochamt auf die Gebete des Dieners Jesu Christi antwortet und
zugleich die liturgischen Gesänge singt2).» Diese verschiedenen
Formen müssen sich aber getreu an die rituellen Vorschriften halten.
Damit dies durchgeführt wird, soll in jeder Diözese ein Rat zur
Förderung des liturgischen Apostolates errichtet werden 3). Das Opfer
des Altars wird mit der Kommunion beschlossen. Es gehört sich,
dass der Priester sich am Mahle labe, nicht auch das Volk. Es sei

ein Irrtum, das hl. Opfer nicht zu feiern, wenn das Volk nicht zum
Tisch des Herrn hintrete mit der Begründung, es handle sich

nicht um ein Opfer, sondern auch um ein Mahl brüderlicher Gemeinschaft.

Empfohlen wird den Gläubigen, die Kommunion während
der Messe zu empfangen. Jene sind zu loben, welche die im gleichen
Opfer, dem sie beiwohnen, konsekrierten Hostien empfangen, damit
so der Gemeinschaftsgedanke lebendig bleibt4). Ausführlich wird
von der Anbetung der Eucharistie und der Entwicklung dieses

Rechts gesprochen.

') Rundschreiben, a. a. O. S. 53.
2) Rundsehreiben, a. a. O. S. 63 ff.
3) A. a. O. S. 63 ff.
*) A. a. O. S. 69 f.



— 102 —

Der dritte Teil des Rundschreibens befasst sich zunächst mit
dem Breviergebet. Es wird u. a. gesagt, dass früher die Teilnahme
der Gläubigen am Stundengebet reger gewesen sei. Empfohlen wird
ihnen die Teilnahme an der Sonntagsvesper. Eingehend betrachtet
der Papst hierauf das Kirchenjahr. Es ist ein herrliches Loblied der
Christenheit durch Jesus Christus auf den himmlischen Vater, es

verlangt zugleich ein eifriges Studium, um immer mehr den Heiland
zu erkennen und zu preisen. Dazu erfordert es ein kraftvolles
Bemühen, seine Geheimnisse nachzuahmen, seinen Schmerzensweg
willig zu gehen, um schliesslich einmal an seiner Herrlichkeit und
ewigen Glückseligkeit Anteil zu haben. Aus den Anweisungen des

Papstes erhelle, «wie sehr von echtem und wahrem Geist der Liturgie

jene modernen Schriftsteller sich entfernten, clie, vom Schein
einer höheren Mystik getäuscht, zu behaupten wagen, nicht der
geschichtliche Christus sei es, auf den wir zu sehen hätten, sondern
der pneumatische oder verklärte. Auch behaupten sie unbedenklich,
che Übung der christlichen Frömmigkeit habe sich in einer Weise

entwickelt, durch die Christus gleichsam entthront sei, da der
verherrlichte Christus, der lebt und herrscht von Ewigkeit zu Ewigkeit
und zur Rechten des Vaters thront, in den Hintergrund gedrängt
und an seine Stelle jener Christus eingeführt worden sei, der dieses

Erdenleben führte. Darum gehen manche sogar soweit, dass sie

die Bilder des am Kreuze leidenden Erlösers aus den Kirchen
entfernt wissen wollten. Aber clie falschen Auffassungen dieser Art
stehen im Widerspruch mit der gesunden Lehre, wie sie von alters-
her überliefert ist1).» Damit ist wohl die Mysterientheologie
P. Dr. Casels gemeint, die nach der Schweizerischen Kirchenzeitung
und J. A. Jungmann abgelehnt werde 2). Noch andere Stellen des

Rundschreibens werden so gedeutet. Abt Basilius Ebel bezeichnet
dagegen die Mysterienlehre als ausgezeichnete Grundlage zum
Verständnis der Wesendefinition der Liturgie, wie sie in «Mediator
Dei» dargelegt sei3).

Der vierte und letzte Teil befasst sich mit den ausserlitur-
gischen Andachten, die zur Beteiligung empfohlen werden, und
prägt den Gehorsam gegen die kirchlichen Anordnungen ein, tritt

») A. a. O. S. 91.
2) Schweiz. Kirchonzoitung vom 3. IL 1949. J. A. Jungmann: Die

Enzyklika «Mediator Dei». Theol. Lit. Ztg., Nr. 1, 1950, Sp. 2.
3) «Das Mysterium im Lichte der Enzyklika Dei», Anima III (1948),

S. 294 ff; vgl. Th. Bohler, a. a. O. S. 72.



— 103 —

für den gregorianischen Gesang, aber auch für den religiösen
Volksgesang ein. Noch notwendiger sei, dass clie Christen das Leben der
Liturgie mitleben und ihren übernatürlichen Geist pflegen.
Unbedingt erforderlich sei die Wachsamkeit, dass nicht verderbliche
Irrtümer einschleichen, so da sind: falscher Mystizismus und schädlicher

Quietismus — Irrtümer, die von uns, wie ihr wisst, bereits
zurückgewiesen wurden — und dass nicht ein gefährlicher Humanismus

die Seelen verleite. «Mit gleicher Umsicht sorgt, dass sich nicht
die falschen Auslegungen jener verbreiten, die da zu Unrecht
behaupten und lehren, die verklärte, menschliche Natur Christi sei
wirklich und dauernd in den «Gerechtfertigten» gegenwärtig, oder
auch: eine einzige und gleiche Gnade verbinde Christus mit den
Gliedern seines mystischen Leibes»1).

Ohne Zweifel hat das päpstliche Rundschreiben klärend
gewirkt. So urteilt J. A. Jungmann. Das Grundanliegen sei, das Volk
zur aktiven Teilnahme an der Liturgie zu führen. «Es wird damit
jenes System der ehrfürchtigen Trennung von Volk und Altar
überwunden, das bei den primitiven Bildungsverhältnissen zu Beginn
der Germanenbekehrung nicht zu umgehen war, das aber dazu

geführt hat, dass den Gläubigen seit Amalar fast nur mehr das

äussere Bild der Messe in allegorischer Deutung nähergebracht
wurde und dass das wirkliche Verständnis der Messe auf einer sehr
bescheidenen Stufe blieb und man darin oft recht einseitig nur
eine Quelle des Segens erblickt hat. Hier wird wieder die alte kirchliche

Überlieferung in ihren besten Gedanken lebendig und für
Weitere Kreise fruchtbar gemacht2).» Allein alle Schwierigkeiten
sind nicht überwunden, wie die weitere Entwicklung der liturgischen
Bewegung — diese Bezeichnung hat ihre Richtigkeit noch nicht
eingebüsst — zeigt. Im übrigen ist die verhängnisvolle Fehlentwicklung

des liturgischen Lebens und die Unterdrückung aller Versuche,
sie aufzuhalten, auch gar euphemistisch mit obigen Worten
J. A. Jungmanns gekennzeichnet.

Die Diskussion und die praktische Arbeit gehen
Weiter.

Das wichtigste Ereignis ist in Deutschland seit der Publikation
des päpstlichen Rundschreibens wohl der «Erste Deutsche Liturgische

Kongress» vom 20. bis 22. Juni 1950 in Frankfurt a. M. Er
wurde vom Liturgischen Institut Trier durchgeführt. Das unter dem

') Rundschreiben, a.a.O. S. HO f.
2) J. A. Jungmann, a. a. O. Sp. 14.



— 104 —

Eindruck des Rundschreibens am 17. Dezember 1947 von der
Liturgischen Kommission «Zur Förderung des liturgischen Apostolates in
seinem ganzen Umfang und in allen deutschen Bistümern» in Augsburg

gegründet worden warx). Das Generalschema des Kongresses
war «die Eucharistiefeier am Sonntag». Die Reden und Verhandlungen

sind in dem schon mehrfach erwähnten Buch «Eucharistiefeier

am Sonntag» von J. Wagner und D. Zähringer 1951

herausgegeben. Der Vorsitzende des «Liturgischen Instituts» schreibt
«Zum Geleit» u. a. : «Er (der Kongress) machte offenbar, in welche
Tiefe und Breite die liturgische Arbeit in den vier Jahrzehnten ihres
Wirkens gedrungen ist. Aus der liturgischen Bewegung der ersten
Jahre mit dem Enthusiasmus ihrer überströmenden Begeisterung
ist die liturgische Erneuerung geworden, die auf dem festen
Boden kirchlicher Weisungen nun ruhig und sicher einherschreitet,
um dem Volk die Schätze des innersten Lebens der Kirche in der

tätigen Mitfeier der heiligen Geheimnisse zu erschliessen.» Und clie

Herausgeber des Berichtes schreiben von ihm : «Er ist ein Buch von
praktischem Wert für Priester und Laien wohl auf viele Jahre 2).»

Jeder, der sich mit liturgischen Fragen beschäftigt, wird diesen
Bericht zu Rate ziehen müssen. Wenn wir richtig sehen, bildete
das Referat von J. Gülden den Höhepunkt der Tagung. «Die
Möglichkeiten der Liturgischen Gestaltung der Sonntagsmesse heute»
mit einer Fülle von Anregungen und Vorschlägen, die eine totale
Umgestaltung der Messliturgie zur Folge hätten. Sie lauten z. T.
kühn. So wenn gesagt wird: «So sehr wir für die Mysterienstille
des Kanons im Alltag dankbar sind, so sehr wissen wir freilich auch,
was auf der andern Seite für die Würdigung dieses Kernstückes
der Messliturgie ein gesungener Kanon — etwa nur an Ostern oder
bei der Primiz, oder in einem Bischofsamt — bedeuten würde. Wer
sie in den Liturgien des Ostens den Einsetzungsbericht hat singen
hören, weiss, dass das lebendige Wort auch hier durch nichts
anderes ersetzbar ist3).» Auf einzelnes können wir hier unmöghch
eingehen. Der Kongress hat folgende Resolutionen gefasst: «Der
Erste Deutsche Liturgische Kongress bittet die deutschen Bischöfe,
beim Heiligen Stuhl die Erlaubnis zu erreichen : 1. Dass clie Liturgie
am Karsamstag vom Morgen auf den Abend verlegt wird. 2. Dass

überall, wo ein seelsorgliches Bedürfnis vorliegt, an Sonntagen und

1) Wagner-Zähringer, a. a. O. S. 104.
2) A.a.O. S. 9, 11.
3) A. a. O. S. 123.



— 105 —

Werktagen Abendmessen gehalten werden dürfen. 3. Dass die
Erleichterungen vom Gebot der eucharistischen Nüchternheit
bestehen bleiben. 4. Dass bei Gemeindemessen, d. h. bei solchen
heiligen Messen, die als gemeinsame Feier mit den Gläubigen gehalten
werden, nicht jedoch bei der blossen sogenannten Privatzelebration
der Priester, Epistel und Evangelium vom Zelebranten selbst statt
erst lateinisch unmittelbar in der Volkssprache verkündet werden
dürfen ').»

Der erste Punkt ist rascher, als ihre Befürworter wohl zu
hoffen erwartet hatten, von der römischen Kurie bewilligt worden.
Durch ein Dekret der Ritenkongregation «De solemni Vigilia
paschali instatiranda» wurde die Verlegung der Karsamstagliturgie
auf die Nacht auf den Ostersonntag fakultativ eingeführt 2). Der
Gottesdienst soll abends gegen 10 Uhr beginnen, so dass die Messe

um Mitternacht anfangen kann. Der Ritus enthält Neuerungen.
Im Mittelpunkt steht das Symbol der Osterkerze, die die

Auferstehung des Herrn versinnbildet. Die Weihe ist reicher
ausgestaltet, die Prophetien sind auf vier reduziert, mit der Weihe
des Taufwassers ist die Erneuerung des Taufgelübdes aller
Anwesenden verbunden. Daran schliesst sich das Alleluja-Amt der
Osternacht. Das Dekret erschien so knapp vor Ostern, dass die
Neuerung in den Diözesen nur ausnahmsweise oder gar nicht
erprobt werden konnte. Die Durchführung scheint allerlei
Verwirrung und Unklarheit verursacht zu haben. Die späte Ansetzung
in der Nacht hatte in den Großstädten Unzukömmlichkeiten zur
Folge. Geklagt wurde, dass der Besuch des Gottesdienstes am
Ostertag beeinträchtigt wurde. Durch ein Dekret vom 11. Januar
1952 wurden die Ordinarien ermächtigt, den Gottesdienst auf 8 Uhr
abends anzusetzen und das Provisorium wird auf drei Jahre
ausgedehnt, um Erfahrungen zu sammeln. Bischöfen und Geistlichen
wird die Sorge überbunden, dass eingebürgerte volkstümliche
Feiern auf kluge Weise mit der neuen Ordnung verbunden werden
sollen 8).

Das Liturgische Institut Trier hatte noch eine weitere
Veranstaltung an die Hand genommen. Es berief eine Werktagtmg
für «Kirchenbau und Kirchenausstattung» vom 4. bis zum 8. April

') A. a. O. S. 224.
2) Herder-Korr., April 1951, S. 287 f.
8) Heiligor Dionst 1952, Heft I, S. 12 f.



— 106 —

1951 auf Burg Rothenfels am Main x). Dr. J. Wagner, der Leiter
des Instituts, sprach über «Das Vermächtnis des Herrn und seine

Feiergestalt im Wandel der Zeiten». Er unterschied sechs Typen:
«Das Brotbrechen im Abendmahlssaal, das Herren- oder Brudermahl

(vgl. 1. Kor. 11), die Eucharistie- oder Danksagungsfeier,
entstanden durch das Hinzufügen eines Wortgottesdienstes nach clem

Vorbild der Synagoge, die Messe zur Zeit Gregors des Grossen als

Staatsakt in der Basilika, die Messe unter dem Einfluss des
germanischen Feudalismus (Trennung von Priester- und Laienkirche
durch den Lettner), die Messe unter clem Schaubedürfnis des Volkes,
das schliesslich zur Aussetzung der Eucharistie in der Monstranz und
zur Anbetungskirche des Barocks führte. Unter den Nachwirkungen
dieses letzten Typus steht die Gegenwart. Diese Linie aber führt
nach der Meinung des Referenten nicht weiter. Was wird die
Zukunft bringen Die uralten Dinge, die Gesetze des Anfanges wiederholen

sich. Es gilt das Gehäuse zu bauen für die Gemeinde, die sich

zum Herrenmahl, zum Hochzeitsmahl des Lammes, um den Altar
und den Liturgen versammelt.» Die Entstehung des dritten Typus
in dieser Art bestreitet 0. Cullmann in seiner Schrift «Urchristentum

und Gottesdienst2)». Es habe in der Regel keine Versammlung
ohne das gemeinsame Brotbrechen gegeben, und dass ein
ausschliesslicher «Wortgottesdienst» als Gemeindefeier, wenn es einen
solchen überhaupt gegeben habe, eine Ausnahme darstelle. Über
das Thema «Der Altar und seine Stellung im Kirchenraum» sprach
derselbe Referent. Er trat für die einfache Mensa ein, die frei im
Chorraum steht, die Leuchter zur Seite, ohne Tabernakel, das

Kreuz auf langem Schaft hinter oder vor dem Altar, auch über
demselben, eine Schale mit wenigen, aber kostbaren Blumen, an der
Wand eine Plastik, ein Mosaik, ein Fresko — nichts Erzählendes,
auch nicht der Kirchenpatron, sondern der «wiederkommende
Christus» als der «Soter». In der Diskussion zeigte es sich, dass clie

meisten Teilnehmer als einzigen Schmuck nicht ein Kreuz mit clem

leidenden, sondern mit dem triumphierenden Christus am Kreuz
als passendem Schmuck betrachteten3). Der Redner über den
Kirchenbau trat für die Werkhalle ein.

In Österreich werden die Konferenzen der Liturgischen
Kommission im Rahmen des Institutum Liturgicum regelmässig
abgehalten. Im September 1948 wurde als Hauptthema die «Ver-

Bericht Theologie und Glaube 1951, 9. Heft, S. 412 ff.
2) Zweite Auflage 1950, S. 30 f. 3) Man vergleiche damit oben S. 100.



— 107 —

lebendigung der Liturgie» besprochen. Es wurde festgestellt, dass der
Choral «mit seiner wesenhaften Einstimmigkeit, seinem freien
Rhythmus und ganz anderer Modalität dem heutigen Musik-
empfinden fremd» sei. Trotzdem bleibe er das «Hochziel liturgischer
Arbeit». Angeregt wurde eine Petition an den hl. Stuhl, beim
Hochamt die Landessprache für Epistel und Evangelium zu
gestatten. Ein Bedürfnis nach dem «Deutschen Hochamt» bestehe
nicht. Die VI. Konferenz vom 11. Oktober 1950 sprach einmütig
die Bitte aus, der österreichische Episkopat möge eine Petition
an den Heiligen Vater richten, dass aus pastoralen Gründen die
Verlegung der liturgischen Feier des Sacrum Triduum auf den
Abend erlaubt werde l). Das liturgische Institut veranstaltete in
Salzburg im Jahre 1951 eine Reihe von Vortrags- und Ausspracheabenden

mit dem Problem der Sonntagsheiligung. Eine Reihe
Vorträge sind in «Heiliger Dienst», Heft 3/4, 1951, publiziert.

In der Schweiz nahmen die Bischöfe Stellung zum päpstlichen
Rundschreiben über die hl. Liturgie. So der Bischof von St. Gallen
in seinem Diözesanblatt, der Bischof von Basel im Fastenhirtenbrief

1949. Diesom liegt es sehr daran, die Liturgische Bewegung
anzueifern, aber auch zu lenken. Singmessen, die missa recitata,
Volkschoralmessen werden empfohlen. Wir verstehen es nicht,
«wenn Kirchenchöre dem Volksgesang und dem Volkschoral
Hindernisse in den Weg legen». Die Vesper wird empfohlen. «Wo

Sonntagsfeiern Brauch sind, sollen sie nicht abgeschafft werden 2).»

Am Schluss der erwähnten Arbeit bei Bohler heisst es, in der
Schweiz werde zwar viel in liturgischen Neuerungen gemacht,
hauptsächlich der Abwechslungen halber, aber die Liturgie werde
letzthin nur «als die Gesamtheit der gottesdienstlichen Handlungen
die sich aus Auftrag der Kirche im Rahmen der Zeit und mit
bestimmten Geräten vollziehen», «nicht aber als das fortwährende
Priestertum Christi, des Mittlers zwischen Gott und Menschen,

und als das vorzügliche Seelsorgemittel geschaut3)».

Unsere Umschau wollen wir mit einem Hinweis auf «Das

Internationale liturgische Studientreffen» vom 12. bis 15. Juli 1951

in Maria Laach schliessen. Das Liturgische Institut hatte dazu

eingeladen, um die Probleme des Missale Romanum zu bespre-

1) Heiligor Dienst 1950, Heft 4, S. 137.
2) Th. Bolder, a. a. O. S. 55 f.
3) A. a. O. S. 72.



— 108 —

chenx). Die Versammlung stimmte über folgende Probleme
überein :

1. Alle Verdopplungen sollen aufhören, d. h. wenn ein Lektor die
Lesungen liest, wenn der Chor das Proprium oder die Gemeinde das Ordinarium

singt, soll der Priester dieso Stücke nicht zusätzlich lesen müssen.
2. Der gegenwärtige Messanfang — Stufengebet — erscheint als problematisch.

3. Die Vormesse sollte ähnlich wie beim Pontifikalamt und wie die
Vesper nicht am Altare stattfinden, sondern in choro. 4. Die Zahl der Mess-
orationen soll möglichst eingeschränkt werden. 5. Die Prüfung der
gegenwärtigen Perikopenordnung erscheint als dringend erwünscht. 6. Die Häufigkeit

dos Credo möge stark eingeschränkt werden, insbesondere möge es in
den Oktaven gestrichen werden. 7. Das Allgemeine Gebet nach clem Wort-
gottosdienst — im Anschluss an das Offertorium — möge wiederhergestellt
werden. Es musste wenigstens fakultativ in der Muttersprache verrichtet
werden dürfen. 8. Wie im levitierten Amt sollte bei jeder Gemeindomesse
das Herrichten des Opfertisches, das Herbeibringen der Geräte und erst
recht das Herbeibringon der Elemento vor dem Offertorium geschehen.
9. Die Zahl der Präfationen sollte vormehrt werden. Dabei wäre anzustreben,
dass die beim alten Bestand stärker durch den Gedanken der Memoria
passionis geprägt würden, als das bei den neueren Präfationen meist der
Fall ist. 10. Der Priester sollte in der Regel mit dem Te igitur des Kanons
erst beginnen, nachdem das gesungene Sanktus und Benediktus verklungen
sind. Zum mindesten die Amen im Innern dos Kanontextos sollten wieder
wegfallen. 11. Wenn die heilige Kommunion in der Messo ausgeteilt wird,
sollten das Confiteor und die nachfolgenden Gebete, die eigentlich zur
Austeilung ausserhalb der heiligen Messe gehören, nicht gebotet werden müssen.
12. Nach dem priestorlichen Handsegen sollte die Messe schliessen, ohne
dass ein Letztes Evangelium eingefügt werden musste, wie es bereits der
neue Ordo Sabbati Sancti S. 38 vorsieht2).

Dem vertieften Studium werden empfohlen:
1. Es ist wünschenswert, dass die Sekret ihren alten Namen «Oratio

super oblata» wieder erhält und als Abschluss der Opfervorbereitungshandlung
ähnlich wie die Oration und die Postcommunio mit ihrer Konklusion

gesungen wird. 2. Es ist wünschenswert, dass die grosse Doxologie am
Schluss des Kanons wieder ganz gesungen wird. Dabei mögen dio fünf
Kreuze wegfallen und die Elevation während dor ganzen Doxologie erfolgen.
Die Kniebeuge soll (wenn überhaupt) erst nach dem Amen der Doxologie
geschohon. 3. Eine Neuordnung der Nach-Paternoster-Gruppe in der Weise,
dass eine bessere Gruppierung der Gebeto und Handlungen erfolgt und auch
für die Gläubigen eine Versöhnungszeremonie irgendwelcher Art eingeführt
wird, wäre sehr zu begrüssen. Wie sollte sie wohl gestaltet sein 4. Eine
Erweiterung des Naehkommunionstoiles ist wünschenswert, etwa in der Art,
dass zwischen Communio und Postcommunio ein Gebet oder eine Gobets-
gruppo odor ein Gesang eingefügt wird, wodurch das Lob und dio
Danksagung besser zum Ausdruck gebracht würdon und der allzu plötzliche
Abbruch der römischen Messe nach dor Kommunion in Angleichung an andere

1) Probleme des Missale Romanum. Das internationale liturgische
Sondertreffen vom 12. bis 15. Juli 1951. Freiburg 1952.

2) A. a. O. S. 20 ff.



— 109 —

Liturgien eine Mildorung erführe. 5. Ein Wechsel clor bisherigen Ordnung
von «Ito missa est» und « Benedicamus Domino» ist zu wünschen, so dass
zu jeder öffentlichen Messe das «Ite missa est» gehören würde, zur Privatmesse

jedoch «Benedicamus Domino» (das Requiem würde davon nicht
berührt).

Auf dieser Internationalen Tagung in Maria-Laach wurde am
Schluss mit Freude konstatiert, dass die Probleme der Liturgie sich
allenthalben in der gleichen Weise stellen und ihre Lösungen auf
den gleichen Grundsätzen beruhen 3). Offenbar haben wir es, so

dürfen wir folgern, mit einer Bewegung zu tun, die erst am
Anfang steht und die eine liturgische Erneuerung bringen kann.

Bern. Adolf Küry

l) A. a. O. S. 26.

Internationaler Altkatholiken-Kongress in Wien

Leider ist es infolge unvorhergesehener Umstände nicht möglich,
den Kongress in Wien durchzuführen. Zu unserem grossen Bedauern

sind wir genötigt, die Einladung zum 16. Internationalen
Altkatholiken-Kongress, die in dieser Zeitschrift (Jhg. 1951, Heft 4, S. 256 ff)
erschienen ist, in aller Form zurückzuziehen.

Am 9. Juni 1952.

Für die altkatholische Bischofskonferenz:

Der Präsident: Der Sekretär:

Dr. A. Rinkel Dr. A. Küry
Erzbischof von Utrecht Bischof der christkatho¬

lischen Kirche der Schweiz

Für den ständigen Kongressausschuss:

Der Präsident: Der Sekretär:

A.M.C, de Wilde Dr. U. Küry, Pfarrer


	Zur liturgischen Bewegung der römisch-katholischen Kirche im deutschen Sprachgebiet

