
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 42 (1952)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 53

Kirchliche Chronik

Das nordindische Unionsschema l). Nachdem wir vor zwei Jahren
an dieser Stelle 2) das Unionsschcrna für Ceylon behandelt haben, liegt uns
nunmehr ein Unionsplan für Nordindien und Pakistan vor, der von
Vertretern der anglikanischen Kirche, der Baptisten, der Methodisten und der
Vereinigten Kirche von Nordindien (Presbyterianer und Kongregationalisten)

verfasst worden ist. Der Plan hat seit dem ersten Zusammentreten
einer Round-Table-Confcrence im April 1929 manche Phasen durchlaufen,

auch schieden einige Gemeinschaften als Gesprächspartner aus.
Der Plan hat manche Formulierung aus dem südindischen Unionsschema
und aus dem Schema für Ceylon entnommen, vermeidet aber einerseits
manche doppeldeutige südindische Formulierung und ist andrerseits nicht
so ins einzelne gehend wie der südindische und der Ceylonplan. Eine ganze
Reihe von näheren Einzelheiten wird der Zeit nach der Union und des

«Zusammenwachsens» überlassen.

Der Plan enthält drei Abschnitte: 1. Unionsgrundlage. 2. Die
Verfassung der Kirche. 3. Der Beginn der Union. Wir halten uns im folgenden
an diese Einteilung, indem wir das Wichtigste und Bedeutungsvollste
herausstellen und zusammenfassend Stellung nehmen.

1. Nach einer kurzen Präambel wird von der Kirche gesagt, dass sie

der Leib Christi sei und ihre Glieder die Glieder Seines Leibes seien. Von
dem himmlischen I Iohenpriestertum, das im Schema für Ceylon genannt
wird, ist nicht die Rede. Glieder der Kirche können nur Getaufte sein. Die
Schriften des Alten und Neuen Testamentes werden als alles zum Heil
Notwendige enthaltend und als Glaubensstandard angenommen, die
alttestamentlichen Apokryphen werden nicht erwähnt. Von den
Glaubensbekenntnissen werden das Apostolicum und Nicaenum angenommen. Alle
Gottesdienstformen, die in irgendeiner der sich vereinigenden Kirchen
Brauch waren, sollen für die ganze Kirche erlaubt sein. Neue Formen oder
Abänderungen sollen nicht gegen den Willen der Gemeinden eingeführt
werden. Die Kirche will im Laufe der Zeit neue Formen entwickeln, die
den Bedürfnissen und Erfahrungen des Landes angepasst sind, ein gemeinsames

Gebetbuch wird angestrebt. Die beiden von Christus selbst
eingesetzten Sakramente sind Taufe und hl. Abendmahl. Die «Taufe ist ein
Zeichen und Siegel der Reinigung und Aufnahme in die Gemeinschaft mit
Christus und Eintritt in den Gnadenbund» (vgl. Ceylon). Sowohl die

J) Plan of Church Union in North India and Pakistan. The Christian Literature
Society for India, Madras 1951, 38 Suiten; vgl. auch Church Times vom 2.11.51,
Faith and Unity Nr. 64, 65 und 67, IKZ 194g, S. 21; IKZ 1950, S. 50.

2) IKZ 1950, S. 31 fi.



— 54 —

Kindertaufe als auch die sog. Gläubigentaufe werden zugelassen. Von einer

neuen Geburt, der Vergebung der Sünden und der Gabe des Hl. Geistes
ist nicht die Rede. Die Zulassung zur vollen, zum Empfang des hl. Abendmahles

berechtigenden, Gliedschaft soll durch die Firmung oder einen

anderen Gottesdienst erfolgen, der von einem Bischof oder einem Geistlichen

gehalten wird. «Jeder derartige Gottesdienst soll Gebet um die Gabe des

Hl. Geistes und die Handauflegung durch den Bischof oder Geistlichen
enthalten». Für den Aufbau der Abendmahlsliturgic wird eine Reihe von
Elementen empfohlen. Sie kann nur von denen gefeiert werden, die durch
die Weihe dazu autorisiert sind. «Die Kirche ist ein ,königliches Priestertum'
von Gläubigen», die, «gestärkt (confirmed) durch den Hl. Geist, alle die
Rechte und Pflichten des Priestertums der Gläubigen haben, die Gott in
und mit Christus das Opfer ihrer selbst und all ihre Kräfte darbringen».
Ein Absatz, der in anderen Unionsschemen keine Parallele hat, besagt:
«Die sich vereinigenden Kirchen sind alle mit der Kirche der apostolischen
Zeit durch eine wesentliche Kontinuität der Lehre, der Erfahrung und
Ergebenheit zum Herrn Jesus Christus und durch eine Gemeinschaft in der
fortdauernden Verkündigung der Heilsbotschaft durch Ihn verbunden. Auf
verschiedenen Wegen haben sie alle den Zusammenhang mit der Urkirche
in Sachen der Verfassung aufrechtzuerhalten gestrebt». Es ist die Pflicht
und das Vorrecht jedes Gliedes, am Amte der Kirche teilzuhaben. Das geistliche

Amt besteht aus Bischöfen, Priestern (presbyters) und Diakonen. Die
presbyteralen, kongregationalen und bischöflichen Elemente in der
Kirchenverfassung werden als notwendige Teile der Unionsgrundlage angenommen.
Der Episkopat soll konstitutionell und historisch sein. Eine genaue theologische

Interpretation wird von keinem Glied der Kirche verlangt. « Die
Tatsache, dass andere Kirchen nicht die Regel der bischöflichen Ordination

befolgen, soll als solche die vereinigte Kirche nicht abhalten, mit ihnen
Gemeinschaft zu halten.» Die Vereinheitlichung des Amtes soll gleich bei

Inkrafttreten der Vereinigung vorgenommen werden. Die sich vereinigenden
Kirchen erkennen gegenseitig ihre Ämter an, obwohl diese im augenblicklichen

Zustand der Trennung nicht als vollgültige Vertretung der ganzen
Kirche angesehen werden können. Da die Ämter nicht die Bestätigung der

ganzen Kirche haben, soll eine Vereinheitlichung durch gegenseitige
Handauflegung in einem feierlichen Akt der Demut und erneuten Hingabe (re-
dedication) mit Gebet vorgenommen werden. Eine Form für die

Vereinheitlichung des Bischofsamtes ist noch nicht gefunden worden. Die bei
der Vereinheitlichung des Priesteramtes zu benutzende Formel ist im
wesentlichen die gleiche wie in Ceylon. Aufgabe der Priester ist es,
Ausspender des Wortes Gottes und Seiner Sakramente zu sein und reumütigen
Sündern Seine Heilsbotschaft (a. a. St. heisst es: Verzeihung) zu verkünden.
Bei den Diakonen ist die Möglichkeit eines lebenslänglichen Diakonates
gegeben. Die neue Kirche will in volle Gemeinschaft mit der Kirche von
Südindien treten und darüber hinaus eine Vereinigte Kirche für ganz



0,} —

Indien und Pakistan anstreben. Sie will ferner in Gemeinschaft bleiben
mit allen Kirchen, mit denen die sich vereinigenden Kirchen zurzeit in
Verbindung stehen.

2. Im zweiten Teil, der über die Verfassung handelt, war es noch nicht
möglich, diese zur Gänze fertigzustellen. Der Name der Kirche ist bis jetzt
noch nicht überlegt, eine ganze Reihe von Bestimmungen ist noch nicht
beraten worden, viele sind aus dem ersten Teil in teilweise anderem
Zusammenhang übernommen worden. Aus dem Abschnitt über die Ehe ist
hervorzuheben, dass die kirchliche Einsegnung einer Ehe von Geschiedenen
verboten ist. Ausnahmen kann in besonderen Fällen der Bischof, nicht
aber der einzelne Geistliche gestatten. Die kirchliche Einsegnung einer
Ehe eines Getauften mit einem Ungctauften ist auf keinen Fall statthaft,
der Bischof kann ausnahmsweise die Ehe zwischen einem Getauften und
einem Katechumenen gestatten.

3. Der etwas über zwei Seiten umfassende dritte Teil ist noch nicht
beraten worden. Zahl und Grenzen der Diözesen stehen noch nicht fest.

Eine im Schema für Ceylon vorhandene statistische Übersicht fehlt in
unserm Schema.

Gab schon das südindische Unionsschema Anlass zu schwersten
Bedenken, Bedenken, die auch jetzt noch nicht behoben sind, kann auch das

Unionsschema für Ceylon nicht in allem befriedigen, so kann das

vorliegende Schema in keiner Hinsicht befriedigen. Es liegt klar zutage, dass

die kongrcgationalen und prcsbyteralen Elemente vorherrschend sind.
Der historische Episkopat wird zwar angenommen, aber jeder kann unter
ihm verstehen, was er will. Wenn die Ämter aller sich vereinigenden Kirchen
gleich sind, wozu dient dann der Ritus der gegenseitigen Handauflegung
bei der Vereinheitlichung des Amtes, durch den keine Verleugnung der
bereits erhaltenen Weihe bzw. Ordination, aber auch keine Übertragung und

Erneuerung der Gnade vorgenommen wird Was unter dem Begriff
«confirmation» gemeint ist, entspricht in keiner Weise dem Sakrament der

Firmung, der Vollendung der Taufe. Zudem wird gar nicht zum Ausdruck
gebracht, dass es die Gaben des Hl. Geistes vermittelt. Der Ausdruck
«priest» erscheint an keiner Stelle, es ist nur vom «presbyter» die Rede.

Ob der grossen Sache der Einheit dadurch gedient wird, dass

verschiedene Auffassungen in grundlegenden Dingen auch nach der
Vereinigung weiterbestehen können, ist eine Frage, die nur ein Optimist
bejahen kann. Ein «Zusammenwachsen» verschiedenartiger, ja gegensätzlicher

Auffassungen scheint uns auf dem Boden des vorliegenden Planes

unmöglich zu sein. Besser keine Wiedervereinigung als eine auf der Grundlage

des oben behandelten Schemas. Wir geben der «Church Times» recht,
wenn sie in einem Kommentar sagt: «Was sich in Südindien zugetragen hat,
kann sich in Nordindien wiederholen. Was heute in Indien geschieht, kann

morgen in England vorgeschlagen werden.»

P.H. Vogel



— 56 —

The American Missal Revised. Wie die «Living Church» berichtet,
ist das bisherige American Missal in neuer verbesserter und erweiterter Ausgabe

erschienen 1). Seinem Inhalt nach kann man es am besten vergleichen
mit dem Altarbuch der altkatholischen Kirche der Niederlande. Es enthält

den vollen Wortlaut des Abendmahlsgottesdienstes nach dem Prayer
Book und ausserdem eine Messordnung, die zur Liturgie des

Abendmahlsgottesdienstes verschiedene Gebete und Riten hinzufügt. Bei den
Formularen für die einzelnen Feste und Sonntage sind auch die traditionellen
Introiten, Gradualien, Offertoriums- und Kommunionverse angegeben,
die sich im Prayer Book nicht finden. An besonderen Präfationen sind
hinzugefügt: eine für das Fest des EIeiligen Herzens, eine alte Präfation für die
Kirchweihe und eine für das Fest des Eucharistischen Elerzens Jesu und
den Gründonnerstag. Unter den Festen befinden sich u. a. Rosa von Lima
und Aloisius von Gonzaga, denen allerdings eine ganze Reihe von in der

anglikanischen Kirche hochverehrten Persönlichkeiten gegenübersteht: Laud,
Pusey, Keble, Neale u. a. Ausserdem ist aus verschiedenen anglikanischen
Gebetbüchern eine Reihe von Kirchengebeten, Episteln und Evangelien
übernommen worden.

In ihrer Nummer vom II. November 1951 bringt die «Living Church»
eine ausführliche Besprechung durch Professor M. H. Shepherd jr., der
anerkennt, dass in dem Werke manche Elemente sind, die bei einer
eventuellen Revision des Prayer Book berücksichtigt werden können, denn es

ist stets im Auge zu behalten, was die Eierausgeber feststellen, dass das

Werk keinerlei kanonische Autorität besitzt. Da es aber zum Gebrauche

empfohlen wird, so darf nicht die Gefahr übersehen werden, die es in sich

birgt. An neuen Präfationen sind hinzugekommen: eine für Kirchweih,
eine zum Heiligen Herzen und eine zum Eucharistischen Herzen. Mit Recht

sagt der Besprecher, dass die beiden letzteren den Traditionen der Episcopal
Church völlig fremd sind. 86 neue Heiligen- und Festtage sind zu den

i8o Festen der 1. Auflage hinzugefügt worden. An Herrenfesten sind neu:
Heiliger Erlöser und Eucharistisches Herz, ausserdem sind 9 neue Marien-
feste hinzugekommen: Unsere Frau vom Berge Carmel, Unsere Frau von
der Barmherzigkeit, Von der immerwährenden Hilfe, Erwartung, Mutterschaft,

Sieben Schmerzen, Heiliger Name, Unsere Frau von Guadeloupe
und der heilige Rosenkranz. Da die Darstellung im Tempel und die
Verkündigung als Marienfeste betrachtet werden, sind jetzt mehr Marien- als

Herrenfeste vorhanden. Zudem ist der Titel «Maria Hinscheiden» durch
«Aufnahme» (assumption) ersetzt worden. Das Kirchengebet für Unsere
Frau von der Barmherzigkeit betont die Mittlerstellung Mariens: «... dass

wir. durch ihre Verdienste und Fürbitte von aller Sünde und den Banden
des Bösen befreit werden». 19 Heiligenfeste sind dem modernen Römischen
Missale entnommen, z. B. Peter Claver und «Die kleine Blume» (Theresia).

J) Cambridge, Mass. 30. 624 und 145 S.



— 57 —

Zusammenfassend sagt der Besprecher: «Das Missale selbst gibt zu sehr
Raum Andachtsformen und Gebräuchen, die in einer Kirche, die nicht
nur katholisch, sondern auch reformiert sein will, keinen Platz beanspruchen
können.»

Nachdem auch der Herausgeber in der gleichen Nummer im wesentlichen

eine ablehnende Stellung eingenommen hatte, entspann sich in den
Briefen an den Herausgeber eine heftige Debatte, in der Für und Wider
erörtert wurden. Die Londoner «Church Times» gab einen kurzen Auszug aus
der Besprechung, ohne eigene Stellungnahme. Von uns aus gesehen können
wir es verstehen, dass der Wunsch besteht, das amerikanische Prayer Book
zu bereichern, aber wir glauben, der Ansicht sein zu sollen, dass nur das

Aufnahme finden dürfte, was wahrhaft katholisch ist und dass das Römische
Missale nicht in alle Wege der geeignete Ort ist, wo solche Bereicherungen
zu finden sind. II. P. V.

Die Kommission für Glauben und Verfassung des Ökumenischen
Rates der Kirchen. Die Kommission trat in den Tagen vom 13. bis 17.

August in Ciarens zusammen, um die letzten Vorbereitungen für die 3.
Weltkonferenz für Glauben und Verfassung in Lund (Schweden) im August 1952
zu treffen. Zunächst wurden die Berichte der Sekretäre behandelt. Der
Sekretär Rcv. Oliver Tomkins berichtete über seine Tätigkeit, die
hauptsächlich bezwecke, überall das Interesse für die bevorstehende
Weltkonferenz zu wecken. Er verfasste eine spezielle Schrift, die auch in deutscher

Sprache erschienen ist: «Um die Einheit der Kirche» l), die u. a. Auszüge

über die Berichte der Kommissionen zu der Weltkonferenz enthält.
Es ist sehr zu bedauern, dass die endgültigen Berichte nicht rechtzeitig
ins Deutsche übersetzt worden sind. Wenn sich kürzlich der Sekretär des

Ökumenischen Rates der Kirchen in einem Rundschreiben darüber beklagt
hat, dass die Arbeiten des Weltkirchenrates in den Kirchen nicht das

gewünschte Echo finden, liegt ein Grund wohl darin, dass an den Kommissionssitzungen

und in den Berichten nur englisch gesprochen und geschrieben
wird. Früher hatte man auf die andern Sprachen mehr Rücksicht
genommen. Weitere Kreise kann man mit wertvollen Tatsachen und
Berichten gerade wegen dieses Umstandes nicht so bekannt machen, wie sie

es verdienen. Auch der ÖkPD versagt, in seinen Berichten legt er viel zu viel
Nachdruck auf Äusserlichkeiten, besonders Personalangaben, und nicht
auf das Wesentliche. Weite Kreise interessieren sich weniger um all die

Persönlichkeiten, die an einer Konferenz teilgenommen haben, sondern

um den Inhalt der Berichte und der Beschlüsse. Die sind oft sehr unzulänglich

und haben oft für die kirchliche Presse nicht grossen Wert, besonders
nicht für Leute, die mitarbeiten möchten. Sekretär Rcv. Tomkins hat grosse
Reisen unternommen, so nach USA, Canada, hierauf in den Nahen und
Fernen Osten nach Asien, Ceylon, Indien, Pakistan, Ägypten, die Paulus-

Vgl. IKZ 1951, S. 268.



— 58 —

feier gab ihm Gelegenheit, Führer der Orthodoxen und anderer Kirchen
des Ostens zu treffen. Auf diesen Reisen reifte der Plan, nach der
Weltkonferenz in Lund mit Delegierten solcher Kirchen, die kürzlich eine Union
eingegangen sind oder im Begriff stehen, es zu tun, eine inoffizielle
«Consultation» abzuhalten, um Probleme, die nach der Union oder bei der
Abfassung der Unionsverhandlungen entstehen, zu besprechen. Sekretär
Prof. Hodgson berichtete über die Instruktionsbücher, die noch vor der
Konferenz herausgegeben werden.

Im Mittelpunkt der Verhandlungen standen die Berichte über das

Wesen der Kirche, über clie Formen des Gottesdienstes und über die
Interkommunion. Der Präsident der ersten Kommission, N. Flew, erwähnte
in seinem einleitenden Votum, er habe i. J. 1908 einmal vor verschiedenen

Theologen die Anregung gemacht, das Problem der Kirche zu behandeln.

Unmöglich, sei ihm von allen Seiten entgegnet worden. Das Unmögliche
sei nun schon längst möglich geworden, besonders gründlich seit Edinburg
i. J. 1937. Um unsern Lesern vor Augen zu stellen, wie weit die Kirchen
gekommen sind, haben wir den ersten Abschnitt des Berichts «Übereinstimmungen

und Verschiedenheiten» in deutscher Übersetzung auf S. 43 dieses

Heftes abgedruckt. Wenn man seit 1927 nicht besonders weit gekommen
ist, so steht man einander nicht mehr so fremd gegenüber wie seinerzeit
in Lausanne, sondern das gegenseitige Verständnis ist heute allgemein
vorhanden, und man hat sich seither in allen Kirchen eingehender mit clem

Wesen der Kirche beschäftigt und allerlei herausgearbeitet, worüber
Übereinstimmung herrscht. Insbesondere wurde festgestellt, dass in einzelnen
Kirchen der Reformation gegenteilige Anschauungen über das Wesen
bestehen, während Kirchen, die am Katholizismus festhalten, einander näher
stehen. Man hofft aber doch, dass mit clem zunehmenden gegenseitigen
Verständnis über einige Punkte eine Annäherung möglich werde.

Über den Bericht «Formen des Gottesdienstes» erhalten wir einen
kurzen Auszug von einem Mitglied der Kommission, Prof. Dr. Rüthy,
dem wir folgendes entnehmen. Der Bericht beginnt mit einem Überblick
über die gegenwärtige Lage. Verschiedene, mehr oder weniger
gegensätzliche Antworten auf die Frage nach dem Wesen des Gottesdienstes
stehen einander gegenüber. Da ist zunächst der Gegensatz zwischen
«liturgischem» und «freiem» Gottesdienst, cl. h. einem an festgelegte und
überlieferte Formen gebundenen und einem entweder ganz frei gestaltenden
oder doch die liturgische Tradition frei verwendenden Gottesdienst. Sodann
stellt man auf der einen Seite die Eucharistie, auf der andern die Predigt in
den Mittelpunkt, wozu der Bericht bemerkt, dass eine weitgehende
Verbindung dieser beiden Gesichtspunkte bezeichnend für die gegenwärtige
Entwicklung sei. Als weitere Möglichkeit erscheint die quäkerische Art,
in Stille auf das «Wehen des Geistes» zu warten. Im zweiten Teil ist die
Rede von der liturgischen Bewegung der Gegenwart, von der nur ganz
wenige Kirchen unberührt sind. Sie ist gekennzeichnet durch ein neues



— 59 —

Verständnis für den Gemeinschaftscharakter des christlichen
Gottesdienstes, der nicht bloss eine Versammlung einzelner frommer Christen
ist, sondern ein Akt der Kirche in Gegenwart des Herrn. Im Zusammenhang

damit zeigt sich vielfach eine Wiederentdeckung des sakramentalen
Charakters des Gottesdienstes und ein Zurückgehen auf den Gottesdienst
der alten Kirche und auf die Aussagen des Neuen Testaments. Im einzelnen
wird die weithin, auch auf protestantischem Boden, fortschreitende
Neubesinnung an folgenden Fragestellungen dargetan: i. Liturgische Grundsätze

und liturgische Tradition; 2. Gemeinschaftscharakter des

Gottesdienstes; 3. freies oder gebundenes Gebet; 4. die Realpräsenz im
eucharistischen Gottesdienst; 5. der Opfercharakter des eucharistischen
Gottesdienstes; 6. die Taufe. In einem letzten Teil wird erwogen, inwiefern
Unterschiede gottesdienstlichcr Art Elindernisse für die Einigung der Kirchen
darstellen. Es werden zwei Klassen von Differenzen unterschieden: solche,
die sich in derselben Kirche miteinander vertragen können, und solche,
die auf unvereinbaren Positionen kirchlicher Lehre beruhen. Dazu wird
bemerkt, dass manche Lehrunterschiede nur scheinbar bestehen und sich
beheben lassen, sobald die eine Seite sich von der andern sagen lässt, was
sie mit diesem oder jenem Begriffe eigentlich meint (z. B. mit dem des

Opfers). Der Bericht stiess in Ciarens auf Widerstand. Der Kommission
wurde vorgeworfen, dass sie einseitig aus Freunden der liturgischen
Bewegung zusammengesetzt sei, dass in weiten Kreisen besonders der
reformierten Kirche eine ablehnende Elaltung gegen liturgische Neuerungen
zu bemerken sei.

Der dritte Bericht beschäftigt sich mit der «Interkommunion». Man
hat es auf den Konferenzen in einzelnen Kreisen stets empfunden, dass

kein gemeinsamer Kommuniongottesdienst gefeiert werden konnte. Da

gehen die Ansichten weit auseinander, die einen betrachten die
Interkommunion als Mittel zur Union, die andern als Ergebnis der Union. Die
Kommission bedauert, dass die Trennung der verschiedenen Kirchen gerade
bei der Abendmahlsfeier sichtbar werde, trotzdem die Kirchen sich als

Mitglieder der einen Kirche fühlen. Eine gewisse einheitliche Auffassung
sei vorhanden, da für alle Kirchen das Abendmahl das Gedächtnis an den
Tod Christi und ein Sakrament sei. I lervorgehoben wird, dass die

Einsetzungsworte bei der Feier allgemein als wesentlicher Bestandteil der
Feier betrachtet werden. Ferner werden die verschiedenen Auffassungen
über die Interkommunion geschildert. Zu irgendeinem praktischen
Resultat gelangt der Bericht kaum. Viel erwähnt wurden Studien über die

nichttheologischen Faktoren, die zur Trennung in der Kirche geführt
haben. In Ciarens wurde darüber nicht gesprochen, da eine besondere
Konferenz im Ökumenischen Institut in Bossey bei Genf in Aussicht
stand.

Die Konferenz über die nichttheologischen Faktoren für die Einheit

und Trennung der Kirche. Sie tagte vom 6. bis 12. November. Die



— 60 —

Referenten kamen zu der Erkenntnis, es sei schwierig, scharf zu
unterscheiden zwischen theologischen und nichttheologischen Faktoren, die

zur Trennung der Kirche beigetragen haben. Das Evangelium, so wurde
betont, sei überdies allezeit Menschen verkündigt worden, die unter sehr
verschiedenen politischen, wirtschaftlichen und kulturellen Umständen

gelebt haben. Darum sei es unvermeidlich, dass die Kirche in ihrer Existenz
und auch, was ihre Lehre anlangt, durch eine Sprache, durch die verschiedenen

Regierungsformen usw. beeinflusst werden dürfte. Die Konferenz

war sich darüber einig, dass die Entwicklung in den Kirchen durch die

Isolierung sowie die aus der Verschiedenartigkeit ökonomischer, sozialer
und völkischer Lebensform ausgelösten Spannungen, die Rivalitäten,
Kriege usw. nichttheologische Faktoren seien, die zusammen mit den

theologischen Faktoren die Trennung verursacht haben. Ferner war man
sich darüber einig, dass gewisse nichttheologische Faktoren dazu angetan
sind, die älteren Trennungsursachen lebendig zu erhalten. Dazu gehören
das konfessionelle Überlegenheitsgefuhl, die psychologische Neigung, sich

mit dem Status quo abzufinden, die tote Last, konfessionell bestimmte
Selbstverwaltung und auch psychologische Faktoren, wie die Abneigung gegen
gottesdienstliche Formen, die einem nicht vertraut sind.

Bei der Aussprache über die nichttheologischen Faktoren, die die

Notwendigkeit der ökumenischen Verständigung unterstreichen, stimmten die

Konferenzmitglieder zu, dass einige politische und ideologische Tendenzen
in der heutigen Welt wohl die Kirchen aufeinander zutreiben, aber ihre
Einheit notwendigerweise nicht zustande bringen können. Und doch ruft
die Unordnung der modernen Gesellschaftsordnung die Kirchen auf, sich

zusammenzutun, damit sie den geistlichen Bedürfnissen der Menschheit
besser dienen.

Zum Schluss erwog die Konferenz, welche Schritte durch die Kirchen
unternommen werden sollten, damit dem Übergewicht nichttheologischer
Einflüsse gesteuert und die Hindernisse auf dem Weg zur Einheit behoben
würden. Ein ausführlicher Bericht, der eine Reihe von Anregungen
enthält, soll ausgearbeitet und den Kirchen sowie den Konferenzteilnehmern
in Lund zur Stellungnahme vorgelegt werden. A. K.


	Kirchliche Chronik

