
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 42 (1952)

Heft: 1

Artikel: Das Wesen der Kirche

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


43

Das Wesen der Kirche

Übereinstimmungen und Verschiedenheiten

Als Studienmaterial für die in diesem Sommer stattfindende
Konferenz in Lund (Schweden) gibt die Kommission für Glaube
und Verfassung drei Bände heraus, welche clie Arbeit der drei
Ausschüsse wiedergibt, die sich zu den Problemen «Die Kirche», «Die
Liturgie» und « Interkommunion» in zahlreichen Aufsätzen äussern.
Unter den Beiträgen, für welche der Ausschuss für «Die Kirche»
verantwortlich zeichnet, findet sich eine Darstellung der Lehre über
das Wesen der Kirche, wie sie in der glaubensmässigen Überzeugung
der Kirchen Roms, der Orthodoxie, der Anglikaner, Lutheraner,
Reformierten, Baptisten, Kongregationalisten, Quäker, Methodisten,

der Kirchen Christi (oder Jünger Christi), der Altkatholiken

und der Kirche Südindiens zum Ausdruck kommt *). Es ist
klar, dass manche dieser Auffassungen sich decken oder einander
doch sehr ähnlich sind, dass aber auch gewisse ernstzunehmende
Unterschiede bestehen. Es ist deshalb nötig, sowohl die
Übereinstimmungen als auch die Verschiedenheiten eingehend zu
untersuchen und abzuklären und den Versuch zu wagen, jene Momente
herauszuheben, die als die wichtigsten erscheinen 2).

«Jede Kirchengemeinschaft vertritt die Überzeugung, dass die
Kirche nicht eine menschliche Erfindung, sondern Gottes Gabe zur
Erlösung der Welt ist, dass Gottes Heilstaten in Christus ihr Sein

begründen und dass ihre Kontinuität in der Geschichte kraft der

Gegenwart des Heiligen Geistes geschieht. Gleicherweise glauben
alle, dass die Kirche berufen ist, Gott in Seiner Heiligkeit
anzubeten und das Evangelium aller Kreatur zu verkünden, und dass
Gott sie mit den mannigfachen Gaben des Geistes ausgerüstet hat
zur Auferbauung des Leibes Christi. Ebenso glaubt jede
Kirchengemeinschaft, dass die Kirche aus Sündern besteht, die Vergebung
empfangen haben, dass sie aber im Glauben schon jetzt am ewigen
Lebon des Reiches Gottes teil hat. Diese Übereinstimmungen
betreffen den Ursprung der Kirche, das Geheimnis der Existenz der

') The Church. A Report of a Theological Commission of the Faith and
Order Commission of the World Council of Churches. Paper No. 7 S. 13 ff.

2) Die Übersetzung vordanken wir Pfarrer H. Frei in Rheinfelden.



— 44 —

Kirche in der Gegenwart unci das zukünftige Ziel der Kirche. Sie

schreiben der Kirche ein göttliches wie auch ein menschliches
Wesenselement und sowohl einen Besitz als auch eine Vorweggabe der

zukünftigen Welt zu. Sie schliessen ausdrücklich die Betonung der

Heiligkeit der Kirche in sich, ohne diese jedoch irgendwie mit bloss

menschlicher Sittlichkeit gleichzusetzen. Betont wird auch die
Sichtbarkeit der Kirche, ohne allerdings die Spannung zu verhehlen, die
besteht zwischen der Kirche, wie sie jetzt ist, und der Kirche, zu
der jene der Verheissung gemäss werden wird. Diese Übereinstimmungen

sind weit mehr als der bloss zufälligerweise gemeinsame
Boden verschiedener Systeme. Sie geben vielmehr Zeugnis von
etwas, das dem Wesen des Christlichen in der heikein Einheit seiner
Idee eigen ist — göttlich und menschlich, im Bereich der Geschichte
und übergeschichtlich, einer andern Welt zugehörencl und clem

menschlichen Geschlecht dienend — und das diese gegensätzlichen
Attribute in sich vereinigt, weil diese dem christlichen Evangelium
selbst inhärent sind 1).

Überdies bestehen diese Übereinstimmungen im Zusammenhang

einer Einheit, welche dem Leben in Christus zugrundeliegt.
Das häufige Versagen der Christen, diese zugrundeliegende Einheit
zu verwirklichen, vermochte ihre Existenz durch all die Jahrhunderte

nicht zu beeinträchtigen. Christen verschiedener Bekenntnisse

verwenden dieselben Gebete und dieselbe kultische Sprache
und bringen mit Gottes Erbarmen die nämlichen Früchte des

Heiligen Geistes. So ist es für diese — sofern sie den Willen dazu haben

— möglich, ihre Unterschiede zu betrachten und zu erörtern im
Bewusstsein, Brüder in Christo zu sein.

Die hauptsächlichsten Unterschiede betreffen die Auffassungen,

welche einzelne Kirchen oder ein Teil ihrer Glieder vertreten
hinsichtlich der Grenzen der Kirche und die Art und Weise, wie
diese zu umschreiben seien, hinsichtlich clor Kontinuität der Kirche,
der Einheit der Kirche, der Sakramente und ihres Verhältnisses
zur Mitgliedschaft in der Kirche, hinsichtlich des Wesens der
kirchlichen Autorität, des Verhältnisses zwischen Kirche und Reich Gottes
und hinsichtlich der Frage nach dem Priesteramt.

') Zur Beachtung: Was frühere offiziello Verlautbarungen der
ökumenischen Bewegung zum Problem der christlichen Einheit betrifft, so
verweisen wir insbesondere auf Lausanne 1927 (Bericht S. 480), auf die
«Bejahung der Einheit» von Edinburgh 1937 (Bericht S. 302), auf die
« Botschaft » der Amsterdamer Vollversammlung und den Bericht der Sektion

I 1948 (Bericht S. 7 ff. und S. 62 ff.).



45

1. Die Grenzen der Kirche und wie diese zu definieren
seien

Darin sind sich alle Kirchen einig, dass die Kirche nicht durch
Menschen, sondern von Gott geschaffen ist und dass sie durch die
Gegenwart Christi und des Heiligen Geistes erhalten wird.
Lehrunterschiede aber bestehen hinsichtlich der Wesenselemente, auf
Grund derer das Dasein der Kirche erkannt und definiert werden
kann. Die römisch-katholische Lehre ist folgende: dio Eine, heilige,
katholische und apostolische Kirche ist identisch mit der Kirche
Roms selbst. Die übrigen christlichen Kirchengemeinschaften sind
ausserhalb der sichtbaren Kirche. Die Lehre der orthodoxen Kirche
des Ostens besagt, dass die Eine, heilige, katholische und apostolische

Kirche identisch sei mit der heiligen orthodoxen Kirche; sie
habe jedoch ein Leben, das eher mystisch denn institutionell ist,
und jene, die ihren Glauben, ihre Lehre, ihr Leben und ihre
Überlieferungen in ihrer Gesamtheit annehmen, sind ihre Glieder, wo
immer sie auch sein mögen. Die altkatholische Kirche vertritt die

Auffassung, dass die Kirche auf Erden alle in sich schliesst, die am
apostolischen Glauben, den Sakramenten und clem Amt teilhaben.
Innerhalb der anglikanischen Kirchengemeinschaft gibt es viele, die
eine Auffassung vertreten, dio sich inhaltlich mit dor altkatholischen
deckt. Es gibt aber viele, die überzeugt sind, dass alle, die auf den
Namen der Heiligen Dreifaltigkeit getauft sind, Glieder der Kirche
sind, während sie denjenigen Gemeinschaften, welche der Normen
des Glaubensbekenntnisses, der Sakramente oder der apostolischen
Sukzession ermangeln, den Charakter von «Kirchen» absprechen.
Schliesslich gibt es unter den Anglikanern manche, deren Kirchenbegriff

ebenso weit ist wie der lutherische und reformierte. Für
Lutheraner ist es so, dass die sichtbare Kirche überall da vorhanden

ist, wo es eine Gemeinde von Gläubigen gibt, in welcher das
Wort Gottes recht gepredigt und die Sakramente recht gespendet
werden. Jene, welche der reformierten Tradition angehören,
vertreten dieselbe Auffassung, doch wird als weiteres Kennzeichen das
Vorhandensein einer Kirchenzucht beigefügt. Die übrigen
protestantischen Gemeinschaften stehen auch auf diesem Standpunkt,
doch gibt es Unterschiede in der Akzentuierung, wie der Begriff
«recht» in bezug auf die Sakramentspendung zu deuten sei. Zudem
würden diese Kreise davor zurückschrecken, irgendeine
Kirchengemeinschaft, in welcher Jesus als Herr und Ehlöser anerkannt



— 46 —

wird, dogmatisch als nicht zur «Kirche» gehörend zu erklären. Die
Jünger Christi und andere Gemeinschaften betrachten jene
Anerkennung überhaupt als einziges wesentliches Kriterium für das

Wesen und die Grenzen der Kirche.

2. Die Kontinuität der Kirche
Ohne den Versuch zu unternehmen, eine umfassende Definition

des Verständnisses der «Kontinuität» in den verschiedenen
kirchlichen Traditionen zu geben, weisen wir doch darauf hin, dass eine

jede irgendein Moment bis zu dem Grade heraushebt, wo dieses

Moment konstitutiv wird. In der römisch-katholischen Kirche wird
das Fortbestehen des Primates der Nachfolger auf dem Stuhle Petri
zu Rom als wesentlich betrachtet für die Kontinuität der
katholischen Kirche auf Erden. Die Orthodoxen des Ostens, die Altkatholiken

und zahlreiche Teile der anglikanischen Kirchengemeinschaft
vertreten die Auffassung, der Fortbestand des Bischofsamtes in der
apostolischen Sukzession sei für clie Kontinuität der Kirche wesentlich.

Nach der lutherischen und reformierten Überlieferung
hingegen liegt diese Kontinuität im Fortbestand der Gemeinden von
Gläubigen begründet, in denen das Wort Gottes gepredigt und die
Sakramente gespendet werden. Die Lutheraner legen den Nachdruck

auf die Übereinstimmung des Amtes mit demjenigen in der
Urkirche kraft der Kontinuität des Glaubens, der gelohrt wird.
Die Reformierten würdigen ebenfalls die Kontinuität des Amtes
der Ältesten, ohne dieses jedoch als Wesensmerkmal der Kirche
zu fassen. Die Erklärung der Methodisten besagt, dass die
historische Kontinuität der Kirche für das Christentum lebensnotwendig

sei, und gibt eine Darstellung der Idee, welche zur Wortverkün-
digung und zur Verwaltung der Sakramente noch die tatsächliche
Sukzession der Gläubigen beifügt. Für einige protestantische Gruppen

ist der Gedanke der Kontinuität an und für sich nicht ein
besonders gewichtiger, da er weniger bedeutend sei als die
Übereinstimmung mit Lehre und Praxis des Neuen Testamentes oder
als die Empfänglichkeit für die Leitung durch den Heiligen Geist.

3. Die Einheit der Kirche

In diesem Zusammenhang gibt es eine wichtige Tatsache, in
der unter den Theologen aller Kirchen allgemeine Übereinstimmung

besteht. Im Sprachgebrauch des Neuen Testamentes wird



— 47 —

das Wort ekklesia für die Kirche in ihrer Gesamtheit verwendet,
aber auch für die Lokalkirche in einer bestimmten Gegend, in einer
Stadt oder in einem einzelnen Haus. Der moderne Sprachgebrauch,
wonach von den Konfessionen als den «Kirchen» gesprochen wird,
ist theologisch nicht gerechtfertigt und ist — sofern dazu eine

Notwendigkeit vorliegt — eine üble Notwendigkeit, die sich aus der
Anomalie einer gespaltenen Kirche ergibt.

Wenn auch die Verwerfung cheses Irrtums das allgemeine
Verlangen der Theologen andeutet, auf che Grundlago biblischer
Gepflogenheit und Lehre sich zu berufen, bleiben doch einige grosse
Differenzen bestehen. Für die römisch-katholische, die orthodoxe,
die altkatholische Kirche und für manche Anglikaner schliesst die
Einheit der sichtbaren Kirche Einheit des sichtbaren Amtes als
unveräusserlichen Bestandteil in sich. Dem Bruch mit clem
sichtbaren Amt, wie er beispielsweise im Aufgeben der Sukzession im
Amt sich vollzieht, kommt in sich selbst teilwoise schismatische

Bedeutung zu, und das Wiedergutmachen eines solchen Bruches
ist eine notwendige Voraussetzung für die Wiederherstellung der
vollen Abendmahlsgemeinschaft. Für jene, die der massgebenden
Tradition der Reformation folgen, ist die Einheit der sichtbaren
Kirche wesentlich begründet in der gläubigen Gemeinde und der

Gegenwart des Wortes und der Sakramente in ihr, während der
Bruch mit dem Amt nicht unbedingt den Charakter eines Schismas
haben muss. Für andere protestantische Gruppen besteht die Einheit

der Kirche in der Glaubens- und Lebensgemeinschaft derer,
die Jesus Christus als Herrn und Erlöser anerkennen.

Infolgedesson gehen die Meinungen darüber, was die Bestrebung

zur Wiedervereinigung der Kirchen in sich schliesse, weit
auseinander. Für römische Katholiken bestände diese Wiedervereinigung

in der Rückkehr aller Christen in die Kirche Roms. Die Orthodoxen

meinen eino Einheit, die ihren Mittelpunkt in der orthodoxen
Kircho habe, welche ihrerseits die eine wahre Kirche sei. Für die
Altkatholiken bedeutet sie das gemeinsame Besitzen des apostolischen

Glaubens, Amtes und der Sakramente. Nach anglikanischer
Auffassung basiert die Einheit auf dem gemeinsamen Gut der Hl.
Schrift, der Glaubensbekenntnisse, der zwei Sakramente des
Evangeliums und des historischen Episkopats als eines Organs der Einheit

und Kontinuität. Für Lutheraner und Reformierte, die in bezug
auf Sakramente und kirchliches Amt nicht ganz dieselbe Auffassung

vertreten, meint Einheit der Kircho eine brüderliche Gemoin-



— 48 —

schaff der Kirchen, die festhalten am selben apostolischen Kerygma
und die das eine Evangelium von Gottes bedingungsloser Gnade

predigen und die ordinierte Amtsträger haben, welche die Sakramente

gemäss der Einsetzung unseres Herrn Jesus Christus
verwalten. Für andere Protestanten bedeutet sie völlige Interkommunion

und Zusammenarbeit zwischen allen Kirchen, deren Glieder
Jesus Christus als Herrn bekennen, wobei sie jedoch nicht darauf
bestehen, dass in bezug auf Amt, Struktur oder Verwendung
formulierter Glaubensbekenntnisse Übereinstimmung zu herrschen
habe.

4. Zahl und Wesen der Sakramente und ihr Verhältnis
zur Mitgliedschaft in der Kirche

Für die römisch-katholische Kirche ist die Existenz von sieben

Sakramenten, definiert eo nomine, wesentlich für die Kirche. Nach
Auffassung der altkatholischen Kirche gehört die Anerkennung der
sieben Sakramente zur Fülle des Lebens der Kirche. Die orthodoxe
Kirche hält fest an den sieben Sakramenten und lehrt auch, dass

das ganze Verhältnis der Kirche zu ihren Gläubigen sakramental
ist. Protestanten der lutherischen und reformierten Prägung halten
fest an den zwei «Herren»-Sakramenten Taufe und Abendmahl,
doch waren die lutherischen Reformatoren geneigt, die Lossprechung

von Sünden als sakramentalen Akt ebenfalls anzuerkennen.
Die anglikanische Kirchengemeinschaft hält fest an der Definition
von zwei Sakramenten als «vom Herrn stammend», als «Sakramente

des Evangeliums» und als heilsnotwendig. Ihre Praxis aber
schliesst die Verwendung anderer Riten mit sakramentalem
Charakter nicht aus, unter welchen Firmung und Busse an erster Stelle
zu nennen wären.

Lutheraner, Reformierte und Baptisten sind der Auffassung,
dass die Taufe, sei es von Kindern oder von Erwachsenen, das Sakrament

der Aufnahme in die Gliedschaft der Kirche ist. Wird sie

Kindern gespendet, so folgt ihr eine religiöse Unterweisung, deren
Ziel che Teilnahme am Herrenmahl ist. Kongregationalisten, auch

wenn sie an der Sitte der Kinclertaufe festhalten, gestatten nur
solchen die volle kirchliche Mitgliedschaft, die genügende Reife und
Verantwortungsbewusstsein erlangt haben, um den Glauben an
Jesum Christum als Erlöser und Herrn zu bekennen. Die Kirchen
der Baptisten und Jünger Christi (Disciples of Christ) vertreten
die Überzeugung, dass die christliche Taufe die Immersion nur von



— 49 —

Gläubigen sei. Doch innerhalb beider Gruppen gibt es welche, die
auch solche zur Mitgliedschaft ihrer Gemeinschaft zulassen (gewöhnlich

beim Übertritt aus anderen Kirchen), die nicht auf Grund ihres
Bekenntnisses zum Glauben getauft worden sind.

5. Einige Fragen in bezug auf die Autorität in der
Kirche

a) Schrift und Tradition. Ein Orthodoxer spürt in Schrift und
Tradition dieselbe Natur und schreibt beide derselben Quelle zu —
dem Heiligen Geist Gottes. Tradition ist dasjenige, innerhalb dessen
die Schrift gegeben ist und in dessen Licht allein diese richtig
verstanden wird. So liegt für den Orthodoxen der Frage nach dem
Verhältnis zwischen diesen beiden Grundpfeilern wahren Glaubens
ein falscher Gegensatz zugrunde. Denn nach ihm wäre die richtige
Frage: Welches ist der Ort der Schrift innerhalb der Tradition?
Auf eine so gestellte Frage würde er bestimmt antworten, der Schrift
komme in dieser Tradition der erste und einzigartig bevorzugte
Platz zu.

Die Kirche Roms betrachtet die Bischöfe als diejenigen, denen
Christus offizielle Leitung und Autorität verliehen hat in dem Sinne,
dass ihr gemeinsames Handeln anlässlich eines Konzils für die
Tradition massgebend ist. Der Papst, als Nachfolger des hl. Petrus
handelnd, hat die Befugnis, feierliche Dekrete zu erlassen, welche für
die gesamte Kirche bindend sind. Diesen Trägern der Tradition zählt
die römische Kirche jedes getaufte Glied der Kirche zu, insofern
als dieses einen Einfluss auf jene ausübt, mit welchen es in Berührung

kommt, vor allem auf die eigenen Kinder. Der römische
Katholik würde erklären, das Evangelium sei die von Christus mit
eigenem Mund verkündigte Wahrheit und sittliche Ordnung, die
dann auf Seine Anordnung hin von Seinen Aposteln aller Kreatur
verkündet worden sei, und «diese Wahrheit und sittliche Ordnung
ist sowohl in der Schrift als auch in ungeschriebenen Überlieferungen

ausserhalb der Schrift enthalten. Diese ungeschriebenen
Überlieferungen wurden entweder durch die Apostel aufgenommen in
dem Augenblick, da Christus sie äusserte, oder sie wurden ihnen
durch den Heiligen Geist diktiert und so wie ein Erbstück
weitergegeben» l).

') Konzil von Trient, Sossio IV.
Intermit. Kiiohl. Zeitschrift, Heft l, 1952.



— 50 —

Die Kirche von England vertritt die Ansicht, es dürfe nichts
als heilsnotwendig gelehrt werden, was sich nicht in den Heiligen
Schriften finde oder durch diese bestätigt werde. Manche ihrer Theologen

betonen jedoch auch die Berufung auf die Überlieferung der
alten Kirche, welcher für die Auslegung der Schrift Autorität
zukomme.

Den Altkatholiken bedeutet «Tradition» den Glauben der

Kirche, wie er die Jahrhunderte hindurch gepredigt und im gesprochenen

und geschriebenen Wort und im gottesdienstlichen Loben
der Kirche weitergegeben worden ist. In dieser Tradition kommt
der Heiligen Schrift der vorzüglichste und autoritative Platz zu.
Mit ihr müssen alle andern Überlieferungen nach dem Grundsatz
des Vinzenz von Lerin übereinstimmen.

Die protestantischen Kirchen anderseits würdigen die Tradition

nur insoweit, als diese der Schrift untergeordnet wird. Sie sind
der Auffassung, der Schlüssel zum Verständnis der Schrift finde
sich im Evangelium, das in ihr enthalten ist, und im Werk des

Heiligen Geistes, wenn clie Gläubigen die Schrift lesen und benützen.

Für die lutherischen und reformierten Kirchen besitzt Tradition

nur Bedeutung als Interpretation der Heiligen Schriften. Sie

bleibt der Schrift untergeordnet, selbst wenn sie einen autoritativen

offiziellen Standard darstellt in Form eines Glaubensbekenntnisses.

b) Unfehlbarkeit. Schwerwiegende Differenzen ergeben sich
auch in der Frage der Infallibilität. Die orthodoxe Kirche glaubt,
dass die Kirche unfehlbar ist. Die römisch-katholische Kircho
anerkennt gleichfalls die Unfehlbarkeit der Kirche, die sich aber in der
Infallibilität des Papstes, sofern dieser ex cathedra spricht, als
ihrem Brennpunkt konzentriert. Dio nicht römischen Kirchen lehnen

diese Lehre gänzlich ab, und die überwiegende Mehrheit der
Prolestanten finden sich mit keiner Auslegung des Begriffes der
Unfehlbarkeit ganz zurecht. Alle würden den Glaubenssatz bejahen,
dass die Kirche nicht sterben kann. «Dio Pforten der Hölle sollen
sio nicht überwältigen». Die meisten würden darauf beharren, dass

— weil die Kirche der Leib Christi ist, der die Wahrheit ist — die
Wahrheit immer in der Kirche zu finden ist, obwohl die Sündhaftigkeit

und Blindheit ihrer Glieder es unmöglich machen, dass ihre
Formulierungen unfehlbaren Charakter haben könnten. Hinsichtlich

dieses Gegenstandes sind die Fronten festgefahren. Denn hier
geht es um unterschiedliche Auffassungen nicht nur in bezug auf



— 51 —

das Wesen der Kirche, sondern auch in bezug auf dasjenige der
Offenbarung. Jede Kirchengemeinschaft jedoch glaubt, dass der
verheissene Geist der Wahrheit in der Kirche gegenwärtig ist.

ü. Priesteramt und Opfer
Die römisch-katholische Kirche vertritt die Ansicht, das Amt

besitze priesterlichen Charakter. Sein Wesen wird im Ritus der
Priesterweihe dahin näher bestimmt, dass die Vollmacht übertragen
wird «das Opfer darzubringen für die Lebenden und die Toten».

In der orthodoxen Kirche empfängt der Priester durch die
Ordination die Gabe des Heiligen Geistes zur Verwaltung der
heiligen Sakramente der Kirche (einschliesslich der Darbringung des

eucharistischen Opfers), zur Verkündigung des Wortes Gottes, zur
Verwirklichung und Aufrechterhaltung der Einheit des Glaubens
und des Lebens in der Gemeinde und zum Weiden der Herde der

Gläubigen.
Die Altkatholiken sind der Auffassung, dass im Sakrament der

Priesterweihe Männer ein für allemal «von Gott gerufen» werden

(Hebr. 5.4) als «Diener Christi und Verwalter der Geheimnisse (Jettes»

(l.Kor. 4.1). Das Wesen des Priesteramtes ist demgemäss
nicht bloss zu verstehen als eine besondere «Vollmacht, Opfer
darzubringen», sondern es liegt in diesem Ruf Gottes, der im
sakramentalen Akt der Handauflegung durch den Bischof Wirklichkeit
wird und der den Ordinierten zu einem Diener macht, der
ausschliesslich und rechtmässig sowohl den Auftrag als auch die Autorität

besitzt, die Sakramente der Kirche in der Gemeinde der

Gläubigen zu verwalten.
Die Kirche von England bezeichnet die Presbyter als Priester.

Es gibt Anglikaner, die der Auffassung sind, das Wort «Priester»
sei hier einfach gleichbedeutend mit «Presbyter». Andere abor
vertreten die Ansicht, dass es als «hiereus» oder «sacerdos» zu
\erstehen sei (welche Begriffe unser Herr selbst in der Schrift
verwendet), und dass das kirchliche Amt eindeutig priesterliche
Aufgabe und Funktion besitze —- im Zusammenhang jedoch mit dom

einmaligen Priestertum Christi und clem allgemeinen Priestertum
der Kirche.

Die protestantischen Kirchen verwenden den Begriff «Priester»

in bezug auf das kirchliche Amt grösstenteils überhaupt nicht,
weil sie darnach trachten, einerseits die Einmaligkeit des Priester-



— 52 —

turns Christi und anderseits das allgemeine Priestertum aller
Gläubigen in den Vordergrund zu stellen.

Wenn MissVerständnisse beseitigt werden sollen, dann ist es

von grösster Wichtigkeit, dass beide — sowohl Befürworter wie

Gegner des Opfercharakters des eucharistischen Priesterdienstes —
sorgfältig erklären, was nach ihrem Verständnis der Sinn der Worte
ist, die sie verwenden.

Vertreter des Bundes der Quäker haben an unseren oekume-
nischen Diskussionen sich beteiligt und diese bereichert. Die
nachfolgende Erklärung stellt deren Ansicht über die zur Diskussion
stehenden Probleme dar:

«Der Bund der Quäker betrachtet sich selbst als oinon Teil
der christlichen Kirche. Aber mit der Art, wie er — sowohl was
die Gemeinde als auch das Individuum anbelangt — den unmittelbaren

Zugang zu Gott in Gottesdienst, Gebet und Empfindsamkeit

für die stete Gegenwart und Leitung Jesu Christi im Pleiligen
Geist nachdrücklich betont, vertritt er eine andere Auffassung von
Wesen und Autorität der Kirche und von Glaube, Amt und
Gemeinschaft».


	Das Wesen der Kirche

