Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 42 (1952)

Heft: 1

Artikel: Das Wesen der Kirche

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404291

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wesen der Kirche

Ubereinstimmungen und Verschiedenheiten

Als Studienmaterial fiir die in diesem Sommer stattfindende
Konferenz in Lund (Schweden) gibt die Kommission fiir Glaube
und Verfassung drei Binde heraus, welche die Arbeit der drei Aus-
schiisse wiedergibt, die sich zu den Problemen «Die Kirche», ¢ Die
Liturgie» und «Interkommunion» in zahlreichen Aufsitzen dussern.
Unter den Beitriigen, fiir welche der Ausschuss fiir « Die Kirche»
verantwortlich zeichnet, findet sich eine Darstellung der Lehre tiber
das Wesen der Kirche, wie sie in der glaubensmiissigen Uberzeugung
der Kirchen Roms, der Orthodoxie, der Anglikaner, Lutheraner,
Reformierten, Baptisten, Kongregationalisten, Quiiker, Metho-
disten, der Kirchen Christi (oder Jiinger Christi), der Altkatho-
liken und der Kirche Siidindiens zum Ausdruck kommt 1). Es ist
klar, dass manche dieser Auffassungen sich decken oder einander
doch sehr #hnlich sind, dass aber auch gewisse ernstzunehmende
Unterschiede bestehen. Es ist deshalb nétig, sowohl die Uberein-
stimmungen als auch die Verschiedenheiten eingehend zu unter-
suchen und abzukliren und den Versuch zu wagen, jene Momente
herauszuheben, die als die wichtigsten erscheinen 2).

«Jede Kirchengemeinschaft vertritt die Uberzeugung, dass die
Kirche nicht eine menschliche Erfindung, sondern Gottes Gabe zur
Erlosung der Welt ist, dass Gottes Heilstaten in Christus ihr Sein
begriinden und dass ihre Kontinuitit in der Geschichte kraft der
Gegenwart des Heiligen Geistes geschieht. Gleicherweise glauben
alle, dass die Kirche berufen ist, Gott in Seiner Heiligkeit anzu-
beten und das Evangelium aller Kreatur zu verkiinden, und dass
Gott sie mit den mannigfachen Gaben des Geistes ausgeriistet hat
zur Auferbauung des Leibes Christi. Ebenso glaubt jede Kirchen-
gemeinschaft, dass die Kirche aus Siindern besteht, die Vergebung
empfangen haben, dass sie aber im Glauben schon jetzt am ewigen
Leben des Reiches Gottes teil hat. Diese Ubereinstimmungen be-
treffen den Ursprung der Kirche, das Geheimnis der Existenz der

1) The Church. A Report of a Theological Commission of the Faith and
Order Commission of the World Council of Churches. Paper No.7 S.13 ff.
) Die Uborsetzung verdanken wir Pfarrer H. Frei in Rheinfelden.



— 44 —

Kirche in der Gegenwart und das zukiinftige Ziel der Kirche. Sie
schreiben der Kirche ein gottliches wie auch ein menschliches We-
senselement und sowohl einen Besitz als auch eine Vorweggabe der
zukiinftigen Welt zu. Sie schliessen ausdriicklich die Betonung der
Heiligkeit der Kirche in sich, ohne diese jedoch irgendwie mit bloss
menschlicher Sittlichkeit gleichzusetzen. Betont wird auch die Sicht-
barkeit der Kirche, ohne allerdings die Spannung zu verhehlen, die
besteht zwischen der Kirche, wie sie jetzt ist, und der Kirche, zu
der jene der Verheissung gemiiss werden wird. Diese Ubereinstim-
mungen sind weit mehr als der bloss zufilligerweise gemeinsame
Boden verschiedener Systeme. Sie geben vielmehr Zeugnis von
etwas, das dem Wesen des Christlichen in der heikeln Einheit seiner
Idee eigen ist — gottlich und menschlich, im Bereich der Geschichte
und iibergeschichtlich, einer andern Welt zugehorend und dem
menschlichen Geschlecht dienend — und das diese gegensiitzlichen
Attribute in sich vereinigt, weil diese dem christlichen Evangelium
selbst inhérent sind 1),

Uberdies bestehen diese Ubereinstimmungen im Zusammen-
hang einer Kinheit, welche dem Leben in Christus zugrundeliegt.
Das hiufige Versagen der Christen, diese zugrundeliegende Kinheit
zu verwirklichen, vermochte ihre Existenz durch all die Jahrhun-
derte nicht zu beeintrichtigen. Christen verschiedener Bekennt-
nisse verwenden dieselben Gebete und dieselbe kultische Sprache
und bringen mit Gottes Erbarmen die niimlichen I'riichte des Hei-
ligen Geistes. So ist es fiir diese — sofern sie den Willen dazu haben
— moglich, ihre Unterschiede zu betrachten und zu erértern im
Bewusstsein, Briider in Christo zu sein.

Die hauptsiichlichsten Unterschiede betreffen die Auffassun-
gen, welche einzelne Kirchen oder ein Teil ihrer Glieder vertreten
hinsichtlich der Grenzen der Kirche und die Art und Weise, wie
diese zu umschreiben seien, hinsichtlich der Kontinuitit der Kirche,
der Einheit der Kirche, der Sakramente und ihres Verhiiltnisses
zur Mitgliedschaft in der Kirche, hinsichtlich des Wesens der kirch-
lichen Autoritit, des Verhitltnisses zwischen IKirche und Reich Gottes
und hinsichtlich der Frage nach dem Priesteramt.

) Zur Beachtung: Was frithere offiziello Verlautbarungen der 6ku-
menischen Bewegung zum Problem der christlichen Iinheit betrifft, so
verweisen wir insbesondere auf Lausanne 1927 (Bericht S. 480), auf die
« Bejahung der Einheit» von Edinburgh 1937 (Bericht S.302), auf die
« Botschaft» der Amsterdamer Vollversammlung und den Bericht der Sek-
tion I 1948 (Bericht 8.7 ff. und S. 62 ff.).



— 45 —

l. Die Grenzen der Kirche und wie diese zu definieren
seien

Darin sind sich alle Kirchen einig, dass die Kirche nicht durch
Menschen, sondern von Gott geschaffen ist und dass sie durch die
Gegenwart Christi und des Heiligen Geistes erhalten wird. Lehr-
unterschiede aber bestehen hinsichtlich der Wesenselemente, auf
Grund derer das Dasein der Kirche erkannt und definiert werden
kann. Die romisch-katholische Lehre ist folgende: die Eine, heilige,
katholische und apostolische Kirche ist identisch mit der Kirche
Roms selbst. Die ibrigen christlichen Kirchengemeinschaften sind
ausserhalb der sichtbaren Kirche. Die Lehre der orthodoxen Kirche
des Ostens besagt, dass die Eine, heilige, katholische und aposto-
lische Kirche identisch sei mit der heiligen orthodoxen Kirche; sie
habe jedoch ein Leben, das eher mystisch denn institutionell ist,
und jene, die ihren Glauben, ihre Lehre, ihr Leben und ihre Uber-
lieferungen in ihrer Gesamtheit annehmen, sind ihre Glieder, wo
immer sie auch sein mogen. Die altkatholische Kirche vertritt die
Auffassung, dass die Kirche auf Erden alle in sich schliesst, die am
apostolischen Glauben, den Sakramenten und dem Amt teilhaben.
Innerhalb der anglikanischen Kirchengemeinschaft gibt es viele, die
eine Auffassung vertreten, die sich inhaltlich mit der altkatholischen
deckt. s gibt aber viele, die tiberzeugt sind, dass alle, die auf den
Namen der Heiligen Dreifaltigkeit getauft sind, Glieder der Kirche
sind, withrend sie denjenigen GGemeinschaften, welche der Normen
des Glaubensbekenntnisses, der Sakramente oder der apostolischen
Sukzession ermangeln, den Charakter von «Kirchen» absprechen.
Schliesslich gibt es unter den Anglikanern manche, deren Kirchen-
begriff ebenso weit ist wie der lutherische und reformierte. Fiir
Lutheraner ist es so, dass die sichtbare Kirche iiberall da vorhan-
den ist, wo es eine Gemeinde von Gliubigen gibt, in welcher das
Wort Gottes recht gepredigt und die Sakramente recht gespendet
werden. Jene, welche der reformierten Tradition angehoren, ver-
treten dieselbe Auffassung, doch wird als weiteres Kennzeichen das
Vorhandensein einer Kirchenzucht beigefiigt. Die iibrigen prote-
stantischen (temeinschaften stehen auch auf diesem Standpunkt,
doch gibt es Unterschiede in der Akzentuierung, wie der Begriff
«recht» in bezug auf die Sakramentspendung zu deuten sei. Zudem
wiirden diese Krcise davor zuriickschrecken, irgendeine Kirchen-
gemeinschaft, in welcher Jesus als Herr und Erloser anerkannt



— 46 —

wird, dogmatisch als nicht zur «Kirche» gehérend zu erkldren. Die
Jinger Christi und andere Gemeinschaften betrachten jene Aner-
kennung iiberhaupt als einziges wesentliches Kriterium fiir das
Wesen und die Grenzen der Kirche.

2. Die Kontinuitat der Kirche

Ohne den Versuch zu unternehmen, eine umfassende Definition
des Verstindnisses der «Kontinuitéity in den verschiedenen kirch-
lichen Traditionen zu geben, weisen wir doch darauf hin, dass eine
jede irgendein Moment bis zu dem Grade heraushebt, wo dieses
Moment konstitutiv wird. In der rémisch-katholischen Kirche wird
das Fortbestehen des Primates der Nachfolger auf dem Stuhle Petri
zu Rom als wesentlich betrachtet fiir die Kontinuitidt der katho-
lischen Kirche auf Erden. Die Orthodoxen des Ostens, die Altkatho-
liken und zahlreiche Teile der anglikanischen Kirchengemeinschaft
vertreten die Auffassung, der Fortbestand des Bischofsamtes in der
apostolischen Sukzession sei fiir die Kontinuitéit der Kirche wesent-
lich. Nach der lutherischen und reformierten Uberlieferung hin-
gegen liegt diese Kontinuitit im Fortbestand der Gemeinden von
Glaubigen begriindet, in denen das Wort Gottes gepredigt und die
Sakramente gespendet werden. Die Lutheraner legen den Nach-
druck auf die Ubereinstimmung des Amtes mit demjenigen in der
Urkirche kraft der Kontinuitit des Glaubens, der gelehrt wird.
Die Reformierten wiirdigen ebenfalls die Kontinuitit des Amtes
der Altesten, ohne dieses jedoch als Wesensmerkmal der Kirche
zu fagsen. Die Erklirung der Methodisten besagt, dass die histo-
rische Kontinuitit der Kirche fiir das Christentum lebensnotwen-
dig sei, und gibt eine Darstellung der Idee, welche zur Wortverkiin-
digung und zur Verwaltung der Sakramente noch die tatsichliche
Sukzession der Gliubigen beifiigt. Fiir einige protestantische Grup-
pen ist der Gedanke der Kontinuitit an und fiir sich nicht ein
besonders gewichtiger, da er weniger bedeutend sei als die Uber-
einstimmung mit Lehre und Praxis des Neuen Testamentes oder
als die Empfinglichkeit fiir die Leitung durch den Heiligen Geist.

3. Die Einheit der Kirche

In diesem Zusammenhang gibt es eine wichtige Tatsache, in
der unter den Theologen aller Kirchen allgemeine Ubereinstim-
mung besteht. Im Sprachgebrauch des Neuen Testamentes wird



— 47 —

das Wort ekklesia fiir die Kirche in ihrer Gesamtheit verwendet,
aber auch fiir die Lokalkirche in einer bestimmten Gegend, in einer
Stadt oder in einem einzelnen Haus. Der moderne Sprachgebrauch,
wonach von den Konfessionen als den «Kirchen» gesprochen wird,
ist theologisch nicht gerechtfertigt und ist — sofern dazu eine Not-
wendigkeit vorliegt — eine iible Notwendigkeit, die sich aus der
Anomalie einer gespaltenen Kirche ergibt.

Wenn auch die Verwerfung dieses Irrtums das allgemeine Ver-
langen der Theologen andeutet, auf die Grundlage biblischer Ge-
pflogenheit und Lehre sich zu berufen, bleiben doch einige grosse
Differenzen bestehen. Fiir die réomisch-katholische, die orthodoxe,
die altkatholische Kirche und fiir manche Anglikaner schliesst die
Einheit der sichtbaren Kirche Einheit des sichtbaren Amtes als
unveriiusserlichen Bestandteil in sich. Dem Bruch mit dem sicht-
baren Amt, wie er beispielsweise im Aufgeben der Sukzession im
Amt sich vollzieht, kommt in sich selbst teilweise schismatische
Bedeutung zu, und das Wiedergutmachen eines solchen Bruches
ist eine notwendige Voraussetzung fiir die Wiederherstellung der
vollen Abendmahlsgemeinschaft. Fiir jene, die der massgebenden
Tradition der Reformation folgen, ist die Kinheit der sichtbaren
Kirche wesentlich begriindet in der gliubigen Gemeinde und der
Gegenwart des Wortes und der Sakramente in ihr, wihrend der
Bruch mit dem Amt nicht unbedingt den Charakter eines Schismas
haben muss. Fiir andere protestantische Gruppen besteht die Ein-
heit der Kirche in der Glaubens- und Lebensgemeinschaft derer,
die Jesus Christus als Herrn und Erléser anerkennen.

Infolgedessen gehen die Meinungen dariiber, was die Bestre-
bung zur Wiedervereinigung der Kirchen in sich schliesse, weit aus-
einander. Fiir romische Katholiken bestiinde diese Wiedervereini-
gung in der Riickkehr aller Christen in die Kirche Roms. Die Ortho-
doxen meinen eine Einheit, die ihren Mittelpunkt in der orthodoxen
Kirche habe, welche ihrerseits die eine wahre Kirche sei. Fir die
Altkatholiken bedeutet sie das gemeinsame Besitzen des apostoli-
schen (ilaubens, Amtes und der Sakramente. Nach anglikanischer
Auffassung basiert die Einheit auf dem gemeinsamen Gut der HI.
Schrift, der Glaubensbekenntnisse, der zwei Sakramente des Evan-
geliums und des historischen Episkopats als eines Organs der Ein-
heit und Kontinuitit. Fiir Lutheraner und Reformierte, die in bezug
auf Sakramente und kirchliches Amt nicht ganz dieselbe Auffas-
sung vertreten, meint Kinheit der Kirche eine briiderliche (Gemein-



— 48 —

schaft der Kirchen, die festhalten am selben apostolischen Kerygma
und die das eine Evangelium von Gottes bedingungsloser Gnade
predigen und die ordinierte Amtstriger haben, welche die Sakra-
mente gemiiss der HEinsetzung unseres Herrn Jesus Christus ver-
walten. Fiir andere Protestanten bedeutet sie vollige Interkom-
munion und Zusammenarbeit zwischen allen Kirchen, deren Glieder
Jesus Christus als Herrn bekennen, wobei sie jedoch nicht darauf
bestehen, dass in bezug auf Amt, Struktur oder Verwendung for-
mulierter Glaubensbekenntnisse Ubereinstimmung zu herrschen

habe.

4. Zahl und Wesen der Sakramente und ihr Verhiltnis
zur Mitgliedschaft in der Kirche

Fir die romisch-katholische Kirche ist die Existenz von sieben
Sakramenten, definiert eo nomine, wesentlich fiir die Kirche. Nach
Auffassung der altkatholischen Kirche gehort die Anerkennung der
siecben Sakramente zur Iiille des Lebens der Kirche. Die orthodoxe
Kirche hiilt fest an den sieben Sakramenten und lehrt auch, dass
das ganze Verhiiltnis der Kirche zu ihren Glaubigen sakramental
ist. Protestanten der lutherischen und reformierten Priigung halten
fest an den zwei « Herren»-Sakramenten Taufe und Abendmahl,
doch waren die lutherischen Reformatoren geneigt, die Losspre-
chung von Siinden als sakramentalen Akt ebenfalls anzuerkennen.
Die anglikanische Kirchengemeinschaft hilt fest an der Definition
von zwel Sakramenten als «vom Herrn stammend», als «Sakra-
mente des Evangeliums» und als heilsnotwendig. Thre Praxis aber
schliesst die Verwendung anderer Riten mit sakramentalem Cha-
rakter nicht aus, unter welchen Firmung und Busse an erster Stelle
ZU nennen wiren.

Lutheraner, Reformierte und Baptisten sind der Auffassung,
dass die Taufe, sei es von Kindern oder von Erwachsenen, das Sakra-
ment der Aufnahme in die Gliedschaft der Kirche ist. Wird sie
Kindern gespendet, so folgt ihr eine religiose Unterweisung, deren
Ziel die Teilnahme am Herrenmahl ist. Kongregationalisten, auch
wenn sie an der Sitte der Kindertaufe festhalten, gestatten nur
solchen die volle kirchliche Mitgliedschaft, die geniigende Reife und
Verantwortungsbewusstsein erlangt haben, um den Glauben an
Jesum Christum als Erloser und Herrn zu bekennen. Die Kirchen
der Baptisten und Jiinger Christi (Disciples of Christ) vertreten
die Uberzeugung, dass die christliche Taufe die Immersion nur von



— 49 —

Glidubigen sei. Doch innerhalb beider Gruppen gibt es welche, die
auch solche zur Mitgliedschaft ihrer Gemeinschaft zulassen (gewohn-
lich beim Ubertritt aus anderen Kirchen), die nicht auf Grund ihres
Bekenntnisses zum Glauben getauft worden sind.

5. Einige Fragen in bezug auf die Autoritit in der
Kirche

a) Schrift und Tradition. Ein Orthodoxer spiirt in Schrift und
Tradition dieselbe Natur und schreibt beide derselben Quelle zu —
dem Heiligen Geist Gottes. Tradition ist dasjenige, innerhalb dessen
die Schrift gegeben ist und in dessen Licht allein diese richtig ver-
standen wird. So liegt fiir den Orthodoxen der Frage nach dem
Verhiiltnis zwischen diesen beiden Grundpfeilern wahren Glaubens
ein falscher Gegensatz zugrunde. Denn nach ihm wire die richtige
Frage: Welches ist der Ort der Schrift innerhalb der Tradition ?
Auf eine so gestellte Frage wiirde er bestimmt antworten, der Schrift
komme in dieser Tradition der erste und einzigartig bevorzugte
Platz zu.

Die Kirche Roms betrachtet die Bischofe als diejenigen, denen
Christus offizielle Leitung und Autoritiit verliechen hat in dem Sinne,
dass ihr gemeinsames Handeln anlisslich eines Konzils fiir die Tra-
dition massgebend ist. Der Papst, als Nachfolger des hl. Petrus han-
delnd, hat die Befugnis, feierliche Dekrete zu erlassen, welche fiir
die gesamte Kirche bindend sind. Diesen Triigern der Tradition zihlt
die romische Kirche jedes getaufte Glied der Kirche zu, insofern
als dieses einen Einfluss auf jene ausiibt, mit welchen es in Beriih-
rung kommt, vor allem auf die eigenen Kinder. Der romische Ka-
tholik wiirde erkliren, das Evangelium sei die von Christus mit
eigenem Mund verkiindigte Wahrheit und sittliche Ordnung, die
dann auf Seine Anordnung hin von Seinen Aposteln aller Kreatur
verkiindet worden sei, und «diese Wahrheit und sittliche Ordnung
18t sowohl in der Schrift als auch in ungeschriebenen Uberlieferun-
gon ausserhalb der Schrift enthalten. Diese ungeschricbenen Uber-
lieferungen wurden entweder durch die Apostel aufgenommen in
dem Augenblick, da Christus sie dusserte, oder sie wurden ihnen
durch den Heiligen (leist diktiert und so wie ein Erbstiick weiter-
gegebeny 1),

') Konzil von Trient, sessio IV.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1052, C;



— 50 —

Die Kirche von England vertritt die Ansicht, es diirfe nichts
als heilsnotwendig gelehrt werden, was sich nicht in den Heiligen
Schriften finde oder durch diese bestitigt werde. Manche ihrer Theo-
logen betonen jedoch auch die Berufung auf die Uberlieferung der
alten Kirche, welcher fiir die Auslegung der Schrift Autoritit zu-
komme.

Den Altkatholiken bedeutet «Tradition» den Glauben der
Kirche, wie er die Jahrhunderte hindurch gepredigt und im gespro-
chenen und geschriebenen Wort und im gottesdienstlichen Leben
der Kirche weitergegeben worden ist. In dieser Tradition kommt
der Heiligen Schrift der vorziiglichste und autoritative Platz zu.
Mit ihr miissen alle andern Uberlieferungen nach dem Grundsatz
des Vinzenz von Lerin iibereinstimmen.

Die protestantischen Kirchen anderseits wiirdigen die Tradi-
tion nur insoweit, als diese der Schrift untergeordnet wird. Sie sind
der Auffassung, der Schlissel zum Verstindnis der Schrift finde
sich im Evangelium, das in ihr enthalten ist, und im Werk des
Heiligen Geistes, wenn die Glaubigen die Schrift lesen und beniit-
zen. I'iir die lutherischen und reformierten Kirchen besitzt Tradi-
tion nur Bedeutung als Interpretation der Heiligen Schriften. Sie
bleibt der Schrift untergeordnet, selbst wenn sie einen autorita-
tiven offiziellen Standard darstellt in 'orm eines Glaubensbekennt-
nisses.

b) Unfehlbarkeit. Schwerwiegende Differenzen ergeben sich
auch in der Frage der Infallibilitit. Die orthodoxe Kirche glaubt,
dass die Kirche unfehlbar ist. Die romisch-katholische Kirche aner-
kennt gleichfalls die Unfehlbarkeit der Kirche, die sich aber in der
Infallibilitdt des Pdpstes, sofern dieser ex cathedra spricht, als
ihremn Brennpunkt konzentriert. Die nicht romischen Kirchen lch-
nen diese Lehre ginzlich ab, und die iberwiegende Mehrheit der
Protestanten finden sich mit keiner Auslegung des Begriftes der
Unfehlbarkeit ganz zurecht. Alie wiirden den Glaubenssatz bejahen,
doss die Kirche nicht sterben kann. «Die Pforten der Holle sollen
sie nicht tihevwiltigen». Die meisten wiirden darauf beharren, dasg
— weil die Kirche der Leib Christi ist, der die Wahrheit ist — die
Wahrheit immer in der Kirche zu finden ist, obwohl die Stindhaf-
tigkeit und Blindheit ihrer Glieder es unmdoglich machen, dass ihre
Formulierungen unfehlbaren Charakter haben konnten. Hinsicht-
lich dieses Gegenstandes sind die I'ronten festgefahren. Denn hier

geht es um unterschiedliche Auffassungen nicht nur in bezug auf



— Bl —

das Wesen der Kirche, sondern auch in bezug auf dasjenige der
Offenbarung. Jede Kirchengemeinschaft jedoch glaubt, dass der
verheissene Geist der Wahrheit in der Kirche gegenwiirtig ist.

6. Priesteramt und Opfer

Die romisch-katholische Kirche vertritt die Ansicht, das Amt
besitze priesterlichen Charakter. Sein Wesen wird im Ritus der
Priesterweihe dahin nither bestimmt, dass die Vollmacht iibertragen
wird «das Opfer darzubringen fiir die Lebenden und die Toteny.

In der orthodoxen Kirche empfiingt der Priester durch die
Ordination die Gabe des Heiligen Geistes zur Verwaltung der hei-
ligen Sakramente der Kirche (einschliesslich der Darbringung des
eucharistischen Opfers), zur Verkiindigung des Wortes Gottes, zur
Verwirklichung und Aufrechterhaltung der Einheit des Glaubens
und des Lebens in der Gemeinde und zum Weiden der Herde der
Glaubigen.

Die Altkatholiken sind der Auffassung, dass im Sakrament der
Priesterweihe Minner ein fiir allemal «von Gott gerufen» werden
(Hebr. 5.4) als « Diener Christi und Verwalter der Geheimnisse Giot-
tes» (I. Kor. 4.1). Das Wesen des Priesteramtes ist demgemiiss
nicht bloss zu verstehen als eine besondere « Vollmacht, Opfer dar-
zubringen», sondern es liegt in diesem Ruf Gottes, der im sakra-
mentalen Akt der Handauflegung durch den Bischof Wirklichkeit
wird und der den Ordinierten zu einem Diener macht, der aus-
schliesslich und rechtmiissig sowohl den Auftrag als auch die Auto-
ritiit besitzt. die Sakramente der Kirche in der Gemeinde der
Gliubigen zu verwalten.

Die Kirche von England bezeichnet die Presbyter als Priester.
Es gibt Anglikaner, die der Auffassung sind, das Wort «Priester»
sei hier einfach gleichbedeutend mit « Presbyter». Andere aber ver-
treten die Ansicht. dass es als ¢hiercus» oder «sacerdos» zu ver-
stehen sei (welche Begriffe unser Herr selbst in der Schritt ver-
wendet), und dass das kirchliche Amt eindeutig priesterliche Auf-
gabe und TFunktion besitze — im Zusammenhang jedoch mit dem
einmaligen Priestertum Christi und dem allgemeinen Priestertum
der Kirche.

Die protestantischen Kirchen verwenden den Begriff « Prie-
stery in bezug auf das kirchliche Amt grosstenteils iiberhaupt nicht,
weil sie darnach trachten, eincrseits die linmaligkeit des Priester-



— 52 —

tums Christi und anderseits das allgemeine Priestertum aller Gliu-
bigen in den Vordergrund zu stellen.

Wenn Missverstindnisse beseitigt werden sollen, dann ist es
von grosster Wichtigkeit, dass beide — sowohl Befiirworter wie
Gegner des Opfercharakters des eucharistischen Priesterdienstes —
sorgfiltig erkliiren, was nach ihrem Verstindnis der Sinn der Worte
ist, die sie verwenden.

Vertreter des Bundes der Quiker haben an unseren oekume-
nischen Diskussionen sich beteiligt und diese bereichert. Die nach-
folgende Erklirung stellt deren Ansicht iiber die zur Diskussion
stehenden Probleme dar:

«Der Bund der Quiiker betrachtet sich selbst als einen Teil
der christlichen Kirche. Aber mit der Art, wie er — sowohl was
die Gemeinde als auch das Individuum anbelangt — den unmittel-
baren Zugang zu Gott in Gottesdienst, Gebet und Empfindsam-
keit fiir die stete Gegenwart und Leitung Jesu Christi im Heiligen
(reist nachdriicklich betont, vertritt er eine andere Auffassung von
Wesen und Autoritit der Kirche und von Glaube, Amt und Ge-
meinschafty.




	Das Wesen der Kirche

