
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 42 (1952)

Heft: 1

Artikel: Bericht über die 2. Studientagung altkatholischer Theologen

Autor: Küppers, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34 —

Bericht über die 2. Studientagung
altkatholischer Theologen

Nachdem der erste Altkatholikenkongress nach dem Kriege 1948

in Hilversum (Holland) wieder eine breitere Verbindung zwischen
den verschiedenen Bistümern hergestellt hatte, wurde die
Notwendigkeit intensiver, gemeinsamer theologischer Arbeit immer
stärker empfunden. So kam es auf die Initiative des Utrechter
Kapitels hin im Sommer 1950 zur ersten Studienwoche mit etwa
30 Teilnehmern im Seminar zu Amersfoort. Die Themenstellung
war hier noch mehr allgemein und umfassend.

Um mehr und mehr die intensive Arbeit an ganz bestimmten
Fragen zu befördern, wurde für die zweite Tagung in Bonn, vom
13.-20. August 1951, die Verhältnisbestimmung von Schrift,
Tradition und Kirche zum Hauptthema erklärt. Ihm wurden 3

Hauptreferate, 3 Korreferate und 4 Aussprachositzungen eingeräumt.
Die Tagung wurde von 27 Theologen, aus Holland (11):

Prof. B. A. van Kleef sen., Pfr. G. A. Smit, Dekan Th. Moleman,
Pfr. A. R. Heyligers, Pfr. J. A. J. van Zanten, Prof. Dr. P. J. Maan,
Pfr. J. C. H. Keman, Prof. P. J. Jans, Prof. M. Kok, Pfr. C. Toi,
Pfr. G. A. van Kleef jr. ; aus Deutschland (8): Bischof J. J. Demmel,

Pfr. P. Pfister, Pfr. W. Rosch, Pfr. A. Degen, Pfr. Dr.
Buchta, Pfr. Th. Dietz, Pfr. lie. K. Pursch, Prof. Dr. Küppers;
aus Österreich (2): Generalvikar Bernauer, Pfr. Fr. Barejska, und
aus der Schweiz (6): Prof. Dr. U. Küry, Prof. Dr. E. Rüthy,
Pfr. K. Stalder, Pfr. 0. Gschwind, Pfr. H. Frei, Pfr. P. Richterich,
besucht. Den Rahmen bot das Altkatholische Bischöfliche Seminar
mit der Möglichkeit gemeinsamer Mahlzeiten, seinem grossen Garten
und der Kapelle. Die Vorträge fanden im benachbarten Evangelischen

Gemeindehaus statt, während die Aussprachen meist unter
den grossen Bäumen des Seminargartens gehalten werden konnten.
Die Gebetszeiten um 8 Uhr, 12.30 Uhr und 21.30 Uhr liessen die
Ecclesia orans neben der Ecclesia docens zu ihrem Recht kommen
und zugleich die Einheit in der Mannigfaltigkeit liturgischer
Gestaltung nach dem Brauch der einzelnen Diözesen sichtbar werden.

Anmerkung. Die Tagung wurde im Auftrag der Arbeitsgemeinschaft
der Internationalen Altkatholiken-Kongresse in Bonn vom 13. bis 20.
August durchgeführt.



— 35 —

Von zwei Ausfahrten führte die eine zum romantischen Ahrtal
und in die Weite der Eifel. In Maria Laach empfing der Prior die
Teilnehmer im Kapitelsaal und sprach über die Grundzüge Bene-
diktinischer Frömmigkeit. Anschliessend wurde die Vesper in der
Klosterkirche besucht.

Die zweite Ausfahrt führte über das kurfürstliche Schloss
Brühl zum Kölner Dom und zu einer Vesper mit der altkatholischen
Gemeinde Köln in ihrer «Auferstehungskapelle» inmitten von
Ruinen.

Noben clem schon genannten Hauptthema standen noch «Das
Bußsakrament» und «Die Mitwirkung der Laien in der altkatholischen

Kirche» auf clem Taglingsprogramm. Da der Referent,
Prof. Dr. J. Zeimet (Karlsruhe), und der Korreferent, Pfr. Max
Heinz (Zürich), am Erscheinen verhindert waren, fand nur eine
kurzo Aussprache anhand von schriftlich vorgelegten Thesen des

Referenten und einer ersten Stellungnahme dazu durch Prof. Dr.
Rüthy (Bern) statt. Es zeigte sich, dass in exegetischer,
dogmengeschichtlicher und systematischer Hinsicht noch sehr eingehende
Vorarbeiten für eine wirklich weiterführende Besprechung des

Themas geleistet werden müssen. Dies soll in planmässiger Weise
bis zum September 1952 geschehen, um vorgängig zum in Wien
stattfindenden Altkatholikenkongress in einer zweitägigen Studien-
konferenz ausschliesslich die Frage des Bußsakramentes zu
behandeln.

Das Thema der Laienmitwirkung, das Pfr. P. Pfister (Frankfurt)

eingehend behandelte, wurde zum Generalthema des

Kongresses in Wien 1952 vorgeschlagen und vom in Bonn tagenden
ständigen Kongressausschuss auch angenommen. Deshalb können wir
uns hier mit kurzen Hinweisen auf die vom Referenten erhobenen
Gesichtspunkte begnügen :

Vom Zeugnis der Schrift her wies er auf, dass tatsächlich und
rechtmässig in der Kirche ein Laienstand besteht, und zwar deshalb,
weil es von Christus her das besondere Amt gibt, das als Dienstamt
stets zugleich auch auf die Gemeinde bezogen ist.

In der Beziehung zu Gott besteht allerdings auf Grund der
Gotteskindschaft kein Unterschied zwischen Amtsträgern und Laien.
Vielmehr empfängt jeder durch die Taufe und Firmung eino
Stellung, die man mit Recht als das allgemeine Priestertum bezeichnen
kann. Dieser allgemeine Christenstand äussert sich als Selbsthingabe
an Gott und im Dienst am Nächsten. Dennoch werden schon in



— 36 —

frühchristlicher Zeit die zwei Stände des besonderen Priestertums
und des Laientums bezeugt und als gottgegeben empfunden. Mit
clem Einströmen der Massen nach der konstantinischen Wende
der Kirchengeschichte tritt die Bedeutung des Laienstandes und
mit ihm die Bedeutung des allgemeinen Priestertums der
Gotteskindschaft immer mehr zurück, und ebensosehr wird das spezielle
Priestertum in einseitiger Weise hervorgehoben. Die dadurch
eingetretene Verschiebung wirkt bis heute unheilvoll nach. Jeder
Ansatz zur Besserung muss jedenfalls von dieser grundlegenden
Einsicht ausgehen. Deshalb konnte auch die Reformation mit ihrer
einseitigen Verwerfung des besonderen Priestertums den eingetretenen

Notstand in der Kirche nicht beheben. Das Tridentinum
dagegen brachte es nicht zu einer neuen Betonung des allgemeinen
Priestertums, und so brachen in den zwei grossen «Konfessionen»
zwei Wesensmomente der katholischen Kirche auseinander.

Dieser Lage gegenüber haben die Altkatholiken, deren kirchliche

Ordnungen den Laien einen weitgehenden Einfluss gestatten,
den grossen Auftrag, das durch Taufe und Firmung begründete
Sendungsbewusstsein des Einzelnen zu wecken und zu vertiefen.
Erst aus dieser Tiefe heraus kann die intensive Mitarbeit der Laien
in der Kirche wirklich fruchtbar werden.

Der Referent schloss mit einem weitgespannten Überblick über
die Möglichkeiten praktischer Gestaltung solchen Lebens und empfahl

ganz besonders die Abhaltung von Laientagungen und Kursen.
Die Aussprache schloss sich ganz besonders dieser letzten,

praktischen Forderung an. Im übrigen wurde in sie der Bericht von
Prof. M. Kok (Amersfoort) über Werden und Wesen der seit einigen
Jahren mit Billigung der Bischöfe gegründeten «Bruderschaft für
altkathohsche Aktion St. Willibrord» einbezogen. Sieben Regeln
bestimmen das Leben der Bruderschaftsmitglieder, die Geistliche
und Laien sein können. Wenn die eingehenden Erörterungen auch

zeigten, class clie Stunde für eine interdiözesane Ausweitung der
bisher auf clie Niederlande beschränkten Bruderschaft noch nicht
gekommen ist, so herrschte doch Übereinstimmung darüber, dass

neu sich regendes Leben in den einzelnen Bistümern an den Grundsätzen

und Erfahrungen der bereits bestehenden Bruderschaft
St. Willibrord nicht vorübergehen dürfe, sondern sie bewusst zu
Rate ziehen müsse.

Zum Beiprogramm der Tagungswoche gehörten ein «Rückblick

auf die Dogmatisierung des Dogmas von der leiblichen Himmel-



— 37 —

fahrt Marions vom 1. November 1950», gegeben von Pfr. P. Pfister.
Aus clem Überblick über eine grosse Zahl von Äusserungen von
sehr verschiedenen Seiten, Personen und Gremien wurde deutlich,
dass die theologische Diskussion sich — wahrscheinlich nicht nach
dem Sinne der römisch-katholischen Kirche — vom Inhalt des

Dogmas mehr auf die grundsätzlichen Fragen nach der Tradition
und dem unfehlbaren Lehramt der Kirche verschoben habe.

Während die orthodoxe Kirche das neue Dogma vor allem
als Dogma ablehnt, weisen die nicht-römischen, katholischen
Kirchen des Westens in erster Linie auf die Tatsache hin, class das

Dogma weder in der Hl. Schrift noch in der Tradition der alten
Kirche bezeugt ist. Gemeinsam mit den protestantischen Kirchen
betonen sie allo, dass mit der Dogmatisierung jedenfalls für die
ökumenische Wiederbegegnung der Kirchen ein neues Hindernis
aufgerichtet worden sei. Die ganze Frage darf doshalb nicht aus
blosser Toleranz als eine innere Angelegenheit der römisch-katholischen

Kirche angesehen werden: Die Einheit der Kirche, die alle
angeht, wird durch die einseitige römische Festsetzung betroffen.

In einem Gespräch über die Kriegsdienstfrage legte Prof. Dr.

Küppers die sechs folgenden Sätze vor, die in der Formulierung
zwar z. T. von den besonderen deutschon Verhältnissen ausgehen,
im ganzen jedoch allgemeines Interesse beanspruchen dürfen:
1. Als Christen wissen wir, dass jeden- Krieg Ausgeburt der Sünde

ist und in völligem Gegensatz zum Reiche Gottes steht.
2. Die neueste Entwicklung der Kriegstechnik vermehrt nur noch

die von Menschen aller Zonen und Zeiten erkannte Wahrheit,
dass der Krieg wegen der durch ihn unweigerlich
heraufbeschworenen Übel ein sehr schlechtes, ja letzten Endes ein
unwürdiges und sinnloses Mittel im Verkehr der Völker
miteinander ist.

3. Neben diesen allgemeinen Gründen für die Ablehnung des

Krieges steht für unser Volk noch die besondere Lage im
Spannimgsbereich und «Niemandsland» zwischen den grössten Mächten

unserer Zeit.
4- Solito trotzdem so oder so aus Gründen, die wir hier nicht zu

beurteilen haben, die politische Entscheidung für die
Wiedereinführung der allgemeinen Wehrpflicht fallen, so treten wir aus
den genannten Gründen für den rechtlichen Schutz der Ge-

wissensentscheidung des Einzelnen ein. Dabei sollte soweit wie



— 38 —

irgend möglich jede echte Gewissensentscheidung durch den
Richter geschützt, andererseits aber auch durch einen
entsprechenden Zivilersatzdienst das notwendige Gegengewicht
geschaffen werden. Die Seelsorgegeistlichen sollten grundsätzlich
nur zur gutachtlichen Stellungnahme durch den Richter
herangezogen werden.

5. Geistliche sollten nach Erhalt der Diakonatsweihe auf keinen
Fall zum Waffendienst herangezogen werden, da im
katholischen Verständnis des priesterlichen Amtes sein Träger Christus
vor der Gemeinde und die Gemeinde vor Gott vertritt, wie der
Dienst am Altar es ganz besonders augenfällig macht.

6. Wir wünschen, dass ein Weg gefunden wird, um der berechtigten
Forderung der staatlichen Macht nach Treue und Gehorsam
anders als durch massenhafte, gesetzlich vorgeschriebene
Eidesleistungen zu genügen.

Die lebhafte Aussprache gelangte besonders zu Satz 4 zu
keiner einheitlichen Auffassung und konnte aus Zeitmangel die

Eidesfrage überhaupt nicht berühren. Stark kam jedoch das

Bewusstsein der besonderen Verantwortung der Kirchen auf diesem
Gebiet zum Ausdruck. Dies ermöglicht keine starre gesetzliche
Lösung der Fragen, stellt dafür aber um so eindringlicher die

Frage nach der bleibenden Wahrheit der Engelsbotsehaft vom
«Frieden auf Erden».

Abgerundet wurde das Programm durch verschiedene Berichte,
so über die theologische Arbeit der verschiedenen regionalen oder
diözesanen Pastoralkonferenzen, ferner den Reisebericht von
Prof. Küry über die Paulusfeier der griechischen Kirche und der
«ökumenischen Pilgerfahrt» dieses Sommers zu den Paulusstätten
in Griechenland und schliesslich einen sehr anschaulichen Bericht
von Pfr. H. Frei (Rheinfelden/Schweiz) über die Reise einer
ökumenischen Abordnung in diesem Sommer durch Griechenland und
Jugoslawien. Für die Konferenz von besonderem Interesse waren
dabei die Eindrücke des Berichterstatters über die gegenwärtige
Lage der altkatholischen Kirche in Kroatien. Diese hat sich von
inneren Schwierigkeiten und äusseren Bedrückungen bis heute
noch nicht wirklich erholen können, so gewiss nach wie vor eine
latente Neigung zum nicht-römischen Katholizismus als im
kroatischen Volke lebendig angenommen werden darf.

Zum Hauptthema der Konferenz wurden folgende drei
Referate gehalten: 1. Pfr. Kurt Stalder, Bern, «Die Autorität der



— 39 —

Heiligen Schrift»; 2. Prof. Dr. Urs Küry, Bern, «Schrift und
Tradition im altkatholischen Verständnis»1); 3. Prof. Dr. Werner
Küppers, Bonn, «Das altkatholische Kirchenverständnis»2).

Zusammenfassung der Korreferate und Aussprachen zum
Hauptthema. Korreferenten waren in der Reihenfolge der Referate :

Prof. Dr. Maan, Utrecht, Prof. J. P. Jans, Amersfoort, und Pfr. Hey-
ligers, Amsterdam.

1. Wie die Bestellung von holländischen Korreferenten besonders

zu den zwei ersten Referaten der schweizerischen Theologen
erkennen lässt, war man sich schon von der ersten Studienwoche in
Amersfoort her bewusst, dass innerhalb des kontinentalen
Altkatholizismus gewisse Unterschiede in der Erfassung der Probleme
bestehen, die für sich genommen als clem Gegensatz von «katholisch»

und «protestantisch» analog verstanden worden könnten.
In grosser Offenheit wurden Fragen und Bedenken ausgesprochen
und beantwortet. Klar trat dabei zutage, dass eine einseitige und
vorschnelle Urteilsbildung hinsichtlich zugegebenener Verschiedenheiten

der theologischen Arbeitsweise abzuwehren sei. Die Sprecher
des Amersfoorter Seminars fanden volle Anerkennung in dem
Anliegen, zugleich mit der Treue zur eigenen Überlieferung auch die
eine, grosse Lehrtradition der katholischen Kirche in allen Fragen
zu bewahren und zur Anwendung zu bringen. Umgekehrt machten
die Sprecher der Berner christkatholischen Fakultät ihren
entschiedenen Willen klar, bei aller Aufgeschlossenheit für die
Fragestellung der modernen, protestantischen Theologie die Katholizität
in vollem Umfang zu wahren. Wenn man sich in ihrem Bereich
tatsächlich seit einer längeren Reihe von Jahren veranlasst sah, sich
ernstlich auch mit den Problemen und Positionen der dialektischen
Theologie, zumal mit Karl Barth, auseinanderzusetzen, dann sei
dies aus der Notwendigkeit innerkirchlicher Abwehr der inoffiziellen
Infiltration des religiösen Liberalismus zu erklären. Man habe
gerade auch von Karl Barth her den Anstoss zum Katholizismus,
zur ganzen unteilbaren Wahrheit der alten Kirche, verspürt. Einigkeit

ergab sich in der Aufgabe, vor clie die altkatholische Theologie
gestellt ist. Sie hat nach zwei Seiten hin kritisch zu sein: dem
römischen Katholizismus gegenüber, weil er zu verkennen droht,
was die freie Herrlichkeit des Wortes Gottes ist, und dem Pro-

1) Siehe S. I dieses Heftes.
2) Auszüge aus den boiden andern Referaten sind nicht eingeschickt

worden. Die Redaktion der IKZ.



— 40 —

testantismus gegenüber, weil er immer wieder verkennt, was Sakrament

und kirchliche Wirklichkeit bedeuten. Deshalb müsse in der
nächsten Zeit auf altkatholischem Boden sowohl das Problem der
rechten Aussagen über die Kirche besonders eingehend behandelt,
als auch immer klarer die Stellung zur Reformation und den
verschiedenen modernen Formen des Protestantismus herausgearbeitet
werden.

Dabei muss jedoch als régula aurea clie Forderung Geltung
behalten, die Prof. Küry sehr nachdrücklich erhob: «Wir dürfen den
Katholizismus nicht zu einem Programm machen», gerade wir
nicht, weil wir in der einheitlichen Tradition in beharrender Treue
geblieben sind. Es ist verständlich, wenn innerhalb einer durch
radikale Abschaffungen «gereinigten» Kirche der Versuch der
Rückgewinnung des Verlorenen und Vermissten leicht zur Programmaufstellung

führt. Gerade in der dadurch eintretenden neuen
Einseitigkeit liegt aber dann auch die Grenze und Schwäche solcher
«hochkirchliehen» Erneuerung. Als Katholiken haben wir stets
und in allem die höchste Pflicht, nach der ganzen Wahrheit zu
streben. So führt das Festhalten an den Forderungen des
bekannten Vinzentinischen Kanons, clor je und je ein Palladium
altkatholischer Theologie war, zu Vertiefung der Fragestellung und
zur Befreiung von aller konfessionellen Einseitigkeit.

2. Was clie Aussprache zu dem Hauptthema selbst betrifft, so
ist klar, dass trotz der Einräumung von verhältnismässig viel Zeit
dafür in einem Kreis von annähernd 30 Teilnehmern, die noch nicht
länger vorher miteinander theologisch arbeiten konnten, sich nur
vereinzelte Ansätze einer Klärung und gemeinsamen Beantwortung
der aufgenommenen Fragen ergeben konnte.

Es soll versucht werden, diese Ansätze aufzuzeigen.

a) Eine besondere, eingehende Erörterung der Fragen der
historisch-kritischen Bibelforschung fand nicht statt. Die sehr
weitgehende Zustimmung zu den vorliegenden Früchten dieser die
letzten zwei Jahrhunderte durchziehenden Arbeit, die im Referat
zum Ausdruck kam, blieb jedoch nicht völlig unwidersprochen.
Auf beiden Seiten war man sich aber darüber klar, dass die schlecht-
hinnige Autorität des Wortes Gottes nie von mehr oder weniger
positiven Entscheidungen in historischen Untersuchungen
abhängig zu machen sei. Die Freiheit der Forschung muss deshalb auch
auf diesem Gebiet unangetastet bleiben.



— 41 —

b) Das wesentliche Ergebnis zur Frage der Schriftautorität ist
in der Klärung der Mehrdeutigkeit des Begriffes «Wort Gottes»
zu sehen:

Es wurde eine vierfache Bedeutung dieses Begriffes
unterschieden und in diesem Zusammenhang vor allem im Blick auf
den Johannesprolog die Frage nach dem Verhältnis des ruhenden
Seins des «logos tou theou» zum Geschehen der Offenbarung
gestellt. Dabei wurde klar, dass dieses Geschehen in Worten und Taten
Gottes gleichermassen sieh vollziehe. Die beiden letzteren dürfen
ihrerseits weder einfach identifiziert noch völlig getrennt werden.
Gottes Tat und Gottes Wort sind so gesehen jeweils einmaliges
Ereignis und decken sich deshalb nicht einfach mit dem Wort der
Heiligen Schrift und auch nicht mit clem Wort der kirchlichen
Verkündigung, das den Wahrheitsgehalt dieses Geschehens wiederum
bezeugt. So ergibt sich die vierfache Bedeutung des «Wortes», als
zweite Person der Trinität, als Subjekt und Objekt des

Offenbarungshandelns Gottes, als christliches Zeugnis von diesem
Geschehen und schliesslich als die kirchliche Verkündigung eben diesos

Geschehens. Diese Unterscheidung nimmt dem Schriftwort nichts
von seinem Gewicht, schafft jedoch zugleich Raum für das Men-
schonwerk in der Bibel und für die absolute Autorität Gottes in
und über Schrift, Tradition und Kirche.

c) Von diesem Ansatz aus wurde die Möglichkeit sichtbar, in
der Fragestellung nach der Priorität der Schrift die Eolge einer
Verkürzung des eigentlichen Sachverhaltes zu erkennen. Wenn das

geschriebene Wort nicht schon selbst in jeder Weise Gottes Wort,
sondern als Zeugnis vom Offenbarungshandeln Gottes nur Teil
und Mittel der grossen Bewegung Gottes zur Welt ist, so folgt daraus
tatsächlich, dass es sich letzten Endes gar nicht so sehr um eine

Verhältnisbestimmung von Schriftautorität und Traditionsautorität
handeln kann, sondern um die Unterstellung beider unter die
Autorität Gottes.

d) Hier wurde notwendigerweise die Frage der Kirche
brennend. Volle Einigkeit herrschte darüber, dass es keine Kirche im
Sinne irgendwelcher menschlicher Selbstherrlichkeit geben könne.
Dass aber gerade hier, wo es zugleich um die Freiheit der Kinder
Gottes und des Hl. Geistes geht, immer die unheimliche Gefahr der
Einmischung widerchristlicher, menschlicher «Freiheit» droht und
dass dort, wo man diese Gefahr mit grösster Umsicht durch ein
System des Rechtes und höchste Klugheit des Kirehcnregimentes



— 42 —

zu bannen sucht, nämlich in der Kirche Roms, wir dieser Gefahr
erst recht preisgegeben sind. So kam es einerseits zu reger Diskussion
über die «viva vox ecclesiae», wobei erkannt wurde: Der
rechtmässige Sinn dieser Formel kommt zur Anwendung, wenn sie von
einem vertieften Verständnis des Wesens der kirchlichen Verkündigung

her erfasst wird als «viva vox evangelii». Die Gefahr steht
aber überall dort auf, wo im Pochen auf clie Eigenständigkeit kirchlicher

Organe, sei es ihrer Theologie, sei es des religiösen Bewusstseins

der Massen in der Gegenwart oder auch der hierarchischen
Spitze, eine von der Hl. Schrift unabhängige Offenbarungsquelle
erschlossen wird.

Andererseits wurde im Anschluss an das dritte Referat darüber
diskutiert, worin sich der Beistand des Hl. Geistes für die Kirche
manifestiere und ob wirklich von der aktiven Qualität der infalli-
bilitas ecclesiae oder richtiger von der mehr passiven Qualität der
indefectibilitas zu sprechen sei. Übereinstimmung herrschte
darüber, class jedenfalls clie Wirksamkeit des Hl. Geistes sich auf das

Ganze der Kirche beziehe und class in diesem Sinne der bekannte
Kanon des Vincens von Lerin festzuhalten sei.

So wurden alle drei Referate zu Anstössen zu einer vertieften
Erfassung der Katholizität und wiesen dadurch über die bruch-
stückhaften Einzelergebnisse hinaus in jene Richtung, in der
weiterzugehen der grosse Auftrag altkatholischer Theologie und
Verkündigung bleibt.

3. In den grossen Rahmen der Berufung der altkatholischen
Kirche gesteht, bildete das dritte Korreferat einen sehr passenden
Abschluss. Es sprach in lebendiger Nachempfindung von der
Liturgie der Ostkirche als dem grossen Beispiel und Vorbild der
tiefsten Erfassung des Geheimnisses des Reiches Gottes auf Erden
zwischen Auferstehung und Wiederkunft des Erlösers. Der
Korreferent zeigte, wie hier das Wesen des vom Pneuma Gottes
durchwalteten Leibes Christi im heiligen Tun des von Schrift und
Tradition her gestalteten liturgischen Lebens erkennbar werde, und
er folgerte, dass das gottesdienstliche Leben der Altkatholiken den
innersten Zusammenklang mit diesem Wesen erkennen, festhalten
und verstärken müsse.

Bonn a. Rh. W. Küppers


	Bericht über die 2. Studientagung altkatholischer Theologen

