Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 42 (1952)

Heft: 1

Artikel: Bericht Uber die 2. Studientagung altkatholischer Theologen
Autor: Kuppers, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404290

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bericht iiber die 2. Studientagung
altkatholischer Theologen

Nachdem der erste Altkatholikenkongress nach dem Kriege 1948
in Hilversum (Holland) wieder eine breitere Verbindung zwischen
den verschiedenen Bistiimern hergestellt hatte, wurde die Not-
wendigkeit intensiver, gemeinsamer theologischer Arbeit immer
starker empfunden. So kam es auf die Initiative des Utrechter
Kapitels hin im Sommer 1950 zur ersten Studienwoche mit etwa
30 Teilnehmern im Seminar zu Amersfoort. Die Themenstellung
war hier noch mehr allgemein und umfassend.

Um mehr und mehr die intensive Arbeit an ganz bestimmten
Fragen zu befordern, wurde fiir die zweite Tagung in Bonn, vom
13.-20. August 1951, die Verhéltnisbestimmung von Schrift, Tra-
dition und Kirche zum Hauptthema erklirt. Thm wurden 3 Haupt-
referate, 3 Korreferate und 4 Aussprachesitzungen eingeriumt.

Die Tagung wurde von 27 Theologen, aus Holland (11):
Prof. B. A. van Kleef sen., Pfr. G. A. Smit, Dekan Th. Moleman,
Pfr. A. R. Heyligers, Pfr. J. A. J. van Zanten, Prof. Dr. P. J. Maan,
Pfr. J. C. H. Keman, Prof. P. J. Jans, Prof. M. Kok, Pfr. C. Tol,
Pfr. G. A. van Kleef jr.; aus Deutschland (8): Bischof J. J. Dem-
mel, Pfr. P. Pfister, Pfr. W. Rosch, Pfr. A. Degen, Pfr. Dr.
Buchta, Pfr. Th. Dietz, Pfr. lic. K. Pursch, Prof. Dr. Kiippers;
aus Osterreich (2): Generalvikar Bernauer, Pfr. Fr. Barejska, und
aus der Schweiz (6): Prof. Dr. U. Kiiry, Prof. Dr. E. Riithy,
Pfr. K. Stalder, Pfr. O. Gschwind, Pfr. H. Frei, Pfr. P. Richterich,
besucht. Den Rahmen bot das Altkatholische Bischofliche Seminar
mit der Moglichkeit gemeinsamer Mahlzeiten, seinem grossen Garten
und der Kapelle. Die Vortrige fanden im benachbarten Evange-
lischen Gemeindehaus statt, wihrend die Aussprachen meist unter
den grossen Baumen des Seminargartens gehalten werden konnten.
Die Gebetszeiten um 8 Uhr, 12.30 Uhr und 21.30 Uhr liessen die
Ecclesia orans neben der Ecclesia docens zu ihrem Recht kommen
und zugleich die Einheit in der Mannigfaltigkeit liturgischer Ge-
staltung nach dem Brauch der einzelnen Dibzesen sichtbar werden.

Anmerkung. Die Tagung wurde im Auftrag der Arbeitsgemeinschaft
der Internationalen Altkatholiken-Kongresse in Bonn vom 13. bis 20. Au-
gust durchgefiihrt.



— 35 —

Von zwei Ausfahrten fithrte die eine zum romantischen Ahrtal
und in die Weite der Hifel. In Maria Laach empfing der Prior die
Teilnehmer im Kapitelsaal und sprach iiber die Grundziige Bene-
diktinischer Frommigkeit. Anschliessend wurde die Vesper in der
Klosterkirche besucht.

Die zweite Ausfahrt fiihrte {iber das kurfiirstliche Schloss
Briihl zum Kélner Dom und zu einer Vesper mit der altkatholischen
Gemeinde Koln in ihrer «Auferstehungskapelle» inmitten von
Ruinen.

Neben dem schon genannten Hauptthema standen noch «Das
Bullsakrament» und «Die Mitwirkung der Laien in der altkatho-
lischen Kirche» auf dem Tagungsprogramm. Da der Referent,
Prof. Dr. J. Zeimet (Karlsruhe), und der Korreferent, Pfr. Max
Heinz (Ziirich), am Erscheinen verhindert waren, fand nur eine
kurze Aussprache anhand von schriftlich vorgelegten Thesen des
Referenten und einer ersten Stellungnahme dazu durch Prof. Dr,
Riithy (Bern) statt. Es zeigte sich, dass in exegetischer, dogmen-
geschichtlicher und systematischer Hinsicht noch sehr eingehende
Vorarbeiten fir eine wirklich weiterfiihrende Besprechung des
Themas geleistet werden miissen. Dies soll in planmiissiger Weise
bis zum September 1952 geschehen, um vorgingig zum in Wien
stattfindenden Altkatholikenkongress in einer zweitagigen Studien-
konferenz ausschliesslich die Frage des Bullsakramentes zu be-
handeln.

Das Thema der Laienmitwirkung, das Pfr. P. Pfister (I'rank-
furt) eingehend behandelte, wurde zum Generalthema des Kon-
gresses in Wien 1952 vorgeschlagen und vom in Bonn tagenden stin-
digen Kongressausschuss auch angenommen. Deshalb kénnen wir
uns hier mit kurzen Hinweisen auf die vom Referenten erhobenen
Gesichtspunkte begniigen:

Vom Zeugnis der Schrift her wies er auf, dass tatsiichlich und
rechtmiissig in der Kirche ein Laienstand besteht, und zwar deshalb,
weil es von Christus her das besondere Amt gibt, das als Dienstamt
stets zugleich auch auf die Gemeinde bezogen ist.

In der Beziehung zu Gott besteht allerdings auf Grund der
Gotteskindschaft kein Unterschied zwischen Amtstriigern und Laien.
Vielmehr empfingt jeder durch die Taufe und Firmung eine Stel-
lung, die man mit Recht als das allgemeine Priestertum bezeichnen
kann. Dieser allgemeine Christenstand dussert sich als Selbsthingabe
an Gott und im Dienst am Niichsten. Dennoch werden schon in



W -

frithchristlicher Zeit die zwei Stéinde des besonderen Priestertums
und des Laientums bezeugt und als gottgegeben empfunden. Mit
dem Einstromen der Massen nach der konstantinischen Wende
der Kirchengeschichte tritt die Bedeutung des Laienstandes und
mit ihm die Bedeutung des allgemeinen Priestertums der Gottes-
kindschaft immer mehr zuriick, und ebensosehr wird das spezielle
Priestertum in einseitiger Weise hervorgehoben. Die dadurch ein-
getretene Verschiebung wirkt bis heute unheilvoll nach. Jeder An-
satz zur Besserung muss jedenfalls von dieser grundlegenden Ein-
sicht ausgehen. Deshalb konnte auch die Reformation mit ihrer
einseitigen Verwerfung des besonderen Priestertums den eingetrete-
nen Notstand in der Kirche nicht beheben. Das Tridentinum da-
gegen brachte es nicht zu einer neuen Betonung des allgemeinen
Priestertums, und so brachen in den zwei grossen «Konfessionen»
zwei Wesensmomente der katholischen Kirche auseinander.

Dieser Lage gegeniiber haben die Altkatholiken, deren kirch-
liche Ordnungen den Laien einen weitgehenden Einfluss gestatten,
den grossen Auftrag, das durch Taufe und Firmung begriindete
Sendungsbewusstsein des Kinzelnen zu wecken und zu vertiefen.
Erst aus dieser Tiefe heraus kann die intensive Mitarbeit der Laien
in der Kirche wirklich fruchtbar werden.

Der Referent schloss mit einem weitgespannten Uberblick iiber
die Moglichkeiten praktischer Gestaltung solchen Lebens und emp-
fahl ganz besonders die Abhaltung von Laientagungen und Kursen.

Die Aussprache schloss sich ganz besonders dieser letzten,
praktischen Forderung an. Im iibrigen wurde in sie der Bericht von
Prof. M. Kok (Amersfoort) {iber Werden und Wesen der seit einigen
Jahren mit Billigung der Bischofe gegriindeten «Bruderschaft fiir
altkatholische Aktion St. Willibrord» einbezogen. Sieben Regeln
bestimmen das Leben der Bruderschaftsmitglieder, die Geistliche
und Laien sein konnen. Wenn die eingehenden Erorterungen auch
zeigten, dass die Stunde fiir eine interdiozesane Ausweitung der
bisher auf die Niederlande beschrinkten Bruderschaft noch nicht
gekommen ist, so herrschte doch Ubereinstimmung dariiber, dass
neu sich regendes Leben in den einzelnen Bistiimern an den Grund-
sitzen und Erfahrungen der bereits bestehenden Bruderschaft
St. Willibrord nicht vortibergehen diirfe, sondern sie bewusst zu
Rate ziehen miisse.

Zum Beiprogramm der Tagungswoche gehorten ein «Riick-
blick auf die Dogmatisierung des Dogmas von der leiblichen Himmel-



— 87 —

fahrt Mariens vom 1. November 19505, gegeben von Pfr. P. Pfister.
Aus dem Uberblick iiber eine grosse Zahl von Ausserungen von
sehr verschiedenen Seiten, Personen und Gremien wurde deutlich,
dass die theologische Diskussion sich — wahrscheinlich nicht nach
dem Sinne der romisch-katholischen Kirche — vom Inhalt des
Dogmas mehr auf die grundsiitzlichen Fragen nach der Tradition
und dem unfehlbaren Lehramt der Kirche verschoben habe.
Wiihrend die orthodoxe Kirche das neue Dogma vor allem
als Dogma ablehnt, weisen die nicht-romischen, katholischen Kir-
chen des Westens in erster Linie auf die Tatsache hin, dass das
Dogma weder in der HI. Schrift noch in der Tradition der alten
Kirche bezeugt ist. (iemeinsam mit den protestantischen Kirchen
betonen sie alle, dass mit der Dogmatisierung jedenfalls fiir die
okumenische Wiederbegegnung der Kirchen ein neues Hindernis
aufgerichtet worden sei. Die ganze Frage darf deshalb nicht aus
blosser Toleranz als eine innere Angelegenheit der romisch-katho-
lischen Kirche angesehen werden: Die Kinheit der Kirche, die alle
angeht, wird durch die einseitige romische Festsetzung betroffen.

In einem Gespriich iiber die Kriegsdienstfrage legte Prof. Dr.
Kiippers die sechs folgenden Siitze vor, die in der Formulierung
zwar z.'I'. von den besonderen deutschen Verhiiltnissen ausgehen,
im ganzen jedoch allgemeines Interesse beanspruchen diirfen:

1. Als Christen wissen wir, dass jeder Krieg Ausgeburt der Siinde
ist und in volligem Gegensatz zum Reiche Gottes steht.

2. Die neueste Entwicklung der Kriegstechnik vermehrt nur noch
die von Menschen aller Zonen und Zeiten erkannte Wahrheit,
dass der Krieg wegen der durch ihn unweigerlich herauf-
beschworenen Ubel ein sehr schlechtes, ja letzten lindes ein un-
wiirdiges und sinnloses Mittel im Verkehr der Volker mit-
einander ist.

3. Neben diesen allgemeinen Griinden fiir die Ablehnung des
Krieges steht fiir unser Volk noch die besondere Lage im Span-
nungsbereich und « Niemandsland» zwischen den grossten Mich-
ten unserer Zeit.

4. Sollte trotzdem so oder so aus Griinden, die wir hier nicht zu
beurteilen haben, die politische Entscheidung fiir die Wieder-
einfithrung der allgemeinen Wehrpflicht fallen, so treten wir aus
den genannten Criinden fiir den rechtlichen Schutz der Ge-
wissmscnt-scheidung des Einzelnen ein. Dabel sollte soweit wie



— 38 —

irgend moglich jede echte Gewissensentscheidung durch den
Richter geschiitzt, andererseits aber auch durch einen ent-
sprechenden Zivilersatzdienst das notwendige Gegengewicht ge-
schaffen werden. Die Seelsorgegeistlichen sollten grundsitzlich
nur zur gutachtlichen Stellungnahme durch den Richter heran-
gezogen werden.

5. Geistliche sollten nach Erhalt der Diakonatsweihe auf keinen
Fall zum Waffendienst herangezogen werden, da im katho-
lischen Verstindnis des priesterlichen Amtes sein Tréiger Christus
vor der Gemeinde und die Gemeinde vor Gott vertritt, wie der
Dienst am Altar es ganz besonders augenfillig macht.

6. Wir wiinschen, dass ein Weg gefunden wird, um der berechtigten
Forderung der staatlichen Macht nach Treue und Gehorsam
anders als durch massenhafte, gesetzlich vorgeschriebene Kides-
leistungen zu geniigen.

Die lebhafte Aussprache gelangte besonders zu Satz 4 zu
keiner einheitlichen Auffassung und konnte aus Zeitmangel die
Eidesfrage iitberhaupt nicht beriihren. Stark kam jedoch das Be-
wusstsein der besonderen Verantwortung der Kirchen auf diesem
Gebiet zum Ausdruck. Dies ermoglicht keine starre gesetzliche
Losung der Iragen, stellt dafiir aber um so eindringlicher die
Frage nach der bleibenden Wahrheit der Engelsbotschaft vom
«Frieden auf Erdeny.

Abgerundet wurde das Programm durch verschiedene Berichte,
so iiber die theologische Arbeit der verschiedenen regionalen oder
di6zesanen Pastoralkonferenzen, ferner den Reisebericht wvon
Prof. Kiiry tiber die Paulusfeier der griechischen Kirche und der
«6kumenischen Pilgerfahrt» dieses Sommers zu den Paulusstéitten
in Griechenland und schliesslich einen sehr anschaulichen Bericht
von Pfr. H. Frei (Rheinfelden/Schweiz) iiber die Reise einer ckume-
nischen Abordnung in diesem Sommer durch Griechenland und
Jugoslawien. Fiir die Konferenz von besonderem Interesse waren
dabei die Eindriicke des Berichterstatters liber die gegenwiirtige
Lage der altkatholischen Kirche in Kroatien. Diese hat sich von
inneren Schwierigkeiten und #usseren Bedriickungen bis heute
noch nicht wirklich erholen konnen, so gewiss nach wie vor eine
latente Neigung zum nicht-rémischen Katholizismus als im kroa-
tischen Volke lebendig angenommen werden darf.

Zum Hauptthema der Konferenz wurden folgende drei Re-
ferate gehalten: 1. Pfr. Kurt Stalder, Bern, « Die Autoritit der



— 39

Heiligen Schrift»; 2. Prof. Dr. Urs Kiiry, Bern, «Schrift und
Tradition im altkatholischen Verstiindnis» 1); 3. Prof. Dr. Werner
Kiippers, Bonn, «Das altkatholische Kirchenverstindnis» 2).

Zusammenfassung der Korreferate und Aussprachen zum
Hauptthema. Korreferenten waren in der Reihenfolge der Referate:
Prof. Dr. Maan, Utrecht, Prof. J. P. Jans, Amersfoort, und Pfr. Hey-
ligers, Amsterdam.

1. Wie die Bestellung von hollindischen Korreferenten beson-
ders zu den zwei ersten Referaten der schweizerischen Theologen
erkennen lisst, war man sich schon von der ersten Studienwoche in
Amersfoort her bewusst, dass innerhalb des kontinentalen Alt-
katholizismus gewisse Unterschiede in der Erfassung der Probleme
bestehen, die fiir sich genommen als dem Gegensatz von «katho-
lisch» und «protestantisch» analog verstanden werden konnten.
In grosser Offenheit wurden Fragen und Bedenken ausgesprochen
und beantwortet. Klar trat dabei zutage, dass eine einseitige und
vorschnelle Urteilsbildung hinsichtlich zugegebenener Verschieden-
heiten der theologischen Arbeitsweise abzuwehren sei. Die Sprecher
des Amersfoorter Seminars fanden volle Anerkennung in dem An-
liegen, zugleich mit der Treue zur eigenen Uberlieferung auch die
eine, grosse Lehrtradition der katholischen Kirche in allen Fragen
zu bewahren und zur Anwendung zu bringen. Umgekehrt machten
die Sprecher der Berner christkatholischen Fakultit ihren ent-
schiedenen Willen klar, bei aller Aufgeschlossenheit fiir die Frage-
stellung der modernen, protestantischen Theologie die Katholizitiit
in vollem Umfang zu wahren. Wenn man sich in ihrem Bereich tat-
sichlich seit einer lingeren Reihe von Jahren veranlasst sah, sich
ernstlich auch mit den Problemen und Positionen der dialektischen
Theologie, zumal mit Karl Barth, auseinanderzusetzen, dann sei
dies aus der Notwendigkeit innerkirchlicher Abwehr der inoffiziellen
Infiltration des religivsen Liberalismus zu erkliven. Man habe
gerade auch von Karl Barth her den Anstoss zum Katholizismus,
zur ganzen unteilbaren Wahrheit der alten Kirche, verspiirt. Einig-
keit ergab sich in der Aufgabe, vor die die altkatholische Theologie
gestellt ist. Sie hat nach zwei Seiten hin kritisch zu sein: dem
romischen Katholizismus gegeniiber, weil er zu verkennen droht,
was die freie Herrlichkeit des Wortes Gottes ist, und dem Pro-

—_—

') Siehe 8. 1 dieses Heftes.
®) Ausziige aus den beiden andern Referaten sind nicht eingeschickt
worden. Die Redaktion der IKZ.




—_— 40 —

testantismus gegeniiber, weil er immer wieder verkennt, was Sakra-
ment und kirchliche Wirklichkeit bedeuten. Deshalb miisse in der
niichsten Zeit auf altkatholischem Boden sowohl das Problem der
rechten Aussagen iiber die Kirche besonders eingehend behandelt,
als auch immer klarer die Stellung zur Reformation und den ver-
schiedenen modernen Formen des Protestantismus herausgearbeitet
werden.

Dabei muss jedoch als regula aurea die Forderung Geltung be-
halten, die Prof. Kiiry sehr nachdriicklich erhob: « Wir diirfen den
Katholizismus nicht zu einem Programm machen», gerade wir
nicht, weil wir in der einheitlichen Tradition in beharrender Treue
geblieben sind. Es ist verstindlich, wenn innerhalb einer durch
radikale Abschaffungen «gereinigten» Kirche der Versuch der Riick-
gewinnung des Verlorenen und Vermissten leicht zur Programm-
aufstellung fithrt. Gerade in der dadurch eintretenden neuen Ein-
seitigkeit liegt aber dann auch die Grenze und Schwiiche solcher
¢hochkirchlichen» Hrneuerung. Als Katholiken haben wir stets
und in allem die hochste Pflicht, nach der ganzen Wahrheit zu
streben. So fithrt das Festhalten an den Forderungen des be-
kannten Vinzentinischen Kanons, der je und je ein Palladium alt-
katholischer Theologie war, zu Vertiefung der Fragestellung und
zur Befreiung von aller konfessionellen Einseitigkeit.

2. Was die Aussprache zu dem Hauptthema selbst betrifft, so
ist klar, dass trotz der Einrdumung von verhéiltnismissig viel Zeit
dafiir in einem Kreis von annihernd 30 Teilnehmern, die noch nicht
linger vorher miteinander theologisch arbeiten konnten, sich nur
vereinzelte Ansiitze einer Klirung und gemeinsamen Beantwortung
der aufgenommenen Fragen ergeben konnte.

Iis soll versucht werden, diese Ansitze aufzuzeigen.

a) Eine besondere, eingehende Erorterung der Fragen der histo-
risch-kritischen Bibelforschung fand nicht statt. Die sehr weit-
gehende Zustimmung zu den vorliegenden Friichten dieser die
letzten zwei Jahrhunderte durchziehenden Arbeit, die im Referat
zum Ausdruck kam, blieb jedoch micht vollig unwidersprochen.
Auf beiden Seiten war man sich aber dariiber klar, dass die schlecht-
hinnige Autoritit des Wortes Gottes nie von mehr oder weniger
positiven Entscheidungen in historischen Untersuchungen ab-
hiingig zu machen sei. Die Freiheit der Forschung muss deshalb auch
auf diesem Gebiet unangetastet bleiben.



b) Das wesentliche Ergebnis zur Frage der Schriftautoritiit ist
in der Klirung der Mehrdeutigkeit des Begriffes «Wort Gottes»
zu sehen:

s wurde eine vierfache Bedeutung dieses Begriffes unter-
schieden und in diesem Zusammenhang vor allem im Blick auf
den Johannesprolog die Frage nach dem Verhiiltnis des ruhenden
Seins des «logos tou theou» zum Geschehen der Offenbarung ge-
stellt. Dabei wurde klar, dass dieses (teschehen in Worten und Taten
Gottes gleichermassen sich vollziehe. Die beiden letzteren diirfen
threrseits weder einfach identifiziert noch villig getrennt werden.
Gottes Tat und Gottes Wort sind so gesehen jeweils einmaliges
Ereignis und decken sich deshalb nicht einfach mit dem Wort der
Heiligen Schrift und auch nicht mit dem Wort der kirchlichen Ver-
kiindigung, das den Wahrheitsgehalt dieses Geschehens wiederum
bezeugt. So ergibt sich die vierfache Bedeutung des « Wortes», als
zweite Person der Trinitit, als Subjekt und Objekt des Offen-
barungshandelns Gottes, als christliches Zeugnis von diesem Ge-
schehen und schliesslich als die kirchliche Verkiindigung eben dieses
(eschehens. Diese Unterscheidung nimmt dem Schriftwort nichts
von seinem Gewicht, schafft jedoch zugleich Raum fiiv das Men-
schenwerk in der Bibel und fiir die absolute Autoritit CGottes in
und iiber Schrift, Tradition und Kirche.

¢) Von diesem Ansatz aus wurde die Moglichkeit sichtbar, in
der Fragestellung nach der Prioritit der Schrift die Folge einer Ver-
kiirzung des eigentlichen Sachverhaltes zu erkennen. Wenn das
geschricbene Wort nicht schon selbst in jeder Weise Gottes Wort,
sondern als Zeugnis vom Offenbarungshandeln Gottes nur Teil
und Mittel der grossen Bewegung Gottes zur Welt ist, so folgt daraus
tatsiichlich, dass es sich letzten Endes gar nicht so sehr um eine
Verhiiltnisbestimmung von Schriftautoritit und Traditionsautoritit
handeln kann, sondern um die Unterstellung beider unter die
Autoritit Gottes.

d) Hier wurde notwendigerweise die Frage der Kirche bren-
nend. Volle Einigkeit herrschte dariiber, dass es keine Kirche im
Sinne irgendwelcher menschlicher Selbstherrlichkeit geben konne.
Dass aber gerade hier, wo es zugleich um die Freiheit der Kinder
Gottes und des HI. Geistes geht, immer die unheimliche Gefahr der
Einmischung widerchristlicher, menschlicher «reiheity droht und
dass dort, wo man diese Glefahr mit grésster Umsicht durch ein
System des Rechtes und hochste Klugheit des Kirchenregimentes



— 42 —

zu bannen sucht, nimlich in der Kirche Roms, wir dieser Gefahr
erst recht preisgegeben sind. So kam es einerseits zu reger Diskussion
iiber die «viva vox ecclesiae», wobei erkannt wurde: Der recht-
missige Sinn dieser Formel kommt zur Anwendung, wenn sie von
einem vertieften Verstindnis des Wesens der kirchlichen Verkiindi-
gung her erfasst wird als «viva vox evangelii». Die Gefahr steht
aber iiberall dort auf, wo im Pochen auf die Kigenstindigkeit kirch-
licher Organe, sei es ihrer Theologie, sei es des religitsen Bewusst-
seins der Massen in der Gegenwart oder auch der hierarchischen
Spitze, eine von der HI. Schrift unabhiingige Offenbarungsquelle
erschlossen wird. ‘

Andererseits wurde im Anschluss an das dritte Referat dariiber
digkutiert, worin sich der Beistand des HI. Geistes fiir die Kirche
manifestiere und ob wirklich von der aktiven Qualitit der infalli-
bilitas ecclesiae oder richtiger von der mehr passiven Qualitit der
indefectibilitas zu sprechen sei. Ubereinstimmung herrschte dar-
iiber, dass jedenfalls die Wirksamkeit des HI. Geistes sich auf das
Ganze der Kirche beziehe und dass in diesem Sinne der bekannte
Kanon des Vincens von Lerin festzuhalten sei.

So wurden alle drei Referate zu Anstossen zu einer vertiefton
Erfassung der Katholizitit und wiesen dadurch iiber die bruch-
stiickhaften Einzelergebnisse hinaus in jene Richtung, in der weiter-
zugehen der grosse Auftrag altkatholischer Theologie und Ver-
kiindigung bleibt.

3. In den grossen Rahmen der Berufung der altkatholischen
Kirche gestellt, bildete das dritte Korreferat einen sehr passenden
Abschluss. Es sprach in lebendiger Nachempfindung von der Li-
turgie der Ostkirche als dem grossen Beispiel und Vorbild der tief-
sten Erfassung des Geheimnisses des Reiches Gottes auf Erden
zwischen Auferstehung und Wiederkunft des Erlosers. Der Kor-
referent zeigte, wie hier das Wesen des vom Pneuma Gottes durch-
walteten Leibes Christi im heiligen Tun des von Schrift und Tra-
dition her gestalteten liturgischen Lebens erkennbar werde, und
er folgerte, dass das gottesdienstliche Leben der Altkatholiken den
innersten Zusammenklang mit diesem Wesen erkennen, festhalten
und verstédrken miisse.

Bonn a. Rh. W. Kiippers




	Bericht über die 2. Studientagung altkatholischer Theologen

