
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 42 (1952)

Heft: 1

Artikel: Schrift und Tradition nach altkatholischem Verständnis

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schi'ift und Tradition
nach altkatholischem Verständnis

«Die Kirche spricht ihre Gedanken. in jeder Zeit wieder
anders aus. Mag ihr Glaube ab initio feststehen, sich stärkend am
Worte ihres LIerrn und seiner Apostel, ihr Dogma ist und bleibt
nach seiner Form immer menschliche Formulierung, und ihre Theologie

hat in jedem Geschlecht die Aufgabe, den .überlieferten'
Glauben neu zu durchdenken.» Mit diesen Worten Erzbischof
Rinkels 1) möchten wir das methodische Grundprinzip umschreiben,
von dem auch wir uns im folgenden leiten lassen werden. Wir
meinen nämlich, dass wir als altkatholischo Theologen, die sich
ihrer Kirche konkret verantwortlich wissen, auch über «Schrift und
Tradition» nur reden können unter aufmerksamem Hinhören auf
das, was die Väter des Altkatholizismus in dieser Sache gesagt
haben, dass wir aber andrerseits ihre Äusserungen nicht einfach
unbesehen übernehmen und unkritisch weiter tradieren dürfen.
Vielmehr ist es unsere Pflicht, «den überlieferten Glauben neu zu
durchdenken». Gerade am Problem, mit dem wir es im folgenden
zu tun haben, zeigt es sich mit besonderer Deutlichkeit, class die
altkatholischen Theologen der ersten Generation zwar Grund -

logendes und Massgebendes zu sagen hatten, dass aber andrerseits

die theologische Forschung über unseren Gegenstand seither
in einer Weise weiter fortgeschritten ist, die die theologische
Gesprächslage von Grund auf verändert hat und die uns nötigt, bei
aller Wahrung der Kontinuität mit unseren «Vätern» uns doch
In ganz neuer Weise mit dem Problem auseinanderzusetzen.

Damit ist aber der Weg bereits vorgezeichnet, den wir in
unserer Untersuchung werden gehen müssen : Wir werden in einem
ersten, historischen Teil zunächst die «genuin»-altkatholische
Auflassung darstellen, um dann auf der gewonnenen Grundlage im
zweiten Teil — in Auseinandersetzung mit den moderneren
Fragestellungen — eine systematische Klärung des Problems zu
versuchen.

x) A. Rinkel: Die hl. Eucharistie, IKZ 1947, S. 1.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 19Û2.



2 —

I.

Unsere erste Hauptfrage soll sein: Was sagt der Altkatholizismus

a) über das Verhältnis von Schrift und Tradition b) über
die Tradition selbst

a) Schrift und Tradition

Es hängt mit dem konservativ-zurückhaltenden
Grundcharakter der altkatholischen Kirchenbildung zusammen, dass sich
die altkatholische Kirche zur Frage nach clem Verhältnis von
Schrift und Tradition in einer allgemein-verbindlichen Erklärung,
etwa in einer besonderen Bekenntnisschrift oder in einer synodalen
Entscheidung nicht ausgesprochen hat. Sie hat zu diesem Problem
immer nur anlässlich von Unionsverhandlungen mit anderen
Kirchen Stellung genommen, und zwar hat sie das getan nicht in
einem konfessionell-abgrenzenden oder gar polemisch-reaktiven
Sinn, sondern im Bestreben, wie in allem so auch in dieser Sache

auf die Stimme der alten, ungeteilten Kirche zu hören und auf
dieser Grundlage den consensus zu suchen mit den Kirchen der
Gegenwart. Die Frage, ob und in welchem Sinn ein solcher
Versuch theologisch durchführbar ist, soll vorläufig offen gelassen
werden. Jedenfalls ist das — historisch gesehen — die Haltung
und das Vorgehen der altkatholischen Theologen gewesen.

Das wird schon deutlich an der ersten Bonner Unionskonferenz
von 1874, an der unser Problem erstmals diskutiert und an der
die morgenländisch-orthodoxen, anglikanischen und altkatholischen
Theologen sich auf folgende gemeinsame Erklärung geeinigt haben :

«Während die Hl. Schrift anerkanntermassen die primäre Regel
des Glaubens ist, erkennen wir an, dass die echte Tradition, das
heisst die ununterbrochene, teils mündliche, teils schriftliche
Überlieferung der von Christus und den Aposteln zuerst vorgetragenen
Lehre eine autoritative, von Gott gewollte Erkenntnisquelle für
alle aufeinanderfolgenden Generationen von Christen ist. Diese
Tradition wird teils erkannt aus dem consensus der grossen, in
historischer Kontinuität mit der ursprünglichen Kirche stehenden

Kirchenkörper, teils wird sie auf wissenschaftlichem Wege
ermittelt aus den schriftlichen Denkmälern aller Jahrhunderte1).»
Die endgültige Formulierung dieser These hatte auf der Konferenz

') Bericht über die Bonner Unionskonferenzen, herausgegeben von
Prof. Dr. Heinrich Reusch. Bonn 1874. I, S. 33 f., 50 f.



— 3 —

eine für unser Problem sehr aufschlussreiche Vorgeschichte. In
der ersten Fassung fehlte nämlich der einleitende Satz: «Während

die Hl. Schrift anerkanntermassen die primäre Regel des Glaubens

ist.» Vom anglikanischen Bischof von Pittsburg wurde zur
ersten Fassung, in der die Hl. Schrift überhaupt nicht erwähnt

war, bemerkt: «Ich nehme diese These an, sofern dadurch nicht
ausgeschlossen wird, dass die Hl. Schrift die Regel des Glaubens
ist.» Worauf Döllinger erwiclerto: «Dass die Hl. Schrift Glaubensregel

ist, wird allgemein anerkannt und braucht also nicht
ausdrücklich gesagt zu werden, da es sich bei unserer These nur um
die Konstatierung des Consensus bezüglich zweifelhafter Punkte
handelt.» Ein anderer Anglikaner, Liddon, erklärte hingegen:
«Die These ist ganz korrekt. Sie könnte zwar mit dem 6. der 39
Artikel in Widerspruch zu stehen scheinen, worin es heisst: die
Hl. Schrift enthält alles, was zur Seligkeit notwendig ist, so dass

von niemandem verlangt werden kann, das, was nicht in ihr go-
lesen wird, oder nicht durch sie bewiesen werden kann, als Glaubensartikel

zu glauben. Aber der Ausdruck ,was nicht bewiesen werden
kann', verbunden mit dom 20. Artikel, nach welchem die Kirche
Autorität in Glaubenssachen hat, berechtigt uns, der These
zuzustimmen. » Die morgenländisch-orthodoxen Theologen, Yanischew
und Rhossis, stimmten ebenfalls zu mit der Bemerkung, dass durch
diese These die Frage über das Verhältnis der Hl. Schrift zur
Tradition unentschieden gelassen wird, der erstere fügt bei, diese

Präge werde übrigens auch in den orthodoxen (russischen)
Katechismen nicht genau präzisiert.

Als an einer späteren Sitzung der von anglikanischer Seite

gewünschte Zusatz angenommen worden war, wurden noch weitere
Erklärungen über die Tradition abgegeben. Döllinger erklärte:
« Die Tradition im weiteren Sinne des Wortes umfasst die Hl. Schrift
als erstes und hauptsächlichstes Glied. Die Tradition im engeren
Sinn hat eino interpretative Autorität gegenüber der Hl. Schrift,
und diese ist darum, wie allgemein anerkannt wird, die primaria
régula fidei.» Auf die Frage eines orthodoxen Theologen, ob primär
hier eine zeitliche Priorität oder eine höhere Autorität bezeichnen
will, antwortete Döllinger vorsichtig: «zunächst nur das erstere».
Reinkens erklärte dazu : « Schrift und Tradition dürfen nicht
voneinander getrennt und in einen Gegensatz zueinander gebracht
werden. Sie sind gleich wichtig, wenn auch der Schrift eine
besondere Bedeutung zukommt.» Yanischew bemerkte hierauf, dass



— 4 —

diese Erklärung Reinkens über die besondere Bedeutung der
Hl. Schrift mit der jetzigen Lehrform des russischen Katechismus
übereinstimme. Rhossis hingegen hatte noch einige Bedenken gegen
den Ausdruck «primäre» Regel, will aber nicht gegen die These

stimmen, da sie nicht einer entschiedenen Lehre seiner Kirche
widerspricht.

Der Verlauf der ganzen Debatte zeigt zweierlei : 1. Die Frage
nach dem Verhältnis von Schrift und Tradition, die mehr historisch
als systematisch betrachtet wird, wird theologisch-grundsätzlich
nicht zu Ende erörtert. Aus der gegebenen Situation heraus muss
das geschehen, weil die beteiligten Kirchen — selbst die orthodoxe —
über diesen Punkt zu wenig präzise Lehrbestimmungen haben,
und es kann geschehen, weil — bei einer allerdings sehr allgemein
gehaltenen Anerkennung der Hl. Schrift als «primaria régula
fidei», die zudem bei den Orthodoxen weniger ausgesprochen ist
als bei den Anglikanern — in erster Linie der Konsensus gesucht
werden soll bezüglich der Tradition. Zweitens ist bemerkenswert,
dass in der Fassung des Traditionsbegriffes nicht nur die triden-
tinische Terminologie, sondern auch die triclentinische
Gleichstellung von Schrift und Tradition unverkennbar nachwirkt, während

andrerseits durch die Annahme des Zusatzes über die Ri. Schrift
die Tendenz sich bemerkbar macht, über das Tridentinum
hinauszugehen und der Schrift den Vorrang vor der Tradition
zuzuerkennen. Es wird gleichsam in der Sprache des Tridentinums etwas
intendiert, was das Tridentinum nicht meint. Insofern liegt hier
eine gewisse Ambivalenz vor, die die These als nicht ganz
eindeutig erscheinen lässt.

Zu einer Näherpräzisierung des Verhältnisses von Schrift und
Tradition ist es erst später, anlässlich der gesonderten
Unionsverhandlungen mit den Anglikanern und mit den Orthodoxen
gekommen.

An den Unionsverhandlungen mit den Anglikanern in den
Jahren 1930/31T) haben zunächst die Anglikaner erklärt, dass die

Verwerfung der Unfehlbarkeit des Tridentinums durch die
Altkatholiken von allergrösster Wichtigkeit sei darum, weil im
Tridentinum Schrift und Tradition einander gleichgesetzt werden.
Von altkatholischer Seite wurde dagegen kein Einspruch erhoben
und damit der Verworfung des tridentinischen Traditionsbegriffs

x) Dokumente zu den Unionsverhandlungen der anglikanischen und
altkatholischen Kirche. IKZ 1931, S. 136, 143, 157.



stillschweigend zugestimmt. Hingegen wurde von den Altkatholiken

mit Nachdruck betont, dass die Tradition neben der Bibel

notwendig sei, um sie zu erklären. In Weiterführung dessen, was

1874 bereits von anglikanischer Seite gesagt worden war, erklärten
sich die altkatholischen Theologen ausdrücklich einverstanden mit
dem 6. der 39 Artikel, in welchem die Hinlänglichkeit der Schrift

zur Seligkeit festgestellt wird, ebenso mit Artikel 20, der der Kirche
Autorität zur Entscheidung von Glaubensstreitigkeiten zuspricht,
diese aber der Autorität der Schrift unterstelltl). Damit war ohno

Zweifel ein grosser und wichtiger Schritt getan in der Richtung
einer präziseren Anerkennung des sachlichen Primates der Schrift
vor der Tradition.

Einen etwas anderen Tenor zeigen nun allerdings die
Verhandlungen mit den orthodoxen Theologen im Herbst 1931. Mit
ihnen einigte man sich auf folgende gemeinsame Erklärung: «Die
Tradition ist Erklärung und Ergänzung der Schrift durch die
einmütige Überlieferung der alten Kirche. Die Kirche — so wird in
der Diskussion über die «Sitten und Gebräuche» erklärt — ist als

Hüterin in Glauben und Moral für die Gläubigen autoritativ. Die
Kirche steht daher in der Auslegung über den- Hl. Schrift, nicht
die Hl. Schrift über der Kirche. Die Kirche muss darum auf
Grund von Schrift und Tradition lehren quod ubique, quod semper
quod ab omnibus creditum est. Die Kirche hat niemals die
Aufgabe, neue Lehren zu verkünden, die nicht in Schrift und
Tradition begründet sind2).» Was an diesen Sätzen auffällt, ist
zunächst dies, class von der Tradition gesagt wird, sie sei nicht bloss

Erklärung, sondern «Ergänzung» der Schrift. Aber es wird sofort

') Die beiden anglikanischen Religionsartikel lauten:
Art. 6: «Die Hl. Schrift enthält alle Dinge, die zur Seligkeit notwendig

sind, so dass von keinem Menschon vorlangt werden kann, irgend etwas, was
darin nicht zu losen ist odor durch sie nicht bowioson werden kann, als
Glaubensartikel anzunehmen oder für erforderlich und notwendig zur Seligkeit

zu haiton.» (Es folgt die Aufzählung der kanonischen Bücher.)
Art. 20: «Dio Kircho hat die Macht, Gobräucho und Zoremonien

anzuordnen und in Glaubonsstroitigkeiten zu entschoidon. Jedoch steht es
ihr nicht frei, etwas zu verordnen, was dem geschriebenen Worte Gottes
zuwider ist, auch darf sio koine Stelle der Schrift so erklären, dass sie einer
anderen widerspricht. Daher soll die Kirche, obschon sio Zeuge und Bo-
wahrerin der Hl. Schrift ist, doch nichts wider dieselbe verordnen, noch
den Glauben an irgend etwas ausser derselben als notwendig zur Seligkeit
aufbringen.»

2) Bericht über die Verhandlungen der altkatholischen und der orthodoxen

Kommission in Bonn am 27. und 28. Oktober 1931. IKZ 1932, S. 21 ff.



— 6 —

beigefügt: «durch clie einmütige schriftliche Überlieferung der alten
Kirche». In welchem Sinne das gemeint ist, wird nicht gesagt.
Klar scheint aber folgendes zu sein: Soll diese Formulierung nicht
in einen unversöhnlichen Gegensatz zu stehen kommen zu den
den Anglikanern gemachten Erklärungen, so kann sie nur so
verstanden werden und jedenfalls nur so von uns angenommen werden,
class clie Tradition Ergänzung der Schrift ist in ihren erklärenden
Funktion. Mit andern Worten: Die Tradition kann inhaltlich nur
so ergänzen, class sie die Schrift erklärt. Sodann ist auffällig der
Satz, class clie Kirche in der Auslegung über der Hl. Schrift steht
und das Gegenteil ausdrücklich abgelehnt wird. Soll sich hier nicht
ein Widerspruch auftun zur altkatholischen Zustimmung zum
20. anglikanischen Artikel, so kann damit offenbar nur gemeint
sein, dass die Auslegung nicht dem einzelnen allein überlassen
bleiben darf in dem Sinne, class der einzelne die Möglichkeit hätte,
sich mit einer ausserkirchlichen (etwa aus rein aufklärerischen
Quellen gespeisten) Exegese in Fragen des Glaubens und der Moral
über das Urteil der Kirche zu erheben. Die Auslegung der Schrift
hat vielmehr zu erfolgen in der Einheit mit der Kirche, die als

«Hüterin in Glauben und Moral für die Gläubigen autoritativ» ist.

Man wird nicht verkennen können, class in den Erklärungen
gegenüber den Anglikanern einerseits und den Orthodoxen andrerseits

eine gewisse Ambivalenz vorliegt, die aber, wie wir gesehen
haben, bereits für die Bonner These von 1874 charakteristisch ist,
auf die man sich in den Unionsverhandlungen jeweils berufen hat.
Die Protokolle sind zudem so knapp gehalten, dass die theologischen
Hintergründe der abgegebenen Erklärungen im einzelnen nicht
immer klar ersichtlich werden. Trotzdem glauben wir uns keines
unstatthaften Llarmonisierungsversuches oder einer Verkürzung
des wirklich Gemeinten schuldig zu machen, wenn wir clie

altkatholische Stellungnahme zum Problem «Schrift und Tradition»
wie folgt zusammenfassen:

1. Die Hl. Schrift hat vor der Tradition den zeitlichen (1874)
und den sachlichen Vorrang (1930/31). Die triclentinische
Gleichstellung von Schrift und Tradition wird verworfen.

2. Die Hl. Schrift ist für die Seligkeit genügend und ist der
Autorität der Kirche übergeordnet. Das heisst allerdings nicht,
dass die Schrift zu ihrer Auslegung der Tradition nicht bedarf,
wohl aber, dass diese nichts enthalten darf, was aus der Schrift



nicht bewiesen werden kann (1930/31: Zustimmung zu Artikel 6

und 20).
3. Die Tradition hat der Schrift gegenüber interpretative

Autorität (1874). Sie ist Erklärung der Schrift (1930) und Ergänzung

der Schrift nur in dieser ihrer erklärenden Funktion (1931).

b) Die Tradition

Wir vergegenwärtigen uns noch einmal die These der Bonner

Unionskonferenz (vgl. S. 2) und stellen zunächst folgendes fest:
Im ersten Satz der These wird gesagt, was die Tradition ist, während

im zweiten Satz die Rede davon ist, wie diese Tradition zu
erkennen ist, wobei, wie wir sofort sehen werden, der Hauptakzent
auf diesem zweiton Satz liegt, der in seiner Formulierung auch
bedeutend klarer ist. Der erste Satz hingegen ist nicht ohne innere
Problematik: Einerseits soll unter Tradition, ähnlich wie im
Tridentinum, verstanden werden die «teils mündliche, teils schriftliche
Überlieferung der von Christus und den Aposteln zuerst
vorgetragenen Lehre», sie wäre also das, was Döllinger die Tradition
«im weiteren Sinne» nennt, andrerseits wird aber diese ganze
Tradition durch den einleitenden Zusatz von der Schrift deutlich
unterschieden und ihr als der primaria régula fidei unterstellt, was
bedeuten würde, class nun doch die Tradition im engeren Sinne des

Wortes gemeint wäre, der nach Döllinger «interpretative Autorität»
zukommt. Diese letztere Deutung aber wird unumgänglich, sobald
clor einleitende Zusatz im Vollsinne genommen wird. Dann aber

ergibt sich als Sinn der ganzen These und des zweiten Satzes im
besonderen folgendes: os kommt nicht bei der Feststellung des

apostolischen depositimi fidei, sondern bei der Interpretation der
Schrift, die dieses depositum enthält, entscheidend darauf an,
dass die Kirche in Übereinstimmung steht mit denjenigen Kirchen,
die die Kontinuität mit der alten Kirche nicht aufgegeben haben
und zweitens mit den schriftlichen Dokumenten dieser alten Kirche
selbst. Es wird mit andern Worten in dieser These der Grundsatz

ausgesprochen, dass die Interpretation der Hl. Schrift zu erfolgen
hat in der Einheit mit der ganzen Kirche, sofern diese mit der
alten Kirche in Übereinstimmung steht. Damit wird das — kirchlich

verstandene — Traditionsprinzip klar und eindeutig auf die
antiquitas gegründet.

Auf die Frage, welches die Kirchen seien, die mit der alten
Kirche in Kontinuität stehen, antwortete Döllinger: «zunächst die



morgenländischo Kirche und die abendländische Kirche mit
Ausschluss derjenigen Teile, welche die historische Kontinuität
gebrochen haben». Auf die weitere Frage, ob dazu auch die Kirchen
der Reformation gehören, gab Döllinger zur Antwort: «von der
dänischen lutherischen Kirche möchte ich nicht behaupten, dass

sie die historische Kontinuität gebrochen habe, wie das z. B. die
Genfer Kirche unter Calvin getan hat». Bedeutsamer und wichtiger

ist aber eine andere Abgrenzung, die in dieser These zwar nur
implizit vollzogen wird, aber für ihre Verfasser gerade das Wesentliche

war: dadurch nämlich, dass das Traditionsprinzip entscheidend

auf die antiquitas gegründet wird, soll die römisch-katholische,
speziell jesuitische Ausweitung des Traditionsprinzips, wie sie sich
seit dem Tridentinum mehr und mehr durchgesetzt hatte und zur
Zeit des Vatikanums durch die kurialistischen Thoologen — vor
allem durch Perrone — vertreten wurde, grundsätzlich
zurückgewiesen werden. Nach diesem Traditionsprinzip ist nämlich die

eigentliche Trägerin der Tradition (wohlverstanden: der Tradition
«im weiteren Sinne») die viva vox, das lebendige Glaubensbewusstsein

der je gegenwärtigen Kirche, deren Sprachrohr der unfehlbare
Papst ist, der eben darum in seinon Glaubensentscheidungen
faktisch an die Hl. Schrift und die alte Tradition nicht mehr gebunden
ist. Es ist nach den Diskussionen über das neue Mariendogma l)
nicht mehr nötig, die Argumente noch einmal zu wiederholen, die
die altkatholischen Theologen gegen diesen perronisch-jesuitischen
Traditionsbegriff geltend gemacht haben. Begnügen wir uns mit
der grundsätzlichen Feststellung: wenn der Altkatholizismus die
Tradition entscheidend auf die antiquitas gründet, so verwirft er
damit — um die Ausdrucksweiso H. J. Holtzmanns zu gebrauchen

2) — die Tracütion als «produktiv-schöpferisches» Prinzip,
bejaht sie hingegen und ausschliesslich als konservierend-bewah-
rendes Prinzip. Das scheint uns an der Bonner These, mag sie in
anderer Beziehung nicht ganz eindeutig und darum verschiedener

Auslegung fähig sein, klar und auch das Entscheidende zu sein.

Dass die Bonner These in diesem Sinne zu deuten ist, das geht
auch hervor aus einem Beschluss der Unions-Kommission, die,
1872 vom Altkatholikenkongress zu Köln eingesetzt, beauftragt
war, die Unionskonferenz von Bonn theologisch vorzubereiten.

1) Vgl. Paul F. Pfister: Ist dio leiblicho Himmelfahrt Mariens ein
katholisches Dogma? IKZ 1950, S. 200 ff.

2) H. J. Holtzmann : Kanon imd Tradition. 1859. S. 42 f.



— 9 —

In diesem Beschluss werden zur Abgrenzung der Grundlagen, auf

denen die Unionsgespräche aufgenommen werden sollten, folgende

fünf Sätze aufgestellt: «1. Die Gottheit Christi. 2. Christus hat
eine Kircho gegründet. 3. Als Quellen sind anzunehmen: a) die

Hl. Schrift, b) die Lehre der ökumenischen Konzilien, c) die Lehre

der Kirchenväter der ungeteilten Kirche (die mit der Hl. Schrift
übereinstimmende Überlieferung). 4. Als Criterium gilt der

Ausspruch des Vinzenz von Lerin: id teneamus. .">. Als Methode ist
die historische gewählt1).»

An diesom Beschluss ist dreierlei für uns wichtig: 1. der
Umstand, dass die Tradition als theologisches Erkenntnisprinzip gar
nicht genannt, sondern gloich gesagt wird : massgebend ist — nach
der Hl. Schrift — die Lehre der ökumonischen Konzilien und der
Kirchenväter der ungeteilten Kirche, das ist die mit der Hl. Schrift
übereinstimmende Überlieferung. Es wird also mit andern Worten
von vornherein unterstellt, dass die Tradition inhaltlich identisch
ist mit der Lehre der alten Kirche; 2. ist bemerkenswert, dass der
Grundsatz des Vinzenz von Lerin als «Kriterium» angesehen wird
zur Feststellung dessen, was zu dieser Tradition gehört. Nachdem
aber diese Tradition inhaltlich schon bestimmt ist, kann das nur
heissen, es soll dioser Grundsatz nicht formal-generell auf die Kirche
überhaupt angewendet werdon, sondern nur in dem relativen und
begrenzten Sinne, dass er für die in der Vergangenheit durch die
allgemeine Kirche bereits festgelegten Glaubenswahrheiten
Geltung hat (diese Auffassung vertritt für die Ostkirche auch S.

Bulgakoff)2); 3. ist bedeutungsvoll, class als die Methodo die
historische bezeichnet wird, womit vor allem gesagt werden soll, dass
bei der Feststellung der so verstandenen Tradition die Forschung
frei sein soll und sich nicht durch Direktiven des kirchlichen
Lehramtes binden lassen darf.

Diese in Köln und Bonn ausgearbeitete Fassung des
Traditionsbegriffs — nämlich die Festlegung seiner konservierenden
Funktion und seine inhaltliche Begrenzung auf dio Lehre und,
wie immer beizufügen wäre, auf die Praxis der alten Kirche —
hat dann Aufnahme gefunden in die Utrechter Konvention von
1889 und damit offiziellen Charakter erlangt. Wir können hier
"•cht Sinn und Bedeutung dieser Konvention im einzelnen dar-

Dokumente zu den Unionsverhandlungen des Altkatholizismus.
Herausgegeben von W. Herzog. S. 3.

2) Serge Boulgakoff: L'Orthodoxie. 1932. S. 42 f.



— 10 —

legen, sondern nur eben diesen einen für uns besonders wichtigen
Punkt hervorheben: Nachdem der Ausspruch des Vinzenz von
Lerin als der Grundsatz bezeichnet worden ist, nach welchem die
altkatholischen Bischöfe ihres Amtes walton, wird im unmittelbaren

Anschluss daran erklärt: «Wir halten darum fest an clem

Glauben der alten Kirche, wie er in den ökumenischen Symbolen
und in den allgemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen
der ökumenischen Synoden der ungeteilten Kirche des ersten
Jahrtausends ausgesprochen ist. » Die Tradition, an der wir festhalten —
heisst das mit andern Worten —, ist die Lehre der alten Kirche.

Die Anrufung dos Vinzenzschen Grundsatzes in der Utrechter
Erklärung hat also die Bedeutung eines konkreten Bekenntnisses

zur Lehre der alten Kirche und will nicht in erster Linie eine
formale Glaubensregel aufstellen a). Der Satz der Utrechter Erklärung
— sagt Erzbischof Rinkel — «befasst sich mehr mit clem Inhalt
des Glaubens, clem dopositum, als mit der Frage nach den Quellen,
denen dieser Glaube entspringt» 2).

Allein, was bedeutet nun dieses Bekenntnis zur Lehre der
alten Kirche grundsätzlich Was will der Altkatholizismus mit
seiner Erneuerung des altkirchlich-konservierendon Traditionsbegriffs

Wichtig ist vor allem die Feststellung: Es soll durch die

Berufung auf die Lehre der alten Kirche nicht der Grundsatz der sog.

«primitiven Tradition», des consensus quinquesaecularis, wie ihn
etwa Georg Calixt verstanden hat, erneuert werden, in der

Meinung, class die Kirche der ersten Jahrhunderte durch ihre zeitliche
Nähe zu Christus den Herrn der Kirche auch besser verstanden,
in ihrer Substanz christlicher gewesen sei. Vielmehr hat dieses

Bekenntnis zur alten Kirche die Bedeutung eines Bekenntnisses zur
einen und ganzen Kirche. D. h. es soll als Tradition, nämlich als

interpretative Autorität gegenüber der Hl. Schrift nur gelten, was
die eine und die ganze Kirche in Freiheit und Einmütigkeit von
ihrem Herrn und Meister je und je bekannt hat, und zwar darum,
weil nur der einen und ganzen Kirche die Verheissung des Herrn

gilt, dass er mit seiner ganzen Wahrheit bei ihr sein werde. Diese

1) Ich korrigiere damit eine Auffassung, die ich vortreten habe in
meiner Broschüre: Das christkatholischo Bekenntnis. Christkatholisches
Schriftonlager Basel. 1930.

2) A. Rinkel: Wort Gottes und Tradition in der altkatholischen Kirche
unter besonderer Berücksichtigung der Utrechter Konvention. IKZ 1939.
S. 53.



— 11 —

eine und ganze Kirche hat aber bis jetzt ihre Stimme nur erheben

können in der alten, ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends.

«Wir wollten — sagt Bischof Ed. Herzog in seinem Hirtenbrief

zur Utrechter Konvention1) — mit unserer Erklärung den

Gedanken betonen, dass für uns nicht irgendeine Teilkirche, sondern

die Gesamtkirche höchste kirchliche Autorität sei. Diese aber

konnte ihre Stimme nur vernehmen lassen im ersten christlichen
Jahrtausend, als sie noch nicht in eine morgen- und abendländische
Kirche geteilt war. Ebenso wenig wie wir sagen wollten, dass bis

zum Ende des Jahres 1000 in der christlichen Kirche alles gut
gewesen, konnten wir die Absicht haben, zu erklären, von diesem

Zeitpunkt an sei z. B. in der abendländischen Kirche keine wahre
und gute Verordnung mehr erlassen worden.»

Die Lehre des Altkatholizismus über die Tradition lässt sich
demnach wie folgt zusammenfassen:

1. Der Tradition, verstanden als «interpretative Autorität
gegenüber der Hl. Schrift», kommt nicht die Bedeutung eines

produktiv-schöpferischen, sondern eines ausschliesslich konservierend-
bewahrenden Prinzips zu (1874).

2. In dieser ihrer konservierenden Funktion ist die Tradition
inhaltlich identisch mit der Lehre und Praxis der alten Kirche
(1872, 1889).

3. Das Bekenntnis zur alten Kirche hat die Bedeutung eines
Bekenntnisses zur einen und ganzen Kirche. Das heisst: es soll
und darf vom Traditionsprinzip nur in dem Sinne Gebrauch
gemacht werden, class die Hl. Schrift in der Einheit mit der ganzon
und der alten Kirche ausgelegt wird.

Wenn wir abschliessend die altkatholischen Vernehmlassungen
zum Problem «Schrift und Tradition» überblicken und uns ein
zusammenfassendes Urteil bilden wollen, so werden wir zunächst
zugeben müssen, dass diese Vernehmlassungen im einzelnen sehr
zurückhaltend und auch nicht immer ganz eindeutig sind. Man hütet
sich — getreu dem altkatholischen Grundprinzip — voreilig eine
«neue» Lehrentscheidung zu treffen. Andrerseits aber sind diese

Vernehmlassungen deutlich genug, um uns wenigstens allgemeine
Direktiven geben zu können für eine systematische Durchdringung

') Bischof Eduard Herzog: Hirtenbriefe, Neue Folge, 1901, S. 64 f.



— 12 —

des Problems. Und zwar scheint uns ihre richtunggebende Bedeutung

in folgende drei Punkte zusammengefasst werden zu können:
1. Das theologische Denken des Altkatholizismus schreitet fort

in der Richtung einer stärkeren Akzentuierung des Vorranges der
Schrift vor der Tradition. Die tridentinische Gleichstellung von
Schrift und Tradition wird aufgegeben.

2. Im Zusammenhang damit wird die Tradition immer
deutlicher als Tradition der Kirche verstanden, die mit der Lehro und
Praxis der alten Kirche wesentlich identisch ist.

3. Entscheidend für den Altkatholizismus — und sein eigentlicher

Beitrag zum Gespräch zwischen den Konfessionen — ist seine
ökumenische Grundhaltung, sein Dringen auf den Consensus mit
der ganzen und der alten Kirche.

IL
Wenn wir auf der Grundlage, che die «Väter des Altkatholizismus»

geschaffen haben, unser Problem systematisch weiter
durchdenken wollen, so wird der leitende Gesichtspunkt vor allem der
sein müssen, dass wir von ihrer ökumenischen Grundhaltung nicht
abweichen, sondern, wie sie, den consensus mit der ganzen und der
alten Kirche suchen müssen.

Dieser Versuch stösst aber auf ein grosses Hindernis. Und
dieses Hindernis liegt darin, dass die alte Kirche über « Schrift und
Tradition» nicht eindeutig gelehrt, ja das Problem, so wie es sich

später dem Abendland gestellt hat, noch nicht eigentlich gekannt
hat. Wohl liegt eine Entscheidung des siebenten ökumenischen Konzils

vor, die lautet: «Wer nicht die ganze kirchliche Überlieferung
annimmt, die geschriebene wie die ungeschriebene, der sei

ausgeschlossen.» Aber in dieser Erklärung ist nicht von der Schrift,
sondern nur von der Überlieferung, und zwar ausdrücklich nur von
der kirchlichen Überlieferung die Rede. Zudem spricht sie «nicht so
sehr eine theoretische Lehre über die Überlieferung aus als vielmehr
nur das lebendige Bewusstsein des Wahrheitsbesitzes durch die

Überlieferung aus der Zeit der Apostel»l). Ahnliches wäre wohl auch

zu sagen von den Kirchenvätern, einschliesslich des Vinzenz von
Lerin. Sie haben das Problem wohl gesehen und erörtert, aber in
seinem spezifischen Gehalt und in seiner vollen systematischen
Tragweite noch nicht eigentlich zu Ende gedacht.

1) Nouner-Roos : Dor Glaube der Kirche in den Urkundon der Lohr-
verkündigung. 1938. S. 62.



Es ist doch wohl dem Urteil A. Gilgs zuzustimmen, dass die

Frage «Schrift und Tradition» erst zu Beginn der neueren Zeit zu

dogmengeschichtlicher Reife gelangt ist, und zwar «durch den Zu-

sammonprall der im Tridentinum redenden Kirche mit den Kirchen
der Reformation» '). In der katholisch-protestantischen Kontroverse,
die nach dem Tridentinum mit Wucht einsetzt und die sich durch
die «Jahrhunderte bis auf den heutigen Tag hinzieht, wird die Frage
erst in ihrer ganzen Schärfe gestellt. Ihre Erörterung ist darum
für uns heute gar nicht mehr möglich ohne eine gründliche Prüfung
dieser Kontroverse. Das gilt auch für unsere altkathohsche Theologie,

die ja mit ihrer ökumenischen Grundhaltung nicht meint,
dass mit der alten Kirche die Lehrbildimg der Kirche überhaupt ihre
uuüberschreitbare Grenze gefunden habe.

Bei der näheren Prüfung der Kontroversliteratur zu unserem
Problem, vor allem des 10. und 17. Jahrhunderts, zeigt es sich aber,
dass sie an die ihr gestellte Frage von vornherein in einem
konfessionell-reaktiven, unökumenischen Geiste herantritt, vor allem
aber, dass sie das tut unter Verwendung von Kategorien und Dcnk-
formen, die sich von der neueren Bibel- und Dogmenkritik, speziell
aber von einem vertieften heilsgeschichtlichen Verständnis der
biblischen Botschaft her nicht mehr aufrecht erhalten lassen. Wir worden
darum nicht umhin können, dio von der alton Kontroverstheologie
verwendeten Begriffe zu revidieren und neu zu prägen. Ein erster
bedeutsamer Schritt in dieser Richtung ist im Bereiche der altkatholischen

Theologie gemacht worden an der Studientagung des Zürcher
Kongresses von 1938, an deren Ergebnisse wir z.T. direkt anknüpfen2).

Das darf nicht, wie wir ausdrücklich betonen möchten, als
Einbruch einer unserem altkatholischen Kirchentum fremden, speziell
protestantischen Denkweise bewertet werden, vielmehr liegt diese
«Neu-Orientierung». soweit sie durch die neuere Bibel- und Dogmenkritik

notwendig geworden ist, durchaus auf der Linie unserer
altkatholischen Väter, die eben diese Kritik, die damals noch in dcni
Anfängen steckte, freudig begrüsst und selber ausdrücklich die
Rückkehr zu einer «unverfälschten Exegese» gefordert haben und

') Arnold Gilg: Zum altkirchlichen Traditionsgedanken. IKZ 1939,
S. 28.

-D'0 Hauptreferato der Zürcher Studientagimg über Schrift und
Tradition sind enthalten im 1. Heft der IKZ 193». Neben den bereits
erwähnten Referaten von Erzbischof A. Rinkel und Prof. A. Gilg (Anm. 11

und 13) ist noch besonders zu nennen der Vortrag von Prof. 10. Gaugier:
Das Wort und dio Kirche im Neuen Testament.



— 14 —

sich durchaus bewusst waren, durch diese Forcierung über die
Positionen des überlieferten Katholizismus, wie sie zur Zeit des Kon-
züiarismns und auch des Tridentinums bestanden hatten, wreit

hinausgeführt zu werden.
Welches sind nun — in bezug auf unser Problem — die

wichtigsten Erkenntnisse der neueren Forschung Mit Rücksicht auf
die Knappheit der verfügbaren Zeit können wir nur mehr stichwortartig

die Grundbegriffe zu umschreiben suchen, die wir im folgenden
zur Anwendung bringen werden. Es betrifft dies die Begriffe der

Offenbarung, der Hl. Schrift, der kirchlichen Verkündigung und
der Tradition.

1. Unter Offenbarung verstehen wir die Selbstmitteilung Gottes.
Sie ist als solche ein Geschehen, das sich vollzieht im konkreten
Pleilshandeln Gottes an den Menschen in Wort und in Tat.
Offenbarung ist also nicht bloss clie Mitteilung einer Lehre oder eines
Wissens über Gott und in diesem direkten Sinne auch nicht die

Mitteilung des «Wortes Gottes». Sie ist vielmehr dieses
Heilshandeln selbst, ist Gott in seinem Heilshandeln, dessen Kraft und
Wahrheitsmacht uns als das «Wort» seiner Offenbarung
entgegentritt.

2. Die Hl. Schrift Alten und Neuen Testamentes ist «Gottes
Wort» als die von Gott selbst — cl. h. vom Hl. Geist durch die

Propheten und Apostel — gewirkte Bezeugung des Offenbarungsgeschehens.

Diese Bezeugung erfolgt durch das Mittel an sich fal-
libler Menschenworte, deren sich Gott bedient, um durch sie Sein

Wort, das infallibel ist, zu «offenbaren». Die Hl. Schrift ist demnach

als zweite Gestalt der Offenbarung zu bezeichnen in dem
Sinne, dass sie als blosse Bezeugung des Offenbarungsgeschehens
von diesem selbst zwar grundsätzlich verschieden ist, andrerseits
aber dieses Offenbarungsgeschehen in seiner Wahrheitsmacht auf
den Plan stellt und insofern mit ihm eins ist.

3. Die dritte Gestalt der Offenbarung ist die kirchliche
Verkündigung in Wort und Sakrament, durch die das in der Hl. Schrift
bezeugte Offenbarungsgeschehen, d. h. seine Kraft und Wahrheitsmacht

je und je gegenwärtig gesetzt wird. Wenn auch die
Offenbarung in ihrer biblischen Bezeugung «mit dem Tode des letzten
Apostels» faktisch abgeschlossen ist, so muss doch andrerseits
gelten, dass das Offenbarungswort in seiner durch die kirchliche
Verkündigung sich vollziehenden Vergegenivärtigung, in seiner
Repräsentation, sich an und in der Kirche Christi fortsetzt.



— 15 -
Innerhalb des Verkündigungswortes der Kirche1) hat die

Tradition, die Reflex und zugleich Norm der konkreten Verkündigung
ist, in dem Masse, als sie schriftgemäss ist, zwar nicht die Bedeutung
einer Offenbarungsgestalt, wohl aber einer Instanz, die anzeigt,
wo in der Kirche die Heilsoffenbarung sich fortsetzt.

Von diesen Grundpositionen aus, die wir hier nicht begründen
können, wohl aber im folgenden näher explizieren werden, sollen
nun die wichtigsten Argumente der katholisch-protestantischen
Kontroverstheologie geprüft werden. Es sind, wie J. Ranft2)
dargetan hat, in der Plauptsache vier Argumente, die die tridentinisch-
katholische Theologie, vertreten vor allem durch Peresius, Cano und
Bellarmin, gegen das reformatorische sola scriptura ins Feld führt :

1. Die Tradition hat die zeitliche und sachliche Priorität vor der
Schrift. Die Tradition ist es, die die Schrift als heilige Schrift
autorisiert.

2. Dio Schrift ist dunkel und unklar. Darum muss es neben
der Schrift noch eine andere, den Schriftsinn verdeutlichende
Quelle der Glaubenserkenntnis geben, und das ist die vom Hl. Geist
gehütete exegetische Tradition der Kirche.

3. Die Schrift ist dogmatisch ungenügend, cl. h. sie enthält
nicht alles, was zum christlichen Glaubensschatz (depositimi fidei)
gehört und bedarf darum einer inhaltlichen Ergänzung durch die
Tradition, der dogmatischen Tradition.

4. Schrift und Kirchenväter zeugen in einer Weise für die
Tradition, die nur daraus erklärbar ist, dass das Traditionsprinzip
im Gesamtorganismus der Heilsgeschichte selbst verwurzelt ist.

Diesen katholischen Argumenten stellt die altprotestantische
Orthodoxie vier Gegenargumente entgegen. Sie sind im wesentlichen
gegeben in den vier sog. affectiones scripturae, wie sie vor allem
Gerhard und Calov begründet haben.

1. Gegen den katholischen Satz von der Priorität der Tradition
steht als erste und grundlegende affectio scripturae die auctoritas

^

') Vgl. dazu Karl Barth: Kirchliehe Dogmatik I, l, S. 89 ff., der zu
" r01 ^rago Grundlegendes sagt, abor — wie wir meinen — daim doch

nicht dio daraus sich ergebenden Konsequenzen zieht, vor allem deshalb
nicht;, woil d°r Kirchenbegriff ungeklärt bleibt.

J Jose! Ranft: Der Ursprung des katholischen Traditionsprinzips.
1931. S. 37 ff. '



— 16 —

der Schrift. Darnach hat die Schrift als Gottes Wort ihre Autorität
in sich selbst und verdankt sie nicht der Tradition.

2. Gegen den katholischen Satz von der ungenügenden Klarheit

der Schrift steht als zweite affectio scripturae die perspicuitas
der Schrift, der Satz von der Durchsichtigkeit und Eindeutigkeit
ihres Wortlautes in allen wesentlichen Dingen.

3. Gegen den katholischen Satz von der dogmatischen
Ungenügendheit der Schrift steht als dritto affectio scripturae der
Satz von der suficientia oder perfectio der Schrift, wonach alles

zum Heil Notwendige in der Schrift explizit enthalten ist.
4. Gegen den katholischen Satz, dass die Schrift nur innerhalb

der Tradition, nämlich innerhalb des Gesamtorganismus der
Heilsökonomie und der Kirche Heilswirkung hat, steht als vierte affectio
scripturae der Satz von der efficacitas der Schrift, wonach die Schrift
durch sich selbst das Pleil wirkt, das Gnadonmittel schlechthin ist.

Anhand dieser vier historisch bedeutsam gewordenen Thesen
und Antithesen wollen wir versuchen, die wichtigsten Probleme
neu zu durchdenken.

A. Die Autorität der Hl. Schrift und der Tradition

Auf die Frage: ist es die Tradition, die die Schrift als Gottes
Wort autorisiert oder autorisiert die Schrift sich selbst möchten
wir mit folgenden Überlegungen antworten: Kanonische Bedeutung
im aktiven Sinno des Wortes, nämlich die Bedeutung einer
richtunggebenden Norm und d. h. Autorität hat dio Schrift dadurch, dass

sie sich als ein Werk Gottes, als ein in der Geschichte der Urkirche
sich vollziehender Akt seines Heilshandelns der Kirche «imponiert»
hat und dass die Kirche ihrerseits diesen göttlichen Akt durch die

Abgrenzung des Kanons, d. h. durch die Aufstellung einer Liste
kanonischer Bücher anerkannt hat. Es ist also nicht richtig, zu

sagen, dass die Kirche den Kanon «geschaffen» hat. Gott hat, wie
auch die römisch-katholische Theologie l) richtig unterscheidet,
primo actu • n Yanon geschaffen, die Kirche aber secundo actu
diesen von Gott geschaffenen Kanon anerkannt. Wenn das aber
so ist, so ist damit auch gesagt, class durch diesen Akt der
Anerkennung die Kirche von diesem Augenblick an sich dem Kanon
unterstellt und damit faktisch die Überlegenheit der Schrift über

l) Bernhard Bartmann: Lehrbuch dor Dogmatik. 1932. S. 14.



17

jegliche weitere Tradition anerkannt hat *). In dieser Hinsicht ist
die Tatsache, dass es für die Kirche einen Kanon hl. Schriften gibt,
nicht ein Beweis dafür, dass die Tradition der Schrift überlegen ist,
sondern gerade umgekehrt dafür, dass die Kirche und ihre
Traditionen nunmehr der Schrift als einer ihr überlegenen Autorität
untergeordnet sind.

Nun hat allerdings die tridentinisch katholische Lehre, wenn
sie die zeitliche Priorität und die sachliche Gleichordnung der
Tradition mit der Schrift behauptet, weniger diese wicAkanonisch-
kirchliche Tradition im Auge als vielmehr dio der Kanonbildung
vorangehende und sie begleitende sog. apostolische Urtradition.
Sie legt in diesem Zusammenhang allergrösstes iowioht darauf, zu
betonon, dass der schriftlichen Fixierimg des Wortes Gottes dessen
mündliche Verkündigung und Tradierimg im apostolischen Zeitalter

vorangegangen ist. Sio weist insbesondere darauf hin, class

schriftliche Fixierung eigentlich nur ein durch die zeitliche Ent-
ternung vom Offenbarungsgeschehen notwendig gewordener
«Ersatz» für die mündliche Tradierung sei, diese aber sei die ursprüngliche

Form des biblischen Offenbarungszeugnisses und dürfe darum
nicht hinter die schriftliche Form zurückgestellt werden. Auch das
Neue Testament lohfe ausdrücklich die Gleichwertigkeit von Schrift
und mündlicher Überlieferung (z. B. 2. Thess. 2, 14). Es könne eben
darum der Schriftlichkeit des biblischen Offenbarungszeugnisses
nicht die Bedeutung zukommen, die ihr speziell der reformierte
Protestantismus, der aus dem Schrift-Wort geradezu ein Lehr-
gesetz gemacht habe, noch heute beimesse. Das gehe übrigens auch
daraus hervor, dass Jesus selbst nicht geschrieben und °auch den
Jüngern nicht den Auftrag zum Schreiben, wohl aber zur mündlichen

Verkündigung gegeben habe.

Auf diese - vor allem in der populären Polemik — oft
angeführten Argumente ist zunächst zu erwidern, dass sie an und für
sich richtig sind, aber für eine Gleichordnung der Tradition mit
der Schrift oder gar für deren Überordnung nichts beweisen. Denn
mit diesen an sich richtigen Feststellungen ist ja nichts anderes
erficht als der Weg beschrieben, den das Offenbarungszeugnis von
semer ersten Form, die die mündliche war, zu seiner zweiten und
endgültigen Form, die die schriftliche ist, historisch gegangen ist.
Selbstverständlich ist die Schrift etwas Nachträgliches im Ver-

vgl. Oscar Cullmann: Christus und die Zeit. 1946. S. 150 f.
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft I, 1952. 2



gleich zur ersten Form des Offenbarungszeugnisses, zur mündlichen
Verkündigung der Apostel und zu ihrer Tradierimg durch die apostolischen

Traditionszeugen. Aber alles das, was vor der Schrift liegt,
eben jener Weg von der mündlichen Verkündigung zur schriftlichen

Fixierung und damit auch die ursprünglich-mündliche
Verkündigung selbst ist als solche für uns heute unanschaulich,
unerkennbar, unzugänglich geworden. Wir kennen die mündliche
apostolische Verkündigung und ihre Tradierung nur noch in ihrer
schriftlichen Fixierung im Bibelwort*).

Wir sagen mit Absicht «nur noch», um damit anzudeuten, class

es sich beim ganzen Problem um ein solches der zeitlichen Datierung,

besser gesagt: der heilsgeschichtlichen Ökonomie handelt und
nur auf dieser Grundlage, aber niemals abstrakt-formal erörtert
werden kann. Es ist also an und für sich die Möglichkeit ausser-
biblischer Traditionen offen zu lassen und durchaus zuzugeben,
dass nicht das ganze mündliche Kerygma der Apostel in die Schrift
Eingang gefunden hat (vgl. Joh. 21, 25). «Gottes Wort muss weder
in der Schrift prinzipiell gefangen noch durch sie prinzipiell
abgeschlossen sein2).» Aber — und darauf kommt es entscheidend

an — diese ausserbiblischen mündlichen Traditionen sind uns seit
der Kodifizierung des ursprünglichen Kerygmas in der Schrift als

apostolische nicht mehr zugänglich. Sie können zwar Eingang
gefunden haben in die Frühkirche und haben es sicher auch, aber als

nunmehr kirchliche Traditionen müssen sie es sich gefallen lassen,
sich auf ihre Apostolizität durch das Schriftwort prüfen zu lassen.

Das aber heisst: es gibt neben der Hl. Schrift für uns nicht noch
eine mündliche apostolische Überlieferung als zweito «Offenbarungsquelle».

Es muss der Satz des Tridentinums, class Schrift und
Traditionen gleichgeordnet, pari pietatis affectu entgegenzunehmen
seien, zurückgewiesen werden.

Mehr nebenbei sei bemerkt: es ist durchaus denkbar, dass

Papias, der bekanntlich der «zosa phone» der Überlieferung den

Vorzug gibt vor der Schrift, vielleicht auch noch Irenäus und

Tertullian, die ähnlich reden, im Besitze noch nicht kodifizierter
apostolischer Traditionen waren. Aber was damals — im 1. und
2. Jahrhundert — noch möglich war, das ist heute und war schon
1546 nicht mehr eine ernsthafte Möglichkeit. Die mündliche aposto-

') Vgl. Karl Barth: Kirchliche Dogmatik I, 2. S. 613 ff.
-) Krnst Gaugler: Das Wort und die Kircho im Neuen Testament.

IKZ 1939. S. 24.



— 19 —

lische Tradition ist uns nur noch zugänglich in ihrer schriftlichen
Gestalt. Dio Bibel ist einzigo Offenbarungsquelle. Ihr kommt darum
eine Autorität zu, die schlechterdings incommensurabel ist.

Welcher Art ist diese Autorität der Schrift Ist sie eine absolute

Absolut ist die Autorität der Schrift nur in dem Sinne zu

nennen, dass os seit der Kanonbildimg keine Instanz mehr über
die Schrift hinaus gibt, auf die wir uns ihr gegenüber borufen
könnten. Aber sio ist nicht absolut in dem Sinne, dass ihr diese

Autorität inhärent, wesenseigen wäre. Es ist darum zum
mindesten ungenau, zu sagen, dass die Schrift «sich selbst autorisiere».

Die Schrift autorisiert nicht sich selbst, sondern sie wird
autorisiert, sofern Gott, dessen Autorität allein absolut ist, durch
sie sein Wort zur Kirche spricht.

Die Autorität der Schrift ist aber auch nicht absolut in dem
Sinne, class sie, ganz in sich selbst ruhend, ohne Beziehung wäre zu
dem von ihr intendierten Heilsgeschehen in der Kirche. Autorität
ist auch hier ein Relationsbegriff und hat Sinn nur, wenn er
angewendet wird auf einen Partner, dem diese Autorität gilt. Und
das ist clie Kirche, in der nach der ihr gegebenen Verheissung eben
jenes Heilsgeschehen — durch dessen Vergegenwärtigung in Predigt
und Sakrament — sich fortsetzt. Die Schrift ist also absolute Autorität

für die Kirche und in der Kirche, und zwar ist sie das, wio
wir wiederum gegen die altprotostantischo Orthodoxie abgrenzend
sagen müssen *), als auctoritas judicialis und als auctoritas
causativa. D. h. die Autorität der Schrift kommt nicht nur in ihrer
richterlichen, sondern auch in ihrer den Glauben schaffenden
Funktion erst in der Kirche zu ihrem Ziel.

Ist die Autorität der Schrift in diesem doppelt eingeschränkten
Sinne eine absolute, so ist ihr gegenüber die Autorität, die der
Kirche und ihrer Tradition zukommt, eine relative zu nennen, nicht
in dem Sinne, dass sie, wie oft gedeutet wird, eine rein menschliche
und «wie alles Menschliche relativ» wäre, sondern relativ im Sinne
von bezogen, von abhängig, abhängig nämlich von der ihr
übergeordneten Autorität der Schrift, die allein das authentische Zeugnis
des Offenbarungsgeschehens, enthält. In diesem Sinne ist die
Schrift als norma normans, die Tradition als norma normata zu
bezeichnen.

Vgl. Luthardt-Jolke: Kompendium der Dogmatik. 1948. S. 134 f.



— 20 —

Wenn man endlich bedenkt, dass die Kirche (und ihre
Tradition) ihr Leben und ihre Vollmacht von der Wahrheitsmaeht des

Offenbarungsgeschehens empfängt und diese Wahrheitsmacht allein
durch das Wort der Schrift wirksam zu werden vermag (vgl. unsere
Ausführungen unter D), so kann es auch nicht genügen, zu sagen,
dass die Hl. Schrift und die Kirche mit ihrer Tradition zwei
verschiedene Gaben desselben Gottos seien und als solche gleichsam
im gleichen Range stünden. Es muss vielmehr gelten: die Kirche
ist eine Gabe Gottes, die er uns zuteil werden lässt allein durch das

Wort der Schrift l), sowie der Hl. Geist allein ausgeht durch den
Sohn.

Wir meinen also: Die Hl. Schrift hat für die Kirche absolute
Autorität kraft der ihr von Gott verliehenen Wahrheitsmacht,
während die Kirche und die Tradition ihre Autorität vom Wort
der Schrift empfangen und insofern nur relative Autorität besitzen.

B. Die Perspicuitas der Hl. Schrift und die exegetische Tradition
der Kirche

Der tridentinisch-katholischen Theologie geht es darum, zu
betonen, dass die Hl. Schrift dunkel und vieldeutig sei, dass sie —
soll nicht jeder einzelne in ihr finden, was er will — einer
autoritativen Interpretation durch die Kirche bedarf und dass diese

gegeben sei in der sog. exegetischen Tradition der Kirche. Die

altprotestantischen Kontroverstheologen machen demgegenüber
geltend, dass die exegetische Tradition der Kirche erst recht
vieldeutig und widerspruchsvoll sei, während ihr gegenüber die
Hl. Schrift in ihren wesentlichen Inhalten klar und eindeutig,
perspicua sei, und zwar sei sie das in ihrem Wortlaut non ratione

rerum, sed ratione verborum: «Die Schrift ist Licht».

Der Gegensatz zwischen der katholischen und protestantischen

Lehre scheint über diesen Punkt heute nicht mehr allzu

gross zu sein. Denn einerseits wird von den heutigen protestantischen

Theologen der Satz von der perspicuitas der Schrift in
seiner ursprünglichen Bedeutung nicht mehr aufrecht erhalten.
Es wird zugegeben, dass diese Perspicuitas keinesfalls eine der
Schrift selbst inhalierende Eigenschaft sei, die ihr darum
zukomme, weil sie Gottes unfehlbares Wort ist2). Das zu behaupten,

J) Ibidem S. 136.
2) So Karl Barth: Kirchbehe Dogmatik I, 2. S. 504.



— 21 —

war der altprotestantischen Orthodoxie nur darum möglich, weil

sie Gottes Wort mit dem Textwort der Schrift identifizierte und

dieses in seiner konkreten Gestalt für unfehlbar hielt. Beide

Grundvoraussetzungen, die Sätze von der Unfehlbarkeit des Textwortes

und von seiner wesenhaften Einheit mit clem Worte, sind heute

aufgegeben worden *). Es wird vielmehr erklärt: Der Hl. Schritt, die

Gottes unfehlbares und eindeutiges Wort in der Gestalt fehlbarer,

vieldeutiger Menschenworte enthält, kommt perspicuitas nur zu
als eine — durch Bibelkritik und das testimonium spiritus sancti

internum — zu «ermittelnde». — Andrerseits aber bekennt sich

heute die römisch-katholische Theologie, so etwa G. Söhngen-),
zu dem Prinzip: Gottes Wort ist sein eigener Ausleger. Da nämlich
der Hl. Geist der auctor der Hl. Schrift ist, andrerseits aber das

Axiom gilt: Gleiches wird nur durch Gleiches erkannt, so kann
das Schriftwort als Gottes Wort nur verstanden werden durch
eben denselben Hl. Geist, der das Schriftwort geschaffen hat, d. h.
im testimonium spiritus sancti internum. Dieses letztere wird
allerdings katholisch verstanden als «das in der Kirche lebendige und
lebendigmachende Zeugnis des Hl. Geistes über seine Schrift und
sein Schriftwort». Das Wesentliche aber ist, dass nach dem Prinzip
der Solbstauslegung der Schrift durch den hl. Geist die «

Perspicuitas» der Schrift auf römisch-katholischer Seite ebenfalls als eine
zu ermittelnde vorausgesetzt wird.

Und doch: so nahe sich hier die beiden Positionen kommen,
die Übereinstimmung ist doch nur eine scheinbare. Gerade bei
Söhngen zeigt sich das deutlich an der Art, wie er den Grundsatz
der analogia fidei zur Anwendung bringt. Der Grundsatz der analogia
fidei, wonach die Schrift so auszulegen ist, dass die einzelne Schrift-
steile in eine innere, nur im Glauben zu erkennende Analogie zu
stehen kommen muss zum übrigen Inhalt der Schrift, ist nach
Söhngen nicht nur anzuwenden auf die Hl. Schrift selbst, sondern
ist immer auch auszudehnen auf das «allgemeine Lehrwort der
Kirche» in dem Sinne, dass das zu erklärende Schriftwort nicht
nur in Analogie zu stehen kommt zur übrigen Schrift, sondern
auch zum Lehrwort der Kirche. Dabei wird ausdrücklich
vorausgesetzt, dass dieses dom göttlichen Schriftwort niemals wider-

2! pmil.Brunnor: Offenbarung und Vernunft. 1941. S. 126.
") Gottlieb Söhngen: Analogia fidei. Die Einheit in der

Glaubenswissenschaft. Catholica Jhg. 1934. S. 176 ff.
' Vgl. Karl Barth : Kirchliche Dogmatik I, 2. S. 799 ff.



— 22 —

spricht. Das heisst aber : es wird die inner-scripturale Analogie nur
zugelassen, soweit sie von der weiteren Analogie, die zwischen
Schriftwort imd kirchlichem Lehrwort von vornherein als bestehend

vorausgesetzt wird, umfasst und normiert wird. Damit aber wird
der ursprüngliche Sinn der reinen Schriftanalogie zerstört und der
Satz, class die Schrift sich selbst auslegt, stillschweigend
zurückgenommen.

In dieser Weise lässt sich die exegetische Tradition der Kirche
keinesfalls begründen. Das kann nur geschehen von der Bibel selbst
her, nämlich im Blick auf die bereits erwähnte Tatsache, class

das Offenbarungswort, das in der Schrift enthalten ist, an und für
sich unfehlbar und eindeutig, perspicua ist, dass es aber die
Gestalt fehlbarer und vieldeutiger Menschenworto hat. Dann aber

muss gelten: Die Hl. Schrift legt, sofern sie Gottes unfehlbares
Offenbarungswort enthält, sich selbst aus und bedarf in dieser
Hinsicht keiner Erklärung. Denn der Hl. Geist, der die Schrift
geschaffen hat, weiss und gibt uns je und je bekannt, was er uns durch
die biblischen Zeugen sagen will. Und im Grunde kann eine

Erklärung der Schrift überhaupt nur daraufhin unternommen werden,
dass dieses in der Schrift bezeugte Offenbarungswort in sich selbst
klar und eindeutig ist. Andrerseits aber bedeutet die Tatsache, dass
dieses Offenbarungswort die Gestalt fehlbarer und vieldeutiger
Menschenworte hat, und zwar auch dort, wo es um sog. wesentliche
Inhalte, um Fragen des Glaubens und der Sitte geht, nichts weniger
als dies, dass Gottes rettendes Wort im Wortlaut der Schrift
niemals klar und unverhüllt, durchsichtig und eindeutig zutago liegt
und dem Hörer und Leser des Wortes niemals direkt, ohne Erklärung

zugänglich ist. So wahr es ist, dass Gottes Offenbarungswort
in sich eindeutig und perspieuus ist, so wahr ist es auch, dass ihm
in seiner konkreten Textgestalt jene perspicuitas fehlt. Die Perspicuitas

des Gotteswortes ist in der Tat eine aus der Vieldeutigkeit
des Textwortes immer erst zu ermittelnde. Das heisst aber: Es
kann die Perspicuitas der Schrift immer nur behauptet werden
zusammen mit ihrer Erklärungsbedürftigkeit, ihre göttliche
Eindeutigkeit immer nur zusammen gesehen werden mit ihrer menschlichen

Vieldeutigkeit. Und eben aus diesem «zusammen mit...»
ergibt sich die Notwendigkeit der exegetischen Tradition der
Kirche.

Warum muss aber die exegetische Tradition eine solche der
Kirche sein und inwiefern kommt ihr autoritative Bedeutung zu



— 23 —

Die Erklärung der Schrift hat zu erfolgen durch die Kirche,
und zwar durch die ganze Kirche in ihrer räumlichen und zeitlichen

Kontinuität, weil clie Schrift der ganzen Kirche als heilige Schrift

gegeben und aufgegeben ist. Die Kirche, die in dem ihr verliehenen

testimonium spiritus sancti internum Gottes Wort entgegennimmt
und aus diesem Entgegennehmen des Wortes ihr Leben und ihre

Existenz hat, ist in ihrer Ganzheit und Einheit auch die Erst-
berufene zur Bibelerklärung, nicht der einzelne, auch nicht ein

besonderer Stand von Schriftgelehrten, noch weniger ein

bestimmter, stets zeitbedingter «Stand» der Forschung, auch nicht
bloss die sog. lehrende K rche, sondern die Kirche in ihrer Gesamtheit,

als lehrende und hörende Kirche. Es ist die Bibel immer nur
in der Einheit mit der ganzen Kirche als ihrer erstberufenen Aus-
legerin zu lesen und zu erklären, insbesondere ist die Stimme der
«Väter», in denen die ganze Kirche sich hauptsächlich vernehmen
lässt, als Stimme von besonderem autoritativem Gewicht zu hören.

In welchem Sinne aber kommt der Stimme der Väter besondere

autoritative Bedeutung zu Ì Es gibt eine Auffassung, wonach das

nur heissen darf: wir sollen die Väter der Kirche, eben weil sie

«Väter» sind, mit der Ehrfurcht und Dankbarkeit anhören, die
durch das 5. Gebot gefordert ist. Mehr darf und soll nicht
geschehen. Diese aus dem bildlichen Ausdruck «Väter» abgeleitete
Deutung sagt aber einerseits zuviel und andrerseits zuwenig und
muss ausserdem auf den gefährlichen Weg einer rein
geistesgeschichtlichen, profanen Beurteilung der kirchlichen Tradition
führen, die in genauer Analogie zur rein geistes- oder
religionsgeschichtlichen Deutung der Bibel steht. Die Stimme der Väter ist
nicht deswegen zu hören, weil sie besonders geistesmächtige
Persönlichkeiten waren, sondern weil die durch sie vertretene exegetische

Überlieferung die Tradition der Kirche ist, der die
Verheissung des Hl. Geistes gilt. Ihre Autorität ist darum nicht nur
eine menschliche und menschlich verehrungswürdige, sondern
kirchliche Autorität, die sinnvoll nur im Glauben an clie Kirche
und an den in ihr waltenden Hl. Geist als den Schöpfer und wahren
Ausleger der Hl. Schrift bejaht werden kann. Das aber schliesst
*n sich, dass die Stimme der Väter, ihr Deutewort zur Hl. Schrift,

te Exegese, von eben jenem Glauben her immer neu zu prüfen
bleibt an der Schrift selbst und dass eben darum die «Väter» —
gemessen am Herrn der Kirche und an seinem Wort — letzterdings
nicht mehr, aber auch nicht woniger sind als — unsere Brüder.



— 24 —¦

Wir meinen also, indem wir das Gesagte zusammenfassen:
Die Schrift legt, sofern sie Gottes Wort enthält, das eindeutig und
unfehlbar ist, sich selber aus. Sie bedarf aber, da dieses Wort die
Gestalt fehlbarer, vieldeutiger Menschenworte hat, der Auslegung
durch die Kirche, ihrer exegetischen Tradition. Obwohl diese am
Schriftwort selbst immer wieder neu zu prüfen bleibt, kommt ihr
als kirchlicher Tradition insofern Autorität zu, als die Kirche in
ihrer räumlichen und zeitlichen Ganzheit und Kontinuität die
Erstberufene zur Auslegung der Hl. Schrift ist.

C. Die, Suffizienz der Hl. Schrift und die ¦ dogmatische Tradition
der Kirche

Bedarf die Hl. Schrift einer sie auch inhaltlich ergänzenden
Tradition, einer sog. «dogmatischen» Tradition, darum, weil die
Schrift nicht alles enthält, was zum heilsnotwendigen Glaubensschatz

gehört Während der tridentinische Katholizismus die

Notwendigkeit einer dogmatischen Tradition bejaht und ihr für den

Glauben und das Leben der Gläubigen nicht nur regulative,
sondern konstitutive Bedeutung znmisst, lehnt der Protestantismus
eine so verstandene Tradition resolut ab und stellt ihr den Satz

von der sufficientia oder perfectio der Schrift entgegen, den Satz
also, dass die Schrift alles zum Heil Notwendige enthalte. Und
zwar ist dieser Satz in seiner klassisch-orthodoxen Formulierung so

gemeint, dass die Schrift in ihrem Wortlaut suffizient sei, nicht bloss

implicite, in radice, in semine, sondern explicite alles zum Heil
Notwendige enthalte 2).

Diese extreme Auffassung ist zwar vom heutigen Protestantismus

aufgegeben worden. Indessen tritt der katholisch-protestantische

Gegensatz gerade an dieser Frage nach der Suffizienz der
Schrift noch immer besonders deutlich zutage, und es ist auch
heute noch schwer, in dieser Streitfrage klar zu entscheiden. Und

zwar nicht zuletzt darum, weil es sich hier besonders deutlich zeigt,
class der tridentinisch-katholische Traditionsbegriff tatsächlich, wie
Holtzmann urteilt2), «in allen Farben schillert», und weil andrerseits

auch der Begriff der Suffizienz der Schrift, wie er in der
protestantischen Polemik in der Regel verwendet wird, mehrdeutig
ist und auch das meinen kann, was die altprotestantische Orthodoxie

die auctoritas und die efficacitas der Schrift nannte.

') Luthardt-Jolko, a. a. O. S. 137 f.
ä) Kanon und Tradition. S. 220.



— 25 —

Wir stellen zunächst fest: Sollte mit der dogmatischen
Tradition gemeint sein, dass es neben der Hl. Schrift noch eine mündliche

Überlieferung aus der apostolischen Zeit her gebe, die die
Bedeutung einer zweiten Offenbarlingsquelle hat, so ist eine solche

«Ergänzung» der Schrift, wie wir bereits dargelegt haben,
allerdings abzulehnen. Es kann aber mit der dogmatischen Tradition
auch gemeint sein das Bestehen einer Überlieferung, die zwar kirchlich

ist, die — um mit Pohle zu reden — «Kanal» ist und nicht
«Quelle» die aber doch Inhalte aufweist, die in der Schrift nicht
oder nicht direkt bezeugt sind, die aber später unter Berufung auf
die Schrift oder den Schriftsinn in die Lehre und Praxis der Kirche
Aufnahme gefunden haben. Wenn der Protestantismus das Prinzip
der dogmatischen Tradition auch in diesem letzteren Sinn von
vornherein verwirft, so ist er allerdings im Unrecht. Seine
Unterstellung, class das praeter ot extra scripturam immer auch ein
contra scripturam sei, ist zurückzuweisen. Es gibt in der Tat eine
dogmatische Tradition der Kirche, die die Schrift inhaltlich
«ergänzt».

Aber in welchem Sinn Es würde zu weit führen, wollten wir
an diesem Punkt auf die katholisch-protestantische Kontroverse
im einzelnen eingehen, etwa die feinen, aber in der Sache nicht viel
ändernden Unterscheidungen erwähnen, in die die römische
Schultheologie den Traditionsbegriff aufteilt2), oder wollten wir uns
darauf einlassen, das Pro und Contra in bezug auf das konkrete Tra-
ditionsgut der beiden Kirchen im einzelnen abzuwägen. Wir wollen
statt dessen an einigen Beispielen, die uns Altkatholiken besonders
nahe liegen, zu zeigen versuchen, wie sich unseres Erachtens das
Prinzip der dogmatischen Tradition allein rechtfertigen lässt.

Wir nehmen als erstes Beispiel den Glaubenssatz von der
Dreieinigkeit Gottes, den Satz also, class Gott einer ist in den drei
verschiedenen Personen des Vaters, des Sohnes und des Hl. Geistes.
Wenn die altprotestantische Orthodoxie die dogmatische Tradition
ablehnt, aber, um das von ihr anerkannte Trinitätsdogma doch als
Offenbarungswahrheit annehmen zu können, erklärt: «Trinitatis
c.ogma non est ecclesiao traditio tantum, sed doctrina in sacris
^risexpressa», so ist das offenkundig falsch. Das Trinitätsdogma

Kirchenlexikon Wetzer und Weite, Bd. XI, S. 1934.

betrriffo /b+ .ubcrsichtlicho Darstellung der verschiedenen Traditions-
S 1347 ff

hel im Dictionnaire de Théologie catholique, Bd. XV, 1.



— 26 —

liegt expressis verbis in der Bibel nicht vor, sondern nur in der
Tradition1). Es gibt wohl im Neuen Testament Stellen, die von der
Dreiheit Vater-Sohn-Geist «wie von einer Einheit» sprechen, sog.
triaclische Formeln, aber es gibt keine Stellen — ausser dem
unechten Comma Johanneum —, die gerade das zum Ausdruck bringen,

was das Dogma der Dreieinigkeit meint, nämlich das
Geheimnis der Einheit in der Dreiheit und der Dreiheit in der
Einheit, es gibt keine eigentlich trinitarischen Formeln und vor allem
kein Trinitätscioj/ma in der Schrift. Es gibt indessen Tatsachen, die
durch die Schrift sehr eindeutig bezeugt werden — das Kommen
des Sohnes und die Sendung des Geistes —, die in ihrem Offen-

barungsgehalt nur verstanden werden können vom Trinitätsdogma
der kirchlichen Tradition her, und zwar gerade deshalb, weil das

Dogma inhaltlich mehr sagt als die Schrift, ihr etwas Neues hinzufügt,

ohne doch etwas anderes zu sagen, cl. h. ohne von einem
anderen Gott zu reden als die Schrift. Vielmehr stellt das Dogma
die biblische Offenbarung Gottes erst ins rechte Licht, sie ergänzt,
um zu erklären. (Dasselbe gilt mutatis mutandis auch in bezug
auf die Sätze von der wesenhaften Gottheit Christi und des

Hl. Geistes.)
Ähnliches Hesse sich auch sagen von den Sakramenten, um

deren Zahl und Bedeutung — historisch gesehen — die
katholischprotestantische Kontroverse hauptsächlich entbrannt ist. Und zwar
lässt sich das schon sagen von denjenigen Sakramenten, die von
den Reformationskirchen beibehalten worden sind, von Taufe und
Abendmahl. Dass — um nur dieses Beispiel zu erwähnen — Christus
selbst im Abendmahl gegenwärtig ist, um uns die Frucht seines

Opfertodes zuzuwenden, der Doppelsatz also von der Realpräsenz
Christi und vom Opfercharakter des Abendmahles, wie ihn unsere
Kirche annimmt, steht expressis verbis ebenfalls nicht im Neuen
Testament, wohl aber ist dieser Doppelsatz von der Schrift selbst

hergesehen, nämlich, um sie zu erklären, um adäquat zum
Ausdruck zu bringen, was Christus mit der Einsetzung des Mahles
wirklich intendiert hat, unumgänglich.

Die sehr wichtige Frage endlich, ob alle übrigen Sakramente,
z. B. auch die Krankenölung, die als Sakrament in der Hl. Schrift
und in der ältesten kirchlichen Tradition nur sehr mangelhaft
bezeugt wird, als wirkliche Sakramente, cl. h. als kirchliche Hand-

*) Vgl. Karl Ludwig Schmidt: Das Pneuma Hagion als Person und
als Charisma. Eranos-Jahrbuch 1945. S. 209.



lungen gelten können, die im apostolischen Auftrag vollzogen, das

Heilshandeln Gottes repräsentieren, gegenwärtig setzen ; diese Frage
ist überhaupt nur diskutierbar auf Grund der Annahme einer
dogmatischen Tradition, die die Schrift ergänzt, um sie zu erklären,
nicht aber einer Tradition, die als zweite Offenbarungsquelle neben
der Hl. Schrift steht. Es sei in diesem Zusammenhang erinnert an
die 8. These der Bonner Unionskonferenz von 1874: «Wir erkennen

an, dass die Zahl der Sakramente erst im 12. Jahrhundert auf sieben

festgesetzt und dann in die allgemeine Lehre der Kirche auf-

nommen wurde, und zwar nicht als eine von den Aposteln und den
ältesten Zeiten kommende Tradition, sondern als das Ergebnis
theologischer Spekulation1).» Zu dieser These bemerkte Döllinger:
«Dieser Artikel spricht nur eine geschichtliche Tatsache aus, die
aber freilich eine grosse dogmatische Bedeutung hat.» Worin aber
kann diese dogmatische Bedeutung anders bestehen als eben in dem
Satze, dass die «dogmatische Tradition» ihr Recht und ihre Grenze
darin hat, dass sie die Schrift ergänzt, um sie zu erklären

Die alles entscheidende Frage aber, die im Hintergrund aller
solcher Erwägungen stehen muss, ist die, ob die so verstandene
dogmatische Tradition für den Glauben konstitutiv ist und ob also
ihre Inhalte heilsnotwendig sind?

Wir können darauf in Kürze nur so antworten : die dogmatische
Tradition hat, wenn anders sie die Schrift nur ergänzt, um sie zu
erklaren, für den Glauben und d. h. für die im testimonium spiritus
sancti internum zu vollziehende Glaubensentscheidung, für die ficles
qua creditur, nicht konstitutive, wohl aber regulative Bedeutung.
Mit anderen Worten: Die dogmatische Tradition begründet, schafft
und auferbaut den Glauben nicht, aber sie reguliert, leitet und
normiert ihn, und zwar so, dass sie die Grenzen absteckt, innerhalb
deren die Glaubensentscheidung je und je zu vollziehen ist. Die
Glaubensentscheidung selbst aber hat ihren Seins- und Erkenntnisgrund

im Wort der Schrift, das im Hl. Geist gegenwärtig wird.
Hingegen kommt der dogmatischen Tradition, sofern sie sich

an das Wort gebunden weiss, in anderer Beziehung konstitutive
edeutung zu, nämlich für die — immer neu zu erarbeitende —

T
e^l'J»lldung der allgemeinen Kirche. D. h. es kann und darf zur
ehrbildung innerhalb der Kirche nicht kommen ohne Befragungder dogmatischen Tradition, wenn anders solche Lehrbilclung nicht

:) Bonner Unionskonforenzen I, S. 17.



— 28 —

bloss eine theologische Schulmeinung bleiben, sondern dem an sie

gestellten Anspruch genügen soll, Lehre der Kirche selbst (wenn
auch nur Lehre!), doctrina Christiana zu sein.

Die damit zusammenhängende Frage, ob die Inhalte der
dogmatischen Tradition heilsnotwendig sind, lässt sich unter diesen

Voraussetzungen nur bedingt und indirekt bejahen, in dem Sinne

nämlich, dass gesagt wird: wenn es wirklich so ist, class die
dogmatische Tradition die Grenzen absteckt, innerhalb deren die

Glaubensentscheidung zu erfolgen hat, so muss eine bewusste und
dauernde Missachtung dieser Grenzen, cl. h. eben der dogmatischen
Tradition der Kirche, schliesslich den Glauben selbst gefährden
und damit vom Pleile ausschliessen.

Wir fassen zusammen : Die dogmatische Tradition der Kirche,
die inhaltlich mehr, aber nichts anderes sagt als die Hl. Schrift,
ist zwar nicht eine zweite Offenbarlingsquelle neben der Schrift,
wohl aber als Erklärung der Schrift notwendig. In dieser ihrer
erklärenden Funktion hat sie für den Glauben regulative, für die
Lehre der Kirche konstitutive Bedeutung und ist insofern
heilsnotwendig, als deren grundsätzliche Missachtung den Glauben
gefährden muss.

D. Die Efficacitas der Hl. Schrift und die Vollmacht der Kirche

Ist die Hl. Schrift effioax, heilskräftig nur in der Hand der
Kirche oder ist sie es durch sich selbst Die tridentinisch-katho-
lische Lehre sagt: Die Schrift hat Heilsbecleutung nur, wenn sie

getragen wird durch die Kraft und Autorität der Kirche. Losgelöst
von der Kirche und ihrer Tradition ist die Schrift blosse Literatur,
die auch als solche ungemein einflussreich sein mag, mit clor Zeit
aber ihre Wirksamkeit als heilige Schrift verliert und keine
Heilsbedeutung mehr hat. Dieser Lehre hat die altprotestantische Orthodoxie

als vierte affectio scripturae den Satz von deren efficacitas
entgegengestellt, und sie will damit sagen : Die Hl. Schrift ist
dadurch, dass sie Gottes Wort enthält, schon durch sich selbst
heilskräftig. Wo immer dieses Wort verkündet wird, setzt es sich durch,
kommt es zum Ziel, wirkt es das Heil. Die Bibel wirkt das, was
sie sagt. Sie erfüllt damit die Funktion, die nach katholischer Lehre
dem Leib Christi zukommt. Sie ist « Gnaclenmittel schlechthin» und
bedarf als solches keiner Vermittlung durch Kirche und Tradition.
Im Gegenteil: sie setzt sich selbst durch, unter Umständen gegen
die Kirche und ihre Traditionen, und tatsächlich hat sie sich in



— 29 —

der Geschichte immer wieder als Sprengmittel und Ferment
erwiesen gegen eine in ihren Traditionen erstarrte Kirche. Mehr noch:

Kraft ihrer efficacitas stellt die Hl. Schrift jede Generation und

jede Zeit immer wieder neu vor die Möglichkeit eines mit aller

Tradition brechenden Wunderanfangs.
Wie ist in dieser schwierigen und, wio wir meinen, letzten

Endes alles entscheidenen Frage zu urteilen? Die protestantische
These hat grundsätzlich Recht darin, dass sie sagt : die Schrift ist

heilskräftig, sie ist nicht bloss principium cognoscendi, sondern auch

principium operandi. Abor sie ist es nicht, wie die Orthodoxie
meinte, intrinsece, ante et extra usum, oder weil in der Schrift eine

unio mystica verbi cum spiritu sancto vorliegt *), sondern sie ist es

nur unter den beiden Voraussetzungen, dass Gott selbst je und je
durch den Hl. Geist sein Wort zur Kirche und zu den Gläubigen
spricht und class die Kirche und die Gläubigen dieses Wort im
testimonium spiritus sancii internum entgegennehmen. Von
grundlegender Bedeutung ist es dabei, dass dieses testimonium spiritus
sancti internum als eino Gabe an clie Kirche, und zwar an die ganze
Kirche verstanden wird und erst durch sie als eine solche an den
einzelnen. Das testimonium spiritus sancti ist also nicht ein
«internum», wenn darunter verstanden werden sollte, dass sich das
Zeugnis des Hl. Geistes unabhängig vom Zeugnis der Kircho, nur
im einzelnen, in der Verborgenheit seiner Seele oder seines Geistes
vollzieho (wie der Ausdruck protestantischerseits heute vielfach
verstanden wird). Es ist vielmehr ein «internum» insofern, als es
im Gegensatz zum externum des Textwortes der Schrift steht. In
dieser Unterschiedenheit vom äusseren Bibolwort vollzieht sich
aber das Zeugnis des Hl. Geistes grundlegend in der Kirche und
durch die Kirche.

Die Lehre vom testimonium spiritus sancti internum ist,
historisch gesehen, eine protestantische Lehre. Sie ist aber, soweit
wir sehen, als solche nie zum Gegenstand der katholisch-protestantischen

Kontroverse geworden, d. h. sie ist von katholischer Seite
nie direkt angefochten worden, wohl aber ist mit Recht gefordert
worden, dass das testimonium spiritus sancti internum als «Gabe
an die Kirche» verstanden wird 2).

Was heisst das aber näherhin Ì Wir greifen, um das zu erläutern,
au dasjturück, was wir über die kirchliche Verkündigung gesagt

l\ T;lltl«W'dt-Jelke, a. a. O. S. 360.
") J. Ranft, a. a. O. S. 39.



— 30 —

haben. Darnach ist die kirchliche Verkündigung in Wort und
Sakrament eine echte Gestalt der Offenbarung darin, dass sie das in
der Hl. Schrift bezeugte Offenbarungsgeschehen gegenwärtig setzt,
dass sie clie biblisch vermittelte repraesentatio des Offenbarungs-
geschehens selbst ist. Diese Repraesentatio bedarf aber ganz
bestimmter Organe, «Amtsträger», die — wenn anders ihre konkrete
Verkündigungsarbeit wirkliche repraesentatio sein soll — als
Statthalter Christi, als vicarii Christi zu gelten haben, die im Auftrage
Christi und in der Kraft des Hl. Geistes ihres Amtes walten. Ihnen
kommt in eben dieser Eigenschaft potestas, Amtsgewalt, zu, die
ihnen vom Herrn selbst indessen nur so verliehen ist, dass ihre
eigentliche Trägerin die Gemeinde selbst bleibtx). Doch kommt es

hier auf die Einzelheiten in der Begründung der kirchlichen
Amtsgewalt nicht so sehr an als vielmehr darauf, class wir erkennen:

wenn der Gemeinde, der Kirche und ihren Amtsträgern die
Vollmacht verliehen ist, durch ihre Verkündigungsarbeit das

Offenbarungsgeschehen selbst je und je gegenwärtig zu setzen, so heisst
das tatsächlich, class die Hl. Schrift erst heilskräftig wird durch die
Kirche, ihre Verkündigung und die sie regulierende Tradition.
Wenn die tridentinisch-katholische Lehre mit ihrem Satze, dass

die Schrift allein in der Hand der Kirche Hl. Schrift ist, nur das

sagen will, dann ist ihr unbedingt zuzustimmen. Dieser Satz wäre
dann nichts anderes als die ekklesiologisch notwendige Umschreibung

des gut evangelischen Satzes, class der gepredigte Christus,
der Christus des Glaubens dem Christus der Schrift vorangeht2).
In diesem Sinne ist die Hl. Schrift allerdings nicht «durch sich
selbst» heilkräftig.

Allein — und in dieser Hinsicht gilt es auf die protestantischen
Einwendungen zu hören 3) — diese potestas ist der Kirche immer
nur verliehen, und zwar als Gabe des im Hören des Schriftwortes
sich vollziehenden testimonium spiritus sancti internum. Die
potestas, das Gotteswort der Schrift durch die Verkündigung
gegenwärtig zu setzen, ist keine der Kirche selbst überlassene, keine

selbständige und selbstmächtige potestas der Kirche, sondern sie

1) Diesen Gedankon hat besonders stark betont Bischof Eduard
Herzog in seinen Schriften zur Beicht-Kontroverso mit Bischof Egger und
in seinem Hirtenbrief «Über das allgemeine Priestertum der Christgläu-
bigen.» 1889.

2) Vgl. Paul Althaus: Christliche Wahrhoit 1949, I, S. 133: «Erst als

verkündigte ist die Geschichto Jesu Hoilsgoschiehte.»
3) Karl Barth: Kirchliche Dogmatik I, 2. S. 651 ff.



— 31 —

aktualisiert sich nur in der gehorsamen Unterordnung der

Kirche unter das Schriftwort, dio das Wort ihres Herrn ist.
Von hier aus gesehen ist allerdings das Wort der Schrift allein
heilskräftig, aber nicht in dem exklusiven Sinn, dass es sich ohne die

Verkündigung der Kirche durchsetzt, sondern in dem inklusiven
Sinne, dass das Schriftwort allein der Verkündigung Kraft und

Heilswirkung zu verleihen vermag. In diesem Sinn ist die alleinige
Efficacitas der Schrift zu bejahen, aber sofort beizufügen, dass sie —
jedenfalls ordentlicherweise — zu ihrem Ziel erst kommt in der
durch die Tradition normierten Verkündigung der Kirche.

Wir sagen mit Absicht «ordentlicherweise» und wollen damit
zum Ausdruck bringen: die Möglichkeit muss offen bleiben, dass
Gottes Wort auch heilskräftig werden kann ohne die von der
Tradition geleitete Vorkündigung. Gott ist an den von ihm selbst
angeordneten Heilsweg nicht gobunden, so wonig seine Gnade an die
v°n ihm angeordneten Gnadenmittel, die Sakramente, gebunden
!st. Gott und sein Wort bleibt frei. Aber so wenig wir der Gnade
Gottes teilhaftig werden können, wenn wir die von ihm eingesetzten
Gnadonmittel, die Sakramente, verachten, so wonig können
wilder Heilskraft des Gotteswortes teilhaftig werden, wenn wir den
ordentlichen Weg, den Gott uns mit der Schaffung der Kirche und
ihres Verkündigungsauftragos gewiesen hat, geringschätzen und
missachten. Aber an und für sich muss dio Möglichkeit, dass Gott
über seine eigenen Anordnungen hinweg sein Wort spricht, durchaus
offen gelassen werden, es darf aber dieso Möglichkeit nicht zu
einem allgemeinen Prinzip gemacht werden.

Allem, die protestantische Lehre will nun noch mehr sagenals nur diese ausserordentliche Möglichkeit offen lassen Sie will
wenn sie der Bibel die alleinige efficacitas zuspricht, sagen- die
Schrift hat als Gottes Wort dio Kraft, jede Generation und jedeZeit vor das Wunder eines radikalen Neuanfangs zu stellen, so wie
das geschehen ist in der Frühkirche und in der Reformationszeit.
Die Schrift ist als Gottes Wort nicht an eine zeitliche Kontinuität
irgendwelcher, auch kirchlicher Art gobunden, sondern sie wirkt
Konf6nger DLskontinuitiit zu Ìeder Zeit- Noch auf der Amsterdamer

sarti
erenZ VOn 1048 iSt dÌ0S0S Problom' wenn auch in anderem Zu-

kara^V^8' erÖrtert worden *), ohne dass es zu einer Einigungam. on protestantischer Seite wurde das entscheidende Gewicht
g^^^JMrfdie freie, immer wieder neue Initiative Gottes, auf das

Amsterdamer ökumenisches Gespräch 1948. 1. Band, S. 228.



— 32 —

in jeder Zeit wieder neue Reden und Handeln Gottes, während vom
katholischen Flügel der Ökumene mehr der ununterbrochene
geschichtliche Zusammenhang betont wurde, in welchem die Kirche
jeder Zeit durch die Jahrhunderte hindurch steht mit der apostolischen

Urkirche.
Wir können hier auf die Amsterdamer Diskussion im einzelnen

nicht mehr eingehen, sondern grundsätzlich nur so viel feststollen :

Vom Schrift-Tradition-Problem her ist eine Überwindung dieses

Gegensatzes innerhalb der Ökumene nur möglich durch ein
vertieftes Verständnis des testimonium spiritus sancti internum als
einer Gabe an die Kirche aller Zeiten und aller Generalionen. Denn —
richtig verstanden — wird im testimonium spiritus sancti internum
die Schrift jeder Zeit und jeder Generation der Kirche als Gottes
Wort unmittelbar gegenwärtig, es durchbricht unaufhörlich clie

Kontinuität der Zeit, auch die der Kirche, aber dieses Wort wird
andrerseits nach Gottes Willen ordentlicherweise allein gegenwärtig
durch die Verkündigung eben dieser Kirche, die durch ihre
Tradition in einer ganz bestimmten zeitlichen Kontinuität steht, die sie

als Ganzes nicht einfach verleugnen kann, ohne sich selbst als Kirche
mitsamt ihrem Verkündigungsauftrag aufzugeben.

Damit erscheint jene ausserordentliche Möglichkeit, dass

Gottes Wort heilskräftig werden kann ohne oder gegen die
Verkündigung der Kirche, erst im rechten Licht. Sie wird als Möglichkeit

offen bleiben müssen für den Fall, der jederzeit eintreten kann,
dass die Verkündigung und die Traditionen der Kirche nicht mehr

schriftgemäss sind — und ich denke, dass gerade wir Altkatholiken
mit unserem Kampf gegen die neueren römischen «Traditionen»
keinen Anlass haben, diese Möglichkeit abzustreiten. Aber — und
das ist das Wichtige — die Echtheit eines solchen Protestes im
Namen der Hl. Schrift gegen die bestehende Kirche und ihre
Traditionen wird sich daran erweisen müssen, ob — wie das auch Luther
anfänglich getan hat — nach vollzogenem Bruch oder im Vollzuge
des notwendig gewordenen Bruches selbst die Einheit mit der

ganzen Kirche und ihren wahren Traditionen wieder gesucht wird,
in der allein die Heilskräftigkeit der Schrift, wie ihre Autorität, ihre

Perspikuität und ihre Suffizienz zum Ziele kommt.
Wir fassen zusammen: Der Hl. Schrift kommt vermöge des

von ihr bezeugten Gotteswortos die alleinige efficacitas zu. Diese

aber kommt zu ihrem Ziel erst in der Kirche, soweit diese das Wor*
im testimonium spiritus sancti internum, das eine Gabe an die



ganze Kirche ist, entgegennimmt und verkündet. Kraft seiner

officacitas wird das Schriftwort der Kirche aller Zotten und Generationen,

in Durchbrechung jeglicher Kontinuität, unmittelbar
gegenwärtig, ohne indessen die Kontinuität der kirchlichen Tradition als

Ganzes aufzuheben.

Wir kommen zum Schluss. Wir sind uns durchaus bewusst,
dass unsere Darlegungen in mancher Beziehung lückenhaft bleiben

mussten, dass wichtigo Probleme unerörtert blieben und die

besprochenen oft allzu knapp und apodiktisch behandolt wurden.
Grundsätzlich dürfton wir aber über folgende Punkte, die
herauszuarbeiten uns vor allem am Herzen lag, einige Klarheit gewonnen
haben :

Wir dürfen mit grosser Dankbarkeit zurückblicken auf das,

was unsere altkatholischen Väter bei all ihrer Zurückhaltung
Grundlegendes zu unserem Problem gesagt haben. Wir werden insbesondere

das ökumenische Grundanliegen, das sie bei ihren Bemühungen
geleitet hat, uns voll und ganz zu eigen machen. Abor wir werden
bei ihrem theologischen Ansatz nicht stehen bleiben, sondern in
der grössten Aufgeschlossenheit für die Ergebnisse der neueren
Bibel- und Dogmenkritik und für das durch sie geförderte
heilsgeschichtliche Verständnis von Offenbarung, Schrift, Kirche und
Tradition unser Problem weiter zu durchdenken haben. Denn durch
dieses heilsgeschichtliche Verständnis ward nicht nur der doktrinäre
Scholastizismus der alten Kontroverstheologie, der auch unseren
altkatholischen Vätern ein schweres Ärgernis war, üborwunden,
sondern auch die im ganzen nicht zur Eindeutigkeit herangereifte
Haltung der alten, ungeteilten Kirche einer Klärung und
Vertiefung entgegengeführt — und eben damit der wahren Ökumene
freie Bahn verschafft.

Um in einem zusammenfassenden Wort zu sagen, in welcher
Richtung unseres Erachtens unser weiteres Suchen und Forschen,
das ja nie abgeschlossen sein kann, wird gehen müssen, möchten
wir in Abwandlung eines bekannten Lutherwortes erklären : Sola
scriptura, sed numqua sola est! — um ihm sofort, wenn auch im
gebührenden, durch die Sache selbst gebotenen Abstand das Wort

ugustms beizufügen: «ego vero evangelio non crederem, nisi me
catholicae ecclesiae commoveret auctoritas.»

Olten. n v--Urs Kury

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1952.


	Schrift und Tradition nach altkatholischem Verständnis

