
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 41 (1951)

Heft: 4

Artikel: Die Paulus-Feierlichkeiten in Griechenland

Autor: Küry, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404287

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 226 —

Die Paulus-Feierlichkeiten in Griechenland

Es kann sich hier nicht darum handeln, eine vollständige
Darstellung der gross angelegten, erhebenden Paulus-Feierlichkeiten

zu geben, die vom 15.-29. Juni 1951 in Griechenland
stattgefunden haben. Wir machen lediglich einige kurze Angaben über
den äusseren Verlauf und halten im übrigen die Eindrücke fest,
die sich uns am nachhaltigsten eingeprägt haben.

I. Der äussere Verlauf. Die orthodoxe Kirche Griechenlands

hatte durch ein Komitee mit Erzbischof Spiridon von Athen
als Präsident und Prof. H. Alivisatos als Generalsekretär, dem
auch einige Minister der griechischen Regierung und Professoren
der Universitäten Athen und Saloniki angehörten, sämtliche christlichen

Kirchen und deren theologische Fakultäten zur Teilnahme
an den Jubiläumsfeierlichkeiten eingeladen. Ausser den Kirchen,
die unter dem Einfluss Moskaus stehen und der römisch-katholischen

Kirche, aus der vier Geistliche ohne offiziellen Auftrag
erschienen waren, hatten alle Kirchen der Einladung Folge geleistet.
Besonders zahlreich vertreten waren die Kirchen des Nahen Ostens.
Zu ihnen und den Abgeordneten der westlichen Kirchen und
Universitäten gesellte sich eine zahlreiche Delegation der christlichen

Jugendorganisationen.
Von Athen aus begab sich die etwa 300 Personen umfassende

Gesellschaft auf dem Schiff «Aegaeon» zu einer elftägigen Pilgerfahrt
an die historischen Stätten des apostolischen Wirkens Pauli:
nach Cavala-Neapolis und von dort per Autocar nach Philippi,
dann weiter nach Saloniki-Tessalonich und nach Veria-Beröa, von
dort an die Westküste Griechenlands nach Prevezza-Nikopolis,
ferner nach Kreta (Herakleion-Knossos), nach Lindos-Rhodos und
zurück nach Cenchreä-Korinth und von dort nach Athen, wo am
26.-29. Juni die Schlussfeierlichkeiten stattfanden. An allen Orten
wurde die Pilgerschar festlich empfangen von den kirchlichen und
weltlichen Behörden und durch die beflaggten Strassen unter dem
Beisein und dem Jubel der Bevölkerung in die Kirche zum Gottesdienst

und zu einer anschliessenden öffentlichen Feier geleitet,
an der nicht selten der Bürgermeister oder Präfekt eine Gedenkrede

auf Paulus hielt. Den Höhepunkt erreichten die Feierlichkeiten

in Athen, wro die Pilgerschar vom König und der Regierung



— 227 —

empfangen wurde. Am Vorabend des St. Peter- und St. Paul-Festes
fand auf dem Areopag unter Anwesenheit einer riesigen
Volksmenge eine feierliche Vesper statt, in deren Rahmen Erzbischof
Spiridon die Areopagrede des Apostels Paulus zur Verlesung
brachte und eine viel beachtete Ansprache hielt. Am 29. Juni fand
dann der abschliessende Festgottesdienst in der Kathedrale von
Athen statt, dem sich die Feier in der Universität mit der Gedenkrede

von Prof. Alivisatos anschloss.

II. Kirche und Volk in Griechenland. Der unmittelbarste

Eindruck, den die Kirche Griechenlands auf den auswärtigen
Besucher macht, ist der ihrer engen Verbundenheit mit Volk und
Staat. Mag das historisch begründet sein darin, dass die Kirche
während der «fränkischen» und türkischen Fremdherrschaft
Jahrhunderte hindurch der einzige Hort des völkischen Gedankens
und der nationalen Hoffnung war, so wurde aus den gehaltenen
Reden und Predigten doch auch deutlich, dass die Kirche sich
auch heute noch ihrer innen- und aussenpolitischen Bedeutung
für die Geschicke Griechenlands voll bewusst ist. Es war für den
fremden Beobachter schwer zu entscheiden, wie weit die öffentlichen

Kundgebungen eine spontane Sympathiekundgebung des

Volkes für die Sache der Kirche waren, oder wie weit sie umgekehrt
darauf angelegt waren, mit Hilfe der anwesenden Repräsentanten
der Ökumene das griechische Volk wieder neu für die Kirche zu
gewinnen. Die Anwesenheit starker griechischer Truppen-Kontingente

und von Kriegsschiffen in fast allen Städten und Häfen
liess ahnen, dass nicht nur der Staat, sondern auch die Kirche
in einem schweren Abwehrkampf begriffen ist gegen die innere
und äussere Gefahr des Kommunismus. Wie für alle Kirchen, stellt
sich für die Kirche Griechenlands die Frage, ob sie die Kraft hat,
von innen her, vor allem durch einen wesentlichen Beitrag an der
Lösung der sozialen Frage, die in dem verarmten Lande besonders
akut ist, die drohende Gefahr zu bannen.

Die Kirche selbst, wie wir sie in den zahlreichen
Gottesdiensten, bei der Besichtigung ihrer Institutionen und im Gespräch
mit ihren Theologen und Laien kennen lernen durften, macht jedenfalls

den Eindruck einer in sich gefestigten, ihrer Sendung bewussten
und zugleich einer innerlich bewegten, neuen Ideen und Initiativen
aufgeschlossenen Gemeinschaft.

Die Kirche Griechenlands ist zunächst, wie die ganze
Ostkirche, eine Traditionskirche, sie ist es aber noch in dem besonderen



— 228 —

Sinne, dass in ihr bis tief ins Volk hinein das Bewusstsein lebendig
ist, in ihren Ursprüngen direkt auf die missionarische Tätigkeit
des Apostels Paulus zurückzugehen. Nicht nur an den Orten, für
die eine längere Wirkungszeit des Apostels historisch gesichert
ist wie in Philippi, Beröa, in Thessalonich, Korinth, sondern auch
auf Kreta, Rhodos und in Nikopolis gibt es lokale Sonderüberlieferungen,

durch die die Kirche der Gegenwart sich in
ununterbrochener Kontinuität verbunden weiss mit der Urkirche. Auch die
Gotteshäuser, ihre Namen (Demetrius-Titus-Kirchen usf.), ihr
hohes Alter, ihr reiner Basilika-Stil (vor allem in Saloniki), ihre
Mosaiken und Ikonen, wie natürlich die altehrwürdigen
Gottesdienstformen selbst, mit denen das Volk sehr vertraut ist, tragen
zur Bildung und Erhaltung eines sehr starken und echten Tra-
ditionsbewusstseins bei. Den Gottesdienstfeiern, die in gut
erhaltenen und gepflegten Kirchen sorgfältig und unter Entfaltung
grosser Feierlichkeit durchgeführt wurden, wohnte das zahlreich
erschienene Volk sehr aktiv, d. h. mit grosser innerer Gesammeltheit

und Aufmerksamkeit, bei. Wie man uns sagte, ist vor allem
die junge Generation bestrebt, die alten gottesdienstlichen Formen
— im Sinne etwa der liturgischen Bewegung im Römischkatholizismus

— neu zu beleben und sie dem Verständnis des Volkes
näher zu bringen. Bemerkenswert waren auch die alten,
byzantinischen einstimmigen Gesänge, die sehr volkstümlich zu sein
scheinen und von zum Teil sehr gut geschulten Chören (vor allem
in Korinth und Athen) vorgetragen wurden.

Die Kirche Griechenlands macht aber auch den Eindruck
einer gegenwartsnahen Kirche, die sich jedenfalls in ihren führenden
Kreisen für die besonderen Probleme unserer Zeit aufgeschlossen
zeigt. Infolge der Kriegs- und Nachkriegswirren leidet die Kirche,
vor allem in Mazedonien, an Priestermangel. Auch absolvieren die

meisten Geistlichen an den Seminarien nur eine sehr kurzfristige
Ausbildungszeit, während die Kurse an den beiden Universitäten
des Landes, deren Professoren Laien sind, für die Regilionslehrer
an den Mittelschulen und die höhere Geistlichkeit bestimmt sind.

Die Kirche macht deshalb grosse Anstrengungen, den überlasteten
Geistlichen, die die Predigt- und Unterrichtstätigkeit oft allzusehr
zurückstellen müssen, Laienhelfer zur Seite zu stellen, die vor
allem im Religionsunterricht, in der Sonntagsschul- und Evan-
gelisationsarbeit im Sinne der inneren Mission wirken. Diesem
Zwecke dient das Werk der «apostolischen Diakonie», einer Art



— 229 —

Laien-Apostolat, dann die «Zoe»-Bewegung, über die Prof. Bratsiotis
in dieser Zeitschrift berichtet hat (Jahrg. 1949, S. 209) und neuerdings

als deren Zweigorganisation die «Aktines» (Strahl)-Bewegung,
die die einzelnen Berufsgruppen zur Evangelisationsarbeit
heranzuziehen sucht. Auch im Gespräch mit Theologen und Laien
bestätigte sich der Eindruck, dass die massgebenden Kreise der
Kirche Griechenlands, aufgewühlt und geistig bewegt durch die
Not der Zeit und zum Teil angeregt durch ähnliche Bestrebungen
in den westlichen Kirchen, sich anschicken, neue Wege und Mittel
zu suchen für eine Verlebendigung ihrer kirchlichen Gemeinschaft
und für einen engeren Zusammenschluss mit den anderen christlichen

Kirchen.
III. Die Kirche Griechenlands und die Ökumene.

Wie weit die Paulus-Feierlichkeiten, zu denen die Kirche Griechenlands

in so generöser Weise die Kirchen des Erdenrunds eingeladen
hatte, die Sache der Ökumene gefördert haben, ist natürlich schwer
zu beurteilen. Als Ganzes waren sie jedenfalls eine sehr eindrückliche
Demonstration des Einheitswillens der christlichen Kirchen auf
dem Grunde der Botschaft des Apostels Paulus. Und das war
gewiss nicht wenig. Zwar wurde darauf verzichtet, die
Grundprobleme der Paulinischen Theologie im Aspekt der verschiedenen
kirchlichen Bekenntnisse in der Art einer Konferenz gemeinsam
zu erörtern, was ja eine sehr naheliegende Möglichkeit gewesen
wäre. Zwar wurden während der langen Fahrt kreuz und quer
durch das Ägäische Meer Vorträge gehalten, sei es über die Kirche
Griechenlands in Geschichte und Gegenwart, sei es über einzelne

Paulusprobleme, sei es über solche der kirchlichen Unionsarbeit.
Aber es lag diesen Vorträgen offenbar kein einheitlicher Plan
und keine systematische Absicht zugrunde.

Das Schwergewicht lag in den persönlichen Begegnungen
und Aussprachen, wozu die gemeinsame Meerfahrt eino selten

günstige Gelegenheit bot. Vor allem pflegten — so schien es uns —
die Vertreter der verschiedenen autokephalen Kirchen des Ostens

unter sich einen regen Gedankenaustausch und mochten wohl die

Atmosphäre vorbereitet haben für eine längst erwünschte
panorthodoxe Konferenz. Für die Gäste der westlichen Kirchen war
es ein grosser Gewinn, die Ostkirche in ihrer griechischen Prägung,
ihre Gottesdienste und ihr Frömmigkeitsleben, ihre Institutionen
und ihren kirchlichen Aufbauwillen aus eigener Anschauung kennen
zu lernen.



— 230 —

Dem Berichterstatter als dem einzigen Vertreter der
altkatholischen Kirche, die ja von Anfang an mit der Ostkirche
freundschaftliche Beziehungen gepflegt hat, lag vor allem daran,
mit den Professoren der Universitäten Athen und Saloniki bekannt
zu werden, um mit ihnen die Möglichkeit eines regeren
theologischen Gedanken- und Studentenaustausches zu besprechen.
Auch ist ihm der ehrenvolle Auftrag zuteil geworden, dem
Erzbischof von Athen und Primas von Griechenland eine Adresse des

altkatholischen Episkopates Hollands zu übermitteln, in der dem
Wunsche nach einer baldigen Herstellung der sichtbaren kirchlichen
Einheit im Geiste der Lehre des Apostels Ausdruck verliehen wird.

Wie die Kirche Griechenlands ihrerseits die Einheit der Kirche
auf dem Grunde des «Werkes des hl. Apostels Paulus» versteht,
mag zum Schlüsse ein (von Pfarrer H. Frei, Rheinfelden, aus dem

Englischen übersetzter) Auszug aus der Rede zeigen, die der
bekannte Ökumeniker und eigentliche Organisator der Paulus-
Feierlichkeiten, Prof. H. Alivisatos am 29. Juni in der Aula der
Universität Athen gehalten hat:

«Wissend, dass unsere Arbeit der Liebe nicht vergeblich war»
(nach I. Kor. 5, 15.58; I. Thess., 1.3, 3.5), begrüsst Professor
Alivisatos die anwesenden Gäste, indem er zunächst daraufhinweist,
dass die griechisch-orthodoxe Kirche in ihrer nahezu zweitausendjährigen

Geschichte nicht nur die Lehre, sondern auch dem lebendigen

Beispiel ihres Gründers treugeblieben sei. Auch sie hat alle
die Höhen und Tiefen christlicher Zeugenschaft durchmessen,
von denen der hl. Apostel in IL Kor. 6, 4-10, spricht. In wahrhaft
apostolischem Eifer verbreiteten dann später die Kirchen des

Westens die Botschaft des Evangeliums bis ans Ende der Welt,
und in den grossen theologischen Auseinandersetzungen des 16.

und 17. Jahrhunderts spielte ja gerade die paulinische Verkündigung

eine massgebende Rolle, so dass alle in gleicher Weise sich
dem zu Dank verpflichtet wissen, dessen Andenken sie hier ehren.

Nun wendet sich der Referent der Zeit des Apostels zu, um den

Anfängen und der ersten Entwicklung des christlichen Glaubens
und Lebens in der geistigen Atmosphäre des damaligen Griechenlands

nachzugehen. Mit dem Hinweis darauf, dass die antike
griechische Philosophie mit ihrem Unsterblichkeitsglauben und
ihrer Tugendlehre eine gute Vorbereitung für das gewesen sei,

was die Botschaft von Jesus Christus dann brachte, fährt
Professor Alivisatos wörtlich fort:



— 231 —

«Als das griechische Volk die neue Verkündigung des Paulus
vernahm, sah es in ihm zuerst ,einen Schwätzer' und ,einen
Verkündiger fremder Gottheiten' (Act. 17, 16-34), und einige unter
ihnen hielten mit ihrem Spott nicht zurück. Allein die wirkliche
Reaktion dieser Leute, die ihre Zeit mit nichts anderem zubringen,
als dass sie irgend etwas Neues erzählen oder anhören', war bloss
die durch und durch griechische und äusserst bezeichnende Antwort :

Wir wollen dich darüber ein anderes Mal wieder hören', im Gegensatz

zur Reaktion in der römischen Öffentlichkeit, die Paulus mit
dem Schwert und dem Liktorenbeil Roms antwortete, weil er die
neue religio ilhcita' lehrte und die ,majestas imperatoris'
beleidigte. Paulus und die griechischen Apologeten durften versichern,
dass sie zwar aufrichtig für den römischen Kaiser als für die höchste
Macht und Autorität beteten. Sie weigerten sich jedoch, ihn als
einen zweiten Gott auf Erden anzuerkennen auf Grund der
Allgewalt seiner Stellung und obrigkeitlichen Rechte. Dies war es,

was das Fundament der Autorität Roms erschütterte, welches im
Falle, dass ,Rom gesprochen hat' (Roma locuta est), sich weigerte,
auch nur den leisesten Einwand oder die geringste Diskussion zu
gestatten. Wenn aber dies in Rom geschah, was sollen wir sagen
über die Aufnahme der neuen Verkündigung des Paulus, die dieser

von Seiten der unzivilisierten Völker der westlichen Welt
widerfahren ist, welche noch ausserhalb des Einflusses und der Wirkung
der damaligen griechisch-römischen Zivilisation waren

Gerade aus diesen Gründen nun wurde die neue Lehre, die
Paulus brachte, im griechischen Osten verstanden und angenommen,
und zwar nicht nur — wie fälschlicherweise geglaubt wird — unter
den Einfältigen und Armen und Verachteten, sondern schon bald
auch von denen, die das griechische Denken verkörperten. Dies
geschah in solchem Masse, dass angesehene Philosophen während
der ersten Anstrengungen, das Christentum auszubreiten, die neue

Religion nicht nur annahmen, sondern diese bewusst dem griechischen

Denken anglichen und so ihre äusserst kraftvollen und
aufrichtigen Verfechter wurden. Sie erbrachten den römischen Kaisern,
die den Standort der neuen Religion von einem streng
staatsgesetzlichen (legalistischen) Gesichtspunkt aus beurteilten, den

Beweis, dass diese für die vorchristliche griechische Philosophie
nichts völlig Fremdes sei. Denn jene habe sich durch das keimhaft
gegebene Wort in verschiedener Hinsicht der vollen Offenbarung
der religiösen Wahrheit in Jesus Christus angenähert. Sie erklärten



— 232 —

deshalb, die griechischen Philosophen seien ,Christen vor Christus',
ein Gedanke, den wir nicht nur in der christlichen Literatur aller
19 Jahrhunderte, sondern ebenso in der kirchlichen Kunst früherer
und späterer Zeit antreffen.

Auf diese Weise naturalisierte sich das Christentum sozusagen
in einer griechischen Umgebung, sogar noch vor dem berühmten
Edikt von Mailand. Wäre Griechenland nicht selbst eine römische
Provinz gewesen, hätte es vielleicht im Laufe der genugsam
bekannten römischen Verfolgungen auch keine Märtyrer gegeben.
Aber trotz diesen stand die geistige Entwicklung des Christentums
keinen Augenblick still. Die grundlegende Entfaltung der christlichen

Lehre in jenem Teil des Ostens, der unter griechischem
Einfluss stand, ging ohne Hindernis vonstatten, und griechische
Weisheit fand sich in zunehmendem Masse im Dienste der neuen
Verkündigung. Das belegen die grossen griechischen Theologen-
namen der ersten drei Jahrhunderte, von Justin, Athenagoras und
Origenes bis zu den grossen Theologenschulen und theologischen
Richtungen von Alexandrien, Antiochien und Edessa. Die Zeit
nach den Verfolgungen zeigt noch deutlicher den Versuch, christliche

Lehre mit Hilfe griechischer Weisheit zu entwickeln, und so

erscheinen im Lichte des sogenannten goldenen Zeitalters der

Kirchengeschichte die meisten der grossen griechischen Theologen,
welche Kirchenväter und doctores der Kirche waren. Sie erleuchteten

den Raum der Kirche mit dem strahlenden Lichte ihrer
Weisheit, indem sie deren grundlegende Lehren entwickelten,
die Kirche von einem demokratischen Standpunkt aus wunderbar
organisierten und in feiner Weise ihren reichen Gottesdienst
entfalteten, welcher in der Schaffung der prachtvollen Riten der

göttlichen Liturgie seine höchste Vollendung erreichte, deren
Schätze erst jetzt die Gelehrten des Westens zu entdecken beginnen.

Harnack, dessen Schüler zu sein ich das Vorrecht hatte, pflegte
sicherlich nicht zu Unrecht zu behaupten, die Hellenisierung des

Christentums sei um den Preis einer unverfälschten christlichen
Religion und Offenbarung erfolgt. Es kann kein Zweifel darüber
bestehen, dass unsere Theologie, geschaffen und entwickelt durch
den Beitrag griechischer Weisheit, durch deren reiche und
verschiedenartige dialektische Untersuchungen und Gedankengänge,
Schritt für Schritt und, ohne dass uns dies bewusst geworden wäre,
uns von der Schlichtheit und Herzenseinfalt der ersten Christen
mit ihrem reinen und standhaften Glauben und ihrem echten christ-



— 233 —

liehen Leben wegzog. Wenn wir Theologen uns dies allezeit vor Augen
halten, dann brauche wir nicht zu fürchten, die Klage des hl. Paulus,
dass ,wir weder, was wir sagen, noch worüber wir Behauptungen
aufstellen, verstehen' (I. Tim. 1.7), würde jemals auf uns zutreffen.

Wäre jedoch anderseits die neue Lehre des Paulus nicht so

stark in der griechischen Philosophie verwurzelt gewesen und
durch die Werkstätte griechischen Denkens hindurchgegangen,
dann dürfte es fraglich sein, ob sie überhaupt die Kraft gehabt
hätte, ihre Stellung in der Weise, wie sie es tat, zu behaupten
inmitten der starken Strömungen philosophischer Gegnerschaft,
wie diese in verschiedenen Epochen während des Zeitraumes von
nahezu zweitausend Jahren christlicher Geschichte sich entwickelte.
Und wenn sie nicht philosophisch auf die Probe gestellt worden
wäre, wie es tatsächlich der Fall war, wäre sie imstande gewesen.
heute furchtlos die Notwendigkeit einer Rückkehr zur Schlichtheit
des Glaubens und zur Herzenseinfalt zu betonen Ohne Zwreifel,
die Punkte, an welchen die christliche Lehre geprüft worden ist,
haben sie im Laufe ihres nahezu zweitausendjährigen Kampfes
widerstandsfähig gemacht. Gleichzeitig haben sie dieser die Macht
und Fähigkeit verliehen, in das bald anbrechende neue Jahrtausend
ihrer Geschichte in vollen Ehren und mit all der Autorität
einzutreten, die ihr ermöglichen wird, es mit der neuen geistigen
Auseinandersetzung aufzunehmen, die ihr bevorstehen und die
vielleicht von noch grösserer Schärfe und Heftigkeit sein werden
und von einer Art, die wdr heute kaum erahnen können. Aber,
wie frühere Erfahrung uns lehrte, dürfen wir mit Sicherheit sagen,
dass sie einmal mehr siegreich aus dem Kampf hervorgehen wird,
weil die letztgültige und unbesiegbare Waffe nicht Wissen, sondern
der Glaube ist.

Der Zeitraum von zweitausend Jahren, der sich seiner
Vollendung nähert, ist verhältnismässig kurz und unbedeutend. Um
es ganz schlicht zu sagen: er ist nicht länger als das Leben von
neunzehn Menschen, die einer nach dem andern hundert Jahre
lang lebten. Doch dieser kurze Zeitabschnitt ist so reich an
schwerwiegenden Ereignissen von Weltbedeutung, an Veränderungen
und Entwicklungen, dass er bestimmt als zuverlässiger Gradmesser
für die Widerstandskraft des Christentums taugen kann. Die scharfe
weltanschauliche Auseinandersetzung, die heute vor sich geht und
deren Ergebnis in gewissermassen apokalyptischer Weise Krieg
von unvorstellbarem Ausmass, Unruhe und Unsicherheit unserer



— 234 —

Tage sind, hat mehr als irgend etwas anderes zur Ernüchterung
des christlichen Bewusstseins dem Zustand der christlichen Welt
gegenüber beigetragen, wie dieser aus den Streitigkeiten und
Spaltungen unter den Christen sich ergab, zuweilen in bezug auf Dinge
von untergeordneter Bedeutung. Sie förderte die Einsicht in die

Notwendigkeit, eine geeinte christliche Front zu schaffen, um den

Kampf «wider die Gewalten, wider die Mächte, wider die Beherrscher

dieser Welt der Finsternis» (Eph. 6.12) aufzunehmen. Diese
Front besteht bereits. Alle christlichen Kirchen sind der Lage
innegeworden und beginnen sich um das Panier der Liebe zu
scharen. Für jene, die Augen haben zu sehen, steht es ausser Frage,
dass die neue Geschichtsepoche der Menschheit und der christlichen
Kirche, in die wir bereits eingetreten sind, die Christenheit unter
äusserst günstigen Vorzeichen geeint und gefestigt finden wird
gegen jeglichen Versuch des Antichristen, der in der Epoche der
Einheit, die wir bereits feierlich begonnen haben, endgültig
vernichtet werden wird. Die sogenannte Ökumenische Bewegung als ein
Versuch, ausnahmslos alle Kräfte der Christenheit zu einigen, stellt
heute eine wirkungsvolle Realität dar. Und das höchst hoffnungsvolle

Symbol weiterer zu erwartender Entwicklungen ist diese

unsere pan-christliche Feierlichkeit, nicht in Form einer Versammlung,

einer Konferenz oder gelehrten Diskussion, sondern in Gestalt
eines einmütigen christlichen Ausdrucks unserer Gefühle gegenüber

dem heiligen Apostel und einer Kundgebung der Entschlossenheit

von uns allen — zu welcher Kirche wir auch immer gehören
mögen —, standhaft unter der ewigen Führung Christi, des Herrn,
zu verharren. Dies erfüllt die wahren Nachfolger Christi und seines

Knechtes, des hl. Paulus, mit Freude, Mut und gewisser Hoffnung
hinsichtlich der künftigen und vollständigen Erfüllung der
Verheissung des Herrn und der Verwirklichung Seines Wunsches und
Befehles, dass wir allé eins seien in dem Herrn (Joh. 17, 20.21).»

Im dritten und letzten Teil seiner Gedenkrede schildert
Professor Alivisatos das Wesen des Apostels Paulus in dreifacher
Hinsicht. Zunächst würdigt er ihn als den Kirchenmann, der dem

Begriff der Kirche in seinen Schriften für alle Zeiten wesentlich
Grundbedeutung und lebensvollen Inhalt verliehen hat, während
insbesondere die Pastoralbriefe zeigen, wie sehr ihm auch das Amt
in der Kirche nicht nur als etwas Hohes und Wichtiges, sondern
auch als etwas Notwendiges erschienen ist. Sein eigenes Wirken
ist ja das Beispiel für seine Auffassung vom Amt, in dessen Aus-



— 235 —

Übung er in allem ein getreuer Nachfolger, ja ein Nachahmer des

Herrn der Kirche war.
Der zweite Abschnitt über «Paulus, der Theologe» versucht

in aller Kürze darzutun, wie der Glaube und darum das ganze
theologische Denken dieses Apostels streng christozentrisch ist.
So ist es nicht verwunderlich, dass Paulus diesen selben
christusbezogenen Glauben auch von denen fordert, die der Erlösung
teilhaftig werden wollen. Ohne diesen Glauben an Jesus Christus
und an Sein offenbarendes Erlösungshandeln ist keine Erlösung
möglich. In diesem Sinne legte Paulus den Grund für eine Christologie,

wie diese dann durch die griechischen Kirchenväter weiter
erörtert und durch die Allgemeinen Konzilien endgültig formuliert
worden ist.

Aber auch eine bestimmte Theologie der Kirche findet sich
bei ihm. Darnach muss die Kirche nicht nur in ihrer lokalen
Erscheinungsweise, sondern in ihrer Bezogenheit auf die himmlische
Kirche gesehen werden. D. h. die irdische Kirche harrt ihrer
dereinstigen Vollendung im neuen Jerusalem, das im Himmel bereit
ist für alle, die wahrhaft Christus lieben.

Schliesslich — unter Hinweis auf eine bei Paulus durchwegs
festzustellende «mystische Tendenz», die vor allem im Kolosser-

brief zum Ausdruck komme — nennt der Referent ihn den
«Mystiker der Liebe». Die Bekehrung vor Damaskus' Mauern bedeutete
für den ehemaligen Christusverfolger das Eindringen in den heiligen
Bereich der göttlichen Liebe und Gnade, von der unzählige
Briefstellen reichstes Zeugnis geben und die in I. Kor. 13 ihren feinsten
und zugleich erhabensten Ausdruck findet.

Professor Alivisatos schliesst seine eindrucksvolle Rede mit
folgenden Worten:

«Ich glaube, liebe Freunde, dass es uns allen, insbesondere
den Vertretern all der vielen christlichen Kirchen, die zu Ehren des

grossen Apostels von den Enden der Erde zusammengeführt worden
und die wir nun miteinander nahezu am Ende der Feierlichkeiten
angelangt sind, durch diese festlichen Tage wie durch deren
Eindrücke auf uns, durch unsere Worte, durch unsere gegenseitigen
Gespräche und unsere Gemeinschaft im Geiste Pauli, aufs tiefste
und lebhafteste bewusst geworden ist, dass er uns begleitet. Wir
sind während dieser Tage stärker und umfassender der Grösse

seines Geistes in unserer Mitte innegeworden als dazumal — wie
ich zu Beginn meiner Aussprache sagte — die antiken Athener.



— 236 —

Wir sind dessen gewahr geworden, dass Paulus mit uns ist, und —
indem wir dem Gott die Ehre geben, Den er uns offenbart hat —
erkennen wir jetzt tiefer unsere Verpflichtungen uns selbst und
den andern gegenüber wie auch unsere Verantwortlichkeit
angesichts seiner Verheissungen.

Heute befinden wir uns einerseits inmitten der erbitterten
Auseinandersetzung, die mit dem Ziele der völligen Vernichtung
und Zerstörung unserer christlichen Ideologie vor sich geht. Aber,
wie dieses unser Hiersein beweist, die wir uns trotz unserer
Spaltungen von den Enden der Erde hier zusammengefunden haben,
wir proklamieren in einem ökumenischen Geiste unsern festen
Glauben an die Notwendigkeit, alle unsere Kräfte für die Schaffung
und Festigung jener grossen Gemeinschaft zu konzentrieren, die
eine siegverheissende und ausschlaggebende Ausgangsstellung
bieten wird gegen den Feind, der die Kirche Christi bedroht. Unsere

vierzehntägige Gemeinschaft miteinander hat deutlich gezeigt,
dass wir denselben Weg ziehen und dass wir alle ohne Ausnahme,
trotz unserer Spaltungen, demselben Ziel zustreben, der Vorbereitung,

d. h. dem grossen Tag, wenn ein jeder von uns ganz bewusst
in den mystischen Leib eingegliedert werden wird, dessen Haupt
und Eckstein Christus ist. Aus all diesen Gründen geziemt es sich

heute, da wir auseinandergehen und unsere verschiedenen Wege
ziehen, dass wir von der Gedenkfeier neue Kraft, neuen Mut, neue
Entschlossenheit und neue Begeisterung mitnehmen, ein jeder für
sich selber und für seine Brüder, ,die fernen und die nahen', auf
dass wir mit dieser Hilfe imstande sein möchten, den Anordnungen
des Paulus treu zu sein und sie zum Gegenstand unserer
unaufhörlichen und demütigen Betrachtung zu machen. Wenn wir in
dieser Weise all die gebührende Vorbereitung getroffen haben,
wird das Ergebnis unserer Bemühungen sein, class unsere
Nachfahren an diesen selben Stätten das zweitausendjährige Gedächtnis
der Verkündigung des hl. Paulus in einer Weise feiern werden, die
nicht nur wie bei uns den guten Willen zeigt, sondern die von
entscheidenden Taten zeugt, welche dem Apostel den positiven Beweis

erbringen, dass sein Wort gehört, sein Auftrag befolgt worden ist
und dass er nicht länger Grund zur Besorgnis hat, denn — wie er
fest glaubte, dass es geschehen werde — ,alle Dinge sind neu
geworden '.

Lasst uns unsere verschiedenen Wege gehen, und zugleich mit
den Eindrücken, die wir mit uns nehmen, soll die Klage des Paulus



— 237 —

in unsern Ohren unaufhörlich widerhallen: «Ist denn Christus
zerteilt?» (I. Kor. 1.13). Lasst uns achtgeben auf seine ernste
Mahnung, «dass wir alle einerlei Rede führen... dass wir zusammenhalten

in demselben Sinne und derselben Meinung» (I. Kor. 1.10),
dass wir «das Bekenntnis der Hoffnung festhalten ohne Wanken,...
und dass wir darauf achten, einander zur Liebe und zu guten Werken

anzuspornen» (Hebr. 10.23), und dies, «damit die sich mehrende
Gnade durch die grössere Zahl der Erretteten die Danksagung
überfliessen lasse zur Ehre Gottes» (IL Kor. 4.15). Wir alle, durch
die Liebe Christi in Schranken gehalten (II. Kor. 5.14), sind jetzt
verpflichtet, fortan niemanden nach dem Fleische zu kennen als
allein Christus. Denn nur so werden wir erkennen, dass durch uns
und für uns, oder jedenfalls für das kommende Geschlecht, «die

neue Schöpfung» schon geschaffen ist, da «das alte vergangen ist:
siehe, es ist alles neu geworden» (IL Kor. 5.7).

Urs Küry


	Die Paulus-Feierlichkeiten in Griechenland

