Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 41 (1951)

Heft: 4

Artikel: Die Paulus-Feierlichkeiten in Griechenland
Autor: Kdry, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404287

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 226 —

Die Paulus-Feierlichkeiten in Griechenland

Es kann sich hier nicht darum handeln, eine vollstindige
Darstellung der gross angelegten, erhebenden Paulus-Feierlich-
keiten zu geben, die vom 15.-29. Juni 1951 in Griechenland statt-
gefunden haben. Wir machen lediglich einige kurze Angaben iiber
den #dusseren Verlauf und halten im iibrigen die Eindriicke fest,
die sich uns am nachhaltigsten eingepridgt haben.

I. Der &dussere Verlauf. Die orthodoxe Kirche Griechen-
lands hatte durch ein Komitee mit Erzbischof Spiridon von Athen
als Prisident und Prof. H. Alivisatos als Generalsekretir, dem
auch einige Minister der griechischen Regierung und Professoren
der Universitdten Athen und Saloniki angehorten, simtliche christ-
lichen Kirchen und deren theologische Fakultéiten zur Teilnahme
an den Jubiliumsfeierlichkeiten eingeladen. Ausser den Kirchen,
die unter dem Einfluss Moskaus stehen und der rémisch-katho-
lischen Kirche, aus der vier Geistliche ohne offiziellen Auftrag
erschienen waren, hatten alle Kirchen der Einladung Folge geleistet.
Besonders zahlreich vertreten waren die Kirchen des Nahen Ostens.
Zu ihnen und den Abgeordneten der westlichen Kirchen und
Universititen gesellte sich eine zahlreiche Delegation der christ-
lichen Jugendorganisationen.

Von Athen aus begab sich die etwa 300 Personen umfassende
Gesellschaft auf dem Schiff « Aegaeon» zu einer elftédgigen Pilgerfahrt
an die historischen Stitten des apostolischen Wirkens Pauli:
nach Cavala-Neapolis und von dort per Autocar nach Philippi,
dann weiter nach Saloniki-Tessalonich und nach Veria-Berda, von
dort an die Westkiiste Griechenlands nach Prevezza-Nikopolis,
ferner nach Kreta (Herakleion-Knossos), nach Lindos-Rhodos und
zuriick nach Cenchrei-Korinth und von dort nach Athen, wo am
26.-29. Juni die Schlussfeierlichkeiten stattfanden. An allen Orten
wurde die Pilgerschar festlich empfangen von den kirchlichen und
weltlichen Behorden und durch die beflaggten Strassen unter dem
Beisein und dem Jubel der Bevélkerung in die Kirche zum Gottes-
dienst und zu einer anschliessenden offentlichen Feier geleitet,
an der nicht selten der Biirgermeister oder Prifekt eine Gedenk-
rede auf Paulus hielt. Den Hohepunkt erreichten die Feierlich-
keiten in Athen, wo die Pilgerschar vom Koénig und der Regierung



— 227 —

empfangen wurde. Am Vorabend des St. Peter- und St. Paul-Festes
fand auf dem Areopag unter Anwesenheit einer riesigen Volks-
menge eine feierliche Vesper statt, in deren Rahmen Erzbischof
Spiridon die Areopagrede des Apostels Paulus zur Verlesung
brachte und eine viel beachtete Ansprache hielt. Am 29. Juni fand
dann der abschliessende Festgottesdienst in der Kathedrale von
Athen statt, dem sich die Feier in der Universitit mit der Gedenk-
rede von Prof. Alivisatos anschloss.

II. Kirche und Volk in Griechenland. Der unmittel-
barste Eindruck, den die Kirche Griechenlands auf den auswértigen
Besucher macht, ist der ihrer engen Verbundenheit mit Volk und
Staat. Mag das historisch begriindet sein darin, dass die Kirche
wihrend der «frankischen» und tiirkischen Fremdherrschaft Jahr-
hunderte hindurch der einzige Hort des volkischen Gedankens
und der nationalen Hoffnung war, so wurde aus den gehaltenen
Reden und Predigten doch auch deutlich, dass die Kirche sich
auch heute noch ihrer innen- und aussenpolitischen Bedeutung
fir die Geschicke Griechenlands voll bewusst ist. Es war fiir den
fremden Beobachter schwer zu entscheiden, wie weit die offent-
lichen Kundgebungen eine spontane Sympathiekundgebung des
Volkes fiir die Sache der Kirche waren, oder wie weit sie umgekehrt
darauf angelegt waren, mit Hilfe der anwesenden Reprisentanten
der Okumene das griechische Volk wieder neu fiir die Kirche zu
gewinnen. Die Anwesenheit starker griechischer Truppen-Kon-
tingente und von Kriegsschiffen in fast allen Stidten und Héafen
liess ahnen, dass nicht nur der Staat, sondern auch die Kirche
in einem schweren Abwehrkampf begriffen ist gegen die innere
und dussere Gefahr des Kommunismus. Wie fir alle Kirchen, stellt
sich fiir die Kirche Griechenlands die Frage, ob sie die Kraft hat,
von innen her, vor allem durch einen wesentlichen Beitrag an der
Losung der sozialen Frage, die in dem verarmten Lande besonders
akut ist, die drohende Gefahr zu bannen.

Die Kirche selbst, wie wir sie in den zahlreichen Gottes-
diensten, bei der Besichtigung ihrer Institutionen und im Gesprich
mit jhren Theologen und Laien kennen lernen durften, macht jeden-
falls den Eindruck einer in sich gefestigten, ihrer Sendung bewussten
und zugleich einer innerlich bewegten, neuen Ideen und Initiativen
aufgeschlossenen Gemeinschaft.

Die Kirche Griechenlands ist zunéchst, wie die ganze Ost-
kirche, eine Traditionskirche, sie ist es aber noch in dem besonderen



— 228 —

Sinne, dass in ihr bis tief ins Volk hinein das Bewusstsein lebendig
ist, in ihren Urspriingen direkt auf die missionarische Tatigkeit
des Apostels Paulus zuriickzugehen. Nicht nur an den Orten, fir
die eine lingere Wirkungszeit des Apostels historisch gesichert
ist wie in Philippi, Beroa, in Thessalonich, Korinth, sondern auch
auf Kreta, Rhodos und in Nikopolis gibt es lokale Sonderiiber-
lieferungen, durch die die Kirche der Gegenwart sich in ununter-
brochener Kontinuitidt verbunden weiss mit der Urkirche. Auch die
Gotteshiduser, ihre Namen (Demetrius-Titus-Kirchen usf.), ihr
hohes Alter, ihr reiner Basilika-Stil (vor allem in Saloniki), ihre
Mosaiken und Ikonen, wie natiirlich die altehrwiirdigen Gottes-
dienstformen selbst, mit denen das Volk sehr vertraut ist, tragen
zur Bildung und Erhaltung eines sehr starken und echten Tra-
ditionsbewusstseins bei. Den Gottesdienstfeiern, die in gut er-
haltenen und gepflegten Kirchen sorgfiltig und unter Entfaltung
grosser Feierlichkeit durchgefithrt wurden, wohnte das zahlreich
erschienene Volk sehr aktiv, d. h. mit grosser innerer Gesammelt-
heit und Aufmerksamkeit, bei. Wie man uns sagte, ist vor allem
die junge Generation bestrebt, die alten gottesdienstlichen Formen
— im Sinne etwa der liturgischen Bewegung im Roémischkatholi-
zismus — neu zu beleben und sie dem Verstindnis des Volkes
niher zu bringen. Bemerkenswert waren auch die alten, byzan-
tinischen einstimmigen Gesdnge, die sehr volkstiimlich zu sein
scheinen und von zum Teil sehr gut geschulten Chéren (vor allem
in Korinth und Athen) vorgetragen wurden.

Die Kirche Griechenlands macht aber auch den Eindruck
einer gegenwartsnahen Kirche, die sich jedenfalls in ihren fithrenden
Kreisen fir die besonderen Probleme unserer Zeit aufgeschlossen
zeigt. Infolge der Kriegs- und Nachkriegswirren leidet die Kirche,
vor allem in Mazedonien, an Priestermangel. Auch absolvieren die
meisten Geistlichen an den Seminarien nur eine sehr kurzfristige
Ausbildungszeit, wihrend die Kurse an den beiden Universitaten
des Landes, deren Professoren Laien sind, fiir die Regilionslehrer
an den Mittelschulen und die héhere Geistlichkeit bestimmt sind.
Die Kirche macht deshalb grosse Anstrengungen, den iiberlasteten
Geistlichen, die die Predigt- und Unterrichtstitigkeit oft allzusehr
zuriickstellen miissen, Laienhelfer zur Seite zu stellen, die vor
allem im Religionsunterricht, in der Sonntagsschul- und Evan-
gelisationsarbeit im Sinne der inneren Mission wirken. Diesem
Zwecke dient das Werk der «apostolischen Diakonie», einer Art



— 229 —

Laien-Apostolat, dann die «Zoe»-Bewegung, iiber die Prot. Bratsiotis
in dieser Zeitschrift berichtet hat (Jahrg. 1949, S. 209) und neuer-
dings als deren Zweigorganisation die « Aktines» (Strahl)-Bewegung,
die die einzelnen Berufsgruppen zur Evangelisationsarbeit heran-
zuziehen sucht. Auch im Gesprich mit Theologen und Laien
bestitigte sich der Eindruck. dass die massgebenden Kreise der
Kirche Griechenlands, aufgewiihlt und geistig bewegt durch die
Not der Zeit und zum Teil angeregt durch dhnliche Bestrebungen
in den westlichen Kirchen, sich anschicken, neue Wege und Mittel
zu suchen fiir eine Verlebendigung ihrer kirchlichen Gemeinschaft
und fiir einen engeren Zusammenschluss mit den anderen christ-
lichen Kirchen.

III. Die Kirche Griechenlands und die Okumene.
Wie weit die Paulus-Feierlichkeiten, zu denen die Kirche Griechen-
lands in so generdser Weise die Kirchen des Erdenrunds eingeladen
hatte, die Sache der Okumene gefordert haben, ist natiirlich schwer
zu beurteilen. Als Ganzes waren sie jedenfalls eine sehr eindriickliche
Demonstration des Einheitswillens der christlichen Kirchen auf
dem Grunde der Botschaft des Apostels Paulus. Und das war
gewiss nicht wenig. Zwar wurde darauf verzichtet, die Grund-
probleme der Paulinischen Theologie im Aspekt der verschiedenen
kirchlichen Bekenntnisse in der Art einer Konferenz gemeinsam
zu erdrtern, was ja eine sehr naheliegende Moglichkeit gewesen
ware. Zwar wurden wihrend der Jangen Fahrt kreuz und quer
durch das Agiische Meer Vortrige gehalten, sei es iiber die Kirche
Griechenlands in Geschichte und Gegenwart, sei es tiber einzelne
Paulusprobleme, sei es iiber solche der kirchlichen Unionsarbeit.
Aber es lag diesen Vortrigen offenbar kein einheitlicher Plan
und keine systematische Absicht zugrunde.

Das Schwergewicht lag in den personlichen Begegnungen
und Aussprachen, wozu die gemeinsame Meerfahrt eine selten
ginstige Gelegenheit bot. Vor allem pflegten — so schien es uns —
die Vertreter der verschiedenen autokephalen Kirchen des Ostens
unter sich einen regen (Gedankenaustausch und mochten wohl die
Atmosphire vorbereitet haben fir eine lingst erwiinschte pan-
orthodoxe Konferenz. Fiir die Géste der westlichen Kirchen war
es ein grosser Gewinn, die Ostkirche in ihrer griechischen Prigung,
ithre Gottesdienste und ihr Frommigkeitsleben, ihre Institutionen
und ihren kirchlichen Aufbauwillen aus eigener Anschauung kennen
zu lernen,



— 230 —

Dem Berichterstatter als dem einzigen Vertreter der alt-
katholischen Kirche, die ja von Anfang an mit der Ostkirche
freundschaftliche Beziehungen gepflegt hat, lag vor allem daran,
mit den Professoren der Universititen Athen und Saloniki bekannt
zu werden, um mit ihnen die Moglichkeit eines regeren theolo-
gischen Gedanken- und Studentenaustausches zu besprechen.
Auch ist ihm der ehrenvolle Auftrag zuteil geworden, dem Erz-
bischof von Athen und Primas von Griechenland eine Adresse des
altkatholischen Episkopates Hollands zu iibermitteln, in der dem
Wunsche nach einer baldigen Herstellung der sichtbaren kirchlichen
Einheit im Geiste der Lehre des Apostels Ausdruck verliehen wird.

Wie die Kirche Griechenlands ihrerseits die Einheit der Kirche
auf dem Grunde des «Werkes des hl. Apostels Paulus» versteht,
mag zum Schlusse ein (von Pfarrer H. Frei, Rheinfelden, aus dem
Englischen iibersetzter) Auszug aus der Rede zeigen, die der be-
kannte Okumeniker und eigentliche Organisator der Paulus-
Feierlichkeiten, Prof. H. Alivisatos am 29. Juni in der Aula der
Universitat Athen gehalten hat:

«Wissend, dass unsere Arbeit der Liebe nicht vergeblich war»
(nach I. Kor. 5, 15.58; I.Thess., 1.3, 3.5), begriisst Professor
Alivisatos die anwesenden Giiste, indem er zunéchst darauf hinweist,
dass die griechisch-orthodoxe Kirche in ihrer nahezu zweitausend-
jéhrigen Geschichte nicht nur die Lehre, sondern auch dem leben-
digen Beispiel ihres Griinders treugeblieben sei. Auch sie hat alle
die Hohen und Tiefen christlicher Zeugenschaft durchmessen,
von denen der hl. Apostel in IT. Kor. 6, 4-10, spricht. In wahrhaft
apostolischem Eifer verbreiteten dann spiter die Kirchen des
Westens die Botschaft des Evangeliums bis ans Ende der Welt,
und in den grossen theologischen Auseinandersetzungen des 16.
und 17. Jahrhunderts spielte ja gerade die paulinische Verkiindi-
gung eine massgebende Rolle, so dass alle in gleicher Weise sich
dem zu Dank verpflichtet wissen, dessen Andenken sie hier ehren.

Nun wendet sich der Referent der Zeit des Apostels zu, um den
Anfingen und der ersten Entwicklung des christlichen Glaubens
und Lebens in der geistigen Atmosphire des damaligen Griechen-
lands nachzugehen. Mit dem Hinweis darauf, dass die antike
griechische Philosophie mit ihrem Unsterblichkeitsglauben und
ihrer Tugendlehre eine gute Vorbereitung fir das gewesen sei,
was die Botschaft von Jesus Christus dann brachte, fihrt Pro-
fessor Alivisatos wortlich fort:



— 231 —

«Als das griechische Volk die neue Verkiindigung des Paulus
vernahm, sah es in ihm zuerst ,einen Schwitzer‘ und ,einen Ver-
kiindiger fremder Gottheiten‘ (Act. 17, 16-34), und einige unter
ihnen hielten mit ihrem Spott nicht zuriick. Allein die wirkliche
Reaktion dieser Leute, die ,ihre Zeit mit nichts anderem zubringen,
als dass sie irgend etwas Neues erzihlen oder anhéren‘, war bloss
die durch und durch griechische und dusserst bezeichnende Antwort:
, Wir wollen dich dariiber ein anderes Mal wieder héren®, im Gegen-
satz zur Reaktion in der romischen Offentlichkeit, die Paulus mit
dem Schwert und dem Liktorenbeil Roms antwortete, weil er die
neue ,religio illicita‘ lehrte und die ,majestas imperatoris‘ belei-
digte. Paulus und die griechischen Apologeten durften versichern,
dass sie zwar aufrichtig fiir den romischen Kaiser als fiir die héchste
Macht und Autoritit beteten. Sie weigerten sich jedoch, ihn als
einen zweiten Gott auf Erden anzuerkennen auf Grund der All-
gewalt seiner Stellung und obrigkeitlichen Rechte. Dies war es,
was das Fundament der Autoritit Roms erschiitterte, welches im
Falle, dass ,Rom gesprochen hat‘ (Roma locuta est), sich weigerte,
auch nur den leisesten Einwand oder die geringste Diskussion zu
gestatten. Wenn aber dies in Rom geschah, was sollen wir sagen
iiber die Aufnahme der neuen Verkiindigung des Paulus, die dieser
von seiten der unzivilisierten Volker der westlichen Welt wider-
fahren ist, welche noch ausserhalb des Einflusses und der Wirkung
der damaligen griechisch-romischen Zivilisation waren ?

(Gerade aus diesen Griinden nun wurde die neue Lehre, die
Paulus brachte, im griechischen Osten verstanden und angenommen,
und zwar nicht nur — wie fiilschlicherweise geglaubt wird — unter
den Einfiltigen und Armen und Verachteten, sondern schon bald
auch von denen, die das griechische Denken verkoérperten. Dies
geschah in solchem Masse, dass angesehene Philosophen wihrend
der ersten Anstrengungen, das Christentum auszubreiten, die neue
Religion nicht nur annahmen, sondern diese bewusst dem griechi-
schen Denken anglichen und so ihre dusserst kraftvollen und auf-
richtigen Verfechter wurden. Sie erbrachten den romischen Kaisern,
die den Standort der neuen Religion von einem streng staats-
gesetzlichen (legalistischen) Gesichtspunkt aus beurteilten, den
Beweis, dass diese fiir die vorchristliche griechische Philosophie
nichts vollig Fremdes sei. Denn jene habe sich durch das keimhaft
gegebene Wort in verschiedener Hinsicht der vollen Offenbarung
der religiosen Wahrheit in Jesus Christus angenihert. Sie erklirten



— 232 —

deshalb, die griechischen Philosophen seien , Christen vor Christus®,
ein Gedanke, den wir nicht nur in der christlichen Literatur aller
19 Jahrhunderte, sondern ebenso in der kirchlichen Kunst fritherer
und spiterer Zeit antreffen.

Auf diese Weise naturalisierte sich das Christentum sozusagen
in einer griechischen Umgebung, sogar noch vor dem berithmten
Edikt von Mailand. Wére Griechenland nicht selbst eine réomische
Provinz gewesen, hitte es vielleicht im Laufe der genugsam
bekannten réomischen Verfolgungen auch keine Méartyrer gegeben.
Aber trotz diesen stand die geistige Entwicklung des Christentums
keinen Augenblick still. Die grundlegende Entfaltung der christ-
lichen Lehre in jenem Teil des Ostens, der unter griechischem
Einfluss stand, ging ohne Hindernis vonstatten, und griechische
Weisheit fand sich in zunehmendem Masse im Dienste der neuen
Verkiindigung. Das belegen die grossen griechischen Theologen-
namen der ersten drei Jahrhunderte, von Justin, Athenagoras und
Origenes bis zu den grossen Theologenschulen und theologischen
Richtungen von Alexandrien, Antiochien und Edessa. Die Zeit
nach den Verfolgungen zeigt noch deutlicher den Versuch, christ-
liche Lehre mit Hilfe griechischer Weisheit zu entwickeln, und so
erscheinen im Lichte des sogenannten goldenen Zeitalters der
Kirchengeschichte die meisten der grossen griechischen Theologen.
welche Kirchenviter und doctores der Kirche waren. Sie erleuch-
teten den Raum der Kirche mit dem strahlenden Lichte ihrer
Weisheit, indem sie deren grundlegende Lehren entwickelten,
die Kirche von einem demokratischen Standpunkt aus wunderbar
organisierten und in feiner Weise ihren reichen Gottesdienst ent-
falteten, welcher in der Schaffung der prachtvollen Riten der
gottlichen Liturgie seine hochste Vollendung erreichte, deren
Schiitze erst jetzt die Gelehrten des Westens zu entdecken beginnen.

Harnack, dessen Schiiler zu sein ich das Vorrecht hatte, pflegte
sicherlich nicht zu Unrecht zu behaupten, die Hellenisierung des
Christentums sei um den Preis einer unverfilschten christlichen
Religion und Offenbarung erfolgt. Es kann kein Zweifel dariiber
bestehen, dass unsere Theologie, geschaffen und entwickelt durch
den Beitrag griechischer Weisheit, durch deren reiche und ver-
schiedenartige dialektische Untersuchungen und Gedankenginge.
Schritt fiir Schritt und, ohne dass uns dies bewusst geworden wiire,
uns von der Schlichtheit und Herzenseinfalt der ersten Christen
mit ihrefn reinen und standhaften Glauben und ihrem echten christ-



— 233 —

lichen Leben wegzog. Wenn wir Theologen uns dies allezeit vor Augen
halten, dann brauche wir nicht zu fiirchten, die Klage des hl. Paulus,
dass ,wir weder, was wir sagen, noch woriiber wir Behauptungen
aufstellen, verstehen® (I. Tim. 1.7), wiirde jemals auf uns zutreffen.

Wire jedoch anderseits die neue Lehre des Paulus nicht so
stark in der griechischen Philosophie verwurzelt gewesen und
durch die Werkstitte griechischen Denkens hindurchgegangen,
dann diirfte es fraglich sein, ob sie iiberhaupt die Kraft gehabt
héitte, ihre Stellung in der Weise, wie sie es tat, zu behaupten
inmitten der starken Strémungen philosophischer Gegnerschaft,
wie diese in verschiedenen Epochen wihrend des Zeitraumes von
nahezu zweitausend Jahren christlicher Geschichte sich entwickelte.
Und wenn sie nicht philosophisch auf die Probe gestellt worden
wire, wie es tatsichlich der Fall war, wire sie imstande gewesen,
heute furchtlos die Notwendigkeit einer Riickkehr zur Schlichtheit
des Glaubens und zur Herzenseinfalt zu betonen ? Ohne Zweifel.
die Punkte, an welchen die christliche Lehre geprift worden ist,
haben sie im Laufe ihres nahezu zweitausendjihrigen Kampfes
widerstandsfihig gemacht. Gleichzeitig haben sie dieser die Macht
und Fihigkeit verlichen, in das bald anbrechende neue Jahrtausend
ihrer Geschichte in vollen Ehren und mit all der Autoritidt ein-
zutreten, die ihr ermoglichen wird, es mit der neuen geistigen
Auseinandersetzung aufzunehmen, die ihr bevorstehen und die
vielleicht von noch grosserer Schirfe und Heftigkeit sein werden
und von einer Art, die wir heute kaum erahnen koénnen. Aber,
wie frithere Erfahrung uns lehrte, diirfen wir mit Sicherheit sagen.
dass sie einmal mehr siegreich aus dem Kampf hervorgehen wird.
weil die letztgiiltige und unbesiegbare Waffe nicht Wissen, sondern
der Glaube ist.

Der Zeitraum von zweitausend Jahren, der sich seiner Voll-
endung nihert, ist verhiltnisméssig kurz und unbedeutend. Um
es ganz schlicht zu sagen: er ist nicht linger als das Leben von
neunzehn Menschen, die einer nach dem andern hundert Jahre
lang lebten. Doch dieser kurze Zeitabschnitt ist so reich an schwer-
wiegenden Ereignissen von Weltbedeutung, an Verinderungen
und Entwicklungen, dass er bestimmt als zuverlissiger Gradmesser
fiir die Widerstandskraft des Christentums taugen kann. Die scharfe
weltanschauliche Auseinandersetzung, die heute vor sich geht und
deren Ergebnis in gewissermassen apokalyptischer Weise Krieg
von unvorstellbarem Ausmass, Unruhe und Unsicherheit unserer



— 234 —

Tage sind, hat mehr als irgend etwas anderes zur Erniichterung
des christlichen Bewusstseins dem Zustand der christlichen Welt
gegeniiber beigetragen, wie dieser aus den Streitigkeiten und Spal-
tungen unter den Christen sich ergab, zuweilen in bezug auf Dinge
von untergeordneter Bedeutung. Sie forderte die Einsicht in die
Notwendigkeit, eine geeinte christliche Front zu schaffen, um den
Kampf «wider die Gewalten, wider die Méchte, wider die Beherr-
scher dieser Welt der Finsternis» (Eph. 6.12) aufzunehmen. Diese
Front besteht bereits. Alle christlichen Kirchen sind der Lage
innegeworden und beginnen sich um das Panier der Liebe zu
scharen. Fiir jene, die Augen haben zu sehen, steht es ausser Frage,
dass die neue Geschichtsepoche der Menschheit und der christlichen
Kirche, in die wir bereits eingetreten sind, die Christenheit unter
dusserst giinstigen Vorzeichen geeint und gefestigt finden wird
gegen jeglichen Versuch des Antichristen, der in der Epoche der
Einheit, die wir bereits feierlich begonnen haben, endgiiltig ver-
nichtet werden wird. Die sogenannte Okumenische Bewegung als ein
Versuch, ausnahmslos alle Krifte der Christenheit zu einigen, stellt
heute eine wirkungsvolle Realitit dar. Und das hochst hoffnungs-
volle Symbol weiterer zu erwartender Entwicklungen ist diese
unsere pan-christliche Feierlichkeit, nicht in Form einer Versamm-
lung, einer Konferenz oder gelehrten Diskussion, sondern in Gestalt
eines einmiitigen christlichen Ausdrucks unserer Gefiihle gegen-
iiber dem heiligen Apostel und einer Kundgebung der Entschlossen-
heit von uns allen — zu welcher Kirche wir auch immer gehéren
mogen —, standhaft unter der ewigen Fiuhrung Christi, des Herrn,
zu verharren. Dies erfiillt die wahren Nachfolger Christi und seines
Knechtes, des hl. Paulus, mit Freude, Mut und gewisser Hoffnung
hinsichtlich der kiinftigen und vollstandigen Erfiillung der Ver-
heissung des Herrn und der Verwirklichung Seines Wunsches und
Befehles, dass wir alle eins seien in dem Herrn (Joh. 17, 20.21).»

Im dritten und letzten Teil seiner Gedenkrede schildert Pro-
fessor Alivisatos das Wesen des Apostels Paulus in dreifacher Hin-
sicht. Zunichst wiirdigt er ihn als den Kirchenmann, der dem
Begriff der Kirche in seinen Schriften fiir alle Zeiten wesentlich
Grundbedeutung und lebensvollen Inhalt verlichen hat, wahrend
insbesondere die Pastoralbriefe zeigen, wie sehr ihm auch das Amt
in der Kirche nicht nur als etwas Hohes und Wichtiges, sondern
auch als etwas Notwendiges erschienen ist. Sein eigenes Wirken
ist ja das Beispiel fiir seine Auffassung vom Amt, in dessen Aus-



— 2356 —

iibung er in allem ein getreuer Nachfolger, ja ein Nachahmer des
Herrn der Kirche war.

Der zweite Abschnitt tber « Paulus, der Theologe» versucht
in aller Kiirze darzutun, wie der Glaube und darum das ganze
theologische Denken dieses Apostels streng christozentrisch ist.
So ist es nicht verwunderlich, dass Paulus diesen selben christus-
bezogenen Glauben auch von denen fordert, die der Erlosung
teilhaftig werden wollen. Ohne diesen Glauben an Jesus Christus
und an Sein offenbarendes Erlésungshandeln ist keine Erlosung
moglich. In diesem Sinne legte Paulus den Grund fiir eine Christo-
logie, wie diese dann durch die griechischen Kirchenviter weiter
erortert und durch die Allgemeinen Konzilien endgiiltig formuliert
worden ist.

Aber auch eine bestimmte Theologie der Kirche findet sich
bei ihm. Darnach muss die Kirche nicht nur in ihrer lokalen Er-
scheinungsweise, sondern in ihrer Bezogenheit auf die himmlische
Kirche gesehen werden. D. h. die irdische Kirche harrt ihrer der-
einstigen Vollendung im neuen Jerusalem, das im Himmel bereit
ist fur alle, die wahrhaft Christus lieben.

Schliesslich — unter Hinweis auf eine bei Paulus durchwegs
festzustellende «mystische Tendenz», die vor allem im Kolosser-
brief zum Ausdruck komme — nennt der Referent ihn den «My-
stiker der Liebe». Die Bekehrung vor Damaskus’ Mauern bedeutete
fiir den ehemaligen Christusverfolger das Eindringen in den heiligen
Bereich der gottlichen Liebe und Gnade, von der unzihlige Brief-
stellen reichstes Zeugnis geben und die in I. Kor. 13 ihren feinsten
und zugleich erhabensten Ausdruck findet.

Professor Alivisatos schliesst seine eindrucksvolle Rede mit
folgenden Worten:

«Ich glaube, liebe Freunde, dass es uns allen, insbesondere
den Vertretern all der vielen christlichen Kirchen, die zu Ehren des
grossen Apostels von den Enden der Erde zusammengefiihrt worden
und die wir nun miteinander nahezu am Ende der Feierlichkeiten
angelangt sind, durch diese festlichen Tage wie durch deren Ein-
driicke auf uns, durch unsere Worte, durch unsere gegenseitigen
Gespriiche und unsere Gemeinschaft im Geiste Pauli, aufs tiefste
und lebhafteste bewusst geworden ist, dass er uns begleitet. Wir
sind wiithrend dieser Tage stirker und umfassender der Grosse
seines Geistes in unserer Mitte innegeworden als dazumal — wie
ich zu Beginn meiner Aussprache sagte — die antiken Athener.



— 236 —

Wir sind dessen gewahr geworden, dass Paulus mit uns ist, und —
indem wir dem Gott die Ehre geben, Den er uns offenbart hat —
erkennen wir jetzt tiefer unsere Verpflichtungen uns selbst und
den andern gegeniiber wie auch unsere Verantwortlichkeit an-
gesichts seiner Verheissungen.

Heute befinden wir uns einerseits inmitten der erbitterten
Auseinandersetzung, die mit dem Ziele der vélligen Vernichtung
und Zerstorung unserer christlichen Ideologie vor sich geht. Aber,
wie dieses unser Hiersein beweist, die wir uns trotz unserer Spal-
tungen von den Enden der Erde hier zusammengefunden haben,
wir proklamieren in einem OGkumenischen Geiste unsern festen
Glauben an die Notwendigkeit, alle unsere Kriifte fiir die Schaffung
und Festigung jener grossen Gemeinschaft zu konzentrieren, die
eine siegverheissende wund ausschlaggebende Ausgangsstellung
bieten wird gegen den Feind, der die Kirche Christi bedroht. Unsere
vierzehntigige Gemeinschaft miteinander hat deutlich gezeigt,
dass wir denselben Weg ziehen und dass wir alle ohne Ausnahme,
trotz_unserer Spaltungen, demselben Ziel zustreben, der Vorberei-
tung, d. h. dem grossen Tag, wenn ein jeder von uns ganz bewusst
in den mystischen Leib eingegliedert werden wird, dessen Haupt
und Eckstein Christus ist. Aus all diesen Griinden geziemt es sich
heute, da wir auseinandergehen und unsere verschiedenen Wege
ziehen, dass wir von der Gedenkfeier neue Kraft, neuen Mut, neue
Entschlossenheit und neue Begeisterung mitnehmen, ein jeder fiir
sich selber und fiir seine Briider, ,die fernen und die nahen‘, auf
dass wir mit dieser Hilfe imstande sein méchten, den Anordnungen
des Paulus treu zu sein und sie zum Gegenstand unserer unauf-
hérlichen und demiitigen Betrachtung zu machen. Wenn wir in
dieser Weise all die gebiihrende Vorbereitung getroffen haben,
wird das Ergebnis unserer Bemiihungen sein, dass unsere Nach-
fahren an diesen selben Stitten das zweitausendjihrige Gedéchtnis
der Verkiindigung des hl. Paulus in einer Weise feiern werden, die
nicht nur wie bei uns den guten Willen zeigt, sondern die von ent-
scheidenden Taten zeugt, welche dem Apostel den positiven Beweis
erbringen, dass sein Wort gehort, sein Auftrag befolgt worden ist
und dass er nicht linger Grund zur Besorgnis hat, denn — wie er
fest glaubte, dass es geschehen werde —- ,alle Dinge sind neu
geworden ‘.

Lasst uns unsere verschiedenen Wege gehen, und zugleich mit
den Eindriicken, die wir mit uns nehmen, soll die Klage des Paulus



— 237 —

in unsern Ohren unaufhorlich widerhallen: «Ist denn Christus zer-
teilt ?» (I. Kor. 1.13). Lasst uns achtgeben auf seine ernste Mah-
nung, «dass wir alle einerlei Rede fiithren... dass wir zusammen-
halten in demselben Sinne und derselben Meinung» (I. Kor. 1.10),
dass wir «das Bekenntnis der Hoffnung festhalten ohne Wanken, . . .
und dass wir darauf achten, einander zur Liebe und zu guten Wer-
ken anzuspornen» (Hebr. 10.23), und dies, «damit die sich mehrende
Gnade durch die grossere Zahl der Erretteten die Danksagung
iiberfliessen lasse zur Ehre Gottes» (I1. Kor. 4.15). Wir alle, durch
die Liebe Christi in Schranken gehalten (II. Kor. 5.14), sind jetzt
verpflichtet, fortan niemanden nach dem Fleische zu kennen als
allein Christus. Denn nur so werden wir erkennen, dass durch uns
und fiir uns, oder jedenfalls fiir das kommende Geschlecht, «die
neue Schopfung» schon geschaffen ist, da «das alte vergangen ist:
siehe, es ist alles neu geworden» (II. Kor. 5.7).
Urs Kury




	Die Paulus-Feierlichkeiten in Griechenland

