
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 41 (1951)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


186

Bibliographie
Ammann, Albert Maria: Abriss der

ostslawischcn Kirchengeschichte.
Wien (1950). Thomas Morus-Pressc
im Verlag Herder. 748 S. Ganzleinen
29 DM.
Es gibt wenige Bücher in deutscher

Sprache, die ein so weites Gebiet der
Kirchengeschichte mit so umfassender
Sachkenntnis behandeln, wie das
vorliegende Lebenswerk des gelehrten
deutschen Verfassers (Professors der
slawischen Kirchengeschichte am
Päpstlichen Orientalischen Institut
in Rom), das den ganzen Ablauf des
kirchlichen Geschehens bei den
Grossrussen, Ukrainern und Weissruthenen
(um die heutigen Namen dieser Völker
zu gebrauchen) umschliesst. Ls wird
auf lange Zeit hinaus eines der
grundlegenden Werke für dieses Gebiet bleiben,

und so begrüsst man es mit dankbarer

Freude für die umfassende
Auswertung der (weitaus überwiegend
slawischen) x) Quellen, Vorarbeiten
und bisherigen Gesamtdarstellungen.
Schon durch die Zusammenstellung
der Quellen ist es zu einem unentbehrlichen

Nachschlagewerk geworden, und
die sehr erfreuliche Tatsache einer
weithin sachlichen, ruhig überlegenen
Darstellungsweise erhöht seinen Wort
beträchtlich. Natürlich kommt —
«ohne den Leser beeinflussen zu wollen»

(S. 594) — die römisch-katholi-

') Die Unischrift ist auch «im Rahmen der
Regeln des Herder Verlages» nicht ganz einheitlich

und weist (gelegentlich auch bei Zahlen) eine
Reihe von Versehen auf. von denen hier nur ganz
weniges — auch dem der slawischen Sprachen
Kundigen nicht ohne weiteres erkennbares —
zusammengestellt sei: Der türkische Einschlag im
frühen Donau-Bulgarien kann nicht (wie S. 11, 18)
als mongolisch bezeichnet werden. - S. 39 lies
N'iphon statt Niphont. - Ferner lies: S. 81 unten:
Schamanist statt Schamane - S. 92, 155 u. ö. :

Kuczyriski statt Kulcsynski - S. 96 unten: Mürid.
•Abdullah- S. 123 unten. 137: Adolf (so!) Ziegler
-S. 129 unten: Kuschelcw-B. - S. 162 Mitte:
Schahruch - S. 172, 503 u. ö.: Zosimos oder
(russ.) ' Zosima/Zos'ma ' statt Zosimas - S. 174:
Fioravanti - S. 187 unten: Galaktion - S. 223
unten: Peretjatkovic - S. 224 Mitte: Svija/sk -
S. 228 Mitte: Oprunina - S. 246 Mitte: Giter-
mann - S. 370 unten: Romodanovskij - S. 388:
Die «Non-Jurors» verweigerten nicht ' den
katholischen Stuarts', sondern Wilhelm III. und seinen
Nachfolgern den Eid - S. 498 und im Reg. : Bicurin
- S. 562: Pokrovskij - S. 585: Grigorij Rasputin.
— Bemerkt sei auch, dass A. die Namen
ukrainischer Persönlichkeiten und Städte auffallend oft
in ihrer polnischen (gelegentlich, S. 20, 153 u. ö. :

russischen; «Grusevskij», anders aber S. 248 oben)
Form bringt.

sehe Grundhaltung des Vf.s überall
zur Geltung, aber nicht, ohne dass er
immer wieder den Versuch machte,
den Eigenständigkeiten und
Eigengesetzlichkeiten des orthodoxen
kirchlichen und Glaubenslebens gerecht zu
werden oder auf die lang anhaltenden
Eigenmächtigkeiten hinzuweisen, die
die Vertreter des «lateinischen» Ritus
in Polen, aber auch in Ungarn, sich
den Unierten gegenüber (denen ein
betontes Interesse des Vf.s gilt) immer
wieder herausnahmen. Dieses
Verhalten musste, zusammen mit der
Vermengung kirchlicher mit übertriebenen

national-politischen Zielsetzungen
etwa der Polen (S. 509, 523, 577)
wesentlich zur Diskreditierung der Union
beitragen, die durch innere
Auseinandersetzungen verschiedener Art
ohnehin Schwierigkeiten hatte. Dabei
ist A. vielleicht dann und wann
geneigt, den Zwang beim Anschluss an
die Union im 17./18. Jh. abzuschwächen,

bei der Rückgliederung der
Unierten in die Orthodoxie im
19./20. Jh. überzubetonen. Er erwähnt
zwar die Übertrittsbewegung unter
unierten Auswanderern in Amerika
am Rande, übergeht aber z. B. die
spontane gleichgerichtete Bewegung
in der Karpaten -Ukraine um 1919/21
mit Schweigen ').

Kritischer als den aus der Orthodoxie

selbst hervorgegangenen geistigen

Bewegungen steht A. der Wirkung
der reformatorischen Kirchen gegenüber,

deren Angehörige er zusammenfassend

als «Neugläubige» bezeichnet
(von S. 198 an passim). Dieser
Ausdruck erscheint nicht allzu glücklich
gewählt, um so weniger, als man sich
durchaus vorstellen kann, dass die
Orthodoxen angesichts der neuen
Dogmen von 1854, 1870 und 1950

darunter gerade die römisch-katholische

Kirche verstehen. Wenn neben
den Anglikanern aber auch (S. 547 f.)

die «Sekte der Alt-Katholiken» in
diesen Begriff eingeschlossen wird, so

verliert er damit üborhaupt seinen

') Wenn A (S. 102) die «Erniedrigung der
Metropolitenwürde, die den Verfügungen eines Laien

Untertan war» (mit Recht) bedauert, so hätte er

dabei der gleichen Lage des Papsttums unter
Marozia usw. gedenken müssen, um zu zeigen, das»

eine derartige Lage auch anderswo vorkam.



187 —

eigentlichen Wortsinn. (Im übrigen
wird den interkonfessionellen
Gesprächen der altkatholischen Kirche
unter anderm mit den Orthodoxen
eine entscheidende Bedeutung bei der
Annäherung der christlichen Kirchen
durchaus nicht abgesprochen.) Die
Einflüsse der «Neugläubigen» jedenfalls

in dem Sinne, in dem er das Wort
gebraucht, hält A. für durchaus
ungünstig: so steht z. B. die Gestalt
Theophanes Prokopovycs (S. 392 ff.)
bei ihm in wenig günstigem Lichte da,
und auch der «Josefinismus» findet
(naturgemäss) keineswegs die Billigung

des Vf.s. Katholiken, die ihm
anhängen und die, wie der ausführlich
behandelte langjährige Erzbischof von
Mogilev (1773-1826), Stanislaus Sie-
strzericewicz (de) Bohusz, den Versuch
eines nationalen (staatlichen)
Zusammenschlusses der katholischen Kirche
machten, sehen sich in ihren
Bestrebungen durchaus abgelehnt (S. 468 ff.).

A. sagt (S. 559) selbst, dass er
zwischen Kirchen- und Theologiegeschichte

unterscheide: nur die zuerst
genannte hat er in seinem Buche eigentlich

darstellen wollen. Er beschreibt
also in erster Linie die institutionellen
Einrichtungen des kirchlichen Lebens
sowie die kirchen- und staatsrechtlichen

Beziehungen zwischen den
ostslawischen Orthodoxen und den übrigen

Kirchen bzw. den Staaten, innerhalb

deren sie leb(t)en. Dabei sind
die meisten wesentlichen Geschehnisse
zur Sprache gekommen: die Dingo, die
Ed. Winter in neueren Veröffentlichungen

(vgl. IKZ XXXVII 60 f.,
XL 121) behandelt hat, sind freilich
nicht berührt worden und wären
nachzutragen '). Auch die Ausbreitung der
Kirche über Sibirien hin, die Mission
mit ihrer Problematik und die Gründung

von Missionskirchen, schliesslich
die bolschewistische Zeit hätten noch
genauer dargestellt werden können.

Doch vergisst A. keineswegs, neben
der institutionellen Seite der Kirche
auch ihrem inneren Leben, ihrer
Auseinandersetzung mit den verschiedenen

geistigen Strömungen, ihrer
theologischen Entwicklung und ihrem
Einflüsse auf die gebildeten Schichten

sowie die breiten Massen immer wieder
einzelne Abschnitte zu widmen. Der
Ansatz zu einer Geschichte der Theologie

(um A.s eigeno Ausdrucksweise
zu verwenden) ist also durchaus
vorhanden, ohne dass damit freilich eine
wirkliche «Geschichte der Theologie»
(beabsichtigt und) geliefert wäre. So
ist z. B. der theologische Gehalt der
ältesten russischen Literatur einschl.
der Chroniken nicht berücksichtigt,
wie sie Werner Philipp seit 1935 für
das Abendland zu erschliessen
begann l), eine Analyse der Heiligen-
Leben nicht gegeben, vieles aus der
dem Titel nach angeführten
theologischen Literatur (z. B. S. 539 ff.)
nicht eigentlich erörtert, also auch
eine Untersuchung und Schilderung
des einströmenden abendländischen
(auch evangelisch-theologischen) Denkens

im 18./19. Jh. nicht vorgenommen.
Die Beziehungen der Slawophilen

und der Westler zur Fachtheologie

und die mannigfachen gegenseitigen

Beeinflussungen werden nicht
genauer dargelegt ; Vladimir Solov'ëvs
wird nur am Rande, Feódor Dosto-
ev.skijs praktisch gar nicht gedacht.
Und doch handelt es sich bei ihnen
und vielen andern um Persönlichkeiten,

deren Einfluss auf Theologie
(und Kirche) kaum zu überschätzen
ist. Auch die Kritik der Orthodoxie
an andern Kirchen, etwa der
anglikanischen oder den evangelischen
(worüber wir jetzt Ludolf Müllers
höchst dankenswerte Arbeiten
besitzen, vgl. IKZ XLI 190) wird
nicht berührt, und gewisse Einwirkungen

des orthodoxen liturgischen
Lebens und theologischen Denkens
auf sie wird übergangen. Man verstehe
mich recht: A. hat eine «Geschichte
der Theologie» nicht beabsichtigt,
und so war ein ausführlicheres
Eingehen auf diese Fragen (wenn
überhaupt) in dem vorliegenden Werke
nicht zu erwarten. Der Leser würde
natürlich eine solche Ergänzung aufs
lebhafteste begrüssen, da das
Interesse an der Orthodoxie — ich
möchte sagen — zum grösseren Teile
auf diesen Fragestellungen beruht.

*) Überhaupt ist die seit etwa 1940 erschienene
Literatur — der Entstehungszelt des Werkes
entsprechend, das 1942 abgeschlossen wurde — nicht
mehr verwertet worden. (Der erste Satz des Werkes
Sing während des Krieges zugrunde).

i) Erwünscht wäre auch die Nennung von
Robert Stupperichs nützlicher Übersicht über die
russischen Sekten (vgl. IKZ XXXII 95) und der
Arbeiten zur Obertrittsbewegung in Estland um
1840 von Risch und Kruns (vgl. IKZ XXXVI 87,
Anm. 30).



188

Aber auch ohne dies ist das Werk,
das A. der Wissenschaft geschenkt hat,
eine monumentale Leistung, die den
Abendländern eine wirkliche Vorstellung

des ostslawischen kirchlichen
Lebens und der römisch-katholischen
Einstellung dazu zu geben vermag.
Es wird dem Vf. einen dauernden
Platz in den Annalen der
Kirchengeschichtsschreibung sichern.

Bertold Spuler

Armala, Ishaq: Mar Ja'qiib, usquf
Sarnjj, al'-Malfan (Mär Jakob,
Bischof von Serügh, Doctor [ecclesiae]).

Günija (Libanon) 1946. Mat-
bacat al-äbä' al-mursalln al-lub-
nanîja (Djounié/Liban. Imprimerie
des Pères Missionnaires du Liban
[?; Rückübers. aus dem Arabi-
bischen!]). 79 S.

Der Vf., maronitischer
Weihbischof, versucht in der vorliegenden
Schrift den Beweis, dass Jakob von
Serügh, Bischof von Batnä (451-521),
entgegen der allgemeinen, auch von
den unierten Kirchen des Morgenlandes

geteilten Ansicht kein Mono-
physit, sondern Orthodoxer (Anhänger

des Chalcedonense) gewesen sei.
Zu diesem Zwecke stellt er einmal fest,
dass sich in Jakobs Schriften nichts
findet, was seinen Monophysitismus
(in extremer Auffassung) beweist, dass
die jakobitische Literatur der frühen
Jahrhunderte ihn gar nicht oder nur
flüchtig erwähnt und dass ihm
zugeschriebene (von Gunnar Olinder 1939
hrsg.) monophysitische Briefe
gefälscht oder untergeschoben seien. Der
Zweck, den A. verfolgt, ist aber nicht
wirklich erreicht. Es findet sich keine
Stelle, wo Jakob sich eindeutig für die
chalkedonensische Formel ausspricht
bzw. gegen den Monophysitismus Stellung

nimmt, und auch die Unechtheit
der oben genannten Briefe lässt sich
wenigstens nicht für alle erweisen.
Vielmehr zeigt sich, dass Jakob offenbar
(wie viele seiner Zeitgenossen) eine
eindeutige Stellungnahme vermieden, sich
vielmehr zwischen beiden Richtungen
zu halten versucht und den Anschauungen

gemässigter Monophysiten
mindestens nicht ferngestanden hat. So
sehr man A.s Arbeit als Beitrag zur
syrischen Kirchengeschichte begrüsst,
so ist der darin angestrebte Beweis
nicht wirklich gelungen. — Im übrigen
darf auf die ausführliche Auseinander¬

setzung aus der Feder Jakobs van der
Ploeg in der «Bibliotheca Orientalis»
V/5 (Leiden, September 1948), S. 153
bis 156, verwiesen werden.

Bertold Spuler

Benz, Ernst: Die abcnländischc
Sendung der östlich-orthodoxen Kirche.

Die russische Kirche und das
abendländische Christentum im
Zeitalter der Heiligen Allanz.
Wiesbaden 1950. Verlag der Akademie
der Wissenschaften und der Literatur

in Mainz, in Kommission bei
Franz Steiner Verlag GmbH. 294 S.
(Akademie der Wissenschaften und
der Literatur. Abh. der geistes- und
sozialwiss. Klasse, Jg. 1950, Nr. 8,
S. 559-852.)
Ein Aufruf, den der Religionsphilosoph

Franz Xaver von Baader
(1765-1841) 1814 unter andern auch
an Kaiser Alexander I. von Russland
richtete, trug wesentlich mit zur
Gründung der HI. Allianz bei.
Dadurch kam B. in Berührung mit
russischen orthodoxen Kreisen: der
ausführlichen Darlegung dieses Verhältnisses

ist das vorliegende Buch
gewidmet. Es bringt eine sehr grosse
Anzahl von Auszügen aus B.s gesammelten

Werken, aus einer Sammlung
neuentdeckter Briefe (von Eugène Susini)
u. a. m., die nach des Vf.s Dafürhalten
(S. 9) dem deutschen Leser heute
schwer zugänglich sind. Auf diese
Weise entstand ein ausführliches
Quellenbuch über dio Verbindung
B.s zu dem liberalisierenden, aber
auch pietistischen Einflüssen zugänglichen

Kultusminister, Fürsten Alek-
sandr Nikolaevic Golicyn (1773-1844),
der zusammen mit dem mystischen
Kreise um Barbara Juliane, Freifrau
von Krüdener (1764-1824) l) wesentlichen

Einfluss auf den Kaiser hatte,
bis Metternichs Bemühungen diese
Richtung zu Fall brachten, in eben
jener Zeit, als B. den vergeblichen
Versuch einer Reise nach St. Petersburg

unternahm (1822/23), die ihn
nicht über Riga hinaus führte. Im
Zusammenhang damit gibt Benz einen

') Deren wirkliches Todesdatum ist der
25. Dezember 1824 (zu S. 159 und zu Tafel VI).
Wie auf dieser Tafel und im Inhaltsverzeichnis
S. 4 gibt auch das JËnciklopedUeskij Slovar' von
Brockhaus-Efron, Band XVI, St. Petersburg
1895, S. 742, fälschlich 1825 als Todesjahr an. —
Auch Benzens Umschrift bedürfte da und dort
der Bereinigung.



189 —

aufschlussreichen Bericht über die
pietistenfeindlichen Kreise am russischen
Hofe, die schliesslich den Sieg davontrugen

(S. 138-148), und beleuchtet
auch die Rolle Metternichs bei dieser
Entwicklung. Es kommt dabei nicht
ganz deutlich heraus, dass M. vom
Standpunkte der von ihm vertretenen
Politik aus durchaus im Rechte war,
wenn er in den schwärmerischen Kreisen

die Vorboten einer Entwicklung
sah, die letztlich zum Sturze der
damaligen Regierungsform und Gesellschaft

geführt hat. — Nach dem
Scheitern des ersten Versuches und
dem Tode Alexanders I. 1825 gelang
es B., in dem Dichter Fürsten Elim
Mescerskij (1808-1844) und dem
späteren Unterrichtsminister Sergej Se-
mënovic Uvarov (1786-1865) abermals
zwei einflussreiche Russen zu finden,
die sich seinen Ideen geneigt zeigten
und die ihm bis zu seinem Tode einen
geistigen Verkehr mit Russland, überdies

eine gewisse Wirkung auf einige
Schichten der dortigen Gesellschaft
eröffneten. Dabei wies B., der sich
in steigender Ablehnung von den
Vorbereitungen zu einer Dogmatisierung
der päpstlichen Unfehlbarkeit und
der Haltung der Kurie im «Kölner
Kirchenstreite» abwandte (vgl. bes.
S. 161-190), der (in seiner Sicht den
urchristlichen Idealen näher gebliebenen)

Orthodoxie eine bedeutsame
Rolle bei gewissen Bestrebungen zu
einer Annäherung des (von ihm
erhofften) unabhängigen Katholizismus
in Deutschland, Österreich und
(Russisch-) Polen und des Protestantismus

zu. Ein abschliessender
Abschnitt (S. 225-287) endlich behandelt
B.s und überhaupt des damaligen
Abendlandes Kenntnisse von der
Orthodoxie. — Es lohnte sich m. E., das
umfangreiche, in abgewogener
Auswahl und hervorragender Ausstattung
hier vorgelegte Material einmal in
einem gestrafften Aufsätze der
breiteren Öffentlichkeit zu erschliessen.

Bertold Spuler

Dey J. Schola Verbi: Lehrbuch des
Neutestamcntisehcn Griechisch.
Verlag Aschendorff, Münster i. W.
1951. 163 S. Geb. DM 7.70.
Das Lehrbuch ist für Menschen

bestimmt, die mit einer Realmaturität
ohne Griechisch Theologie studieren
wollen und das Griechisch nachzu¬

holen haben. Wenn sie ein Examen
in Griechisch abzulegen haben, wird
dies Buch nicht genügen, es wird aber
ein gutes Hilfsmittel sein, um ihr
Sprachstudium besonders gerade für
die Lektüre des N. T. zu unterbauen.
Wertvoll kann es aber für die andern
sein, wenn ihre Maturität vollständig
ist. Es führt in die allgemeine
Umgangssprache, die Koine ein, in der
das N. T. geschrieben ist. Das Buch
ist ganz darauf angelegt. Schon von
der 11. Lektion an kommen nur Sätze
aus dem N. T. vor, später auch solche
aus der LXX und den ältesten christlichen

Schriftstellern. Bei den
Lektionen finden sich auch Übungen zur
Übersetzung ins Griechische, um die
Benutzer mit den Formen der Sprache
vertraut zu machen. Man wird dem
Verfasser und dem Verlag für das
Buch in den fraglichen und auch
weiteren Kreisen dankbar sein. A. K.

The Churchman's Handbook.
Everyman's Guide to the Church of

England. The Church Information
Board. Church House. Westminster
S.W. 1. 1951. Price 3/6.
Eine wertvolle Publikation für alle,

die sich rasch über die Kirche von
England orientieren wollen oder über
irgendeine ihrer Einrichtungen kurze
Auskunft haben möchten. Sie zerfällt
in vier Abschnitte mit nötigen statistischen

Angaben und mit kurzen
Artikeln, die von Sachkundigen geschrieben

und bis auf den heutigen Tag
nachgeführt sind. Im ersten Abschnitt
erfahren wir das Nötige über die
Diözesen der Kirche von England, der
über die ganze Erde verbreiteten
anglikanischen Gemeinschaft, Notizen über
ihre Entwicklung zur Weltkirche, ihr
Missionswerk, ihre Organisation in
der Lambethkonferenz, ihre
Beziehungen zum Staat mit historischen
Daten, ihr Wesen, ihre Stellung zur
Bibel, die Bedeutung des Common
Prayer Book, ihre Stellung und ihre
Erfolge in der ökumenischen Bewegung.

Der zweite Abschnitt beschäftigt

sich mit der Verfassung und
Verwaltung der Kirche in einer Reihe von
kurzen Aufsätzen und der dritte ist
dem Finanzwesen der Kirche
gewidmet. Der vierte und letzte gibt
unter dem Titel: The Church and the
Community kurzen Aufschluss u. a.



190

über die Ausbildung der Geistlichen,
die religiösen Orden, Ehe und Familie,
Kirche und Erziehung, Frauenarbeit
in der Kirche, Kirche und Jugend,
Evangelisation, Kirche imd soziale,
industrielle Probleme, Kirchengesang,
Literaturangaben. Diese wenigen
Andeutungen mögen darauf hinweisen,
dass es sich um einen gut informierten
Führer handelt, der sachliche und
treffliche Auskunft über Dinge zu
geben weiss, die man sonst nicht
leicht findet. A.K.

Hermelink H.: Katholizismus und
Protestantismus im Gespräch
zwischen den Konfessionen um diclina
Sancta. Verlag E. Klotz, Stuttgart
1949. 64 S. DM. 2.40.
Die Schrift stammt aus der Feder

eines gründlichen Kenners der modernen

römisch-katholischen Kirche. Ihre
Tendenz ist, darauf hinzuweisen, wie
ein «Fernziel» die Una Sancta sei. Die
Schrift sei besonders den Freunden der
Una Sancta empfohlen, die sich leicht
durch ironisch gerichtete Anhänger
Roms täuschen lassen, die die tiefen
Gegensätze zwischen den Konfessionen
nicht klar sehen und die oft der
Versuchung unterliegen, ausgesprochen
römische Auswirkungen in der Kirche
als unwesentlich oder nebensächlich
hinzustellen. Kommt es doch immer
wieder vor, dass von römischer Seite
das Vatikanum «verharmlost» wird.
Aufklärung, wie sie die vorliegende
Broschüre bietet, ist zeitgemäss und
notwendig. Wir vermissen in dir eine
eingehende Würdigung des Codex
juris canonici, der auf Schwärmer für
dio Una Sancta ernüchternd wirkt und
jedem deutlicher als Rosenkranzbullen
und Mariendogmen sagt, wie die Una
Sancta ein «Fernziel» bleiben muss.

A.K.

Jahrbuch des Hilfswerkes der
Evangelischen Kirchen in Deutschland,
19S5—1950. Evangelisches Verlagswerk,

Stuttgart 1950. 130 S. geb.
Das Hilfswerk ist vom ersten

Evangelischen Kirchentag im August
1945 in Treysa ins Leben gerufen worden

und bald durch den Beitritt der
Freikirchen und der Altkatholischen
Kirche erweitert worden. 50 Menschen
stehen zum grössten Teil ehrenamtlich

in seinem Dienst. Vom 1. Oktober

1945 bis 30. September 1950 konnten
6 214 203 kg Liebesgaben im Wert
von 200 Millionen DM aus dem Ausland

verteilt werden. 28,5 Millionen
DM kamen als Geldspenden aus dem
Ausland für den kirchlichen Wiederaufbau

und 15 Millionen DM wurden
in Deutschland gesammelt. 90
Millionen kg Lebensmittel wurden aus
Deutschland verteilt, 3,5 Millionen
Kinder wurden gespeist, 16 000
Studenten unterstützt, 75 Anstalten und
Heimen mit Notwendigem geholfen.
Mit ausländischer Hilfe wurden
errichtet oder vorbereitet 48 Notkirchen,

38 Kirchenbaracken, 19
Gemeindezentren, 11 Diasporakapellen.
750 000 m Stoffe und 540 000 Wäschestücke

wurden avis Rohstoffspenden
aus dem Ausland verarbeitet, 3707
Wohnungen hergestellt, 6095
vorbereitet, 49 Umschulungswerkstätten
mit 2000 Arbeitsplätzen eingerichtet.
Während in mancher Hinsicht die
Lage sich gebessert oder mindestens
stabilisiert hat, ist in anderer Hinsicht
mit dem dauernden Fortbestand der
vorhandenen Aufgaben zu rechnen.

A.K.
Müller, Ludolf: Solovjev und der

Protestantismus. Freiburg im Breisgau

1951. Verlag Herder. 182 S.

6.50 DM.
Die Gestalt des russischen

Religionsphilosophen Vladimir Sergéevic
Solov'ëv (ungefähre Aussprache «sa-

lawjóff»; 1853-1900) steht seit längerer

Zeit im Mittelpunkte ausgedehnter
Erörterungen und interkonfessioneller

Auseinandersetzungen. So darf
man es dankbar begrüssen, wenn
L. Müller, Dozent der Kirchengeschichte

an der Universität Marburg,
im Rahmen einer grösseren Untersuchung

Sol.s Einstellung zu den drei
Bekenntnissen der Orthodoxie, des

römischen Katholizismus und des

Protestantismus (und nicht nur zu
diesem, wie der Titel sagt), ausserdem
zum Judentum, zum Gegenstande
einer besonderen Studie gemacht hat,
die überdies auf starke Gemeinsamkeiten

Sol.s und Schellings hinweist.
Die Arbeit lässt besonders deutlich
werden, wie Sol. sich allen Bekenntnissen

gegenüber eine eigene kritische
Stellungnahme vorbehielt, die sich im
Laufe seiner Entwicklung freilich
wesentlich änderte und die ihn (nach sei-



— 191

ner eigenen Auffassung auf einen
überkonfessionellen Standpunkt führte.
Den evangelischen Bekenntnissen stand
Sol. «als den Vertretern des „Prinzips
der Freiheit" und des berechtigten
Widerstandes gegen „Papismus" und
„Lateinertum" » — wenn man die von
M. gesammelten Belege zusammenfassend

wertet — anfänglich positiver
gegenüber als später, wo er in seiner
wachsenden Hinneigung zur
hierarchisch-dogmatisch-traditionellen Form
seiner Mutterkirche und zum
römischen Katholizismus besonders deren
Rechtfertigungslehre verwarf (S. $2f.).
Am römischen Katholizismus zog ihn
dessen folgerichtige Ablehnung
positivistischer und ähnlicher Anschauungen

an, aber auch als er sich dieser
Kirche (in nicht eindeutig fassbarer
Form) 1896 «unterstellt» hatte, sah
er sich weiterhin als « Glied der

griechisch-russischen orthodoxen
Kirche des Ostens» an und empfing
das letzte hl. Abendmahl aus der Hand
eines orthodoxen Geistlichen (S.75f.),
hielt also zumindest an einer
überkonfessionellen christlichen Einheit
fest (vgl. S. 62). All das macht es
unmöglich, ihn im strengen Sinne der
römisch-katholischen Kirche
zuzurechnen, wenn diese wenigstens ihm
gegenüber an den Forderungen ihres
Selbstverständnisses festhält, die sie
andern Gläubigen gegenüber stellt.
Römisch-katholische Gelehrte freilich
halten demgegenüber daran fest, dass
Sol. voll und ganz (bis zum Tode) zu
ihrem Bekenntnisse gehört habe;
verschiedene Arbeiten von dieser Seite
(Johannes Mastylâk 1), zuletzt Heinrich

Falk) 2) haben das betont, und
eine M.s Ausführungen beigegebene
«Würdigung» aus der Feder Wladimir
Szylkarskis 3) unterstreicht diese
Auffassung M. gegenüber nachhaltig, ohne
dass freilich Szyl.s Ausführungen und
feine Unterscheidungen zwischen
Katholizismus und Latinismus, zwischen
Papsttum und Papismus, die er aus

') Vgl. IKZ XXXII, 1942, S. 198. — Der
Vf. dieser Schrift, zuletzt Leiter des mährischen
Theologischen Instituts, wurde «wegen
Hochverrats, Spionage für den Vatikan und
staatsfeindlicher Tätigkeit» vom Tschechischen
Staatsgerichtshof am 5. April 1950 zu lebenslänglichem
Kerker verurteilt.

*) Wladimir Solovjevs Stellung zur
katholischen Kirche, in den «Stimmen der Zeit», August
1949, S. 421-435.

*) « Solovjev und die Una Sancta der Zukunft»,
S. 145-181.

Sol.s Werken herausliest, immer zu
überzeugen vermögen, besonders da
er auf M.s Hauptargumente nicht wirklich

eingeht. Sol.s einschlägige
Äusserungen scheinen mir nicht nur des Vf.s
wechselnde Einstellung, sondern auch
seine freie kritische Haltung in allen
Epochen seines Lebens zu beweisen.
— Durch die Zusammenfügung dieser
beiden Abhandlungen hat aber der
Leser den Vorteil, gleich zwei
grundsätzlich verschiedene Standpunkte
kennenzulernen und auf Grund der
beigebrachten Argumente sich selbst
eine Meinung bilden zu können. Dabei
muss es freilich als mindestens eigenartig

bezeichnet werden, dass M. das
Nachwort Szylkarskis vor der Drucklegung

überhaupt nicht zu sehen
bekam (vgl. S. 6) und also seine eigene
Arbeit nicht darauf einstellen konnte.

Bertold Spuler

Müller, Ludolf: Russischer Geist und
Evangelisches Christentum. Die
Kritik des Protestantismus in der
russischen religiösen Philosophie
und Diehtung in» 19. und 20.
Jahrhundert. Witten an der Ruhr 1951.
Luther-Verlag. 178 S. 8 DM.

Die immer enger wordende
Verbindung, die das ökumenische
Gespräch und die westwärtige Emigration

vieler russischer Theologen und
Philosophen zwischen orthodoxer
Kirchlichkeit und abendländischem
Christentum zustande brachten, hat
Wirkungen mannigfacher Art
hervorgerufen. Dazu gehört neben der
wachsenden Beschäftigung des Abendlandes

mit der Orthodoxie vor allem
eine genauere Kenntnis der einzelnen
Konfessionen voneinander und eine
zunehmende gegenseitige Beeinflussung
der theologischen Fragestellung. Diese
Entwicklung hat auch innerhalb der
russischen orthodoxen Theologie (der
hier die Aufmerksamkeit des Vf.s gilt ;

die Dichtung tritt zurück) zu einer
wesentlichen Umstellung geführt, die
in der vorliegenden Auswahlsammlung

ganz deutlich wird. Während die
russische Orthodoxie bis 1917, auf
dem festen Boden ihres Heimatgrundes

ruhend, vielfach nur einzelne
Punkte evangelischen Selbstverständnisses

bei ihrer Kritik herausgriff und
dabei gelegentlich die kaum ernst zu
nehmende Kritik eines Zerrbildes



192 —

dieses Bekenntnisses entwarf — das
gilt vor allem für die «messianistisch»
eingestellten Teile der Slawophilen,
die lediglich vom eigenen
Sendungsbewusstsein überzeugt waren —, hat
die Emigrations-Theologie sich doch
meist ein viel genaueres Bild des —
in den letzten Jahrzehnten freilich
auch weitgehend gewandelten —
Protestantismus verschaffen können.
Ihre Kritik wirkt deshalb echter und
gründlicher; in ihrer Bezogenheit auf
die unmittelbar gegenwärtige Lage
ist sie in besonderem Masse aufschlussreich

und bedeutsam. Das kann
natürlich nicht heissen, dass diese Kritik
überall anzunehmen sei; das kann
noch weniger heissen, dass der
evangelische Christ selbst etwa alle Punkte
dieser Kritik als berechtigt anerkennte
(denn dann musste er sich ja selbst
aufgeben). Immerhin ist die Lage doch
jetzt so, dass nicht ganz unbeträchtliche

Kreise der evangelischen Christenheit
sich durch diese Kritik «gefragt

sein lassen» und dadurch in manchem
zu einer Neubesinnung kommen (die
wiederum des öftern zu einer
deutlichen Absetzung von der orthodoxen
Auffassung führt).

Die russische Theologie bleibt auch
in der Emigration natürlich durch und
durch dogmatisch gebunden: eine
Erörterung der Glaubonsgrundlagen als
solcher lehnt sie — anders als der
Protestantismus — wenigstens in der
Theorie weithin als eine Contradictio
in adiecto ab. Sie kann nun aber nicht
mehr an dem messianistischen
Selbstbewusstsein des Ostslawentums
festhalten, zu dessen gegenwärtiger
Ausprägung sie ja in strengem Gegensatze

steht, und hat sich also in der
Praxis vielfach zu Gesprächen
herbeigelassen, die nun auch in ihren eigenen
Reihen da und dort zu einer
Neuformulierung der dogmatischen Grundlagen

(auch hier gelegentlich im Sinne
einer deutlichen Absetzung von
evangelischer Auffassung) geführt haben.
Mehr aber, als die Orthodoxie es
vielleicht wahrhaben will, ist in der Tat
eine Diskussion im Gange, und eine
Durchsicht orthodoxer theologischer
Arbeiten (etwa griechischer, bulgarischer

und serbischer Bücher und —
auch kirchenamtlicher — Zeitschrif¬

ten) zeigt immer wieder, dass die
Einwirkung der evangelischen Theologie
(mindestens in der Methodik und der
Fragestellung) höchst bedeutsam ist.

Die zuletzt angeschnittenen Fragen
hat M. (vgl. S. 157, S. 164, Anm. 543)
absichtlich ausser Betracht gelassen.
Er hat sich auch bewusst auf das
Russentum (von etwa 1815 ab)
beschränkt. Man möchte wünschen, dass
dem sehr kenntnisreichen Vf. im
Rahmen des akademischen
Lehrbetriebs die Gelegenheit geboten wird,
sich möglichst ausschliesslich mit diesen

grundlegenden Fragen zu
beschäftigen: die weithin aufschlussreichen

Ergebnisse seiner bisherigen
Arbeiten verdienen es, aufs
nachhaltigste gefördert zu werden. Sie
sollten auch in allen an der ökumenischen

Arbeit interessierten Kreisen
aufmerksam gewürdigt werden.

Bertold Spuler

Mott, John R.: Laienaufgebot der
Christenheit. Qucllvorlag Stuttgart
1951. 80 S. Kart. DM 3.30.
John R. Mott, der um die Organisation

der Internationalen Young
Men's Christian Association (YMCA)
hochverdiente Mann, tätig in der
Weltmissionskonferenz und in der Ökumenischen

Bewegung für praktisches
Christentum hat die in dieser Schrift
gehaltenen Vorträge i. J. 1931 vor
amerikanischer Zuhörerschaft gehalten.

Sie sind keineswegs veraltet,
zumal jetzt auch in Kreisen der alten
Welt das Thema Laienarbeit akut
geworden ist. Gewiss mutet den
europäischen Leser manches etwas fremd
an, da es zu Amerikanern gesprochen
ist, aber der welterfahrene Verfasser
weiss zum Thema auch für uns viel
Beherzigenswertes zu sagen. Die Titel
der Vorträge lauten : Beitrag der Laien
in der Christenheit, Notwendigkeit
einer Vermehrung der Laienkräfte;
Einflüsse, welche einem grösseren
Laieneinsatz im Leben imd Wirken
der Kirche widerstreben; Das
Geheimnis der Freimachung einer grösseren

Laienmacht (zwei Vorträge).
A.K.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie., Bern


	Bibliographie

