
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 41 (1951)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


174 —

Kirchliche Chronik
Anglikanismus und Einigungsbestrebungen. Beim Erscheinen des

Berichtes «Church Relations in England»1) hatte der Erzbischof von Canterbury

den Wunsch ausgesprochen, man möge über ihn kein vorschnelles
Urteil fällen, sondern ihn in aller Ruhe gründlichst studieren und besonderen

Wert auf eine Analyse der ihm zugrundeliegenden Prinzipien legen.
Inzwischen sind eine Reihe von Veröffentlichungen erschienen, die sich

ruhig und objektiv mit dieser Frage beschäftigen2).
Eingehend behandelt diese Dinge der Report der Church Union,

der klar und scharf das grosse Entweder-Oder herausarbeitet. Er beschäftigt
sich zunächst mit dem Schlusskapitel des analysierten Berichtes und meldet
seine grosse Bedenken gegen verschiedene Formulierungen an.
Hauptsächlich handelt es sich, wie stets bei Verhandlungen zwischen bischöflichen
und nichtbischöflichen Kirchen, um die Frage des Episkopates und des

Amtes. Was ist sein Wesen und wozu ist er da Diese Frage ist schon so

oft verhandelt worden, und die gegensätzlichen Auffassungen sind noch

so unversöhnlich und unvereinbar, dass kein Weg gesehen wird, der
gemeinsam gegangen werden könnte. Mit Recht wird die Frage aufgeworfen,
warum im Bericht nicht die Rede sei von der Antwort der englischen
Erzbischöfe gegen die Entscheidung Leos des XIIL, der bekanntlich die

anglikanischen Weihen für ungültig erklärte. «Jeder Versuch, ihnen (den
Freikirchen) den Episkopat zu empfehlen, wie ihn die anglikanische
Gemeinschaft aufgefasst hat, ohne dass ihnen völlig klargemacht wird, was
das ist, das anzunehmen sie eingeladen werden, würde, davon sind wir
überzeugt, moralisches Unrecht und verheerend sein.»

Im letzten und tiefsten Grunde handelt es sich bei allen
Unionsgesprächen und Beratungen über gemeinsame Grundlagen, von denen

ausgegangen werden könnte, um die Frage der Wahrheit, über die man sich
nicht hinwegsetzen darf. «Bei der Schlüsselstellung, welche die
anglikanische Gemeinschaft innerhalb der getrennten Christenheit hat, können
wir als Anglikaner keine dringendere Pflicht haben, als die ganze Christenheit

in unserm Gesichtskreis zu behalten und unser Äusserstes zu tun,
dafür zu sorgen, dass alle unsere Einzelpläne, eine grössere Einheit
herbeizuführen, einen Beitrag leisten zu der schliesslichen Erfüllung des Gebetes
Christi für seine Jünger, dass sie alle eins seien in der Einheit, die er mit
dem Vater hat.»

!)IKZ 1951, S.S8ff.
2) Church Times 4. und 11. 6. 1951. — Faith and Unity Nr. 57 bis 60 —

The Church of England and the Free Churches. A Report of the Theological and
Liturgical Committee of the Church Union. Published by The Church Union,
London, 31 Seiten, 1 sh. 3 d.



— 175 —

Gewaltige Hindernisse und ungelöste Meinungsverschiedenheiten, die
bei den Verhandlungen mit der Kirche von Schottland zutage traten, schliessen
zurzeit eine volle Gemeinschaft zwischen beiden Kirchen aus. Das ist
in kurzen Worten der Hauptinhalt des Berichtes über die Beziehungen der
Kirche von England mit der Kirche von Schottland1).

Der Bericht ist kurz, und aus den Anhängen ist ersichtlich, wie schwierig

die ganze Frage ist, denn es sind immerhin schon 19 Jahre vergangen,
seit zum ersten Male Besprechungen zwischen beiden Kirchen aufgenommen
wurden. Es wurden folgende Empfehlungen vorgeschlagen:

a) Die Kirche von England möge, mit Zustimmung des Diözesan-
bischofes im Einzelfalle, ihre formelle Zustimmung dazu geben, dass

Geistliche der Kirche von Schottland in englischen Kirchen predigen
dürfen ;

b) Englische Geistliche sollen die Erlaubnis erhalten, Einladungen, in
presbyterianischen schottischen Kirchen zu predigen, anzunehmen
mit Einwilligung des Diözesanbischofes der Bischöflichen Kirche in
Schottland ;

c) Getaufte abendmahlsberechtigte Mitglieder der schottischen Kirche,
die wegen weiter Entfernung sich nicht an ihre eigenen Geistlichen
wenden können, sollen, auch beim Vorliegen besonderer persönlicher
Umstände, die Erlaubnis erhalten, das hl. Abendmahl in der Kirche
von England zu empfangen.

Keine Empfehlung wurde gegeben bezüglich des umgekehrten Falles

von c), wenn nämlich Mitglieder der Kirche von England in Schottland
weilen und kein Geistlicher der bischöflichen Kirche zu erreichen ist.

Die Schwierigkeit bei den Besprechungen mit der Kirche von Schottland

ist die, dass es in Schottland die Bischöfliche Kirche gibt, die zur
anglikanischen Gemeinschaft gehört. Im letzten und tiefsten Grunde war
auch bei diesen Besprechungen die alles überschattende Frage die nach
dem Amt und der Kirchenregierung.

Wenn die Kirche von Lanka 2) zustandekommt, wird sie kein Teil der

anglikanischen Gemeinschaft sein und auch nicht organisch mit irgendeiner
der anglikanischen Kirchen verbunden sein. Der Erzbischof von Canterbury
hatte deshalb eine Kommission eingesetzt, die den theologischen Charakter
des Unionsschemas prüfen und Vorschläge machen sollte, welcher Art
zu gegebener Zeit die Beziehungen sein sollten, die zwischen der Kirche
von Lanka und der anglikanischen Gemeinschaft hergestellt werden
könnten.

x) Relations between the Church of England and the Church of Scotland.
A Joint Report. London 1951. The Church Information Board. 28 Seiten, 2 sh. 6 d.
Church Times 4. 5., 8. und 22. 6. 1951. Siehe auch IKZ 1935, Seite ioi und 180.

2) Siehe IKZ 1950, Seite 31 ff.



— 176 —

Im Bericht1) werden verschiedene Begriffe gebraucht. «Volle Gemeinschaft)!

bedeutet dasselbe wie die Gemeinschaft, die zwischen den einzelnen

anglikanischen Kirchen und Provinzen besteht, «Interkommunion» ist das

Verhältnis, wie es zwischen den anglikanischen und altkatholischen Kirchen
besteht, «Interzelebration» schliesst die Interkommunion ein und beinhaltet
nicht nur das Recht zum Sakramentenempfang, sondern auch das Recht

zur Sakramentenspendung in der anderen Kirche.
Zum Unterschiede von der Kirche von Südindeen soll es in der Kirche

von Lanka keine sogenannte Interimsperiode geben, da sie gleich bei ihrer
Gründung die Ämter vereinheitlichen will. Das Gebet, das bei dieser

Gelegenheit gesprochen wird, wird gebilligt, ebenso der Abschnitt: «Der
Glaube der Kirche», wie er im Unionsschema dargelegt ist.

Für ein etwaiges Konkordat mit der Kirche von Lanka wird die
Bonner Übereinkunft zwischen Anglikanern und Altkatholiken als Muster
genommen. Es wird allerdings nicht verschwiegen, dass im vorliegenden
Falle sich gewisse Anomalien ergeben können. Es wird deshalb
vorgeschlagen, dass in einem dritten Punkt anerkannt wird, dass jede Kirche
glaube, dass die andere alle wesentlichen Elemente des Glaubens festhalte,
dass aber eine vielleicht nicht unbeträchtliche Anzahl von Grenzschwierigkeiten

vorläge, innerhalb deren keine Kirche gehalten sei, zu glauben, dass

das, was die andere Kirche tue, wahr sei.

Zwei Punkte waren es, die besonderer Beachtung wert sind. Die Kirche
von Lanka will die Beziehungen zu allen Mutterkirchen aufrechterhalten,
aus denen sich die neue Gemeinschaft zusammensetzt. Beim Zustandekommen

eines Konkordates stände also die anglikanische Kirche in
Abendmahlsgemeinschaft mit einer Kirche, die ihrerseits enge Beziehungen zu
nichtbischöflichen Kirchen hat. Die zweite Schwierigkeit besteht darin,
dass, obwohl die Kirche von Lanka selbst die Feier des hl. Abendmahles

nur bischöflich geweihten Geistlichen anvertraut, doch für besuchende
Geistliche anderer Kirchen, die nicht bischöflich geweiht sind, die
Möglichkeit besteht, das hl. Abendmahl zu feiern. Für den ersten Fall schlägt
die Kommission vor, ihn in dem 3. Punkt des Konkordates unterzubringen,
für den zweiten, dass er als innere Angelegenheit der Kirche von Lanka
betrachtet werde.

In verschiedenen anderen Punkten wird leichte Überarbeitung des

Wortlautes verschiedener Formulierungen vorgeschlagen.
Zum Schlüsse zitiert der Bericht zustimmend einige Äusserungen der

Lambethkonferenz von 1948 über das Unionsschema. Er verhehlt nicht,
dass wiederum einige Diözesen die anglikanische Gemeinschaft verlassen,
hofft aber, dass eine grössere Einheit unter bischöflichen Kirchen
Zustandekommen werde. P. H. V.

x) The Scheme for Church Union in Ceylon. Being the Report of a Committee
of Theologians appointed by the Archbishop of Canterbury. London 1951. Published
by The Church Information Board. 16 Seiten. 1 sh. 6 d. — Church Times 4. 5. 1951-



— 177 —

Einigungsbestrebungen in Canada. Verhandlungen zwischen der
Kirche von England in Canada und der «Vereinigten Kirche» von Canada
über eine Union hatten im Jahre 1943 begonnen. Die Vereinigte Kirche
von Canada besteht seit 1939 aus einer Union der Methodisten, Presbyterianer

und Methodisten. Auf ihrer Generalsynode des Jahres 1946 hatte
die Kirche von England einen Bericht über die Verhandlungen
entgegengenommen1). Es zeigte sich auch hier, dass das Bischofsamt besondere
Schwierigkeiten bot. Deshalb schlug der Primas der Kirche von England
im Frühjahr 1948 dem Moderator der «Vereinigten Kirche» vor, die
Möglichkeit eines gegenseitig annehmbaren Amtes «a mutually acceptable
ministry» zu studieren. Die Verhandlungen machten Fortschritte. Die
Kommission besteht aus je 30 Mitgliedern der beiden Kirchen. Ihr Bericht
wurde der Generalsynode der Kirche von England des Jahres 1949
vorgelegt2). Als Endziel der Verhandlungen wird die «Organische Union»
empfohlen. «Nicht dass sie leicht zu verwirklichen sei», heisst es im Bericht.

Einige dieser Fragen werden von der Kirche von England bzw. der
«United Church of Canada» getrennt behandelt werden müssen. So ist
letztere besonders berührt durch das Problem des geistlichen Amtes in der
durch ihre Verschmelzung mit der «Church of England» hervorzugehenden
Gesamtkirche, während die Anglikaner der Frage nachzugehen haben

werden, inwieweit die Autorität des Bischofs kraft der ihm traditions-
gemäss übertragenen Befugnisse sich vereinbaren lässt mit der
Synodalordnung, die für Kirchen, wie die «United Church of Canada», charakteristisch

ist. Ein weiteres Problem bildet für die Anglikaner die Frage,
inwieweit Geistlichen und Laien die gleiche Stimmberechtigung, namentlich
bei der Wahl von Ordinationskandidaten, eingeräumt werden könne. «Ihr
Ausschuss», so heisst es weiter, «ist der Ansicht, dass endgültige
Fortschritte auf dem Wege zur Interkommunion und damit letzten Endes zur
vollen Wiedervereinigung folgen werden, sobald wir alle die Sicherheit
haben, dass unter uns Übereinstimmung besteht hinsichtlich des Apostolischen

Glaubensbekenntnisses, wie es sich aus der Heiligen Schrift ergibt
und in den Apostolischen und Nizäischen Glaubensbekenntnissen zum
Ausdruck kommt (auch wenn zugegebenermassen in dem praktischen
Gebrauch solcher Lehrformeln ein Unterschied gemacht wird), aber auch ein

wesentliches Übereinkommen bezüglich der Lehre von der Kirche und
der Stellung der Geistlichkeit.»

Die Delegierten der «Vereinigten Kirche» regen nun, wie es in ihrem
Bericht heisst, die Einführung einer bischöflichen Ordnung in ihrer Kirche

an, um den Zusammenschluss der beiden Kirchen zu erleichtern. Der
«Vereinten Kirche» wird empfohlen, sich verantwortlich für eine organische

The Church Times vom 20. 9. 1946, vgl. IKZ 1946, S. 251 f.

2) The Living Church vom 9. 5. 1948.
3) ök. P. D. vom 16. 9. 1949.

Internat. Kirchl. Zeitschrift Heft 3, 1951. 12



— 178 —

Einheit als Endziel einzusetzen1). Die Einführung der bischöflichen
Ordnung in die «United Church» dürfte ein grosser Schritt auf die Einheit
hin sein. Nach der Ordnung der Anglikanischen Kirche setzt der Bischof
nach Beratung mit der Gemeinde den Pfarrer ein. In der «Vereinten Kirche»
hat dagegen die Gemeinde das Recht, einen Pfarrer nach eigener Wahl
zu berufen, vorbehaltlich seiner Genehmigung durch die zuständige kirchliche

Behörde. Angesichts der Tatsache, dass die bischöfliche Ordnung von
dem grösseren Teil der Christenheit heute befolgt wird, fährt der Bericht
weiter fort, «ist es unsere Überzeugung, dass ein Episkopat konstitutioneller
Art übernommen werden sollte, wenn dadurch über den kirchlichen
Zusammenschluss weiterverhandelt werden kann. Wir würden uns deshalb
nicht einer besonderen Lehre vom Episkopat verschreiben.»

Der Verfasser des Berichts, der Sekretär der Generalsynode der
Vereinten Kirche, Dr. Gordon A. Sisco, erklärte zur Erläuterung seines

Berichts, dass die Annahme einer bischöflichen Verwaltungsform die

Ernennung von Bischöfen auf Lebenszeit bzw. ihre Wahl im Rahmen der
historischen Sukzession bedeuten würde, wobei jedoch ihre Machtumgrenzung

der weiteren Diskussion und Übereinkunft anheimgestellt bliebe. Der
Ausschuss der «Vereinten Kirche» erwähnte in dem Bericht nichts über
das anglikanische Gebetsbuch, die Amtskleidung der Geistlichen oder den

Gottesdienst. «Alle diese Fragen sind der Zukunft vorbehalten», erklärte
Dr. Sisco. «Wir haben uns zugunsten eines organischen Zusammenschlusses

ausgesprochen. Sobald die Anglikanische Kirche eine gleiche Erklärung
abgibt, können unsere Vertreter gemeinsam an die Ausarbeitung der Einzelheiten

gehen.»

«Eine Konferenz für Kirchliche Union» in USA. Unter diesem
Namen wurde am 16. Dezember 1949 in Greenwich (Conn.) eine permanente

Kommission von neun verschiedenen Kirchlichen Gemeinschaften
gebildet, die einen Plan für «ihren organischen Zusammenschluss»
vorbereiten soll. Die Gemeinschaften sind: General Council of the Congregational

Christian Churches, International Convention of the Disciples of
Christ, Evangelical and Reformed Church, Presbyterian Church in the

USA., Methodist Episcopal Church, African Methodist Episcopal Zion
Church und die Nordprovinz der Moravian Church. Diese Kirchen zählen

zusammen siebzehn Millionen Mitglieder. Das Ziel des Planes wurde in
dem Auftrag umschrieben, die verschiedenen Formen der Kirchenleitung
auf kongregationalistischer, episkopaler und presbyterianischer Grundlage
in einer einzigen evangelischen Kirche zusammenzufassen. Die Diskussion,
die zu diesem Beschluss führte, nahm ihren Ausgang von zwei Vorschlägen,
die der als Schriftleiter der Wochenschrift «The Christian Century» bekannt
gewordene Dr. Charles Clayton Morrison und der Indienmissionar Dr. Stan-

]) ök. P. D. vom 12. 5. 1 95°-



— 179 —

ley Jones gemacht hatten. Morrison befürwortete die «Bildung einer
„Vereinigten Protestantischen Kirche" auf vierfacher Grundlage, nämlich der
örtlichen Gemeinde, des Sprengeis, der Gebietseinheit und der nationalen
Organisation». Stanley Jones trat für den Gedanken einer «Union der
Kirchen auf föderalistischer Grundlage» ein, «in der die verschiedenen
Denominationen ihre Eigenständigkeit bewahren». In ihrem «Wort an die
Kirchen» sprachen die Delegierten sich entschlossen dafür aus, «eine
organische Union herbeizuführen im Rahmen der Gemeinschaft und der
Organisation der Kirche, die es ihnen ermöglicht, als ein geschlossenes
Ganzes zu handeln». In der permanenten Kommission sind die beteiligten
Kirchen mit je sieben Delegierten vertreten1). Ende Januar 1951 konnten
die Vertreter dieser Kirchen zur Beratung des unterdessen ausgearbeiteten
Entwurfes der «United Church of Christ» zusammenkommen, dem sie

folgende Gestalt gaben:

Die einzelnen Kirchen : Die Vereinte Kirche anerkennt und respektiert
die Freiheit jeder einzelnen Kirche, ihre gottesdienstlichen Formen zu
stimmen sowie die Taufe und das heilige Abendmahl zu verwalten.

Das Pfarramt: Die Pfarrer werden ordiniert «zum Dienst in der Kirche
Jesu Christi», also nicht für eine bestimmte kirchliche Gruppe (Denomination).

Der Bischof leitet die Ordination, um damit «kund zu tun, dass der
Ordinierte ein Pfarrer der Gesamtkirche ist». Auch die Kirchenältesten

(Presbyter) beteiligen sich an der Amtseinweisung (bzw.Amtsentlassung)
des Pfarrers, den sie in die Gemeinde einführen.

Der Kirchenrat : Zur Wahrung der Gemeinschaft im Geist der
gegenseitigen Beratung und der Zusammenarbeit wird ein Kirchenrat (Presbyterium)

aus Vertretern von mindestens 10 Kirchen der «United Church»

gebildet, wobei ihm Pfarrer und je ein Laie der einzelnen Kirchen angehören.

Die Kirchenkonferenz, die wenigstens drei Kirchenräte umfasst, ist in
ihren Befugnissen einer Kirchensynode vergleichbar. Sie setzt sich

zusammen aus Geistlichen und Laien mit einem gewählten Vorsitzenden an
der Spitze, der den Titel Moderator führt. Jede Kirchenkonferenz wählt
ihren Bischof, der den beteiligten Kirchen als «geistlicher Berater,
Wegweiser und Superintendent der Kirchenverwaltung dient».

Der Kirchentag (General Council) : Zu den Obliegenheiten des

Kirchentags gehört «die Vertretung und Förderung der wesentlichen Einheit
der „United Church" im Glauben, in der grundsätzlichen Haltung und
in den sich daraus ergebenden unmittelbaren Aufgaben. Insbesondere
verrichtet er das Gesamtwerk der Kirche im Rahmen der inneramerikanischen,
internationalen und ökumenischen Beziehungen».

Das Exekutivkomitee des Ökumenischen Rates der Kirchen, das

vom 30. Januar bis zum 1. Februar 1951 in Bièvres bei Paris tagte, erliess

') ök. P. D. vom 17. 11. 1950, vom 13. 1. und vom 23. 2. 1951.



— 180 —

an die Mitgliedkirchen einen längern Brief, in welchem es sich zur
gegenwärtigen Krisis unter den Völkern ausspricht. Ihr liegt ein Problem
zugrunde «der weitverbreitete „Aufstand der Massen" in jeder Rasse, in
jedem Volk und in jeder Religion. Einige Länder haben weitgehende
soziale Reformen durchgemacht. Über 700 Millionen früher abhängiger
Völker sind in den letzten Jahren unabhängig geworden. Andere suchen
immer noch die Unabhängigkeit. Zu gleicher Zeit bleibt die weitverbreitete
und berechtigte Forderung nach Gleichheit persönlicher Lebensbedingungen
und Befreiung von Armut und wirtschaftlicher Unterdrückung unbeantwortet.

Kein Wunder, dass das Angebot von bürgerlichen Rechten und
Freiheiten seine Anziehungskraft verliert, wenn die Menschen völlig von
dem täglichen Kampf gegen Hunger und Bedürftigkeit ergriffen sind.
Es ist die grosse Aufgabe der Kirche, dem verwirrten und bedrohten
Menschen die Ruhe und die Kraft des Evangeliums zu bringen, wo immer
er auch stehen mag. Nur so kann er die Freude am Leben und die Liebe
wiederfinden und wieder begreifen, was Hoffnung und Frieden ist. In
allen Gefahren, die auf ihn zukommen mögen, lebt er von der festen Zusage
Gottes, dass Er der Herr ist, und dass der Mensch in Gottes Augen eine

unverlierbare Würde hat. » Der Brief fährt fort, dass im Vordergrund der
beinahe unlöslichen Probleme die totalitäre Lehre über die Stellung des

Menschen in der Gemeinschaft, die Bedrohung des Friedens und die
Verweigerung sozialer Gerechtigkeit stehen. Über jedes von ihnen wird einiges

gesagt. «Die totalitäre Lehre ist eine falsche Lehre. Die menschliche Würde
wird durch sie zerstört, und Mittel der Sklaverei werden hier im Namen
der Gerechtigkeit gebraucht. In dieser Beziehung liegt ein grundsätzlicher
Gegensatz zwischen der christlichen Überzeugung und der totalitären
Ideologie vor. Das sind harte Worte ; aber ein System, das auf einer falschen
Lehre beruht, kann nicht nur mit Gewalt überwunden werden. Es muss
alles versucht werden, um die durch den totalitären Kommunismus
aufgeworfenen Grundfragen auf andere Weise als durch Krieg zu lösen.»
Das bringt den Brief auf die Frage der Aufrüstung. Es gebe unter den
Kirchen viele Meinungen über die Frage der Wiederaufrüstung und über
die Stellung des Christen zum Waffengebrauch überhaupt. Der erklärte
Zweck der Wiederaufrüstung sei hüben und drüben der Friede.
«Tatsächlich können dadurch Frieden und Sicherheit in Gefahr geraten, und
die soziale Gerechtigkeit ist ernsthaft bedroht. Unter diesen Umständen
ist es den Christen und tatsächlich allen Menschen guten Willens ein
dringendes Anliegen, dass Aufrüstungen nicht das ganze Leben der Völker
in nationaler und internationaler Hinsicht dominieren mögen. Wir sind
davon überzeugt, dass es die Pflicht aller Kirchen ist, Frieden und Gerechtigkeit

zugleich zu verteidigen.. Wir sind der Meinung, dass die Kirchen
darauf dringen müssen, dass neue Aufrüstungsprogramme ausschliesslich
der Sicherheit dienen müssen. Wir müssen ständig darüber wachen, dass

der Besitz der Macht nicht zu überstürzten Gewaltmassnahmen führt.»



— 181 —

Der Brief schliesst: «Wir möchten unsern Brüdern unter totalitärer Regierung

versichern, dass wir mit ihnen einig sind in der Freude darüber, dass
das Wort Gottes seine Kraft unter ihnen sichtbar macht. Wenn wir als
Christen in Ost und West miteinander denken und füreinander beten,
dann wollen wir es in der Gesinnung tun, „wie Jesus Christus gesinnt war"
und deshalb „ein jeglicher nicht auf das Seine sehen, sondern auch auf
das, was des andern ist" (Phil. 2, 1-11). Sich für wahren Frieden und
soziale Gerechtigkeit einzusetzen, muss das ständige Anliegen aller Christen
und aller Kirchen sein. Indem wir auch weiterhin den Nöten und
Schwierigkeiten der Gegenwart ins Auge sehen, wollen wir uns demütig und
vertrauensvoll dem zuwenden, der die einzige Quelle unserer Hoffnung
und unserer unvergänglichen Kraft ist, indem wir für die Menschen an
allem Ende der Erde beten: Allmächtiger Gott, himmlischer Vater, wir
bitten Dich, Du wollest die Völker der Welt auf den Weg der Gerechtigkeit
und Wahrheit leiten und unter ihnen den Frieden schaffen, der die Frucht
der Gerechtigkeit ist durch Jesus Christus, unsern Herrn. Amen.»

Aus den Verhandlungen ist noch zu erwähnen, dass der Generalsekretär

die Antworten von Mitgliedskirchen auf das Dokument «Die
Kirche, die Kirchen und der Ökumenische Rat der Kirchen» erwähnt.
Kommentare dazu: «The Ecumenical Review», 1951, S. 248. Ferner wurden
die Berichte über die Tätigkeit der verschiedenen Abteilungen
entgegengenommen. In dem von der Kommission der Kirchen für Internationale
Angelegenheiten vorgelegten Bericht fanden nachstehende Fragen besondere

Beachtung: der Kommission war es möglich, einen wichtigen, auf lange
Sicht berechneten Beitrag zur Regelung der Friedensfrage zu leisten, der
seinen Ursprung aus der Toronto-Erklärung nimmt. Die von der
letztjährigen Generalversammlung der UNO ins Leben gerufenen und mit
allen Vollmachten ausgestatteten Friedens-Beobachterkommissionen der
Vereinten Nationen, gehen auf einen Vorschlag zurück, über den innerhalb
der Kirchen durch die Kommission der Kirchen für Internationale
Angelegenheiten eine besondere Untersuchung angestellt worden war. Die
leitenden Beamten dieser Kommission haben ferner die Schritte koordiniert,
die von den britischen und amerikanischen Kirchenführern zur Vorbereitung

der Konferenz Attlee-Truman im letzten Dezember bei den höchsten

Regierungsstellen unternommen wurden. Die Kommission ist weiter damit

beschäftigt, der Charta über die Menschenrechte der UNO ihre

Unterstützung zu gewähren, und ist darüber hinaus für die Erweiterung der

UNO-Hilfe für die Flüchtlinge in Palästina eingetreten. Im Zusammenhang
mit letzterem Problem berichtete Dr. Mackie, dass die Abteilung für
Zwischenkirchliche Hilfe und Flüchtlingsdienst die Einberufung einer
besonderen Konferenz bekanntgeben könne, die im Mai in Beirut stattfinden
und sich mit den Flüchtlingsfragen im Mittleren Osten befassen soll. Das

Exekutiv-Komitee hat sich im Verlauf seiner Sitzungen eingehend mit der

Verantwortung der Kirche in der heutigen internationalen Lage befasst.



— 182 —

Das Ergebnis dieser Beratungen wurde in dem Schreiben an die Mitgliedskirchen

des Ökumenischen Rates zusammengefasst, das oben im Auszug
abgedruckt ist.

Tagung des Zentralausschusses des Ökumenischen Rates der
Kirchen. Sie fand vom 4.-11. August 1951 in Rolle (Schweiz) statt. Sie
befasste sich mit folgenden Hauptfragen: Brückenbildungen zwischen dem
ökumenischen Werk für die zwischenkirchliche Zusammenarbeit einerseits
und der christlichen Weltmission andererseits und wie kann der
Weltkirchenrat in einer kritischen Zeit die Christen zusammenhalten

Die Kommission der Kirchen für Internationale Angelegenheiten gab unter
der Überschrift: «Die Christen stehen für den Frieden ein» eine Erklärung
ab, die in folgenden sieben Punkten zusammengefasst ist:

«1. Als Christen haben wir die Pflicht, nach Frieden und Gerechtigkeit
zu streben. Wie alle anderen Menschen verabscheuen wir den Krieg und
werden alles, was in unserer Macht steht, einsetzen, um die Ausdehnung
der gegenwärtigen Spannungen und der örtlichen Konflikte zu einem
Dritten Weltkrieg zu verhindern. Jedoch dürfen wir weder den Frieden

um den Preis der Tyrannei erkaufen noch im Namen der Gerechtigkeit
im Krieg den letzten gerechten Ausweg oder die Hoffnung auf eine Lösung
sehen.

2. Wir widersetzen uns jeder Form der Unterdrückung oder der
Aggression. Wir verurteilen jede Ausdehnung einer Unterdrückung, die

unter der Maske der Friedenspropaganda vor sich geht. Gleicherweise
verurteilen wir die Vorschläge, die auf einen Präventivkrieg oder den Gebrauch
der Atomwaffen zu Angriffszwecken hinauslaufen.

3. Wir glauben nicht, dass der Frieden allein durch neue Pakte oder
die Abrüstung zu erreichen ist. Zuerst müssen gegenseitiges Vertrauen und
der gute Wille unter den Völkern bestehen, so dass die Achtung vor
Verträgen gesichert ist. Gegenseitigem Vertrauen werden Frieden und
Abrüstung folgen, aber dieses wird nicht durch sie automatisch ausgelöst.

4. Die gegenwärtige Weltlage verlangt zur Aufrechterhaltung des

Friedens und der Gerechtigkeit internationale Organe der Rechtsordnung.
Wir geben daher der Zusammenarbeit in jeglicher Form, die diesem Zwecke
dient, unsere volle Unterstützung. Da wir der Ansicht sind, dass die
Vereinten Nationen und ihre Gliederungen heute am geeignetsten sind, unter
den Völkern dem Recht und den Gesetzen Geltung zu verschaffen,
verurteilen wir einseitige militärische Massnahmen, die den unter der Charta
der Vereinten Nationen gefassten Beschlüssen entgegenstehen.

5. Wir drängen nachdrücklich auf eine besonders grosszügige Hilfe,
die von den begüterten Nationen den ärmeren Völkern für ihre wirtschaftliche

und soziale Entwicklung gewährt werden soll, und weisen vor allem
auf die Übernahme der Verantwortung durch alle Länder für das Schicksal
der Millionen Flüchtlinge hin.



— 183 —

6. Wir glauben, es ist die Pflicht aller Regierungen und der Vereinten
Nationen, die Würde des Menschen als Kind Gottes anzuerkennen und
die Rechte des Einzelnen zu schützen. Jede Vorenthaltung der Grundrechte
des Menschen soll öffentlich bekanntgemacht und zurückgewiesen werden.

7. Die Christen können sich nur dann überzeugend zum Frieden
bekennen, wenn sie und ihre Kirchen in ihren gegenseitigen Beziehungen
über alle Grenzen hinaus die Treue zu ihrem gemeinsamen Herrn allen
anderen Bindungen voranstellen.»

Ein grosses Werk führt der Ökumenische Rat an 81 000 DP's
(verschleppte Personen) aus, um sie in USA., Kanada, Neuseeland, Australien
und Südamerika anzusiedeln. 40 000 sind vor dem 1. August in den USA.
aufgenommen worden, 26 000 werden bis zum Januar 1952 folgen. In
andern Ländern sind 15 000 angesiedelt. Die christlichen Kirchen haben

2000 Menschen aufgenommen, die wegen Gebrechen aller Art in
Wohlfahrtseinrichtungen unterzubringen waren, 400 dieser Kategorie werden in
den USA. versorgt. 800 weitere Familien sollen ähnlich versorgt werden.

In Bossey bei Genf soll eine ökumenische Hochschule eingerichtet
werden. Die wichtigsten Fächer, die gelehrt werden, sollen sein: 1. Die
Geschichte der ökumenischen Bewegung; 2. Die wichtigsten christlichen
Bekenntnisse in ihrer Auswirkung auf die Ökumene; 3. Die theologischen
und ekklesiologischen Folgerungen, die sich aus der ökumenischen

Bewegung ergeben (die verschiedenen Auffassungen vom Wesen der Kirche) ;

4. Die ethischen und sozialen Aspekte der ökumenischen Bewegung; 5. Die
geistliche Erneuerung innerhalb der verschiedenen Kirchen der Gegenwart.
Evangelisation und Missionsarbeit im Lichte der Ökumene. Der Dekan
der theologischen Fakultät der Universität Genf betonte, dass die
Hochschule, wenn sie den Anforderungen einer Akademie entsprechen soll, am
besten unter die gemeinsamen Auspizien des Weltkirchenrats und der

theologischen Fakultät in Genf gestellt würde. Grundsätzlich werden
Studenten aller Fakultäten zugelassen, zu Beginn sollen jedoch ausschliesslich

Theologiestudenten eingeladen werden. Der Lehrkörper der Hochschule
soll sich aus Vertretern aller christlichen Bekenntnisse und theologischen

Richtungen unter den Mitgliedskirchen des Ökumenischen Rates

zusammensetzen. Dazu gehören die Dozenten des Ökumenischen Instituts
mit Prof. Dr. Kraemer an der Spitze, eine Reihe von Mitgliedern der Genfer

theologischen Fakultät, ergänzt durch Gastvorlesungen namhafter Dozenten

aus der Welt, darunter theologischer Lehrer aus den Jüngeren Kirchen
und den Vereinigten Staaten. Im Studienplan der Ökumenischen
Hochschule (Vorlesungen und Seminare) ist auch für Fortgeschrittene Gelegenheit

zu persönlicher Forschungsarbeit unter kompetenter Anleitung
vorgesehen.

Beschlossen wurde ferner, die zweite Vollversammlung des

Weltkirchenrates in der zweiten Augusthälfte 1954 in Evanston, Illinois, USA.,
abzuhalten. Diese Weltkirchenkonferenz «steht im Zeichen der christlichen



— 184 —

Hoffnung». Die Formulierung des Hauptthemas wird nunmehr den

Mitgliedskirchen des Ökumenischen Rates zur Erörterung vorgelegt und vom
Zentralausschuss auf seiner Tagung im nächsten Jahr endgültig entschieden
werden. Ein doppelter Vorschlag wurde geäussert: «Der gekreuzigte Herr,
die Hoffnung der Welt» und «Der gekreuzigte und auferstandene Herr,
die Hoffnung der Welt». Vorbereitungsausschüsse werden der Vollversammlung

sechs Unterthemen vorschlagen, und zwar: i. «Glauben und
Kirchenverfassung» —¦ in Ausführung der Ergebnisse der Dritten Weltkonferenz
für Glauben und Kirchenverfassung in Lund (Schweden) 1952. 2. «Evangelisation»

bzw. «Die Aufgabe der Kirchen den Gesellschaftsschichten gegenüber,

die heute der Kirche weithin fremd geworden sind.» 3. «Die verant-
wortungsbewusste Gesellschaft in weltweiter Schau.» Diese Kommission
soll besonders zur Erhaltung des Friedens, der allgemeinen Sicherheit und
der Verantwortung aufrufen, die die Kirchen auf sich nehmen müssen,

um allenthalben zur Überwindung von Furcht und Not in der Welt
beizutragen. 4. «Das Ringen um eine Weltgemeinschaftsordnung.» 5.
«Beziehungen zwischen den Rassen.» 6. «Die Berufung des Christen»: Der Mann
und die Frau in ihrer beruflichen Tätigkeit, in ihrem Familienleben und
in ihrer Beteiligung im Leben der Kirche.

Am letzten Tag wurde der Bericht des Exekutivkomitees an den
Zentralausschuss zur Friedensfrage genehmigt, der von der Tatsache ausgeht,
dass sich die durch die Internationale Krise heraufbeschworene Lage seit
der letzten Tagung in Toronto 1950 verschärft hat. Es wird darin gesagt,
dass das Exekutivkomitee den Vorschlägen nachgegangen sei, der Ökumenische

Rat der Kirchen solle die Unterstützung der grossen Kirchen ausserhalb

seiner Mitgliedskirchen zur Erlassung eines allgemeinen Friedensappells

suchen. Der Bericht fährt fort und schliesst:
«Alle Mitglieder des Exekutivkomitees, wie auch alle im Weltkirchenrat

vertretenen Kirchen, verabscheuen den Krieg. Sie sind sich bis ins
Letzte der furchtbaren Folgen bewusst, die der Ausbruch eines neuen
Krieges für die Welt mit sich bringen würde. Und sie halten dafür, dass

allenthalben die Anstrengungen gemacht werden müssen, damit ein neuer
Krieg verhindert würde. Aber der Frieden lässt sich nicht aus dem Ärmel
schütteln. Die Lage, wie sie heute ist, dauert schon zu lange an und ist
zu verwickelt, als dass sie sich ohne weiteres beheben Hesse. Auch sind die,
die nach dem Frieden rufen und dabei doch nur Hader schaffen und damit
die Spaltung unter den Menschen vertiefen, nicht die wahren Freunde des

Friedens. Darum wäre der Versuch des Weltkirchenrates, gemeinsam mit
anderen grossen Kirchen ausserhalb seiner Mitgliedschaft einen allgemeinen
Friedensaufruf zu erlassen, kein gangbarer Weg; er würde nichts zur
Änderung der allgemeinen Lage beitragen.

Das Exekutivkomitee und die Kommission der Kirchen für
Internationale Angelegenheiten werden nicht verfehlen, nach Möglichkeiten der
Zusammenarbeit in konkreten Fragen Ausschau zu halten, die ein frucht-



— 185 —

bares, gerechtes Eingreifen versprechen. Das Exekutivkomitee ist jedoch
überzeugt, dass der gerechte Weg für den Ökumenischen Rat der Kirchen
und seine Mitgliedskirchen heute im Gebet um Gottes Führung der Völker
und Staatsmänner besteht, in der schrittweisen Fortführung der Arbeit,
um die äussersten Kraftanstrengungen derer zu unterstützen, die sich die
Verhinderung eines neuen Weltbrandes zur Aufgabe gemacht haben. Das
würde die Förderung gesunder wirtschaftlicher Voraussetzungen in jenen
Ländern der Welt einschliessen, die einer solchen Hilfe dringend bedürfen,
ebenso wie die Ausnützung aller sich bietenden Mittel, um die gegenwärtige
internationale Spannung ständig herabzusetzen.

Das Exekutivkomitee würde es begrüssen, wenn die Mitglieder des

Zentralausschusses, sobald sie über die Haltung des Weltkirchenrates zu
den Bemühungen um den Frieden befragt werden, die Gelegenheit
wahrnehmen würden, um über die Art des vom Exekutivkomitee und
insbesondere der Kommission der Kirchen für Internationale Angelegenheiten
verfolgten Vorgehens Aufschhss zu geben und die Aufmerksamkeit auf
die von einigen nationalen Kirchenräten und Kirchen in gleicher Richtung
unternommenen Schritte zu lenken.»

Tagung des Ausschusses der Studienabteilung des Weltkirchen -
rates In Rolle. Der Ausschuss ist für die Überwachung und Koordination

der Vorstudien zur zweiten Vollversammlung verantwortlich. Diese
behandeln die folgenden Themen: i. Fragen der kirchlichen Einheit;
2. Evangelisation; 3. die verantwortungsbewusste Gesellschaft; 4.
Internationaler Friede und Gerechtigkeit; 5. die Kirche und die Beziehungen
zwischen den Rassen; 6. die Berufung des Christen.

Letztes Jahr wurden folgende Studienarbeiten durchgeführt: «Die
Orthodoxe Kirche heute », « Die Kirchen und der Kommunismus »,

ferner eine weitere Studie über die besondere Verantwortung der Christen

gegenüber dem Problem der Europäischen Zusammenarbeit, sowie

eine Studienarbeit über die neuen Erfahrungen, die auf dem Gebiet der

Verkündigung unter Industriearbeitern gemacht wurden. Ein Sammelband:

« Die Autorität der Bibel für die heutige soziale und politische
Botschaft der Kirche » von Canon A. Richardson und Dr. W. Schweitzer
erscheint beim Gotthelf-Verlag in Zürich, englische Fassung bei der SCM
Press, London. Eine Liste der bisher veröffentlichten Dokumente über
diese Studienarbeiten ist von der Studienabteilung des Ökumenischen
Rates der Kirchen, Genf, 17, route de Malagnou, erhältlich. A. K.


	Kirchliche Chronik

