Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 41 (1951)
Heft: 3
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 174 —

Kirchliche Chronik

Anglikanismus und Einigungsbestrebungen. Beim Erscheinen des
Berichtes «Church Relations in England»') hatte der Erzbischof von Canter-
bury den Wunsch ausgesprochen, man moge iiber ihn kein vorschnelles
Urteil fillen, sondern ihn in aller Ruhe griindlichst studieren und beson-
deren Wert auf eine Analyse der ihm zugrundeliegenden Prinzipien legen.
Inzwischen sind eine Reihe von Veroffentlichungen erschienen, die sich
ruhig und objektiv mit dieser Frage beschiftigen?).

Eingehend behandelt diese Dinge der Report der Church Union,
der klar und scharf das grosse Entweder-Oder herausarbeitet. Er beschiftigt
sich zunichst mit dem Schlusskapitel des analysierten Berichtes und meldet
seine grosse Bedenken gegen verschiedene Formulierungen an. Haupt-
sichlich handelt es sich, wie stets bei Verhandlungen zwischen bischéflichen
und nichtbischéflichen Kirchen, um die Frage des Episkopates und des
Amtes. Was ist sein Wesen und wozu ist er da? Diese Frage ist schon so
oft verhandelt worden, und die gegensitzlichen Auffassungen sind noch
so unversohnlich und unvereinbar, dass kein Weg gesehen wird, der ge-
meinsam gegangen werden kénnte. Mit Recht wird die Frage aufgeworfen,
warum im Bericht nicht die Rede sei von der Antwort der englischen
Erzbischofe gegen die Entscheidung Leos des XIII., der bekanntlich die
anglikanischen Weihen fiir ungiiltig erklirte. «Jeder Versuch, ihnen (den
Freikirchen) den Episkopat zu empfehlen, wie ihn die anglikanische Ge-
meinschaft aufgefasst hat, ohne dass ihnen voéllig klargemacht wird, was
das ist, das anzunehmen sie eingeladen werden, wiirde, davon sind wir
iiberzeugt, moralisches Unrecht und verheerend sein.»

Im letzten und tiefsten Grunde handelt es sich bei allen Unions-
gespriachen und Beratungen iiber gemeinsame Grundlagen, von denen aus-
gegangen werden kénnte, um die Frage der Wahrheit, iiber die man sich
nicht hinwegsetzen darf. «Bei der Schliisselstellung, welche die angli-
kanische Gemeinschaft innerhalb der getrennten Christenheit hat, kénnen
wir als Anglikaner keine dringendere Pflicht haben, als die ganze Christen-
heit in unserm Gesichtskreis zu behalten und unser Ausserstes zu tun,
dafiir zu sorgen, dass alle unsere Einzelpline, eine grossere Einheit herbei-
zufiihren, einen Beitrag leisten zu der schliesslichen Erfillung des Gebetes
Christi fiir seine Jiinger, dass sie alle eins seien in der Einheit, die er mit
dem Vater hat.»

1) IKZ 1951, S. 58 ff.

?) Church Times 4.und 11.6. 1951. — Faith and Unity Nr. 57 bis 60 —
The Church of England and the Free Churches. A Report of the Theological and
Liturgical Committee of the Church Union. Published by The Church Union,
London, 31 Seiten, 1 sh. 3 d.



— 175 —

Gewaltige Hindernisse und ungeléste Meinungsverschiedenheiten, die
bei den Verhandlungen mit der Kirche von Schottland zutage traten, schliessen
zurzeit eine volle Gemeinschaft zwischen beiden Kirchen aus. Das ist
in kurzen Worten der Hauptinhalt des Berichtes iiber die Beziehungen der
Kirche von England mit der Kirche von Schottland?).

Der Bericht ist kurz, und aus den Anhingen ist ersichtlich, wie schwie-
rig die ganze Frage ist, denn es sind immerhin schon 19 Jahre vergangen,
seit zum ersten Male Besprechungen zwischen beiden Kirchen aufgenommen
wurden. Es wurden folgende Empfehlungen vorgeschlagen:

a) Die Kirche von England moége, mit Zustimmung des Diézesan-
bischofes im Einzelfalle, ihre formelle Zustimmung dazu geben, dass
Geistliche der Kirche von Schottland in englischen Kirchen predigen
diirfen; '

b) Englische Geistliche sollen die Erlaubnis erhalten, Einladungen, in
presbyterianischen schottischen Kirchen zu predigen, anzunehmen
mit Einwilligung des Diézesanbischofes der Bischoflichen Kirche in

Schottland;

c) Getaufte abendmahlsberechtigte Mitglieder der schottischen Kirche,
die wegen weiter Entfernung sich nicht an ihre eigenen Geistlichen
wenden kdnnen, sollen, auch beim Vorliegen besonderer persénlicher
Umstinde, die Erlaubnis erhalten, das hl. Abendmahl in der Kirche
von England zu empfangen.

Keine Empfehlung wurde gegeben bezlglich des umgekehrten Falles
von ¢), wenn nimlich Mitglieder der Kirche von England in Schottland
weilen und kein Geistlicher der bischéflichen Kirche zu erreichen ist.

Die Schwierigkeit bei den Besprechungen mit der Kirche von Schott-
land ist die, dass es in Schottland die Bischéfliche Kirche gibt, die zur
anglikanischen Gemeinschaft gehért. Im letzten und tiefsten Grunde war
auch bei diesen Besprechungen die alles tiberschattende Frage die nach
dem Amt und der Kirchenregierung.

Wenn die Kirche von Lanka?) zustandekommt, wird sie kein Teil der
anglikanischen Gemeinschaft sein und auch nicht organisch mit irgendeiner
der anglikanischen Kirchen verbunden sein. Der Erzbischof von Canterbury
hatte deshalb eine Kommission eingesetzt, die den theologischen Charakter
des Unionsschemas priifen und Vorschlige machen sollte, welcher Art
zu gegebener Zeit die Beziehungen sein sollten, die zwischen der Kirche
von Lanka und der anglikanischen Gemeinschaft hergestellt werden
kénnten.

1) Relations between the Church of England and the Church of Scotland.
A Joint Report. London 1951. The Church Information Board. 28 Seiten, 2 sh. 6 d.
Church Times 4. 5., 8. und 22. 6. 1951. Siehe auch IKZ 1935, Seite 101 und 180.

2) Siehe IKZ 1950, Seite 31 ff.



— 176 —

Im Berichtl) werden verschiedene Begriffe gebraucht. «Volle Gemein-
schaft» bedeutet dasselbe wie die Gemeinschaft, die zwischen den einzelnen
anglikanischen Kirchen und Provinzen besteht, «Interkommunion» ist das
Verhiltnis, wie es zwischen den anglikanischen und altkatholischen Kirchen
besteht, «Interzelebration» schliesst die Interkommunion ein und beinhaltet
nicht nur das Recht zum Sakramentenempfang, sondern auch das Recht
zur Sakramentenspendung in der anderen Kirche.

Zum Unterschiede von der Kirche von Siidindeen soll es in der Kirche
von Lanka keine sogenannte Interimsperiode geben, da sie gleich bei ihrer
Griindung die Amter vereinheitlichen will. Das Gebet, das bei dieser Ge-
legenheit gesprochen wird, wird gebilligt, ebenso der Abschnitt: «Der
Glaube der Kirche», wie er im Unionsschema dargelegt ist.

Fir ein etwaiges Konkordat mit der Kirche von Lanka wird die
Bonner Ubereinkunft zwischen Anglikanern und Altkatholiken als Muster
genommen. Es wird allerdings nicht verschwiegen, dass im vorliegenden
Falle sich gewisse Anomalien ergeben koénnen. Es wird deshalb vorge-
schlagen, dass in einem dritten Punkt anerkannt wird, dass jede Kirche
glaube, dass die andere alle wesentlichen Elemente des Glaubens festhalte,
dass aber eine vielleicht nicht unbetrichtliche Anzahl von Grenzschwierig-
keiten vorldge, innerhalb deren keine Kirche gehalten sei, zu glauben, dass
das, was die andere Kirche tue, wahr sei.

Zwei Punkte waren es, die besonderer Beachtung wert sind. Die Kirche
von Lanka will die Beziehungen zu allen Mutterkirchen aufrechterhalten,
aus denen sich die neue Gemeinschaft zusammensetzt. Beim Zustande-
kommen eines Konkordates stinde also die anglikanische Kirche in Abend-
mahlsgemeinschaft mit einer Kirche, die ihrerseits enge Beziehungen zu
nichtbischéflichen Kirchen hat. Die zweite Schwierigkeit besteht darin,
dass, obwohl die Kirche von Lanka selbst die Feier des hl. Abendmahles
nur bischoflich geweihten Geistlichen anvertraut, doch fiir besuchende
Geistliche anderer Kirchen, die nicht bischoflich geweiht sind, die Mog-
lichkeit besteht, das hl. Abendmahl zu feiern. Fiir den ersten Fall schligt
die Kommission vor, ihn in dem 3.Punkt des Konkordates unterzubringen,
fir den zweiten, dass er als innere Angelegenheit der Kirche von Lanka
betrachtet werde.

In verschiedenen anderen Punkten wird leichte Uberarbeitung des
Wortlautes verschiedener Formulierungen vorgeschlagen.

Zum Schlusse zitiert der Bericht zustimmend einige Ausserungen der
Lambethkonferenz von 1948 iiber das Unionsschema. Er verhehlt nicht,
dass wiederum einige Di6zesen die anglikanische Gemeinschaft verlassen,
hofft aber, dass eine gréssere Einheit unter bischéflichen Kirchen zu-
standekommen werde. P.H.V.

1) The Scheme for Church Union in Ceylon. Being the Report of a Committee

of Theologians appointed by the Archbishop of Canterbury. London 1951. Published
by The Church Information Board. 16 Seiten. 1 sh. 6 d. — Church Times 4. 5. 1951



— 177 —

Einigungsbestrebungen in Canada. Verhandlungen zwischen der
Kirche von England in Canada und der «Vereinigten Kirche» von Canada
iber eine Union hatten im Jahre 1943 begonnen. Die Vereinigte Kirche
von Canada besteht seit 1939 aus einer Union der Methodisten, Presbyteri-
aner und Methodisten. Auf ihrer Generalsynode des Jahres 1946 hatte
die Kirche von England einen Bericht iiber die Verhandlungen entgegen-
genommen?). Es zeigte sich auch hier, dass das Bischofsamt besondere
~ Schwierigkeiten bot. Deshalb schlug der Primas der Kirche von England
im Friithjahr 1948 dem Moderator der «Vereinigten Kirche» vor, die
Moglichkeit eines gegenseitig annehmbaren Amtes «a mutually acceptable
ministry» zu studieren. Die Verhandlungen machten Fortschritte. Die
Kommission besteht aus je 30 Mitgliedern der beiden Kirchen. Ihr Bericht
wurde der Generalsynode der Kirche von England des Jahres 1949 vor-
gelegt?). Als Endziel der Verhandlungen wird die «Organische Union»
empfohlen. «Nicht dass sie leicht zu verwirklichen sei», heisst es im Bericht.

Einige dieser Fragen werden von der Kirche von England bzw. der
«United Church of Canada» getrennt behandelt werden miissen. So ist
letztere besonders beriihrt durch das Problem des geistlichen Amtes in der
durch ihre Verschmelzung mit der « Church of England» hervorzugehenden
Gesamtkirche, wihrend die Anglikaner der Frage nachzugehen haben
werden, inwieweit die Autoritit des Bischofs kraft der ihm traditions-
gemiss Ubertragenen Befugnisse sich vereinbaren lisst mit der Synodal-
ordnung, die fiir Kirchen, wie die «United Church of Canada», charakte-
ristisch ist. Ein weiteres Problem bildet fiir die Anglikaner die Frage,
inwieweit Geistlichen und Laien die gleiche Stimmberechtigung, namentlich
bei der Wahl von Ordinationskandidaten, eingeriumt werden kénne. «Ihr
Ausschussy, so heisst es weiter, «ist der Ansicht, dass endgiiltige Fort-
schritte auf dem Wege zur Interkommunion und damit letzten Endes zur
vollen Wiedervereinigung folgen werden, sobald wir alle die Sicherheit
haben, dass unter uns Ubereinstimmung besteht hinsichtlich des Aposto-
lischen Glaubensbekenntnisses, wie es sich aus der Heiligen Schrift ergibt
und in den Apostolischen und Niziischen Glaubensbekenntnissen zum
Ausdruck kommt (auch wenn zugegebenermassen in dem praktischen Ge-
brauch solcher Lehrformeln ein Unterschied gemacht wird), aber auch ein
wesentliches Ubereinkommen beziiglich der Lehre von der Kirche und
der Stellung der Geistlichkeit.»

Die Delegierten der «Vereinigten Kirche» regen nun, wie es in ihrem
Bericht heisst, die Einfiihrung einer bischéflichen Ordnung in ihrer Kirche
an, um den Zusammenschluss der beiden Kirchen zu erleichtern. Der
«Vereinten Kirche» wird empfohlen, sich verantwortlich fiir eine organische

1) The Church Times vom 2o. 9 1946, vgl. IKZ 1946, S. 251 f.
2) The Living Church vom 9. 5. 1948.
3) Ok.P. D. vom 16. 9. 1949.

Internat. Kirchl, Zeitschrift Heft 3, 1951. 12



e 178 =

Einheit als Endziel einzusetzenl). Die Einfiihrung der bischéflichen Ord-
nung in die «United Church» diirfte ein grosser Schritt auf die Einheit
hin sein. Nach der Ordnung der Anglikanischen Kirche setzt der Bischof
nach Beratung mit der Gemeinde den Pfarrer ein. In der « Vereinten Kirche»
hat dagegen die Gemeinde das Recht, einen Pfarrer nach eigener Wahl
zu berufen, vorbehaltlich seiner Genehmigung durch die zustandige kirch-
liche Behorde. Angesichts der Tatsache, dass die bischéfliche Ordnung von
dem grosseren Teil der Christenheit heute befolgt wird, fihrt der Bericht
weiter fort, «ist es unsere Uberzeugung, dass ein Episkopat konstitutioneller
Art ibernommen werden sollte, wenn dadurch iiber den kirchlichen Zu-
sammenschluss weiterverhandelt werden kann. Wir wirden uns deshalb
“nicht einer besonderen Lehre vom Episkopat verschreiben.»

Der Verfasser des Berichts, der Sekretir der Generalsynode der Ver-
einten Kirche, Dr. Gordon A. Sisco, erklirte zur Erlduterung seines Be-
richts, dass die Annahme einer bischéflichen Verwaltungsform die Er-
nennung von Bischéfen auf Lebenszeit bzw. ihre Wahl im Rahmen der
historischen Sukzession bedeuten wiirde, wobei jedoch 1thre Machtumgren-
zung der weiteren Diskussion und Ubereinkunft anheimgestellt bliebe. Der
Ausschuss der «Vereinten Kirche» erwidhnte in dem Bericht nichts tiber
das anglikanische Gebetsbuch, die Amtskleidung der Geistlichen oder den
Gottesdienst. «Alle-diese Fragen sind der Zukunft vorbehalten», erklirte
Dr. Sisco. «Wir haben uns zugunsten eines organischen Zusammenschlusses
ausgesprochen. Sobald die Anglikanische Kirche eine gleiche Erklirung
abgibt, kénnen unsere Vertreter gemeinsam an die Ausarbeitung der Einzel-
heiten gehen.»

«Eine Konferenz fiir Kirchliche Union» in USA. Unter diesem
Namen wurde am 16. Dezember 1949 in Greenwich (Conn.) eine perma-
nente Kommission von neun verschiedenen Kirchlichen Gemeinschaften
gebildet, die einen Plan fiir «ihren organischen Zusammenschluss» vor-
bereiten soll. Die Gemeinschaften sind: General Council of the Congre-
gational Christian Churches, International Convention of the Disciples of
Christ, Evangelical and Reformed Church, Presbyterian Church in the
USA., Methodist Episcopal Church, African Methodist Episcopal Zion
Church und die Nordprovinz der Moravian Church. Diese Kirchen zihlen
zusammen siebzehn Millionen Mitglieder. Das Ziel des Planes wurde in
dem Auftrag umschrieben, die verschiedenen Formen der Kirchenleitung
auf kongregationalistischer, episkopaler und presbyterianischer Grundlage
in einer einzigen evangelischen Kirche zusammenzufassen. Die Diskussion,
die zu diesem Beschluss fithrte, nahm ihren Ausgang von zwei Vorschligen,
die der als Schriftleiter der Wochenschrift « The Christian Century» bekannt
gewordene Dr. Charles Clayton Morrison und der Indienmissionar Dr. Stan-

1) Ok.P. D. vom 12. 5. 1950.



— 179 —

ley Jones gemacht hatten. Morrison befiirwortete die «Bildung einer ,,Ver-
einigten Protestantischen Kirche auf vierfacher Grundlage, nimlich der
ortlichen Gemeinde, des Sprengels, der Gebietseinheit und der nationalen
Organisation». Stanley Jones trat fiir den Gedanken einer «Union der
Kirchen auf féderalistischer Grundlage» ein, «in der die verschiedenen
Denominationen ihre Eigenstindigkeit bewahren», In ihrem «Wort an die
Kirchen» sprachen die Delegierten sich entschlossen dafiir aus, «eine or-
ganische Union herbeizufiihren im Rahmen der Gemeinschaft und der
Organisation der Kirche, die es ihnen erméglicht, als ein geschlossenes
Ganzes zu handeln». In der permanenten Kommission sind die beteiligten
Kirchen mit je sieben Delegierten vertretenl). Ende Januar 1951 konnten
die Vertreter dieser Kirchen zur Beratung des unterdessen ausgearbeiteten
Entwurfes der «United Church of Christ» zusammenkommen dem sie
folgende Gestalt gaben:

Die einzelnen Kirchen: Die Vereinte Kirche anerkennt und respektiert
die Freiheit jeder einzelnen Kirche, ihre gottesdienstlichen Formen zu
stimmen sowie die Taufe und das heilige Abendmahl zu verwalten.

Das Pfarramt: Die Pfarrer werden ordiniert «zum Dienst in der Kirche
Jesu Christi», also nicht fiir eine bestimmte kirchliche Gruppe (Denomina-
tion). Der Bischof leitet die Ordination, um damit «kund zu tun, dass der
Ordinierte ein Pfarrer der Gesamtkirche ist». Auch die Kircheniltesten
(Presbyter) beteiligen sich an der Amtseinweisung (bzw. Amtsentlassung)
des Pfarrers, den sie in die Gemeinde einfiihren.

Der Kirchenrat: Zur Wahrung der Gemeinschaft im Geist der gegen-
seitigen Beratung und der Zusammenarbeit wird ein Kirchenrat (Presby-
terium) aus Vertretern von mindestens 10 Kirchen der «United Church»
gebildet, wobei ihm Pfarrer und je ein Laie der einzelnen Kirchen angehéren.

Die Kirchenkonferenz, die wenigstens drei Kirchenrite umfasst, ist in
ihren Befugnissen einer Kirchensynode vergleichbar. Sie setzt sich zu-
sammen aus Geistlichen und Laien mit einem gewihlten Vorsitzenden an
der Spitze, der den Titel Moderator fiihrt. Jede Kirchenkonferenz wihlt
ihren Bischof, der den beteiligten Kirchen als «geistlicher Berater, Weg-
weiser und Superintendent der Kirchenverwaltung dient».

Der Kirchentag (General Council): Zu den Obliegenheiten des Kir-
chentags gehort «die Vertretung und Forderung der wesentlichen Einheit
der ,,United Church* im Glauben, in der grundsitzlichen Haltung und
in den sich daraus ergebenden unmittelbaren Aufgaben. Insbesondere ver-
richtet er das Gesamtwerk der Kirche im Rahmen der inneramerikanischen,
internationalen und 6kumenischen Beziehungeny.

Das Exekutivkomitee des Okumenischen Rates der Kirchen, das
vom 30. Januar bis zum 1. Februar 1951 in Biévres bei Paris tagte, erliess

1) Ok. P. D. vom 17. I1. 1950, vom 13. I. und vom 23. 2. 195I.



— 180 —

an die Mitgliedkirchen einen ldngern Brief, in welchem es sich zur gegen-
wirtigen Krisis unter den Vélkern ausspricht. Ihr liegt ein Problem zu-
grunde «der weitverbreitete ,,Aufstand der Massen‘ in jeder Rasse, in
jedem Volk und in jeder Religion. Einige Linder haben weitgehende
soziale Reformen durchgemacht. Uber 700 Millionen frither abhingiger
Vélker sind in den letzten Jahren unabhingig geworden. Andere suchen
immer noch die Unabhingigkeit. Zu gleicher Zeit bleibt die weitverbreitete
und berechtigte Forderung nach Gleichheit personlicher Lebensbedingungen
und Befreiung von Armut und wirtschaftlicher Unterdriickung unbeant-
wortet. Kein Wunder, dass das Angebot von biirgerlichen Rechten und
Freiheiten seine Anziehungskraft verliert, wenn die Menschen véllig von
dem téglichen Kampf gegen Hunger und Bediirftigkeit ergriffen sind...
Es ist die grosse Aufgabe der Kirche, dem verwirrten und bedrohten
Menschen die Ruhe und die Kraft des Evangeliums zu bringen, wo immer
er auch stehen mag. Nur so kann er die Freude am Leben und die Liebe
wiederfinden und wieder begreifen, was Hoffnung und Frieden ist. In
allen Gefahren, die auf ihn zukommen maégen, lebt er von der festen Zusage
Gottes, dass Er der Herr ist, und dass der Mensch in Gottes Augen eine
unverlierbare Wiirde hat.» Der Brief fihrt fort, dass im Vordergrund der
beinahe unléslichen Probleme die totalitire Lehre tiber die Stellung des
Menschen in der Gemeinschaft, die Bedrohung des Friedens und die Ver-
weigerung sozialer Gerechtigkeit stehen. Uber jedes von ihnen wird einiges
gesagt. «Die totalitire Lehre ist eine falsche Lehre. Die menschliche Wiirde
wird durch sie zerstort, und Mittel der Sklaverei werden hier im Namen
der Gerechtigkeit gebraucht. In dieser Bezichung liegt ein grundsitzlicher
Gegensatz zwischen der christlichen Uberzeugung und der totalitiren
Ideologie vor. Das sind harte Worte; aber ein System, das auf einer falschen
Lehre beruht, kann nicht nur mit Gewalt iiberwunden werden. Es muss
alles versucht werden, um die durch den totalitiren Kommunismus auf-
geworfenen Grundfragen auf andere Weise als durch Krieg zu losen.»
Das bringt den Brief auf die Frage der Aufriistung. Es gebe unter den
Kirchen viele Meinungen tiber die Frage der Wiederaufriistung und iiber
die Stellung des Christen zum Waffengebrauch iiberhaupt. Der erklirte
Zweck der Wiederaufriistung sei hiiben und driiben der Friede. «Tat-
sichlich konnen dadurch Frieden und Sicherheit in Gefahr geraten, und
die soziale Gerechtigkeit ist ernsthaft bedroht. Unter diesen Umstinden
ist es den Christen und tatsichlich allen Menschen guten Willens ein
dringendes Anliegen, dass Aufriistungen nicht das ganze Leben der Vélker
in nationaler und internationaler Hinsicht dominieren mégen. Wir sind
davon iiberzeugt, dass es die Pflicht aller Kirchen ist, Frieden und Gerech-
tigkeit zugleich zu verteidigen. .. Wir sind der Meinung, dass die Kirchen
darauf dringen miissen, dass neue Aufriistungsprogramme ausschliesslich
der Sicherheit dienen miissen. Wir miissen stindig dariiber wachen, dass
der Besitz der Macht nicht zu {iberstiirzten Gewaltmassnahmen fiihrt.»



— 181 —

Der Brief schliesst: «Wir méchten unsern Briidern unter totalitirer Regie-
rung versichern, dass wir mit ihnen einig sind in der Freude dariiber, dass
das Wort Gottes seine Kraft unter ihnen sichtbar macht. Wenn wir als
Christen in Ost und West miteinander denken und fiireinander beten,
dann wollen wir es in der Gesinnung tun, ,,wie Jesus Christus gesinnt war
und deshalb ,,ein jeglicher nicht auf das Seine sehen, sondern auch auf
das, was des andern ist* (Phil. 2, 1-11). Sich fir wahren Frieden und
soziale Gerechtigkeit einzusetzen, muss das stindige Anliegen aller Christen
und aller Kirchen sein. Indem wir auch weiterhin den Néten und Schwie-
rigkeiten der Gegenwart ins Auge sehen, wollen wir uns demiitig und
vertrauensvoll dem zuwenden, der die einzige Quelle unserer Hoffnung
und unserer unverginglichen Kraft ist, indem wir fiir die Menschen an
allem Ende der Erde beten: Allmichtiger Gott, himmlischer Vater, wir
bitten Dich, Du wollest die Vilker der Welt auf den Weg der Gerechtigkeit
und Wahrheit leiten und unter ihnen den Frieden schaffen, der die Frucht
der Gerechtigkeit ist durch Jesus Christus, unsern Herrn. Amen.»

Aus den Verhandlungen ist noch zu erwidhnen, dass der General-
sekretir die Antworten von Mitgliedskirchen auf das Dokument «Die
Kirche, die Kirchen und der Okumenische Rat der Kirchen» erwihnt.
Kommentare dazu: « The Ecumenical Review», 1951, S. 248. Ferner wurden
die Berichte iiber die Tidtigkeit der verschiedenen Abteilungen entgegen-
genommen. In dem von der Kommission der Kirchen fiir Internationale
Angelegenheiten vorgelegten Bericht fanden nachstehende Fragen besondere
Beachtung: der Kommission war es mdglich, einen wichtigen, auf lange
Sicht berechneten Beitrag zur Regelung der Friedensfrage zu leisten, der
seinen Ursprung aus der Toronto-Erklirung nimmt. Die von der letzt-
jahrigen Generalversammlung der UNO ins Leben gerufenen und mit
allen Vollmachten ausgestatteten Friedens-Beobachterkommissionen der
Vereinten Nationen, gehen auf einen Vorschlag zuriick, iiber den innerhalb
der Kirchen durch die Kommission der Kirchen fiir Internationale An-
gelegenheiten eine besondere Untersuchung angestellt worden war. Die
leitenden Beamten dieser Kommission haben ferner die Schritte koordiniert,
die von den britischen und amerikanischen Kirchenfithrern zur Vorberei-
tung der Konferenz Attlee-Truman im letzten Dezember bei den héchsten
Regierungsstellen unternommen wurden. Die Kommission ist weiter damit
beschiftigt, der Charta iiber die Menschenrechte der UNO ihre Unter-
stiitzung zu gewihren, und ist dariiber hinaus fiir die Erweiterung der
UNO-Hilfe fiir die Fliichtlinge in Palistina eingetreten. Im Zusammenhang
mit letzterem Problem berichtete Dr. Mackie, dass die Abteilung fiir
Zwischenkirchliche Hilfe und Fliichtlingsdienst die Einberufung einer be-
sonderen Konferenz bekanntgeben kénne, die im Mai in Beirut stattfinden
und sich mit den Fliichtlingsfragen im Mittleren Osten befassen soll. Das
Exekutiv-Komitee hat sich im Verlauf seiner Sitzungen eingehend mit der
Verantwortung der Kirche in der heutigen internationalen Lage befasst.



Das Ergebnis dieser Beratungen wurde in dem Schreiben an die Mitglieds-
kirchen des Okumenischen Rates zusammengefasst, das oben im Auszug
abgedruckt ist.

Tagung des Zentralausschusses des Okumenischen Rates der
Kirchen. Sie fand vom 4.-11. August 1951 in Rolle (Schweiz) statt. Sie
befasste sich mit folgenden Hauptfragen: Briickenbildungen zwischen dem
okumenischen Werk fiir die zwischenkirchliche Zusammenarbeit einerseits
und der christlichen Weltmission andererseits und wie kann der Welt-
kirchenrat in einer kritischen Zeit die Christen zusammenhalten ?

Die Kommission der Kirchen fiir Internationale Angelegenheiten gab unter
der Uberschrift: «Die Christen stehen fiir den Frieden ein» eine Erklirung
ab, die in folgenden sieben Punkten zusammengefasst ist:

«1. Als Christen haben wir die Pflicht, nach Frieden und Gerechtigkeit
zu streben. Wie alle anderen Menschen verabscheuen wir den Krieg und
werden alles, was in unserer Macht steht, einsetzen, um die Ausdehnung
der gegenwirtigen Spannungen und der ortlichen Konflikte zu einem
Dritten Weltkrieg zu verhindern. Jedoch diirfen wir weder den Frieden
um den Preis der Tyrannei erkaufen noch im Namen der Gerechtigkeit
im Krieg den letzten gerechten Ausweg oder die Hoffnung auf eine Lésung
sehen.

2. Wir widersetzen uns jeder Form der Unterdriickung oder der
Aggression. Wir verurteilen jede Ausdehnung einer Unterdrickung, die
unter der Maske der Friedenspropaganda vor sich geht. Gleicherweise ver-
urteilen wir die Vorschlidge, die auf einen Priventivkrieg oder den Gebrauch
der Atomwaffen zu Angriffszwecken hinauslaufen.

3. Wir glauben nicht, dass der Frieden allein durch neue Pakte oder
die Abriistung zu erreichen ist. Zuerst miissen gegenseitiges Vertrauen und
der gute Wille unter den Vélkern bestehen, so dass die Achtung vor Ver-
trigen gesichert ist. Gegenseitigemn Vertrauen werden Frieden und Ab-
ristung folgen, aber dieses wird nicht durch sie automatisch ausgelost.

4. Die gegenwirtige Weltlage verlangt zur Aufrechterhaltung des
Friedens und der Gerechtigkeit internationale Organe der Rechtsordnung.
Wir geben daher der Zusammenarbeit in jeglicher Form, die diesem Zwecke
dient, unsere volle Unterstiitzung. Da wir der Ansicht sind, dass die Ver-
einten Nationen und ihre Gliederungen heute am geeignetsten sind, unter
den Vélkern dem Recht und den Gesetzen Geltung zu verschaffen, ver-
urteilen wir einseitige militirische Massnahmen, die den unter der Charta
der Vereinten Nationen gefassten Beschliissen entgegenstehen.

5. Wir dringen nachdriicklich auf eine besonders grossziigige Hilfe,
die von den begiiterten Nationen den irmeren Vélkern fiir ihre wirtschaft-
liche und soziale Entwicklung gewihrt werden soll, und weisen vor allem
auf die Ubernahme der Verantwortung durch alle Linder fiir das Schicksal
der Millionen Fliichtlinge hin.



— 183 —

6. Wir glauben, es ist die Pflicht aller Regierungen und der Vereinten
Nationen, die Wiirde des Menschen als Kind Gottes anzuerkennen und
die Rechte des Einzelnen zu schiitzen. Jede Vorenthaltung der Grundrechte
des Menschen soll 6ffentlich bekanntgemacht und zuriickgewiesen werden.

7. Die Christen kénnen sich nur dann liberzeugend zum Frieden be-
kennen, wenn sie und ihre Kirchen in ihren gegenseitigen Beziehungen
iiber alle Grenzen hinaus die Treue zu ihrem gemeinsamen Herrn allen
anderen Bindungen voranstellen.»

Ein grosses Werk fiihrt der Okumenische Rat an 81 coo DP’s (ver-
schleppte Personen) aus, um sie in USA., Kanada, Neuseeland, Australien
und Siidamerika anzusiedeln. 40 ooo sind vor dem 1. August in den USA.
aufgenommen worden, 26 ooo werden bis zum Januar 1952 folgen. In
andern Lindern sind 15 oco angesiedelt. Die christlichen Kirchen haben
2000 Menschen aufgenommen, die wegen Gebrechen aller Art in Wohl-
tahrtseinrichtungen unterzubringen waren, 4oo dieser Kategorie werden in
den USA. versorgt. 8oo weitere Familien sollen dhnlich versorgt werden.

In Bossey bei Genf soll eine 6kumenische Hochschule eingerichtet
werden. Die wichtigsten Ficher, die gelehrt werden, sollen sein: 1. Die
Geschichte der dkumenischen Bewegung; 2. Die wichtigsten christlichen
Bekenntnisse in ihrer Auswirkung auf die Okumene; 3. Die theologischen
und ekklesiologischen Folgerungen, die sich aus der okumenischen Be-
wegung ergeben (die verschiedenen Auffassungen vom Wesen der Kirche);
4. Die ethischen und sozialen Aspekte der skumenischen Bewegung; 5. Die
geistliche Erneuerung innerhalb der verschiedenen Kirchen der Gegenwart.
Evangelisation und Missionsarbeit im Lichte der Okumene. Der Dekan
der theologischen Fakultit der Universitit Genf betonte, dass die Hoch-
schule, wenn sie den Anforderungen einer Akademie entsprechen soll, am
besten unter die gemeinsamen Auspizien des Weltkirchenrats und der
theologischen Fakultit in Genf gestellt wiirde. Grundsitzlich werden Stu-
denten aller Fakultiten zugelassen, zu Beginn sollen jedoch ausschliesslich
Theologiestudenten eingeladen werden. Der Lehrkérper der Hochschule
soll sich aus Vertretern aller christlichen Bekenntnisse und theologischen
Richtungen unter den Mitgliedskirchen des Okumenischen Rates zu-
sammensetzen. Dazu gehoren die Dozenten des Okumenischen Instituts
mit Prof. Dr. Kraemer an der Spitze, eine Reihe von Mitgliedern der Genfer
theologischen Fakultit, erginzt durch Gastvorlesungen namhafter Dozenten
aus der Welt, darunter theologischer Lehrer aus den Jiingeren Kirchen
und den Vereinigten Staaten. Im Studienplan der Okumenischen Hoch-
schule (Vorlesungen und Seminare) ist auch fiir Fortgeschrittene Gelegen-
heit zu personlicher Forschungsarbeit unter kompetenter Anleitung vor-
gesehen.

Beschlossen wurde ferner, die zweite Vollversammlung des Welt-
kirchenrates in der zweiten Augusthilfte 1954 in Evanston, Illinois, USA.,
abzuhalten. Diese Weltkirchenkonferenz «steht im Zeichen der christlichen



— 184 —

Hoffnung». Die Formulierung des Hauptthemas wird nunmehr den Mit-
gliedskirchen des Okumenischen Rates zur Erdrterung vorgelegt und vom
Zentralausschuss auf seiner Tagung im ndchsten Jahr endgiiltig entschieden
werden. Ein doppelter Vorschlag wurde gedussert: «Der gekreuzigte Herr,
die Hoffnung der Welt» und «Der gekreuzigte und auferstandene Herr,
die Hoffnung der Welt». Vorbereitungsausschiisse werden der Vollversamm-
lung sechs Unterthemen vorschlagen, und zwar: 1. « Glauben und Kirchen-
verfassung» — in Ausfiihrung der Ergebnisse der Dritten Weltkonferenz
fir Glauben und Kirchenverfassung in Lund (Schweden) 1952. 2. « Evange-
lisation» bzw. «Die Aufgabe der Kirchen den Gesellschaftsschichten gegen-
iiber, die heute der Kirche weithin fremd geworden sind.» 3. «Die verant-
wortungsbewusste Gesellschaft in weltweiter Schau.» Diese Kommission
soll besonders zur Erhaltung des Friedens, der allgemeinen Sicherheit und
der Verantwortung aufrufen, die die Kirchen auf sich nehmen miissen,
um allenthalben zur Uberwindung von Furcht und Not in der Welt bei-
zutragen. 4. «Das Ringen um eine Weltgemeinschaftsordnung.» 5. «Bezie-
hungen zwischen den Rassen.» 6. «Die Berufung des Christen»: Der Mann
und die Frau in ihrer beruflichen Titigkeit, in ihrem Familienleben und
in ihrer Beteiligung im Leben der Kirche.

Am letzten Tag wurde der Bericht des Exekutivkomitees an den
Zentralausschuss zur Friedensfrage genchmigt, der von der Tatsache ausgeht,
dass sich die durch die Internationale Krise heraufbeschworene Lage seit
der letzten Tagung in Toronto 1950 verschirft hat. Es wird darin gesagt,
dass das Exekutivkomitee den Vorschligen nachgegangen sei, der Okume-
nische Rat der Kirchen solle die Unterstiitzung der grossen Kirchen ausser-
halb seiner Mitgliedskirchen zur Erlassung eines allgemeinen Friedens-
appells suchen. Der Bericht fihrt fort und schliesst:

«Alle Mitglieder des Exekutivkomitees, wie auch alle im Weltkirchen-
rat vertretenen Kirchen, verabscheuen den Krieg. Sie sind sich bis ins
Letzte der furchtbaren Folgen bewusst, die der Ausbruch eines neuen
Krieges fiir die Welt mit sich bringen wiirde. Und sie halten dafiir, dass
allenthalben die Anstrengungen gemacht werden miissen, damit ein neuer
Krieg verhindert wiirde. Aber der Frieden lisst sich nicht aus dem Armel
schiitteln. Die Lage, wie sie heute ist, dauert schon zu lange an und ist
zu verwickelt, als dass sie sich ohne weiteres beheben liesse. Auch sind die,
die nach dem Frieden rufen und dabei doch nur Hader schaffen und damit
die Spaltung unter den Menschen vertiefen, nicht die wahren Freunde des
Friedens. Darum wire der Versuch des Weltkirchenrates, gemeinsam mit
anderen grossen Kirchen ausserhalb seiner Mitgliedschaft einen allgemeinen
Friedensaufruf zu erlassen, kein gangbarer Weg; er wiirde nichts zur
Anderung der allgemeinen Lage beitragen.

Das Exekutivkomitee und die Kommission der Kirchen fiir Inter-
nationale Angelegenheiten werden nicht verfehlen, nach Moglichkeiten der
Zusammenarbeit in konkreten Fragen Ausschau zu halten, die ein frucht-



— 185 —

bares, gerechtes Eingreifen versprechen. Das Exekutivkomitee ist jedoch
iiberzeugt, dass der gerechte Weg fiir den Okumenischen Rat der Kirchen
und seine Mitgliedskirchen heute im Gebet um Gottes Fiithrung der Vélker
und Staatsminner besteht, in der schrittweisen Fortfithrung der Arbeit,
um die dussersten Kraftanstrengungen derer zu unterstiitzen, die sich die
Verhinderung eines neuen Weltbrandes zur Aufgabe gemacht haben. Das
wiirde die Férderung gesunder wirtschaftlicher Voraussetzungen in jenen
Lindern der Welt einschliessen, die einer solchen Hilfe dringend bediirfen,
ebenso wie die Ausniitzung aller sich bietenden Mittel, um die gegenwirtige
internationale Spannung stindig herabzusetzen.

Das Exekutivkomitee wiirde es begriissen, wenn die Mitglieder des
Zentralausschusses, sobald sie iber die Haltung des Weltkirchenrates zu
den Bemiihungen um den Frieden befragt werden, die Gelegenheit wahr-
nehmen wiirden, um {iber die Art des vom Exekutivkomitee und ins-
besondere der Kommission der Kirchen fiir Internationale Angelegenheiten
verfolgten Vorgehens Aufschluss zu geben und die Aufmerksamkeit auf
die von einigen nationalen Kirchenriten und Kirchen in gleicher Richtung
unternommenen Schritte zu lenken.»

Tagung des Ausschusses der Studienabteilung des Weltkirchen -
rates in Rolle. Der Ausschuss ist fiir die Uberwachung und Koordi-
nation der Vorstudien zur zweiten Vollversammlung verantwortlich. Diese
behandeln die folgenden Themen: 1. Fragen der kirchlichen Einheit;
2. Evangelisation; 3. die verantwortungsbewusste Gesellschaft; 4. Inter-
nationaler Friede und Gerechtigkeit; 5. die Kirche und die Beziechungen
zwischen den Rassen; 6. die Berufung des Christen.

Letztes Jahr wurden folgende Studienarbeiten durchgefiihrt: «Die
Orthodoxe Kirche heute», « Die Kirchen und der Kommunismusy,
ferner eine weitere Studie iiber die besondere Verantwortung der Chri-
sten gegeniiber dem Problem der Europiischen Zusammenarbeit, sowie
eine Studienarbeit iiber die neuen Erfahrungen, die auf dem Gebiet der
Verkiindigung unter Industriearbeitern gemacht wurden. Ein Sammel-
band: « Die Autoritit der Bibel fiir die heutige soziale und politische
Botschaft der Kirche » von Canon A. Richardson und Dr. W. Schweitzer
erscheint beim Gotthelf-Verlag in Ziirich, englische Fassung bei der SCM
Press, London. Eine Liste der bisher verdffentlichten Dokumente iiber
diese Studienarbeiten ist von der Studienabteilung des Okumenischen
Rates der Kirchen, Genf, 17, route de Malagnou, erhiltlich. 4. K.




	Kirchliche Chronik

