Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 41 (1951)

Heft: 3

Artikel: Das neue Mariendogma in orthodoxer Sicht
Autor: Spuler, Bertold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404282

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 138 —

Das neue Mariendogma in orthodoxer Sicht *)

Nachdem die orthodoxen Kirchen anfianglich nur die Stellung-
nahme der anglikanischen Bischofe zur geplanten Dogmatisie-
rung der leiblichen Himmelfahrt der Jungirau Maria durch Papst
Pius XII. wiedergegeben hatten, finden sich nach der tatsichlichen
Verkiindigung des Dogmas an Allerheiligen 1950 verschiedene eigene
Verlautbarungen der orthodoxen Kirchen iiber diese Frage, die
letztlich alle die Dogmatisierung ablehnen, wenn sie auch die
Frage der Himmelfahrt nicht einheitlich beantworten.

Far die griechische Kirche schreibt Prof. Hamilkar S. Ali-
visatos nach einer Darlegung des anglikanischen Standpunktes?!):

Trotz aller Verehrung Mariens in der orthodoxen Kirche habe diese
zum Lehrsatze der Unbefleckten Empfingnis nicht Stellung genommen.
Sie misse dies aber jetzt tun; denn gewisse Lieder und Dichtungen der
orthodoxen Kirche dirften nicht dogmatisch ausgewertet oder im Sinne
der romisch-katholischen Kirche gedeutet werden. Die orthodoxe Kirche
feiere nur Mariii Hinscheiden und besitze keine Uberlieferung iiber die
Himmelfahrt, nur gewisse Meinungen tiber die Aufnahme ihrer Seele in
den Himmel durch den Sohn. Das neue Dogma miisse verworfen werden,
nicht nur als filschlicherweise vom Papste verkiindet, sondern als auch
durch die HI. Schrift und die Hl. Tradition nicht iiberlicfert. — Im Hin-
blick auf spittere Einigungsmoglichkeiten und den Grundsatz «In necessariis
unitas, in dubiis libertasy sei festzustellen, dass das Dogma sich in der
romisch-katholischen Kirche schon seit langem entwickelt habe; insofern
habe die Dogmatisierung nichts Neues hinzugefiigt. Also habe bei den bis-
herigen Verhandlungen implicite auch schon der Glaube an die leibliche
Himmelfahrt der Jungfrau Maria zur Annahme gestanden. Anlisslich
einer Vereinigung der Kirchen miisse die Frage nach der Heilsnotwendigkeit
dieses Dogmas fur alle Kirchen gestellt werden. Bis dahin misse es als
mnerkirchliche Sonderentwicklung angesehen werden. Vielleicht werde das
Dogma spiter zu den Dubia gerechnet, in denen die Einzelkirche libertas
habe.

Metropolit Irendus von Samos betont 2):

Das Erlésungswerk gehére der HI. Dreicinigkeit allein. Die Stellung
Mariens unterscheide sich nicht grundsitzlich von der der Heiligen. Die

*) Wo bei Zitaten keine Jahreszahlen genannt werden, ist 1950 zu
erginzen!
‘ 1) Ekkl. 1.XTI., 8.354-356; 15. XI1., S. 368-370. — Diese Arbeit ist
inzwischen auch englisch erschienen: The New Dogma from an Eastern
Orthodox standpoint, in der «Ecumenical Review» II1/2 (Genf 1950/51).
#) «Das neue Dogma der pépstl. Kirche», in Ekkl. 15. XII., S. 396—398.



— 139 —

Mutter Gottes sei in Gethsemane begraben 3), ihr Geist von ihrem Sohne
in den Himmel aufgenommen worden. Abschliessend wendet der Vf. sich
gegen den romischen Ausschliesslichkeitsanspruch und die Entwicklung
seit 1870.

Prof. Panajotis I. Bratsiotis?)

sieht die orthodoxe Kirche gegeniiber den (sich seit dem 16. Jh. immer
mehr durchsetzenden) rémisch-katholischen Ubertreibungen und der pro-
testantischen Herabsetzung auf dem richtigen Wege der Mitte 3). Im Hin-
blick auf die Anglikaner miisse man sich fragen, ob nicht die Minder-
bewertung Mariens, ja die Leugnung der Jungfrauengeburt, wie sie da und
dort zutage trete ¢), noch betriiblicher sei als die jetzige Dogmatisierung.
Im tibrigen kénne man nur hoffen, dass bei einer kiinftigen Einigung sich
auch der Papst auf den Boden der alten Uberlieferung stelle.

Professor Johannes N. Karmiris schliesslich 7)

hilt das neue Dogma fiir eine weitere Schranke zwischen der orthodoxen
und der romischen Kirche; doch bedaure die Orthodoxie gleichzeitig die
Unterbewertung Mariens innerhalb der evangelischen Bekenntnisse. Die
orthodoxe Kirche stehe auch hier in der richtigen Mitte mit ihrer von den
Viitern iiberlieferten Verehrung der Mutter Gottes; sie musse aber die beiden
péapstlichen Dogmen von 1854 und 1950 verwerfen. Beide seien weder in
der HI. Schrift noch von der hl. Uberlieferung bezeugt, entspriichen also
nicht den orthodoxen Anforderungen hinsichtlich der Begriindung eines
Dogmas. Ein solches lasse sich auch nicht implicite erschliessen #), stehe
vielmehr mit Joh. 3, 13 und I. Kor. 15, 22 deutlich in Widerspruch. Ebenso
gebe es keine alte und ununterbrochene Uberlieferung, die der bekannten
Forderung des hl. Vinzenz von Lerin geniige. 1Zs handle sich also lediglich
um eine «fromme Meinung», die seit dem 6. Jh. aufgekommen sei ?). Einige
Stellen in kirchlichen Hymnen und bei Kirchenviitern, die auf eine leibliche
Himmelfahrt Mariens hinzuweisen schienen, diirften nicht als dogmatische
Festlegungen verstanden werden. Darauf weise auch der Dogmatiker Christu

%) Vgl. Johs. Sp. Ramfos: Wo wurde die Gottesmutter begraben ?
in Ekkl. 15. XI., S.371-373.

4) «Anlisslich des neuen Dogmas», in Ekkl. 15. XII., S. 398 f.

%) Vgl. Pant. 1. IX.; Greg. Pal. (Saloniki) Juli/Aug.

) Vgl. «The doctrine of the Church», 1938 sowie «Annual Report»
der «Modern Churchman’s Union» von 1947.

7) Ekklesia 1./15. 1. 1951, S. 21-25. Auch als Sonderdruck: Johannes
N. Karmiris : 76 véov ddyua tijs" Pouainic Exxlnoias meol Tijs évomuov
peragtaoews tis Geotdxov, Athen 1951, 15 S.

8) Das richtet sich gegen Martin Jugie: La mort et assomption de
la Sainte Vierge, Rom 1944, S. 14 ff.

%) So auch Bernhard Bartmann : Lehrbuch der Dogmatik, Freiburg
im Breisgau 1932 (8. Aufl.), Bd. I, S. 444; dhnlich Matthias Josef Scheeben:
Dogmatik TII, 1882, S. 514; Hermann Schell : Katholische Dogmatik, ITI,
1893, S. 281; Josef Pohle : Dogmatik II, 7. Aufl., 1921, S. 263. — Vgl. auch
I. Ortiz de Urbina: Lo sviluppo della Mariologia nella patrologia Orien-
tale, in den «Orientalia Christiana Periodica» VI (1940), S. 40-82.



— 140 —

Andriatsos deutlich hin 19), Die orthodoxe Kirche kénne die beiden Dog-
men von 1854 und 1950 keinesfalls annehmen, da sie iitberhaupt lediglich
von einem Konzil, nicht aber nur vom Papste hitten verkiindet werden
kénnen (darauf weise auch Kovalevskij — siehe unten — hin). Die ortho-
doxe Kirche miisse vielmehr ihren richtigen Weg ohne Riicksicht auf die
romisch-katholische oder evangelische Kirche weitergehen.

Metropolit Gennadios von Heliupolis (Patriarchat Kon-
stantinopel) meint, auch die Orthodoxen feierten den Hinscheid
Mariens als Himmelfahrt, doch bediirfe diese Auffassung keiner
Dogmatisierung, die ohne Konzil ohnehin unméglich sei 11).

Fiir die orthodoxe Kirche Agyptens schreibt « W» 12),

die scharfe Verurteilung der Anglikaner vom 12. September 1950 gehe zu sehr
vom protestantischen, rein biblizistischen Standpunkte aus. Die alte kirch-
liche Uberlieferung iiber das Ende der Gottesmutter (der Bericht iiber das
Erlebnis des hl. Thomas, der fiir die Dogmatisierung eine wichtige Rolle
spielte) konne im Hinblick auf Henoch und Elias sowie auf die Meinung des
hl. Johannes Damaskenos und des Bischofs Juvenal von Jerusalem richtig
sein. Trotzdem konne das rémische Dogma nicht etwa von der Orthodoxie
als solches angenommen werden. Dogmen diirften nur die HI. Dreieinigkeit
und das Erlésungswerk Christi betreffen und seien von den Konzilien schon
festgelegt (so auch Christu Andratsos in seiner Dogmatik). Nur solche
Dogmen koénne die Orthodoxie anerkennen. Aber selbst wenn das Dogma
richtig wiire, hiitte es doch vom Papste nicht «in dieser theatralischen Weise»
verkiindigt werden dirfen, hitte vielmehr von einem Konzil beraten und
angenommen werden miissen.

Iiir die bulgarische orthodoxe Kirche hat sich Professor
D. V. Djulgerov tiber das Dogma geiiussert 13).

Nach einer Darlegung der rémischen Vorbereitungen zu einer Dogmati-
sierung (die zur Zeit dor Abfassung des Aufsatzes noch nicht vollzogen war)
wird auf die Tatsache hingewiesen, dass auch die orthodoxe Kirche der
hl. Jungfrau Maria allerhéchste Verchrung erweise. Sie habe wirklich eine
alte Uberlieferung erhalten %), derzufolge die Gottesmutter am dritten Tage
nach ihrem Tode leiblich in den Himmel aufgenommen worden sei. In den
liturgischen Biichern der orthodoxen Kirche (Fest des Hinscheidens Mariens
und anschliessende Oktav) sei die Uberlieferung vom Tode und Begriibnis
der hl. Jungfrau klar enthalten; von ihrer leiblichen Aufnahme in den Him-

10) Ch. Andrtitsos: Ev‘uﬁohm) £& Enoywems dododoov, Athen 1930,
2. Aufl., S. 202.

1) H. K. Mai 1951, S. 381, nach Orth.

12) Pant. 21. XII., S. 640-647.

%) Viiznesenie na Sveta Deva Marija («Die leibliche Aufnahme der
alle.rseligsten Jungfrau Maria in den Himmel»), im « Godi$nik na Sofijskija
;fﬁmgersitet, Bogoslovski fakultet», Band XXV, 1947/8, Sofia 1948. (SA.,

),

2, 18.

Johannes Damaskenos: Homiliae in dormitionem 3. V. Mariae,



— 141 —

mel aber sei kein Wort gesagt. — Vernunft und Herz verlangten die Uber-
zeugung, dass Maria im Grabe unverweslich gewesen sei, habe sie doch dem
Sohne Gottes seinen menschlichen Leib gegeben, mit dem er zum Himmel
gefahren ist, so, wie alttestamentliche Gerechte mit ihrem Leibe gen Himmel
gefahren seien. Das reiche aber nicht aus, um die Uberlieferung zu dogmati-
sieren. Um die leibliche Himmelfahrt Mariens als historische Tatsache fest-
zustellen, bediirfe es der Beweise. Solche aber gebe es nicht. Es sei verstind-
lich, dass die neutestamentlichen Schriften nicht vom Tode Mariens spriichen :
denn dieser war auch fiir die hl. Jungfrau unvermeidlich. Thr Schweigen
von einer leiblichen Himmelfahrt Mariens aber wire unbegreiflich, wenn
dies cine geschichtliche Tatsache ware. Sie wiire ein ausserordentliches Er-
eignis, ein Wunder, und das Neue Testament koénnte es nicht mit Still-
schweigen tibergehen.

Die Uberlieterung von der leiblichen Aufnahme der hl. Jungfrau in den
Himmel sei eine Frucht des Verlangens der Vernunft und des Herzens, nicht
aber die Ausserung eines geschichtlichen Geschehens. Es wiire deshalb vor-
eilig, cine solche Uberlieferung ohne Beweise zum Dogma zu erheben.

Als Widerhall auf diese Ausfithrungen erhoben sich Stimmen,
die erkldarten, die leibliche Himmelfahrt Mariens sei Glaube auch
der orthodoxen Kirche, und deshalb die Erhebung dieses Glaubens
in der romisch-katholischen Kirche zum Dogma folgerichtig 1%); das
ergebe sich aus der Liturgie am Tage von Marii Hinscheiden 19)
und dem «Akathistos» 17) tiber Maria.

Darauf antwortete Prof. Djulgerov in einem zweiten Auf-
satze 1%), in dem er darauf hinwies,

die orthodoxe Kirche habe diesen Glauben bisher noch nicht bekundet. Sie
habe zwar in der Tat eine alte Uberlieferung erhalten, derzufolge die Mutter
Gottes am dritten Tage nach ihrem Tode leiblich gen Himmel gefahren sei.
In den liturgischen Texten aber sei zwar die Uberlieferung vom Tode und
dem Begriabnis der hl. Jungfrau klar erhalten, von ihrer leiblichen Auf-
nahme in den Himmel aber werde nichts gesagt. Der Akathistos vom Hin-
scheide der Gottesmutter aber sei erst von dem Okumenischen Patriarchen
Isidor I. Kokkinos (Bucharis; 1347/9) verfasst, der auch andere Hymnen
gedichtet habe.

Die Ausserungen der russischen orthodoxen Kirche sind eher
geneigt, die Himmelfahrt Mariens als Tatsache anzusehen, lehnen
aber die Dogmatisierung als solche ebenfalls einhellig ab.

15) Metropolit Nikolaus von Kruticy im ZMP, Apr. 1948, S. 13.

16) Der bulgarische Archimandrit Basileios im «Pravoslaven Pastir»
Juli/Aug. 1949, S. 280.

17) Dem iiltesten Akathistos auf die Mutter Gottes wird die Rettung
Konstantinopels vor den Persern und Avaren 626 zugeschricben. (Der
Name kommt daher, weil wihrend dieses Teils der Liturgie die Gemeinde
tnicht sitzt»),

18) Tn einem «II. Teile» der Anm. 13 genannten Schrift, im «Godis-
nik ..,y XXVI (1948/49), Abhandlung 5. (Auch als SA, Sofia 1949, 32 5.)



Prof. Vasilij Vinogradov von der Miinchner Jurisdiktion der
russischen Auslandskirche dusserte am 22. Januar 1951 in Ham-
burg miindlich 9),

auch wenn es in der orthodoxen Kirche fromme Meinungen iiber die Himmel-
fahrt der Gottesmutter gebe, die teilweise auch in kirchlichen Liedern an-
klingen, so sei das doch nur kirchliche, nicht heilige Tradition. Indem bei
der Dogmatisierung die rémische Kirche den Standpunkt der Orthodoxie
ausser acht gelassen habe, habe sie ausdriicklich kundgetan, dass sie diese
nicht als Kirche anerkenne. Diese Erkenntnis sei fiir die Orthodoxie von
grundlegender Bedeutung.

T. G. Spasskij sieht 2°) den Unterschied zur rémisch-katho-
lischen Lehre in der andersartigen Beurteilung von der Mitwirkung
Mariens an der Leitung der Welt und des Menschen.

Trotzdem kénne das Dogma von 1950 keine solche Ablehnung hervor-
rufen wie das von 1854. Zwischen Orthodoxen und rémischen Katholiken
bestehe jedoch eine Gemeinschaft im Glauben an Tod, Auferstehung und
Himmelfahrt Mariens, die jedoch in verschiedener Formulierung und Be-
tonung des einen und andern Elements zum Ausdruck gebracht werde. Die
Erhebung Mariens sei eine Gabe des Sohnes. Das neue rémische Dogma ver-
schweige aber voéllig die Auferweckung der Gottesmutter, von der die alten
liturgischen Texte redeten. Die hl. Jungfrau habe infolge der Erbsiinde den
Tod erlitten; durch ihre Auferweckung und Himmelfahrt durchbreche der
Sohn das Gesetz der menschlichen Natur. Der Tod Marié aber sel notig
gewesen, damit sie, wie der Sohn, das Leid des Todes und den Sieg tiber ihn
habe teilen kénnen.

A.Knjazev 21)

betont die Bedeutung der Verchrung der Gottesmutter fiir die Orthodoxie
im Gegensatz zu den Protestanten, die mehr auf den Geist als auf den Wort-
laut des Evangeliums achten sollten 22). Wenn die Orthodoxen auch vielfach
den Glauben an die Auferstehung der hl. Jungfrau teilten, so miissten sie
doch Anstoss an der Verkniipfung des neuen Dogmas mit demjenigen von
1854 nehmen. So miissten die orthodoxen Ausstellungen am Dogma von der
unbefleckten Empféangnis mit aller Schirfe wiederholt werden.

19) Anlisslich der in der IKZ 1951, S. 45, genannten Tagung.

20) Im «Vestnik Russkogo Zapadno-Evropejskogo Patriar§ego Kkzar-
chata» (Bote des russischen westeuropiischen Patriarchats-Exarchats),
1951/1; im Auszuge in H. K. Mai 1951, S. 379 f.

1) Im «Cerkovnyj Vestnik zapadno-evropejskogo russkogo Ekzar-
chata» (Kirchenbote des westeuropiischen russischen Exarchats), Febr.

1951; im Auszuge in der H. K. Mai 1951, S. 380.

#2) Dazu vgl. man Friedrich Heyer: Die lutherische Kirche vor der
orthodoxen Marienverehrung, in der «Evangelisch-Lutherischen Kirchen-
zeitung» (Miinchen), 15. V. 1951, S. 136-139.



— 143 —

Prof. I. Andreev schreibt 23) ein Marienleben 24) anhand der
Aussagen der Hl. Schrift, der Kirchenviter und russischer Heiliger,
das in der Feststellung gipfelt:

«... Von allen Sterblichen ist sie als einzige durch Tod, Auferstehung
und Verwandlung des Fleisches hindurchgegangen und wurde leiblich zu
ihrem Sohne, dem Erloser der Welt, aufgenommen 25).» So sei also auch die
Frage der dauernden Jungfriaulichkeit im Sinne der Orthodoxie (d. h. posi-
tiv) zu beantworten 28).

I. von Meyendorff weist 27) darauf hin,

dass die Liturgie der Orthodoxie den Glauben an die Himmelfahrt der Gottes-
mutter enthalte, macht aber kritische Bemerkungen zur rémischen Lehre
iber die Freiheit von der Erbsiinde.

Prof. Vladimir Losskij unterstreicht 28),

die Orthodoxie habe keine eigentlich mariologischen Dogmen. Das christo-
logische Dogma allein kénne ihre Verehrung noch nicht stiitzen. Doch
spreche die Uberlieferung fiir eine solche. Die unbefleckte Empfingnis hin-
gegen widerspreche ihr. Die Fleischwerdung des Sohnes war angesichts der

23) «The Orthodox veneration of the most holy Mother of God», in
«The Orthodox Life» (Kloster der HI. Dreifaltigkeit, Jordanville, N.Y.),
Jan./Febr. 1950, 5. 8-17.

24) Hierzu vgl. auch «Die orthodoxe Mariologie und die katholischen
Mariendogmen», in der H.K. Mai 1951, S.378-381: Hinweis auf Aus-
serungen des Metropoliten Seraphim in seinem Buche (vgl. IKZ 1951,
8. 123 f.), des Bischofs Isidor von Reval im ZMP Sept. 1949, auf eine Be-
trachtung von N. Popov im ZMP Aug. 1950 zum Feste des Hinscheidens
Mariens (in der von der Uberlieferung iiber das nach dreien Tagen leer
gefundene Grab berichtet wird) sowie auf die im ZMP Sept. 1950 abgedruckte
Darlegung der orth. Lehre von der Gottesmutter aus der Feder des Bischofs
Ignaz Brjancaninov (1807-1866). — Zum Dogma selbst bringt das ZMP
bis einschl. Mai. 1951 keine Stellungnahme, setzt aber seine Polemik gegen
den Vatikan fort: V. Spiller («Spiller»): Das romisch-katholische Dogma
vom Primat des Papstes in der Kirche. (Seine Kritik in der russ. theol.
Literatur), ZMP Dez. 1950, S. 44-53; A. Volkov: Die Abkehr des Vatikans
von den Grundlagen des Christentums, ZMP Jan. 1951, S.30-43; Febr.
1951, S.21-34. (Kritik an der neueren dogmatischen Entwicklung unter
besonderer Beriicksichtigung des Tridentinums und Vaticanums und unter
Gegentiberstellung biblischer und «am alten festhaltender» orthodoxer Aus-
sagen.)

25) QOrth. Life S. 8.

26) Vgl, jetzt das Buch von Markos A. Siotos: Das Problem der Ge-
schwister Jesu (griech.), Athen 1950. (Wird gesondert angezeigt.)

27) Im «Vestnik russkogo studendeskogo -christianskogo dviZenijay
(Bote der russ. christl. Studentenbewegung), (Paris), Nov./Dez. 1950.

28) Panaghia, im «Vestnik (wie Anm. 20)» 1950/1V, S. 40-50. (Der V{.
SSOhreibt nur franzoésisch.) — Wiedergegeben in der H. K. Jan./Febr. 1951,

- 181 f,



— 144 —

demitigen und freien Entscheidung Mariens nicht nur ein Werk des Vaters,
sondern auch des Glaubens und Willens der Jungfrau (vgl. Nikolaus Kaba-
silas, [Metropolit von Thessalonich 1360/90]). Diese freie Antwort der Jung-
frau war der Abschluss einer langen Reihe (alttestamentlicher) Erwartungen.
Das rémisch-katholische Dogma unterbreche diese Reihe, die ihre Erfillung
erst im Augenblicke der Verkiindigung finde. Die Orthodoxie lasse eine
Sonderstellung Mariens neben der gefallenen Menschheit nicht zu. Ver-
ehrung werde ihr nicht wegen ihres (angeblichen) Freiseins von Krbsiinde
gezollt; sie stehe nicht ausserhalb der Menschheit und habe das Wort der
Verkiindigung im Zustande der gefallenen Natur vernommen. «Maria wurde
im Stande der Erbsiinde geboren, aber die Siinde bekam nie Macht {iber sie.»
Sie habe die hochste Berufung in der Verkettung der Geschlechter erfiillt.

Erst durch ihren Sohn und seine Kirche habe die Mutter Gottes die
Vollkommenheit derer erreicht, die das Bild des himmlischen Menschen
tragen werden (I. Kor. 15, 49). Entsprechend der zweimaligen Herabkunft
des HI. Geistes sei Maria am Tage der Verkiindigung der «objektiven» Auf-
gabe der Gottesmutterschaft teilhaftig geworden; die letzte Verherrlichung
habe sie erst nach Pfingsten in einem personlichen Wege der Heiligung or-
fahren. Maria habe auf der Krde durch Gnade das erreicht, wessen ihr Sohn
von Natur aus teilhaftig gewesen sei. Das miisse sie ausserhalb von Tod,
Auferstehung und jungstem Gerichte stellen, so dass «<nach dem festen Glau-
ben der Kirche auf ihren Tod die Auferstehung und leibliche Aufnahme in
den Himmel erfolgt sei». Das lasse sich aber nicht dogmatisieren. Uber der
Gottesmutter walte das Geheimnis, das die Verfasser apokrypher Schriften
oft unbedacht gebrochen hiitten. Das Geheimnis Gottes miisse nach den
Worten des HI. Basileios des Grossen lieber gehiitet als geoffenbart werden.
Uber die Gottesmutter miisse also geschwiegen, nicht dogmatisiert werden.

Schliesslich hat der Generalsekretir des «Comité inter-
orthodoxe d’action cccuménique» in Paris, Prof. P. (Evgraf?)
Kovalevskij, die Haltung der Orthodoxie folgendermassen
zusammengefasst 29): |

Der Glaube an Mariii Himmelfahrt sei der ganzen Kirche seit den
ersten Jahrhunderten gemeinsam gewesen, auch wenn das Fest « Marid
Himmelfahrt» erst 582 festgesetzt worden sei und die entsprechenden Ge-
sange erst auf das 8. und 9. Jh. zuriickgingen. Doch habe die Mutter Gottes
gewollt, dass man moglichst wenig von ihr spreche, und so sei in den Evan-
gelien des Matthdus und des Markus, aber auch des ihr besonders nahe-
stehenden Lukas weder von der Geburt noch von der Darstellung im Tempel
berichtet ; in seiner Apostelgeschichte sage er auch nichts von einer Himmel-
fahrt. Darauf treffe auch die Definition eines Dogmas in orthodoxem Sinne —
geolfenbarter Tatbestand, der von den Konzilien festgestellt und von der
Kirche angenommen ist nicht zu. Ein Dogma werde nur formuliert,
wo eine kirchliche Lehre geleugnet oder in Frage gestellt sei. « Der christ-
liche Osten war von jeher der Meinung, dass Formeln den Ceist téten,
und dass menschliche Worte das Fundament des Glaubens nicht auszu-
sprechen vermdgen und ihn einschriinken statt vertiefen.»

. %) Junge Kirche (Leer/Ostfriesland) 6. XII., Sp. 760 f. nach dem
Ok. P. D,



— 145 —

Nachtrag

Der verewigte Exarch des Okumenischen Patriachen fiir
Mittel- und Westeuropa, Metropolit Germanos von Thyatira
(f London 23. Januar 1951),
bedauerte, dass die romisch-katholische Kirche Meinungen und Uberliefe-
rungen nicht-apostolischen Urprungs zu offenbarten Dogmen erhebe. So
sehr die orthodoxe Kirche die Mutter Gottes in ihrer Verehrung iiber
andere Heilige hervorhebe, so glaube sie doch, dass die Grenzen, die die
Viter hinsichtlich ihrer gesetzt hétten, nicht iiberschritten werden diirf-

ten, und dass keine neuen Dogmen verkiindet werden sollten, die nur den
Abstand zwischen den einzelnen christlichen Kirchen vergréssern??),

Die siidslawische (serbische) Kirche druckt nur die Stellung-
nahme von Prof. Karmiris3) sowie die amtliche Verlaut-

barung der alt-katholischen Bischofe zu dem neuen Dogma (vom
26. Dez. 195032) wortlich ab33).

* *
*

Ausserhalb dieser Betrachtungen darf noch darauf hingewiesen
werden, dass ein Muslim 3%) (nach einem Uberblick iiber die Mei-
nungen von der Himmelfahrt Mariens) in dem neuen Dogma die
Erhebung Mariens «zu einer dritten Gottheit» sieht. (Der Islam
lehnt bekanntlich die Gottheit Jesu Christi streng ab und sieht
im Dogma von der Gottessohnschaft die Erklirung des Heilandes
zu einem zweiten Gotte.) Er schliesst aus dem Berichte iiber die
Hochzeit zu Kana und Matth. 12, 48-50, dass der Heiland keinerlei
engere geistige Gemeinschaft mit Maria gehabt habe.

Hamburg, 2. Juli 1951. Bertold Spuler

30) Orth. Méarz 1951, S. 128.

31) Vgl. oben S. 139.

32) Vgl. IKZ 1951, 8.1 f.

) Glasnik, 1. VI. 1951, 8. 54 f. — Pant. 21. III. 1951, S. 140, gibt
nur kurz den Inhalt dieser Erklirung wieder.

3) Maulavi Aftabuddin Ahmad: A fresh Roman Catholic dogma: The
physical assumption of Mary, the mother of Jesus. The Gospels and the
Qur'an on Mary, in der «Islamic Review» (Woking/Surrey), Jan. 1951,
8. 19-21,

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1951. 10



	Das neue Mariendogma in orthodoxer Sicht

