
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 41 (1951)

Heft: 3

Artikel: Das neue Mariendogma in orthodoxer Sicht

Autor: Spuler, Bertold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


138

Das neue Mariendogma in orthodoxer Sicht *)

Nachdem die orthodoxen Kirchen anfänglich nur die Stellungnahme

der anglikanischen Bischöfe zur geplanten Dogmatisierung

der leiblichen Himmelfahrt der Jungfrau Maria durch Papst
Pius XII. wiedergegeben hatten, finden sich nach der tatsächlichen
Verkündigung des Dogmas an Allerheiligen 1950 verschiedene eigene

Verlautbarungen der orthodoxen Kirchen über diese Frage, die
letztlich alle die Dogmatisierung ablehnen, wenn sie auch die

Frage der Himmelfahrt nicht einheitlich beantworten.
Für die griechische Kirche schreibt Prof. Hamilkar S.

Alivisatos nach einer Darlegung des anglikanischen Standpunktes1) :

Trotz aller Verehrung Mariens in der orthodoxen Kirche habe diese
zum Lehrsätze der Unbefleckten Empfängnis nicht Stellung genommen.
Sie müsse dies aber jetzt tun; denn gewisse Lieder und Dichtungen der
orthodoxen Kirche dürften nicht dogmatisch ausgewertet oder im Sinne
der römisch-katholischen Kirche gedeutet v/erden. Die orthodoxe Kirche
feiere nur Mariii Hinseheiden und besitze keine Überlieferung über die
Himmelfahrt, nur gewisse Meinungen über die Aufnahme ihrer Seele in
den Himmel durch den Sohn. Das neue Dogma müsse verworfen werden,
nicht nur als fälschlicherweise vom Papste verkündet, sondern als auch
durch die Hl. Schrift und die Hl. Tradition nicht überliefert. — Im
Hinblick auf spätere Einigungsmöglichkeiten und den Grundsatz «In necessariis
unitas, in dubiis libertas» sei festzustellen, dass das Dogma sich in der
römisch-katholischen Kirche schon seit langem entwickelt habe; insofern
habe die Dogmatisierung nichts Neues hinzugefügt. Also habe bei den
bisherigen Verhandlungen implicite auch schon der Glaube an die leibliche
Himmelfahrt der Jungfrau Maria zur Annahme gestanden. Anlässlich
einer Vereinigung der Kirchen müsse die Frage nach der Heilsnotwendigkeit
dieses Dogmas für alle Kirchen gestellt werden. Bis dahin müsse es als
innerkirchlicho Sonderentwicklung angesehen werden. Vielleicht werde das
Dogma später zu den Dubia gerechnet, in denen die Einzelkirche libertas
habe.

Metropolit Irenäus von S am os betont2):
Das Erlösungswerk gehöre der Hl. Dreieinigkeit allein. Die Stellung

Mariens unterscheide sich nicht grundsätzlich von der der Heiligen. Die

*) Wo bei Zitaten keine Jahreszahlen genannt werden, ist 1950 zu
ergänzen!

x) Ekkl. LXI., S. 354-356; 15. XL, S. 368-370. — Diese Arbeit ist
inzwischen auch englisch erschienen: The New Dogma from an Eastern
Orthodox standpoint, in der «Ecumenical Review» III/2 (Genf 1950/51).

2) «Das neue Dogma der päpstl. Kirche», in Ekkl. 15. XIL, S. 396-398.



— 139 —

Mutter Gottes sei in Gothsemane begraben 3), ihr Geist von ihrem Sohne
in den Himmel aufgenommen worden. Abschliessend wendet der Vf. sich
gegen den römischen Ausschliesslichkeitsanspruch imd die Entwicklung
seit 1870.

Prof. Panajotis I. Bratsiotis4)
sieht die orthodoxe Kirche gegenüber den (sich seit dem 16. Jh. immer
mehr durchsetzenden) römisch-katholischen Übertreibungen und der
protestantischen Herabsetzung auf dem richtigen Wege der Mitte 5). Im
Hinblick auf die Anglikaner müsse man sich fragen, ob nicht die
Minderbewertung Mariens, ja die Leugnung der Jungfrauengeburt, wie sie da und
dort zutage trete 6), noch betrüblicher sei als die jetzige Dogmatisierung.
Im übrigen könne man nur hoffen, dass bei einer künftigen Einigung sich
auch der Papst auf den Boden der alten Überlieferung stelle.

Professor Johannes N. Karmiris schliesslich7)

hält das neue Dogma für eine weitere Schranke zwischen der orthodoxen
und der römischen Kirche; doch bedaure die Orthodoxie gleichzeitig die
Unterbewertung Mariens innerhalb der evangelischen Bekenntnisse. Die
orthodoxe Kirche stehe auch hier in der richtigen Mitte mit ihrer von den
Vätern überlieferten Verehrung der Mutter Gottes; sie müsse aber die beiden
päpstlichen Dogmen von 1854 und 1950 verworfen. Beide seien weder in
der Hl. Schrift noch von der hl. Überlieferung bezeugt, entsprächen also
nicht den orthodoxen Anforderungen hinsichtlich der Begründung eines
Dogmas. Ein solches lasse sich auch nicht implicito erschliessen 8), stehe
vielmehr mit Joh. 3, 13 und I. Kor. 15, 22 deutlich in Widerspruch. Ebenso
gebe es keine alte imd ununterbrochene Überlieferung, die der bekannten
Forderung des hl. Vinzenz von Lerin genüge. Es handle sich also lediglich
um eine «fromme Meinung», die seit dem 6. Jh. aufgekommen sei 9). Einige
Stellen in kirchlichen Hymnen und bei Kirchenvätern, die auf eine leibliche
Himmelfahrt Mariens hinzuweisen schienen, dürften nicht als dogmatische
Festlegungen verstanden werden. Darauf weise auch der Dogmatiker Christu

3) Vgl. Johs. Sp. Ramfos: Wo wurde die Gottesmutter begraben?
in Ekkl. 15. XL, S. 371-373.

') «Anlässlich des neuen Dogmas», in Ekkl. 15. XIL, S. 398 f.
5) Vgl. Pant. LIX.; Greg. Pal. (Saloniki) Juli/Aug.
6) Vgl. «The doctrine of the Church», 1938 sowie «Annual Report»

der «Modern Churchman's Union» von 1947.

7) Ekklesia 1./15. I. 1951, S. 21-25. Auch als Sonderdruck: Johannes
N. Karmiris : Tò vsov ôoypa xrjçPwpaïxrjç'Exxlrjalaç nsgi xijç èvawpov
psxaaxâaswç xrjç Osoxóxov, Athen 1951, 15 S.

8) Das richtet sich gegen Martin Jugie : La mort et l'assomption de
la Sainte Vierge, Rom 1944, S. 14 ff.

9) So auch Bernhard Bartmann: Lehrbuch der Dogmatik, Freiburg
im Breisgau 1932 (8. Aufl.), Bd. I, S. 444; ähnlich Matthias Josef Scheeben :

Dogmatik III, 1882, S. 514; Hermann Schell: Katholische Dogmatik, III,
1893, S. 281 ; Josef Pohle : Dogmatik II, 7. Aufl., 1921, S. 263. — Vgl. auch
I. Ortiz de Urbina : Lo sviluppo della Mariologia nella patrologia Orientale,

in den «Orientalia Christiana Periodica» VI (1940), S. 40-82.



— 140 —

Andrutsos deutlich hin 10). Die orthodoxe Kirche könne die beiden Dogmen

von 1854 und 1950 keinesfalls annehmen, da sie überhaupt lediglich
von einem Konzil, nicht abor nur vom Papste hätten verkündet werden
können (darauf weise auch Kovalevskij — siehe unten — hin). Die orthodoxe

Kirche müsse vielmehr ihren richtigen Weg ohne Rücksicht auf die
römisch-katholische oder evangelische Kirche weitergehen.

Metropolit Gennadios von Heliupolis (Patriarchat
Konstantinopel) meint, auch die Orthodoxen feierten den Hinscheid
Mariens als Himmelfahrt, doch bedürfe diese Auffassung keiner
Dogmatisierung, die ohne Konzil ohnehin unmöglich sei n).

Für die orthodoxe Kirche Ägyptens schreibt «W»12),

die scharfe Verurteilung der Anglikaner vom 12. September 1950 gehe zu sehr
vom protestantischen, rein biblizistischen Standpunkte aus. Die alte kirchliche

Überlieferung über das Ende der Gottesmutter (der Bericht über das
Erlebnis des hl. Thomas, der für die Dogmatisierung eine wichtige Rolle
spielte) könne im Hinblick auf Henoch und Elias sowie auf die Meinung des
hl. Johannes Damaskenos und des Bischofs Juvenal von Jerusalem richtig
sein. Trotzdem könne das römische Dogma nicht etwa von der Orthodoxie
als solches angenommen werden. Dogmen dürften nur ilio Hl. Dreieinigkeit
und das Erlösungswerk Christi betreffen und seien von den Konzilien schon
festgelegt (so auch Christu Andrutsos in seiner Dogmatik). Nur solche
Dogmen könne die Orthodoxie anerkennen. Aber selbst wenn das Dogma
richtig wäre, hätte es doch vom Papste nicht «in dieser theatralischen Weise»
verkündigt werden dürfen, hätte vielmehr von einem Konzil beraten und
angenommen werden müssen.

Für die bulgarische orthodoxe Kirche hat sich Professor
D. V. Djulgerov über das Dogma geäussert1:i).

Nach einer Darlegung der römischen Vorbereitungen zu einer Dogmatisierung

(die zur Zeit der Abfassung dos Aufsatzes noch nicht vollzogen war)
wird auf die Tatsache hingewiesen, dass auch die orthodoxe Kirche der
hl. Jungfrau Maria allerhöchste Verehrung erweise. Sie habe wirklich eine
alte Überlieferung erhalten ll), der/.ufolgo die Gottesmutter am dritten Tage
nach ihrem Tode leiblich in den Himmel aufgenommen worden sei. In den
liturgischen Büchern der orthodoxen Kirche (Fest des Hinscheidens Marions
und anschliessende Oktav) soi die Überlieferung vom Tode und Begräbnis
der hl. Jungfrau klar enthalten; von ihrer leiblichen Aufnahme in den llim-

10) Ch. Andrutsos : EvußoXixrj èf ênowswç òodoì)ó^ov, Athen 1930,
2. Aufl., S. 202.

") H. K. Mai 1951, S. 381, nach Orth.
12) Pant. 21. XIL, S. 640-647.
Vi) Vüznesonio na Svota Deva Marija («Die leibliche Aufnahme der

allerseligsten Jungfrau Maria in den Himmel»), im « Godisnik na Sofljskija
Universitet, Bogoslovski fakultet», Band XXV, 1947/8, Sofia 1948. (SA.,
36 S.)

14) Johannes Damaskenos: Homiliae in dormitionem B. V. Mariae,
2, 18.



— 141 —

mei aber sei kein Wort gesagt. — Vernunft und Herz verlangten die
Überzeugung, dass Maria im Grabe unverweslich gewesen sei, habe sie doch dem
Sohne Gottos seinen menschlichen Leib gegeben, mit dem er zum Himmel
gefahren ist, so, wie alttestamentliche Gerechte mit ihrem Leibe gen Himmel
gefahren seien. Das reiche aber nicht aus, um die Überlieferung zu dogmati-
sieren. Um die leibliche Himmelfahrt Mariens als historische Tatsache
festzustellen, bedürfe es der Beweise. Solche aber gebe es nicht. Es sei verständlich,

dass die neutestamentlichen Schriften nicht vom Tode Mariens sprächen :

denn dieser war auch für die hl. Jungfrau unvermeidlich. Ihr Schweigen
von einer leiblichen Himmelfahrt Mariens aber wäre unbegreiflich, wenn
dies eine geschichtliche Tatsache wäre. Sio wäre ein ausserordentliches
Ereignis, ein Wunder, imd das Neue Testament könnte es nicht mit
Stillschweigen übergehen.

Die Überlieferung von der leiblichen Aufnahme der hl. Jungfrau in den
Himmel sei eine Frucht des Verlangens der Vernunft und des Herzens, nicht
aber die Äusserung eines geschichtlichen Geschehens. Es wäre deshalb
voreilig, eine solche Überlieferimg ohne Beweise zum Dogma zu erheben.

Als Widerhall auf diese Atisführungen erhoben sich Stimmen,
die erklärten, die leibliche Himmelfahrt Mariens sei Glaube auch
der orthodoxen Kirche, und deshalb die Erhebung dieses Glaubens
in der römisch-katholischen Kirche zum Dogma folgerichtig 15) ; das

ergebe sich aus der Liturgie am Tage von Maria Hinscheiden 16)

und dem «Akathistos» 17) über Maria.

Darauf antwortete Prof. Djulgerov in einem zweiten
Aufsatze ls), in dem er darauf hinwies,

die orthodoxe Kirche habe diesen Glauben bisher noch nicht bekundet. Sie
habe zwar in der Tat eine alte Überlieferung erhalten, derzufolge die Mutter
Gottes am dritten Tage nach ihrem Tode leiblich gen Himmel gefahren sei.
In den liturgischen Texten aber sei zwar clie Überlieferung vom Tode und
dem Begräbnis der hl. Jungfrau klar erhalten, von ihrer leiblichen
Aufnahme in den Himmel aber werde nichts gesagt. Der Akathistos vom
Hinscheide der Gottesmutter aber sei erst von dem Ökumenischen Patriarchen
Isidor I. Kokkinos (Bucharis; 1347/9) verfasst, der auch andere Hymnen
gedichtet habe.

Die Äusserungen der russischen orthodoxen Kirche sind eher

geneigt, die Himmelfahrt Mariens als Tatsache anzusehen, lehnen
aber die Dogmatisierung als solche ebenfalls einhellig ab.

15) Metropolit Nikolaus von Kruticy im ZMP, Apr. 1948, S. 13.

lc) Der bulgarische Archimandrit Basileios im «Pravoslaven Pastir»
Juli/Aug. 1949, S. 280.

") Dem ältesten Akathistos auf die Mutter Gottes wird die Rettimg
Konstantinopels vor den Persern und Avaren 626 zugeschrieben. (Der
Name kommt daher, weil während dieses Teils der Liturgie die Gemeinde
«nicht sitzt»).

18) In einem «IL Teile» der Anm. 13 genannten Schrift, im «Codis-
nik » XXVI (1948/49), Abhandlung 5. (Auch als SA, Sofia 1949, 32 S.)



— 142 —

Prof. Vasilij Vinogradov von der Münchner Jurisdiktion der
russischen Auslandskirche äusserte am 22. Januar 1951 in Hamburg

mündlich19),

auch wenn es in der orthodoxen Kirche fromme Meinungen über die Himmelfahrt

der Gottesmutter gebe, die teilweise auch in kirchlichen Liedern
anklängen, so sei das doch nur kirchliche, nicht heilige Tradition. Indem bei
der Dogmatisierung die römische Kirche den Standpunkt der Orthodoxie
ausser acht gelassen habe, habe sie ausdrücklich kundgetan, dass sie diese
nicht als Kirche anerkenne. Diese Erkenntnis sei für die Orthodoxie von
grundlegender Bedeutung.

T. G. Spasskij sieht 20) den Unterschied zur römisch-katholischen

Lehre in der andersartigen Beurteilung von der Mitwirkung
Mariens an der Leitung der Welt und des Menschen.

Trotzdem könne das Dogma von 1950 keine solche Ablehnung hervorrufen

wie das von 1854. Zwischen Orthodoxen und römischen Katholiken
bestehe jedoch eine Gemeinschaft im Glauben an Tod, Auferstehung und
Himmelfahrt Mariens, die jedoch in verschiedener Formulierung und
Betonung des einen und andern Elements zum Ausdruck gebracht werde. Die
Erhebung Mariens sei eino Gabe des Sohnes. Das neue römische Dogma
verschweige aber völlig die Auferweckung der Gottesmutter, von der die alten
liturgischen Texte redeton. Die hl. Jungfrau habe infolge der Erbsünde den
Tod erlitten; durch ihre Auferweckung und Himmelfahrt durchbreche der
Sohn das Gesetz der menschlichen Natur. Der Tod Maria aber sei nötig
gewesen, damit sio, wie der Sohn, das Leid dos Todes und den Sieg über ihn
habe teilen können.

A. Knjazev 21)

betont die Bedeutung der Verehrung der Gottesmutter für die Orthodoxie
im Gegensatz zu den Protestanten, die mehr auf den Geist als auf den Wortlaut

des Evangeliums achten sollten 22). Wenn die Orthodoxen auch vielfach
den Glauben an die Auferstehung der hl. Jungfrau teilten, so mussten sie
doch Anstoss an der Verknüpfung des neuen Dogmas mit demjenigen von
1854 nehmen. So mussten die orthodoxen Ausstellungen am Dogma von der
unbefleckten Empfängnis mit aller Schärfe wiederholt werden.

19) Anlässlich der in der IKZ 1951, S. 45, genannton Tagung.
20) Im «Vestnik Russkogo Zapadno-Evropejskogo Patriaräego Ekzar-

chata» (Bote des russischen westeuropäischen Patriarchats-Exarchats),
1951/1; im Auszuge in H. K. Mai 1951, S. 379 f.

21) Im «Cerkovnyj Vestnik zapadno-evropejskogo russkogo Èkzar-
chata» (Kirchenbote des westeuropäischen russischen Exarchats), Febr.
1951; im Auszuge in der H. K. Mai 1951, S. 380.

a2) Dazu vgl. man Friedrich Heyer : Die lutherische Kirche vor der
orthodoxen Marienverehrung, in der «Evangelisch-Lutherischen Kirchenzeitung»

(München), 15. V. 1951, S. 136-139.



— 143 —

Prof. I. Andreev schreibt 23) ein Marienleben 24) anhand der
Aussagen der Hl. Schrift, der Kirchenväter und russischer Heiliger,
das in der Feststellung gipfelt:

«... Von allen Sterblichen ist sie als einzige durch Tod, Auferstehung
und Verwandlung des Fleisches hindurchgegangen und wurde leiblich zu
ihrem Sohne, dem Erlöser der Welt, aufgenommen 25).» So sei also auch die
Frage der dauernden Jungfräulichkeit im Sinne der Orthodoxie (d. h. positiv)

zu beantworten 26).

I. von Meyendorff weist 27) darauf hin,

dass die Liturgie der Orthodoxie den Glauben an die Himmelfahrt der Gottesmutter

enthalte, macht aber kritische Bemerkungen zur römischen Lehre
über die Freiheit von der Erbsünde.

Prof. Vladimir Losskij unterstreicht 28),

die Orthodoxie habe keine eigentlich mariologischen Dogmen. Das christo-
logische Dogma allein könne ihre Verehrung noch nicht stützen. Doch
spreche die Überlieferung für eine solche. Die unbefleckte Empfängnis
hingegen widerspreche ihr. Die Fleischwerdung des Sohnes war angesichts der

23) «The Orthodox veneration of the most holy Mother of God», in
«The Orthodox Life» (Kloster der Hl. Dreifaltigkeit, Jordanville, N. Y.),
Jan./Febr. 1950, S. 8-17.

24) Hierzu vgl. auch «Die orthodoxe Mariologie und die katholischen
Mariendogmen», in der H. K. Mai 1951, S. 378-381: Hinweis auf
Äusserungen des Metropoliten Seraphim in seinem Buche (vgl. IKZ 1951,
S. 123 f.), des Bischofs Isidor von Reval im ZMP Sept. 1949, auf eine
Betrachtung von N. Popov im ZMP Aug. 1950 zum Feste des Hinscheidens
Mariens (in der von der Überlieferung über das nach dreien Tagen leer
gefundene Grab berichtet wird) sowie auf die im ZMP Sept. 1950 abgedruckte
Darlegung der orth. Lehre von der Gottesmutter aus der Feder des Bischofs
Ignaz Brjancaninov (1807-1866). — Zum Dogma selbst bringt das ZMP
bis einschl. Mai. 1951 keine Stellungnahme, setzt aber seine Polemik gegen
den Vatikan fort: V. Spiller («Spiller»): Das römisch-katholische Dogma
vom Primat des Papstes in der Kirche. (Seine Kritik in der russ. theol.
Literatur), ZMP Dez. 1950, S. 44-53; A. Volkov: Die Abkehr dos Vatikans
von den Grundlagen des Christentums, ZMP Jan. 1951, S. 30-43; Febr.
1951, S. 21-34. (Kritik an der neueren dogmatischen Entwicklung unter
besonderer Berücksichtigung des Tridentinums und Vaticanums und unter
Gegenüberstellung biblischer und «am alten festhaltender» orthodoxer
Aussagen.)

2ä) Orth. Life S. 8.
26) Vgl. jetzt das Buch von Markos A. Siötos: Das Problem der

Geschwister Jesu (griech.), Athen 1950. (Wird gesondert angezeigt.)
27) Im «Vestnik russkogo studencoskogo christianskogo dviZenija»

(Bote der russ. christl. Studentenbewegung), (Paris), Nov./Dez. 1950.
28) Panaghia, im «Vestnik (wie Anm. 20)» 1950/IV, S. 40-50. (Der Vf.

schreibt nur französisch.) — Wiedergegeben in der H. K. Jan./Febr. 1951,
8. 181 f.



— 144 —

demütigen und freien Entscheidung Mariens nicht nur ein Werk des Vaters,
sondern auch des Glaubens und Willens der Jungfrau (vgl. Nikolaus Kaba-
silas, [Motropolit von Thessalonich 1360/90]). Diese freie Antwort der Jungfrau

war der Abschluss einer langen Reihe (alttestamentlicher) Erwartungen.
Das römisch-katholische Dogma unterbreche diese Reihe, die ihre Erfüllung
erst im Augenblicke der Verkündigung finde. Die Orthodoxie lasse eine
Sonderstellung Mariens neben der gefallenen Menschheit nicht zu.
Verehrung werde ihr nicht wegen ihres (angeblichen) Freiseins von Erbsünde
gezollt; sie stehe nicht ausserhalb der Menschheit und habe das Wort der
Verkündigung im Zustande der gefallenen Natur vernommen. «Maria wurde
im Stande der Erbsünde geboren, aber die Sünde bekam nie Macht über sie.»
Sie habe die höchste Berufung in der Verkettung der Geschlechter erfüllt.

Erst durch ihren Sohn und seine Kirche habe die Mutter Gottes die
Vollkommenheit derer erreicht, die das Bild des himmlischen Menschen
tragen werden (I. Kor. 15, 49). Entsprechend der zweimaligen Horabkunft
des Hl. Geistes sei Maria am Tage der Verkündigung der «objektiven»
Aufgabe der Gottesmutterschaft teilhaftig geworden; die letzte Verherrlichung
habe sie erst nach Pfingsten in einem persönlichen Wege der Heiligung
erfahren. Maria habe auf der Erde durch Gnade das erreicht, wessen ihr Sohn
von Natur aus teilhaftig gewesen sei. Das müsse sie ausserhalb von Tod,
Auferstehung und jüngstem Gerichte stellen, so dass «nach dem festen Glauben

der Kirche auf ihren Tod die Auferstehung und leibliche Aufnahme in
den Himmel erfolgt sei». Das lasse sich aber nicht dogmatisieren. Über der
Gottesmutter walte das Geheimnis, das die Verfasser apokrypher Schriften
oft unbedacht gebrochen hätten. Das Geheimnis Gottos müsse nach den
Worten des Hl. Basileios des Grossen lieber gehütet als geoffenbart werden.
Über die Gottesmutter müsse also geschwiegen, nicht dogmatisiert werden.

Schliesslich hat der Generalsekretär des «Comité
interorthodoxe d'action œcuménique» in Paris, Prof. P. (Evgraf?)
Kovalevskij, die Haltung der Orthodoxie folgendermassen
zusammengefasst2I)) :

Der Glaube an Maria Himmelfahrt sei der ganzen Kirche seit den
ersten Jahrhunderten gemeinsam gewesen, auch wenn das Fest «Maria
Himmelfahrt» erst 582 festgesetzt worden sei und die entsprechenden
Gesänge erst auf das 8. und 9. Jh. zurückgingen. Doch habe die Mutter Gottes
gewollt, dass man möglichst wenig von ihr spreche, und so sei in den Evangelien

des Matthäus und des Markus, aber auch des ihr besonders
nahestehenden Lukas weder von der Geburt noch von der Darstellung im Tempel
berichtet ; in seiner Apostelgeschichte sage er auch nichts von einer Himmelfahrt.

Darauf treffe auch die Definition eines Dogmas in orthodoxem Sinne —
geoffenbarter Tatbestand, der von den Konzilien festgestellt und von der
Kirche angenommen ist — nicht zu. Ein Dogma werde nur formuliert,
wo eine kirchliche Lehre geleugnet oder in Frage gestellt sei. «Der christliche

Osten war von jeher der Meinung, dass Formeln den Geist töten,
und dass menschliche Worte das Fundament des Glaubens nicht
auszusprechen vermögen und ihn einschränken statt vertiefen.»

29) Junge Kirche (Leer/Ostfriesland) 6. XIL, Sp. 760 f. nach dem
Ök. P. D.



— 145 —

Nachtrag

Der verewigte Exarch des Ökumenischen Patriachen für
Mittel- und Westeuropa, Metropolit Germanos von Thyatira
(t London 23. Januar 1951),

bedauerte, dass die römisch-katholische Kirche Meinungen und Überlieferungen

nicht-apostolischen Urprungs zu offenbarten Dogmen erhebe. So
sehr die orthodoxe Kirche die Mutter Gottes in ihrer Verehrung über
andere Heilige hervorhebe, so glaube sie doch, dass die Grenzen, die die
Väter hinsichtlich ihrer gesetzt hätten, nicht überschritten werden dürften,

und dass keine neuen Dogmen verkündet werden sollten, die nur den
Abstand zwischen den einzelnen christlichen Kirchen vergrössern30).

Die südslawische (serbische) Kirche druckt nur die Stellungnahme

von Prof. Karmiris31) sowie die amtliche Verlautbarung

der alt-katholischen Bischöfe zu dem neuen Dogma (vom
26. Dez. 195032) wörtlich ab33).

Ausserhalb dieser Betrachtungen darf noch darauf hingewiesen
werden, dass ein Muslim 34) (nach einem Überblick über die

Meinungen von der Himmelfahrt Mariens) in dem neuen Dogma die
Erhebung Mariens «zu einer dritten Gottheit» sieht. (Der Islam
lehnt bekanntlich die Gottheit Jesu Christi streng ab und sieht
im Dogma von der Gottessohnschaft die Erklärung des Heilandes
zu einem zweiten Gotte.) Er schliesst aus dem Berichte über die
Hochzeit zu Kana und Matth. 12, 48-50, dass der Heiland keinerlei

engere geistige Gemeinschaft mit Maria gehabt habe.

Hamburg, 2. Juli 1951. Bertold Spuler

30) Orth. März 1951, S. 128.
31) Vgl. oben S. 139.
32) Vgl. IKZ 1951, S. 1 f.
33) Glasnik, 1. VI. 1951, S. 54 f. — Pant. 21. III. 1951, S. 140, gibt

nur kurz den Inhalt dieser Erklärung wieder.
34) Maulavi Aftabuddin Ahmad: A fresh Roman Catholic dogma: The

physical assumption of Mary, the mother of Jesus. The Gospels and the
Qur'ân on Mary, in der «Islamic Review» (Woking/Surrey), Jan. 1951,
S. 19-21.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1951. 10


	Das neue Mariendogma in orthodoxer Sicht

