
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 41 (1951)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


121

Bibliographie
Winter, Eduard.-Russland und die

slawischen Völker in der Diplomatie
des Vatikans 1878-1903. Berlin
1950. Akademie-Verlag, 186 S.

Auf Grund eingehender Studien im
Wiener Archiv und unter ständiger
Berücksichtigung von E. Adamovs
russischer Aktenpublikation (deutsch
Berlin 1932), aber ohne Möglichkeit
einer Einsichtnahme in preussische
und französische Akten, schildert
Winter im Anschluss an frühere
Arbeiten (vgl. IKZ 1947, S. 60) die
Ostpolitik des Vatikans. Das Hauptaugenmerk

des sudentendeutschen Vf.s gilt
einmal der Stellung Papst Leos XIIL
zum «Austroslawismus», dann den
Bemühungen der Kurie um das
Zustandekommen einer politischen
Zusammenarbeit zwischen Paris und
St. Petersburg und schliesslich dem
Wunsche des Papstes nach einer Union
der russischen Kirche mit Rom. Sie
sollte — wenn wir W.s Gedankengängen

folgen — die weltpolitische
Machtstellung Leos XIIL so
überragend werden lassen, dass Italien sich
einer Rückgabe des Kirchenstaates
nicht mehr widersetzen konnte. Dass
dies eines der kirchenpolitischen
Hauptziele dieses Papstes war, wird
auch in der «Papstgeschichte» von
F. X. Seppelt und Kl. Löfflor, München

1932, S. 465 f., deutlich gesagt.
Diese politischen Entwicklungen

sind vom Vf. (durch einen besonderen
Urkundenanhang unterbaut) in vielen
Einzelheiton klargelegt worden.
Insbesondere die Darstellung des Wider -
spiels zwischen des Papstes und des
Kardinalstaatssekretärs Rampolla
russischen Unionsinteressen und den einer
Aufrechterhaltung ihrer bisherigen
Stellung dienenden Massnahmen der
Polen und Österreicher ist sehr klar
herausgekommen, eine Entwicklung,
die es deutlich werden lässt, warum
gerade ein polnischer Kardinal die
österreichische Exklusive gegen Ram-
pollas Wahl zum Papste 1903
aussprach (S. 126).

Dabei weist W. immer wieder auf
das Überwiegen politischer Gesichtspunkte

über religiöse hin, in einer
Weise, die gelegentlich doch über das

Ziel hinausschiesst und am Schlüsse
(S. 134 f.) in rein gegenwartspolitische
Erörterungen übergeht. — Die in dem
Buche gebrauchte Umschrift ist von
einigen Versehen (besonders Akzent-
weglassungon usw., aber auch Smi-
ciglas S. 20, A. 2 statt Smiciklas //
Szeptickyj S. 102, 110 statt Septyckyj
oder Szoptycki// zlowianski S. 117 statt
slowiaiiski // Nitrovo S. 110 statt Chi-
rovo // u. a. m.) sowie von Inkonsequenzen

(Solovev S. 39 und 118: Igna-
tev S. 114: Muravjov S. 97) nicht
frei. — In rein kirchengeschichtlichen
Fragen stösst man da und dort auf
Irrtümer. So wird (S. 23) erklärt,
Bischof Strossmayer — eine der Hauptfiguren

des Buches — habe sich
«durch keine Drohungen einschüchtern

lassen, wie viele andere Bischöfe,
besonders aus Österreich und Deutschland,

sondern habe bis zum Schlüsse
des (Vatikanischen) Konzils in der
unentwegten Opposition ausgehalten und
mit drei andern Bischöfen gegen die
erdrückende Mehrheit seiner Kollegen
gegen die Erklärung der Unfehlbarkeit
des Papstes» gestimmt. Diese Petitio
principii zugunsten der Hervorhebung
dieses slawischen Vorkämpfers stimmt
nicht: am 18. Juli 1870 wagten nur
zwei Bischöfe (von Cajazzo auf Sizilien
und Little Rocks in den Vereinigten
Staaten) mit «Nein» zu stimmen.
Strossmayer (dessen Haltung als «nur»
im Interesse seiner slawisch-unions-
froundlichen Bestrebungen begründet
zu bezeichnen — S. 23 — der lange,
auch am 27. November 1870 in seinem
Briefe an den späteren altkatholischen
Bischof Reinkens, zum Ausdruck
gebrachten Überzeugung dieses Mannes
widerspricht) war ebenso wie 55 andere
vor der Schlussabstimmung abgereist.

So hat W. hier wie sonst gelegentlich
über dem zuallererst politischen

Interesse seiner Arbeit (etwa auch
beim «Vorwiegen der Klassen-Interessen

über die nationalen», S. 41) über
tatsächliche Entwicklungen
hinweggesehen. Das schliesst nicht aus, dass
sein Buch einen sehr wichtigen Beitrag
zur politischen und Kirchengeschichte
des ausgehenden 19. Jhs. darstellt.

Hamburg Bertold Spuler



— 122 —

de Vries S. J.. Guglielmo f Wilhelm) :
Oriente Cristiano ieri e oggi. (Rom
1949.) Edizioni «La Civiltà Cattolica».

400 S. 8°. (Manuali del
Pensiero Cattolico 35 A : Teologia : Com-
munità Orientali e dissidenti I.)
Der Vf.. als (deutscher) Kenner

morgenländischer Kirchenverhältnisse
schon seit einer Reihe von Jahren
bekannt, hat in der vorliegenden
Veröffentlichung ein allgemein verständliches

Handbuch geschaffen, das sich
an Umfang und Reichweite ungefähr
mit der 1948 erschienenen Veröffentlichung

des Unterzeichneten deckt
(vgl. ÏKZ 194S. S. 215 f.). Natürlich
wird in dem vorliegenden Werke alles
von römisch-katholischem
Standpunkte aus betrachtet. Das macht sich
neben der jeweiligen Beurteilung der
einzelnen Tatsachen auch in der
Gliederung des Buches bemerkbar : die
östlichen Küchen werden nicht
durchlaufend behandelt, ihre Geschichte
vielmehr in Anfange. Mittelalter. Neuzeit

und Gegenwart zerlegt. Dabei
lenkt der Vf. die Aufmerksamkeit des
Lesers besonders auf Zeiten, die durch
kirchenpohtische Auseinandersetzungen

(freundschaftlicher und feindlicher
Art) mit Rom gekennzeichnet sind,
also auf Photios und Michael Kerulla-
rios. auf die Konzilien von Lyon 1274
und Ferrara Florenz 143S 39 sowie
auf die Union von Brest 1595 96
u. a. m. Sie bilden die « Landmarken >

und die Höhepunkte der Darstellung:
nach ihnen gliedert sich das Buch. Die
dazwischen liegenden Zeiträume werden

oft nur knapp skizziert, imd doch
spielten sich häufig gerade in ihnen
für die Entwicklung der östlichen
Kirchen wichtige Geschehnisse ab. So
wird die Darstellung naturgemäss oft
sprunghaft, gelegentlich auch lückenhaft

und ausgesprochen vordergründig
: eine lediglich auf Rom ausgerichtete

Sehweise erweist sich als den
orthodoxen und morgenländischen
Kirchen nicht wirklieh adäquat. Man hat
dabei auch den Eindruck, dass die
Studien des Vf.s sich besonders auf die
Zeiten der Unionen spezialisierten,
während er für andere Epochen nur
aus zweiter Hand schöpft. — So bü-
det — der Anlage des Ganzen
entsprechend — auch ein kurzer
Abschnitt über Methoden und Aussichten
der Union den Beschluss des Ganzen:
der Beziehungen der Orthodoxen und

Morgenländer zu andern Kirchen wird
nicht zusammenhängend gedacht.

Von Derartigem abgesehen, enthält

das Buch eine nützliche und
erwünschte, durch ein Register und ein
ausführliches Inhaltsverzeichnis gut
erschlossene, von vielen Literaturangaben

unterstützte Orientierungs-
möglichkeit über che Geschichte der
östlichen Kirchen im allgemeinen imd
des römischen Standpunktes im
besonderen. Hinsichtlich der umstrittenen

Fragen sei hervorgehoben, dass
auch de V. entgegen den maronitischen

Auffassungen (S. 12S) deren
ursprünglichen Monotheletismus als
erwiesen ansieht (S. 49). dass er den
Nestorianismus des Persischen Reiches
im wesentlichen politisch erklärt
(S. 41 f.). dass er einen zeitweiligen
Monophysitismus der georgischen Kirche

für sicher hält (S. 67) imd dass er
betont, die Union der Karpaten-
Ukrainer (S. 243) und anderer linierter
Slawen, die zur Orthodoxie
zurückkehrten, sei «nur oberflächlich *

gewesen. Unterstreichung verdient
schliesslich die Tatsache, dass der Vf.
— der jetzigen Auffassung der Kurie
entsprechend — die Schuld an der
Kirchenspaltung nicht einseitig den
Orientalen zuschreibt (vgl. dazu auch
IKZ 1942. S. 93) und dabei als wesentlichen

Grund auch die bekannten
«Charakterunterschiede * zwischen Griechen

und Lateinern anführt (S. 94).
(Der Druckfehler «Drabedjeglon» aus
Ekklesia X statt Arabadjioglu —
wenn man so imisclireiben will — ist
S. 185 leider übernommen worden.)

Bertold Spuler

Andreas Joh. Phytrakis: Die Ideale des
mönchischen Lebens ini 4.
Jahrhundert n. Chr. Auf Grund der ha-
giologischen Quellen. Athen 1945
(griechisch».

Der Athener Privatdozent für Ha-
giologie stellt sich in der vorhegenden
fleissigen Quellenimtersuchung und
systematischen Darlegung des gewonnenen

Materials zur Aufgabe, den
Mönchstypiis in der Person und im
Ideenkreis der charakteristischsten
Repräsentanten zu vermitteln. Im
ersten Teil der Arbeit werden die drei
grossen Gestalten des Mönchtums des
4. Jahrhunderts, Antonius, Pacho-
mius. Makarius. geschildert, mit Be-



123

rücksichtigung und kritischer Behandlung

der philologischen und historischen

Probleme, welche aus der
Untersuchung der überlieferten
Lebensbeschreibungen der betreffenden
Mönchsführer entstehen. Der
Verfasser nimmt kritisch Stellung zu dieser

Problematik und vertritt mit
befriedigender Begründung die Meinung,
dass zwar dieses christliche literarische
Produkt (die Vitae), vor allem die des
Antonius von Athanasius dem Grossen

geschrieben, eine echte organische
Entwicklung und Fortsetzung der
innerchristliehen literarischen Formen
der ersten christlichen Epoche
(Martyrien, Lebens- und Todesbeschrei-
bungon der Märtyrer der drei ersten
christlichen Jahrhunderte) ist, von
innerchristlichen Motiven und Ideen
bedingt. Gleichzeitig stelle aber die
Antoniusvita nach Phytrakis auch
etwas Neues dar, indem sie, auf Grund
neuer Voraussetzungen, einer neuen
Autorität (mönchisches Ideal) und
zum neuen Zweck entstand und so als
Vorbild des ganzen späteren hagiolo-
gischen Schrifttums diente.

Der zweite Teil, «Der Ideenkreis
der Wüstenbürger», enthält drei
Paragraphen : 1. Der Glaube an Christus
und das durch den Glauben erlangte
Heil. 2. Die Widerstand leistenden
Mächte, die Dämonen. 3. Das Mönchsleben

als Mittel zur Erlangung des
Heils in Christo. Am Schluss wird eine
Zusammenfassung des im zweiten Teil
ausführlich Behandelten dargeboten.

In diesem systematischen
Abschnitt werden mit ständigem Hinweis
auf die Quellen, hagiologische Texte,
jene Ideen und Anschauungen der
mächtigen christlichen Frömmigkeitsbewegung

im vierten Jahrhundert
anschaulich aufgezeichnet, welche, wie
der Verfasser sehr richtig sagt, nicht
den Idoenkreis nur einer Richtung der
christlichen Welt jener Zeit bildeten,
sondern vielmehr eine Welt- und
Lebensauffassung, welche das ganze
damalige Christenvolk bewegte.

Neben der gründlichen Benutzung
der hagiologischen Texto beherrscht
Ph. ebenfalls gründlich die ganze
diesbezügliche ältere und neuere westliche
Literatur, vor allem die deutschsprachige,

und trägt der ganzen Problematik,
die über dieses Thema von den

neueren Forschern aufgerollt und
behandelt wurde, Rechnung. Er lehnt

den Versuch der älteren protestantischen

Historiographie ab, die
Entstehung und Entwicklung des Mönchtums

im 4. Jahrhundert als eine Reaktion

gegen «die Verweltlichung der
Kirche» zu erklären, die nach der
Anerkennung des Christentums seitens
des Staates in Erscheinung getreten
sei. Er beleuchtet das neue, das
mönchische Ideal, dessen echte kirchlich
dogmatische und moralische Grundlage

durch die Ausführungen im zweiten

Teil überzeugend nachgewiesen
wird, als einen originellen und
eigentümlichen christlichen Frömmigkeitstypus,

der aus dem allgemeineren Geist
und Lebensideal der Zeit seiner
Entstehung zu erfassen sei. Ohne zu leugnen,

dass sich dabei auch einige
verwerfliche Übertreibungen kundtun,
welche übrigens in jeder ideologischen
Bewegung und Zeit zu finden sind,
fasst Ph. seine Ergebnisse dahin
zusammen, dass in der behandelten
Bewegung und deren Ideologie folgende
Momente hervorzuheben sind : die
aufrichtige Hingabo jener Menschen an
die übernatürlichen christlichen Ideen,
die brennende Sehnsucht nach der
Erlösung, nach der Erlangung des Heils
in Christo und die lebhafte Begierde
nach der Verwirklichung im Kampf
und Selbstaufopferung des höchsten
christlichen, evangelischen Ideals, wie
es jenes Zeitalter auffasste, und durch
Mittel, welche auch durch die
Tendenzen und Ideen jener Zeit bedingt
wurden. Johannes Kalogiru

Metropolit Seraphim: Die Ostkirche.
Stuttgart 1950. W. Spemann Verlag.

339 S. (Sammlung
Völkerglaube.) DM. 10.80.

Zu den verschiedenen Darstellungen
der Orthodoxie hat sich nun eine

ausserordentlich wertvolle Neuerscheinung

gesellt : eine Selbstdarlegung aus
der Feder orthodoxer Theologen, die
um so notwendiger war, als die
einschlägigen Arbeiten in der Sammlung
« Ekklesia » den wirklichen Ansprüchen
nicht genügen können. Der kürzlich
(14. September 1950 in München)
verewigte Metropolit Seraphim (Lade),
ein gebürtiger Sachse, war erst im
Alter von 21 Jahren zur Orthodoxie
übergetreten und hatte dann die
klösterliche und hierarchische Laufbahn

eingeschlagen, vereinigte also die
eindringende Kenntnis der theologi-



124 —

sehen Probleme seiner
Glaubensgemeinschaft mit dem offenen Blicke
für das, was gerade dem Abendländer
darzulegen und deutlich zu machen
war (für den das Buch in erster Linie
gedacht ist). In der Tat ist die
Darstellung bei aller Tiefe der
durchdachten Fragen so gehalten, dass sie
auch dem voraussetzungslosen Leser
eine wirkliche Einsichtnahme in die
Fragen der Dogmatik erlaubt, die
Metropolit Seraphim selbst behandelt hat.
(Das Wesen der Kirche, die Grundlagen

des Glaubens, die Dreieinigkeit,
die Anthropologie, Jesus Christus und
die Jungfrau Maria, die Sakramente,
Ikonen, Reliquien, Eschatologie), alles
in orthodoxer Sicht und ohne
polemische Auseinandersetzung in der
Auswahl der Stollen aus der H. Schrift, den
Kirchenvätern und den späteren Theologen

so gestaltet, dass der Zusammenhang

der Aussagen sichtbar wird, während

die allmähliche Festlegung des
Dogmas und die Darstellung der
theologischen Ansichten einzelner
Gelehrter über dogmatisch nicht
festgelegte Gebiete — also die Entwicklung

der orthodoxen Lehre im Laufe
der Jahrhunderte — ganz in den
Hintergrund tritt.

Während der «Geschichtliche
Überblick» über die orthodoxen und erst
recht die morgenländischen National -

kirchen sich auf die Heraushebung
einzelner markanter Höhepunkte
beschränkt, überhaupt violleicht den
schwächsten (weil für den Zweck des
Buches unerheblichsten) Teil bildet
(verfasst von dem Geistlichen Vasilij
Lengenfelder), sehe ich in dem Schlussteile

«Das christliche Leben in der
Orthodoxie» (von Prof. Ivan Cetveri-
kov in Paris) den eigentlichen Höhepunkt

des Ganzen (der freilich so gut
wie ausschliesslich Russland behandelt).

Hier fühlt sieh der abendländische

Christ wirklich vom Geiste der
Orthodoxie angesprochen, wie er sich
in der Auffassung von der Kirche als
dem Leibe Christi, im Gottesdienst als
der immerwährenden Selbstdarstellung

der Kirche imd schliesslich im
Mönchtum (verschiedener Prägung :

koinobisch und eremitisch) als dem
Rückgrate der Orthodoxie widerspiegelt.

In dem immer erneuten
Einflüsse der Klöster sieht C. in der
Vergangenheit die stets wiederholte
Rettung orthodoxen Lebens. Hier sind in

der zwar vom Athos kommenden, aber
im ostslawischen Räume zu voller
Entfaltung gelangten Form des Star-
zentums Kräfte aufgebrochen, deren
Einfluss auf die dortige Orthodoxie
noch unermesslich ist und den der Vf.
in der Darstellung einzelner Starzen-
Lebensläufe deutlich werden lässt. In
den «Einsiedlerzellen, die sich in Kau-
kasien und Sibirien, an den Ufern des
Eismeeres und in den Verbannungsorten

nach dem Verschwinden einstiger

Mittelpunkte wie Optino und Sa-
row noch finden», sieht C. die Keimzelle

einer Wiedergeburt des Volkstums.

Das vortrefflich ausgestatteteBuch,
dem eine Reihe kennzeichnender Bilder

beigegeben und das durch zwei
Register erschlossen ist (während das
Literaturverzeichnis noch etwas
ausgebaut und an einzelnen Punkten
berichtigt werden könnte: S. 326 lies
Philaret, Schiwietz; S. 327 : Tarchni-
svili,Werhun; S.331 : Theotokos), wird
von nun an jeder, der sich mit der
orthodoxen Kirche beschäftigt, jeder,
der mit ihr ins Gespräch kommen will,
jeder, der sich mit dem osteuropäischen

Räume befasst, in die Hand zu
nehmen haben. Ich bin sicher, dass
auch der Orthodoxe selbst es mit
Gewinn lesen wird. Bertold Spular

Hirsch E. : Die Geschichte der neuern
evangelischen Theologie im
Zusammenhang mit den allgemeinen
Bewegungen des europäischen
Denkens. C. Bertelsmann Verlag,
Gütersloh. Lund 2. Lieferung, 1949.
Das grossangelegte Werk, das die

Zeit von 1648 bis 1850 umfasst, will
den Gang der Theologiegeschichte aus
dem geistesgoschichtlichen Zusammenhang

heraus verstehen als einen Teil der
grossen Umformungskrise, welche das
Denken und Leben der europäischen
Völker in diesem Zeitraum ergriffen
und das Verhältnis zu Religion und
Christentum unter neue Voraussetzungen

gestellt hat. Das Werk erscheint
in 30 Lieferungen zu je 80 S. Preis
jeder Lieferung DM. 3.50. Gebundene
Ausgabe in 5-6 Bänden Gesamtpreis
etwa DM. 120.—. Subskriptionspreis
DM. 108.—. Das Werk wird in etwa
vier Jahren vollständig vorliegen.
Inhalt der beiden ersten Lieferungen:
1. Buch des I. Bandes: Die neuen
Gedanken über den Staat und sein Ver-



125

hältnis zur Kirche. 2. Buch : Der Wandel
des philosophischen Weltbildes

und der Glaube an Gott. Die Revolution

des Kopernikus und das alte
aristotelisch-christliche Weltbild. Die
neue Astronomie und Physik und der
Wandel in der Naturphilosophie.

Andreas Joh. Phytrakis: Durch deine
Tränengüsse... Das Weinen der
Mönche. Athen 1946 (griechisch).
Mit den Worten, welche als

Überschrift dieser zweiten verwandten
Arbeit von Phytrakis stehen, beginnt ein
Lied aus dem Kanon zu den
Mönchheiligen in der Liturgie der orthodoxen
Kirche. Die Tränen der altkirchlichen
Mönche, das unaufhörliche W'einen der
Heroen der Askese, verursacht aus der
tiefen Erkenntnis der Sündhaftigkeit
des Menschen, hilft bei der Überwindung

dieser Sündhaftigkeit und trägt
bei zur Erlangung der höheren geistigen

inneren Freude. Dieser Vorgang
ist tatsächlich ein erforschungswürdiges

Phänomen jener Frömmigkeit. In
der vorliegenden Schrift untersucht
Phytrakis diese Erscheinung bei den
Mönchen der Blütezeit in allen ihren
Äusserungen und stellt sich zur
Aufgabe, den echten christlichen,
biblischen, Gehalt dieses Phänomens zu
zeigen. Er geht dabei, wie in der voran-
besprochonen Arbeit, mit derselben
Methode vor. Er legt seiner
Untersuchung sämtliche hagiologischen
Texte und asketischen Schriften
zugrunde und berücksichtigt die bis jetzt
aus der Forschung von anderen auf
diesem Gebiet gewonnenen Ergebnisse.

Diese vermag Ph., durch
Heranziehung auch der von der modernen
Religionspsychologie auf dom Gebiet
der Frömmigkeit und der Mystik
gemachten Beobachtungen, in vielem zu
vervollständigen und zu systematisieren.

Im ersten Teil worden aus den
Quellen die Motive des asketischen
Tränenergusses ermittelt, und es wird
geschildert, wie nach den hagiologischen

Aussagen das Leben der Mönche
«eine Sache des unaufhörlichen Weinens

ist». Im zweiten Teil wird das Ziel
gezeigt, zu dem diese Tränen der Busse
und der «Sympathie» die Asketen führen.

Drastische Einwirkung des
Gebets in Tränen, die Tränen ein «zweites
Bad», die Tränen ein «Charisma»,
Überwindung der Leidenschaft des
Lachens, Erlangung der tiefsten inne¬

ren Freude und des geistigen Jubels.
Im Nachwort referiert der Verfasser
kurz über alle die bis jetzt gemachten
Hypothesen, bezüglich die vielgesprochene

Frage nach dem Ursprung des
christlichen Mönchtums. Ohne auch
hier zu leugnen, dass dabei ausser-
christliche Vorbilder und Einflüsse
mitgespielt hatten, lehnt er die
extremen Auffassungen ab, bei dem
christlichen Mönchtum handle es sich
nur um die Wiederbelebung und
Fortsetzung eines allgemeineren
religionsgeschichtlichen Phänomens. Das
mangelhafte in diesen Auffassungen
erblickt Ph. darin, dass man dabei zur
Erfassung und Erklärung des christlichen

Mönchtums von äusseren
Erscheinungen desselben ausgeht, welche
freilich eine Ähnlichkeit mit
verwandten ausserchristlichen Bewegungen

aufweisen. Unser Verfasser lenkt
umgekehrt durch das von ihm über den
Sinn des Tränenergusses der Mönche
Berichtete die Aufmerksamkeit auf
den inneren Gehalt des Mönchtums
und will von innen her diese christliche
Erscheinung erklären. Das Weinen der
Mönche betrachtet er als die Basis und
den Nerv ihrer Frömmigkeit. Durch
diese Beobachtungen ergibt sieh ein
anderes Bild von dem christlichen
mönchischen Ideal. Es wird eine echte
enge Beziehung desselben zum original
christlich-biblischen Ideal festgestellt,
zu der Frömmigkeit der alttestamentlichen

Psalmen, zu der Bussaufforde -

rungen der alttestamentlichen prophetischen

Verkündigung, zu der Buss-
predigt des sie fortsetzenden Johannes
des Täufers und vor allem zu der
radikalen evangelischen Forderung, sich
im höchst möglichen Grad anzustrengen,

um sich der «Welt» zu entziehen,
und ihrer Begierde gänzlich zu
entsagen, um dadurch und durch Gottes
Bekräftigung ein vollkommener Nachfolger

Christi, ein Mitträger seines
Kreuzes zu werden. Von diesem Standpunkt

aus beleuchtet Ph. die
asketische Bewegung des 4. nachchristlichen

Jahrhunderts als eine erneuerte
Unternehmung, das konsequent
evangelische Ideal zu verwirklichen, wobei
neben den Nachwirkungen der
vorangegangenen innerchristlichen starken
eschatologischen Erwartung und
enthusiastischen Stimmung, wie schon
gesagt, auch allgemeinere religions-
goschichtliche Motive mitgewirkt ha-



126

ben. Mit diesen letzteren erschöpfe
sich aber das Wesen des altchristlichen
östlichen Mönchtums nicht.

Johannes Kalogiru

Hoffmann H.: Die Humanitätsidee in
der Geschichte des Abendlandes.
Verlag H. Lang & Cie., Bern 1951.
172 S. Fr. 6.25.
Ein prächtiges kleines Werk über

den Gedanken der Humanität in der
abendländischen Geschichte, zu dem
man gerade jetzt gerne greift, da
dieses Thema mehr und mehr wieder
das Interesse weiter Kreise gewinnt.
Der Autor unterscheidet scharf
zwischen Humanitätsidoo und Humanismus.

Diesen umschreibt er als
Durchbildung des Menschen zu einer
harmonischen Persönlichkeit auf Grund der
Antike, während er die Humanitätsidee

als Menschenachtung, tätige
Menschenliebe und als Menschengemeinschaft

auffasst, verknüpft mit der Idee
der Menschenrechte und der Freiheit.
Den Humanismus streift er nur
gelegentlich. Gerne folgt man dem gut
unterrichteten Verfasser in seinem
Gang durch die Geschichte, bemerkt
mit Anerkennung die zutreffende
Charakteristik des viel verkannten Erasmus

von Rotterdam und freut sich
besonders der mit Wärme geschilderten
Zeit der Aufklärung und des Idealismus.

Der Verfasser schliesst mit dem
schönen Bekenntnis: «Wir können
unsere Versenkung in die Geschichte der
Humanitätsidee von der Stoa bis auf
unsere Tage nicht anders beschliessen
als mit dem Ausdruck der Überzeugung,

dass ein neues Emporkommen
von Humanität und Liebe für die Welt
eine unbedingte Notwendigkeit ist,
und mit dem festen Willen, diesem
grossen Ziele, so klein unsere Macht
ist, wenigstens soweit wir es irgend
vermögen, zu dienen.» A.K.
Taube, Baron Michel de: Rome et la

Russie avant l'invasion des Tatars
(IXe-XIIIe siècle). I: Le prince
Askold, l'origine de l'Etat de Kiev
et la première conversion des Russes
(856-882). Paris 1947. Les Editions
du Cerf. 174 S. mit einer Karte.
(Russie et Chrétienté, Heft 2.)
Durch einenAufsatz « Internationale

und kirchonpolitische Wandlungen im
Ostbaltikum und Russland zur Zeit
der deutschen Eroberung Livlands»

(in den «Jahrbüchern für Geschichte
Osteuropas», III, 1938, S. 11-46)
vorbereitet, der gleichzeitig eine Würdigung

von Albert Maria Ammanns
Werk : Kirchenpolitische Wandlungen
im Ostbaltikum bis zum Tode
Alexander Neweskis — Studien zum
Werden der russischen Orthodoxie,
Rom 1936 (Orientalia Christiana
Analecta, Bd. 105), ist und weitgehend auf
ihm beruht (persönliche Mitteilung
Prof. Ammanns, Hamburg, 14. August
1950), legt uns der Vf. eine sorgfältige,
quellenkritische Arbeit über das
Verhältnis der russischen Christen zur
abendländischen Kirche im 9. Jh. vor.
(Sie wird durch ein Literaturverzeichnis,

einen Index und die Karte gut
erschlossen). Es kommt T. darauf an, zu
zeigen, dass der Zusammenhang
zwischen beiden Faktoren damals sehr
eng war und dass die innerliche Trennung

ohne eigentlichen Bruch erst
durch die Abschliessung Russlands zur
Tatarenzeit verursacht wurde.
Demgemäss stellt der Vf. (unter Verweisung
von Einzelfragen in einen Anhang,
S. 107-156) den zum abendländischen
Christen gewordenen Normannen
Askold in Kiev (855/82 als den eigentlichen

Gründer des russischen Staates
heraus und unterstreicht die Bedeutung

Gartens (Grodnos) als eines
frühen Warägerzentrums am Schnittpunkte

wichtiger Verbindungslinien
nach dem Osten. So sei die Bekehrung
Russlands — wie die damaligen
Handelsbeziehungen und die Herkunft
verschiedener Lehnwörter des kirchlichen
Bereiches bewiesen — das Werk
zwischenstaatlicher christlicher
Zusammenarbeit, nicht lediglich ein Erfolg
der byzantinischen Mission. Das
schliesst aber eben doch nicht aus,
dass Kiev sich seit je besonders mit
Ostrom verbunden fühlte, dessen
Bedeutung auch durch einen Patriarchen
wie Ignaz trotz aller Zusammenarbeit
mit Rom nicht preisgegeben wurde. In
Russland ebenso wie im Donauraum
oder auf der Balkanhalbinsol war die
Mission bei aller Wahrung kirchlicher
Zusammenhänge bis 1054 eben schon
damals zugleich Trägorin der
Ausstrahlungen zweier Kulturkreise, des
griechischen und des lateinisch-abendländischen,

ein Umstand, der die
Bekehrten letztlich immer zu einer
eindeutigen Stellungnahme zwang: und
diese ist, sobald sie von Russland



— 127

wirklich verlangt wurde, für Byzanz
ausgefallen. Der Vf. glaubt, dass die
«allmähliche Fortentwicklung Russ-
lands von Rom» ein allmähliches
«Zurückfinden» in Etappen — adiuvante
Deo — erhoffen lasse : darüber kann
niemand ausser dem Herrn allein
entscheiden. In der Gegenwart jedenfalls
ist mit menschlichen Augen nichts
davon zu sehen. Bertold Spuler

Neuss V'.: Die Kirche des Mittelalters.
Verlag der Buchgemeinde Bonn.
2. Auflage, 1950. 440 S. Geb.
12.80 DM.
Der Band ist die Fortsetzung des

seinerzeit von Prof. A. Ehrhard
begonnenen Werks «Die katholische
Kirche im Wandel der Zeiten», von
dem zwei Bände über das Altertum
erschienen sind. Es ist für weitere
römisch-katholische Kreise, die sich für
Kirchengeschichte interessieren,
gedacht, scheint uns aber doch zu stark
mit Details belastet. Die äussere
Geschichte ist auffallend ausführlich
behandelt, vor allem die des Papsttums

mit apologetischem Einschlag.
Die Schilderung des innern Lebens der
Kirche weist Lücken auf. So ist die
Geschichte der Frömmigkeit, die der
Wirkung der Kirche auf das religiöse
und sittliche Leben der Völker, die
während dieser Periode für das
Evangelium gewonnen werden konnten,
kaum angedeutet. Ebensowenig sind
die Ergebnisse der liturgischen
Forschungen gerade römisch-katholischer
Gelehrter nicht verwertet. Die
Umwandlung der Messe aus dem ur-
sprüngl ichen Godächtnismahl zum
Opferdienst und zur Schau und zur
Verherrlichung der Gegenwart Christi
in den Abendmahlselementen wird
nicht geschildert. Gerade für die heutige

Zeit wäre es ausserordentlich
wichtig, wenn die «innere» Seite des
Geschehens mehr bearbeitet würde.

A.K.
Andreas Joh. Phytrakis: Martyrium

und mönchisches Leben. Sonderdruck

aus «Theologia», Bd. XIX,
1941-1948. Athen 1948 (griechisch).
In dieser kleineren Schrift stützt

derselbe Forscher seine These von dem
untrennbaren inneren Zusammenhang
zwischen dem christlichen Mönchs-
ideal und der biblisch-urchristlichen
Anschauung dadurch, dass er einen an¬

deren starken inneren Faden, der die
beiden verbindet, behandelt, nämlich
die Idee des christlichen Martyriums.
Hier wird durch die Heranziehung
einer Fülle von Quellen anschaulich
gemacht, wie sich die Übertragung des
Martyriumsgedankens, welcher mit
dem Nachlassen der Christenverfolgungen

seine frühere Form, direktes
Martyrium durch die Feinde des
christlichen Glaubens, einzubüssen
begann, zum mönchischen Ideal vollzog.
Im Mönchsleben wird das christliche
Martyrium unter neuer Form wiederbelebt

und verwirklicht. Die Märtyrer
im Gewissen, Märtyrer im Innern.
Zwischen Martyrium und Mönchs-
leben findet Ph. enge Beziehungen.
«Sowohl die Märtyrer wie auch die
Mönche opfern sich selbst, bewegt von
göttlicher Liebe, für Christus auf.»
Martyrium und Mönchsleben seien
zwei letzte Äusserungen eines christlichen

Enthusiasmus, der seine
Anhänger dazu bewege, sich selbst zu
verleugnen und dem Herrn zu folgen.
Märtyrer und Mönche verfolgen die
Vollkommenheit in Christo, jeder im
Rahmen der in verschiedenen Zeiten
gegebenen Möglichkeiten und
herrschenden Anschauungen. «Als die
direkten Christenverfolgungen aufhörten,

benützte wieder der Feind — der
Satan — als seine Organe ,das Gesetz
in den Gliedern', welches dem ,Gesetz
der Vernunft widerstreitet', und die
,Welt'.» Die Pflicht jedes Christen, der
vollkommen werden will, ist klar : Er
soll den Widersacher in allen seinen
Anstrengungen bekämpfen und seine
Waffen und Organe ausser Kampf
setzen. Ringt und besiegt der Märtyrer
durch seinen Märtyrertod in der
Verfolgungszeit die feindlichen Organe, so
besiegt der Mönch sich selbst und die
Welt durch sein tägliches Martyrium,
indem er «täglich stirbt», wie Paulus
sagt (1. Kor. 15. 31). «Ist die Zeit des
Kampfes der Märtyrer vorbei, so
entsteht ein neues Kampffeld im Innern,
im Gewissen des neuen Glaubens-
helden. Das leibliche Martyrium wird
durch das Martyrium des Herzens
ersetzt. Ein ununterbrochener Faden
von Kämpfen und Triumphen
verbindet diese zwei verschiedenen und
doch verwandten christlichen
Erscheinungen», entscheidet Phytrakis (S. 28).
Durch die angezeigten fleissigen
Arbeiten des jungen griechischen Ge-



128

lehrten wird nicht nur die moderne
griechische und allgemeiner die orthodoxe

Forschung auf dem Gebiet der
Asketik, welches ihr ja so nahe liegt,
bereichert; es wird auch nicht nur ein
allgemeineres wissensmäßiges Interesse
befriedigt in bezug auf den Ursprung
des christlichen Mönchtums und der
damit verbundenen philologischen,
historischen und theologischen
Problematik ; es wird vielmehr eine christliche

Ideologie aufgefrischt und
anschaulich gemacht, die in ihrer Radi¬

kalität, in ihrer konsequent evangelischen

Auffassung von der «Welt»
und in ihrer entschlossenen Stellungnahme

ihr gegenüber, auch zu der
modernen tatsächlich «verweltlichten»
und sehr angefochtenen Christenheit
vieles zu sagen hätte, wenn letztere
von diesem altchristlichen evangelischen

Geist der Selbstaufopferung für
das Himmelreich etwas auf sich
einwirken liesse.

Johannes Kalogiru

Neu eingegangen

Actes de la Conférence des Chefs et
des Représentants des Eglises Orthodoxes

Autocéphales Réunis à Moscou

à l'Occasion de la Célébration
solennelle des Fêtes du 500e
Anniversaire de l'Autocéphalie de l'Eglise
Orthodoxe Russe, 8-18 juillet 1948.
Volume I et II, in russischer Sprache
und französischer Übersetzung.
Editions du Patriarcat de Moscou, 1950.

Adler N.: Taufe und Handauflegung.
Eine exegetisch-theologische
Untersuchung. N. T. Abhandlungen XIX,
3. 131 S. Verlag Aschendorff, Münster

i. W., 1951. Kart. DM. 7.65.
Bates M. S.: Glaubensfreiheit. Deutsche

Übersetzung von R. M. Honig.
ChurchWorld Service,NewYork 1947.

Bennet J. C. Christentum imd Gemeinschaft.

Deutsche Ausgabe von R. M.
Honig. Church World Service, 1949.

Eichrodt W. Israel in der Weissagung
des A. T.s. Gotthelf Verlag Zürich
1951. Kart. Fr. 2.70.

Hirtensclireiben der Generalsynode
der Niederländischen Reformierten
Kirche über ihr Verhältnis zur
Römisch-Katholischen Kirche: Der
Römische Katholizismus — Ein
anderes Evangelium Evangelischer
Verlag Zürich-Zollikon 1950. 104 S.
Fr. 4.20.

Heidel A. The Babylonian Genesis.
The Story of the Creation. The
University of Chicago Press.
Chicago, 111. Soc. Ed. 1951. $ 3.50.

Jahrbuch des Hilfswerks der
Evangelischen Kirchen in Deutschland
1945-1950. Evangelisches Verlagswerk

Stuttgart.
Moser F. Spuk, Irrglaube oder

Wahrglaube mit Vorrede von Prof.
C. G. Jung. I Materialsammlung
Syr-Verlag, Baden 1950.

Niebuhr H. B. Der Gedanke des
Gottesreiches im amerikanischen
Christentum. Deutsche Ausgabe von
R. M. Honig. Church World
Service, New York 1948.

Oldham J. H. Die Arbeit in der
modernen Welt. Evangelischor Verlag
Stuttgart. 90S. DM.2.—.

La Prière de Jésus par un moine de

l'Eglise d'Orient. Editions de Cheve-
togne. Belg. Fr. 40.—.

Spörri Q. Das Johannosovangolium.
Zwingli-Verlag Zürich. Bd. I, Kap.
1-11. Fr. 8.80. Bd. II, Kap. 12-21.
Fr. 8.80.

Tillich P. Der Protestantismus. Prinzip

und Wirklichkeit. Steingrubcn-
Verlag, Stuttgart. 330 S. Geb.
DM. 14.—.

Die Treysa-Konferenz 1950. Gerechtigkeit

in biblischer Sicht. Ökumenischer

Rat Genf.

Zcnkowsky P. Das Bild vom
Menschenkind in der Ostkirche.
Evangelisches Verlagswerk Stuttgart.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie., Bern.


	Bibliographie

