Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 41 (1951)
Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

121 —

Bibliographie

Wainter, Eduard : Russland und die sla-
wischen Voilker in der Diplomatie
des Vatikans 1878-1903. Berlin
1950. Akademie-Verlag, 186 S.

Auf Grund eingehender Studien im
Wiener Archiv und unter stidndiger
Berticksichtigung von K. Adamovs
russischer Aktenpublikation (deutsch
Berlin 1932), aber ohne Mdoglichkeit
einer KEinsichtnahme in preussische
und franzésische Akten, schildert
Winter im Anschluss an frithere Ar-
beiten (vgl. IKZ 1947, S. 60) die Ost-
politik des Vatikans. Das Hauptaugen-
merk des sudentendeutschen Vf.s gilt
einmal der Stellung Papst Leos XIII.
zum « Austroslawismus», dann den Be-
mithungen der Kurie um das Zu-
standekommen einer politischen Zu-
sammenarbeit zwischen Paris und
St. Petersburg und schliesslich dem
Wunsche des Papstes nach einer Union
der russischen Kirche mit Rom. Sie
sollte — wenn wir W.s Gedanken-
gingen folgen — die weltpolitische
Machtstellung Leos XIII. so iiber-
ragend werden lassen, dass Italien sich
einer Riickgabe des Kirchenstaates
nicht mehr widersetzen konnte. Dass
dies eines der kirchenpolitischen
Hauptziele dieses Papstes war, wird
auch in der «Papstgeschichte» von
F. X. Seppelt und Kl. Léffler, Miin-
chen 1932, S. 465 f., deutlich gesagt.

Diese politischen Entwicklungen
sind vom Vf. (durch einen besonderen
Urkundenanhang unterbaut) in vielen
Einzelheiten klargelegt worden. Ins-
besondere die Darstellung des Wider-
spiels zwischen des Papstes und des
Kardinalstaatssekretirs Rampolla rus-
sischen Unionsinteressen und den einer
Aufrechterhaltung ihrer bisherigen
Stellung dienenden Massnahmen der
Polen und Osterreicher ist sehr klar
herausgekommen, eine Entwicklung,
die es deutlich werden lisst, warum
gerade ein polnischer Kardinal die
Osterreichische Exklusive gegen Ram-
pollas Wahl zum Papste 1903 aus-
sprach (8. 126). '

Dabei weist W. immer wieder auf
das Uberwiegen politischer Gesichts-
bunkte iiber religiése hin, in einer

eise, die gelegentlich doch tiber das

Ziel hinausschiesst und am Schlusse
(S. 134 f.) in rein gegenwartspolitische
Erorterungen tibergeht. — Die in dem
Buche gebrauchte Umschrift ist von
einigen Versehen (besonders Akzent-
weglassungen usw., aber auch Smi-
ciglas 8. 20, A.2 statt Smitiklas //
Szeptickyj S. 102, 110 statt Septycky]
oder Szeptycki /[ zlowianski S.117 statt
stowianski // Nitrovo S. 110 statt Chi-
rovo // u.a.m.) sowie von Inkonse-
quenzen (Solovev S.39 und 118: Igna-
tev S.114: Muravjov 8. 97) nicht
frei. — In rein kirchengeschichtlichen
Fragen stosst man da und dort auf
Irrtumer. So wird (S. 23) erklirt, Bi-
schof Strossmayer — eine der Haupt-
figuren des Buches — habe sich
«durch keine Drohungen einschiich-
tern lassen, wie viele andere Bischéfe,
besonders aus Osterreich und Deutsch-
land, sondern habe bis zum Schlusse
des (Vatikanischen) Konzils in der un-
entwegten Opposition ausgehalten und
mit drei andern Bischofen gegen die
erdriickende Mehrheit seiner Kollegen
gegen die Erkliarung der Unfehlbarkeit
des Papstes» gestimmt. Diese Petitio
principii zugunsten der Hervorhebung
dieses slawischen Vorkampfers stimmt
nicht: am 18. Juli 1870 wagten nur
zwel Bischofe (von Cajazzo auf Sizilien
und Little Rocks in den Vereinigten
Staaten) mit «Nein» zu stimmen.
Strossmayer (dessen Haltung als «nur»
im Interesse seiner slawisch-unions-
freundlichen Bestrebungen begriindet
zu bezeichnen — S. 23 — der lange,
auch am 27. November 1870 in seinem
Briefe an den spiéteren altkatholischen
Bischof Reinkens, zum Ausdruck ge-
brachten Uberzeugung dieses Mannes
widerspricht) war ebenso wie 55 andere
vor der Schlussabstimmung abgereist.
So hat W. hier wie sonst gelegent-
lich iiber dem zuallererst politischen
Interesse seiner Arbeit (etwa auch
beim «Vorwiegen der Klassen-Inter-
essen liber die nationalen», S. 41) (ber
tatsdchliche Entwicklungen hinweg-
gesehen. Das schliesst nicht aus, dass
sein Buch einen sehr wichtigen Beitrag
zur politischen und Kirchengeschichte
des ausgehenden 19. Jhs. darstellt.

Hamburg Bertold Spuler



de Vries S.J., Guglielmo (= Wilhelm ) :
Oriente Cristiano ieri e oggi. (Rom
1949.) Edizioni «La Civilta Catto-
lica». 400 S. 82, (Manuali del Pen-
siero Cattolico 35 A: Teologia: Com-
munita Orientali e dissidenti I.)
Der V.. als (deutscher) Kenner
morgenldndischer Kirchenverhiltnisse
schon =zeit einer Reihe von Jahren
bekannt. hat in der vorliegenden Ver-
oﬂ'enthchuncr ein allcremem verstand-
liches Handbuch O'e\chaffen das sich
an Umfang und Reichweite ungefihr
mit der 1948 erschienenen Veroffent-
lichung des Unterzeichneten deckt
(vel. IKZ 1948, 8. 215 f.). Naturlich
wird in dem vorliegenden Werke alles
von romisch-katholischem — Stand-
punkte aus betrachtet. Das macht sich
neben der jeweiligen Beurteilung der
einzelnen Tatsachen auch in der Glie-
derung des Buches bemerkbar: die
ostlichen Kirchen werden nicht durch-
laufend behandelt, ihre Geschichte
vielmehr in Anfinge. Mittelalter, Neu-
zeit und Gegenwart zerlegt. Dabei
lenkt der Vf. die Aufmerksamkeit des
Lesers besonders auf Zeiten. die durch
kirchenpolitische Auseinandersetzun-
gen (freundschaftlicher und feindlicher
Art) mit Rom gekennzeichnet sind,
also auf Photios und Michael Kerulla-
rios, auf die Konzilien von Lyon 1274
und Ferrara Florenz 14338 39 sowie
auf die Union von Brest 159596
u. a. m. 3ie bilden die « Landmarken»
und die Hohepunkte der Darstellung:
nach ihnen gliedert sich das Buch. Die
dazwischen liegenden Zeitraume wer-
den oft nur knapp skizziert. und doch
spielten sich hiufig gerade in ihnen
fur die Entwicklung der &stlichen
Kirchen wichtige Geschehnizse ab. So
wird die Dar&telhmcr naturgemass oft
sprunghaft, gelegentlich auch licken-
haft und ausgesprochen vordergriin-
dig: eine lediglich auf Rom ausgerich-
tete Sehweise erweist sich als den or-
thodoxen und morgenlindischen Kir-
chen nicht wirklich addquat. Man hat
dabei auch den Eindruck, dass die
Studien des Vf.s sich besonders auf die
Zeiten der Unionen spezialisierten,
wahrend er fur andere Epochen nur
aus zweiter Hand schéopft. — So bil-
det — der Anlage des Ganzen ent-
sprechend — auch ein kurzer Ab-
schnitt iiber Methoden und Aussichten
der Union den Beschluss des Ganzen:
der Beziehungen der Orthodoxen und

Morgenlinder zu andern Kirchen wird
nicht zusammenhédngend gedacht.

Von Derartigem abgesehen. ent-
halt das Buch eine niitzliche und er-
wiinschte, durch ein Register und ein
ausfithrliches Inhaltsverzeichnis gut
erschlossene, von vielen Literatur-
angaben unterstiitzte Orientierungs-
mocllchLelt iiber die Geschichte der
ostlichen Kirchen im allgemeinen und
des romischen \tandpunkte\ im be-
sonderen. Hinsichtlich der umstritte-
nen Fragen sei hervorgehoben. dass
auch de V. entgegen den maroniti-
schen Auffaftmoen (S. 128) deren ur-
springlichen Monotheletismus als er-
wiesen ansieht (3.49), dass er den
Nestorianismus des Persischen Reiches
im wesentlichen politisch erklart
(S. 41 f.), dass er einen zeitweiligen
Monophysitismus der georgischen Kir-
che fur sicher halt (8. 67) und dass er
betont. die Tnion der Karpaten-
TUkrainer (S. 243) und anderer unierter
Slawen. die zur Orthodoxie zuruck-
kehrten, sei «nur oberflachlich» ge-
wesen.  Unterstreichung  verdient
schliesslich die Tatsache, dass der Vf.
— der jetzigen Auffassung der Kurie
entsprechend — die Schuld an der
Kirchenspaltung nicht einseitig den
Orientalen zuschreibt (vgl. dazu auch
IKZ 1942, S. 93) und dabei als wesent-
lichen Grund auch die bekannten «Cha-
rakterunterschiede» zwischen Grie-
chen und Lateinern anfuhrt (3. 94).
(Der Druckfehler « Drabedjeglon» aus
Ekklesia X statt Arabadjloglu —
wenn man s0 umschreiben will — ist
3. 185 leider ubernommen worden.)

Bertold Spuler

Andreas Joh. Phytrakis: Die Ideale des
monchisehen Lebens im 4. Jahr-
hundert n.Chr. Auf Grund der ha-
giologischen Quellen. Athen 1949
(griechisch).

Der Athener Privatdozent fur Ha-
giologie stellt sich in der vorliegenden
fleiss sigen Quellenu.1ter-1mh1mo und
systematischen Darlegung des gewon-
nenen Materials zur Aufgabe, den
Moénchstypus in der Person und mm
Ideenkreizs der charakteristischsten
Reprasentanten zu vermitteln. Im
ersten Teil der Arbeit werden die drel
grossen Gestalten des Monchtums des
4. Jahrhunderts., Antonius, Pacho-
mius, Makarius, geschildert, mit Be-



— 123 —

riicksichtigung und kritischer Behand-
lung der philologischen und histori-
schen Probleme, welche aus der Unter-
suchung der {berlieferten Lebens-
beschreibungen  der  betreffenden
Monchsfiithrer  entstehen. Der Ver-
fasser nimmt kritisch Stellung zu die-
ser Problematik und vertritt mit be-
friedigender Begrindung die Meinung,
dass zwar dieses christliche literarische
Produkt (die Vitae), vor allem die des
Antonius von Athanasius dem Gros-
sen geschrieben, eine echte organische
Entwicklung und Fortsetzung der
innerchristlichen literarischen Formen
der ersten christlichen Epoche (Mar-
tyrien, Lebens- und Todesbeschrei-
bungen der Mértyrer der drei ersten
christlichen Jahrhunderte) ist, von
innerchristlichen Motiven und Ideen
bedingt. Gleichzeitig stelle aber die
Antoniusvita nach Phytrakis auch et-
was Neues dar, indem sie, auf Grund
neuer Voraussetzungen, einer neuen
Autoritit (monchisches Ideal) und
zum neuen Zweck entstand und so als
Vorbild des ganzen spéteren hagiolo-
gischen Schrifttums diente.

Der zweite Teil, «Der ldeenkreis
der Wiistenbiirger», enthélt drei Para-
graphen: 1. Der Glaube an Christus
und das durch den Glauben erlangte
Heil. 2. Die Widerstand leistenden
Michte, die Diamonen. 3. Das Monchs-
leben als Mittel zur Erlangung des
Heils in Christo. Am Schluss wird eine
Zusammenfassung des im zweiten Teil
ausfithrlich Behandelten dargeboten.

In diesemn systematischen Ab-
schnitt werden mit stdndigem Hinweis
auf die Quellen, hagiologische Texte,
jene Ideen und Anschauungen der
miéchtigen christlichen Frommigkeits-
bewegung im vierten Jahrhundert an-
schaulich aufgezeichnet, welche, wie
der Verfasser sehr richtig sagt, nicht
den Ideenkreis nur einer Richtung der
christlichen Welt jener Zeit bildeten,
sondern vielmehr eine Welt- und Le-
bensauffassung, welche das ganze da-
malige Christenvolk bewegte.

Neben der griindlichen Benutzung
der hagiologischen Texte beherrscht
Ph. ebenfalls griindlich die ganze dies-
beziigliche iltere und neuere westliche
Literatur, vor allem die deutschspra-
chige, und trigt der ganzen Problema-
tik, die iiber dieses Thema von den
neueren Forschern aufgerollt und be-
handelt wurde, Rechnung. Er lehnt

den Versuch der élteren protestan-
tischen Historiographie ab, die Ent-
stechung und Entwicklung des Ménch-
tums im 4. Jahrhundert als eine Reak-
tion gegen «die Verweltlichung der
Kirche» zu erklidren, die nach der An-
erkennung des Christentums seitens
des Staates in Erscheinung getreten
sei. Er beleuchtet das neue, das moén-
chische Ideal, dessen echte kirchlich
dogmatische und moralische Grund-
lage durch die Ausfithrungen im zwei-
ten Teil uberzeugend nachgewiesen
wird, als einen originellen und eigen-
timlichen christlichen Frommigkeits-
typus, der aus dem allgemeineren Geist
und Lebensideal der Zeit seiner Ent-
stehung zu erfassen sei. Ohne zu leug-
nen, dass sich dabel auch einige ver-
werfliche Ubertreibungen kundtun,
welche uibrigens in jeder ideologischen
Bewegung und Zeit zu finden sind,
fasst Ph. seine Ergebnisse dahin zu-
sammen, dass in der behandelten Be-
wegung und deren Ideologie folgende
Momente hervorzuheben sind: die auf-
richtige Hingabe jener Menschen an
die tibernaturlichen christlichen Ideen,
die brennende Sehnsucht nach der Er-
l6sung, nach der Erlangung des Heils
in Christo und die lebhafte Begierde
nach der Verwirklichung im Kampf
und Selbstaufopferung des héchsten
christlichen, evangelischen Ideals, wie
es jenes Zeitalter auffasste, und durch
Mittel, welche auch durch die Ten-
denzen und Ideen jener Zeit bedingt
wurden. Johannes Kalogiru

Metropolit Seraphim: Die Ostkirche.
Stuttgart 1950. W. Spemann Ver-
lag. 339 S. (Sammlung Vdlker-
glaube.) DM. 10.80.

Zu den verschiedenen Darstellun-
gen der Orthodoxie hat sich nun eine
ausserordentlich wertvolle Neuerschei-
nung gesellt: eine Selbstdarlegung aus
der Feder orthodoxer Theologen, die
um so notwendiger war, als die ein-
schligigen Arbeiten in der Sammlung
«Ekklesia» den wirklichen Anspriichen
nicht geniigen koénnen. Der kiirzlich
(14. September 1950 in Miinchen) ver-
ewigte Metropolit Seraphim (Lade),
ein geburtiger Sachse, war erst im
Alter von 21 Jahren zur Orthodoxie
iibergetreten und hatte dann die
klosterliche und hierarchische Lauf-
bahn eingeschlagen, vereinigte also die
eindringende Kenntnis der theologi-



schen Probleme seiner Glaubens-
gemeinschaft mit dem offenen Blicke
fiir das, was gerade dem Abendlédnder
darzulegen und deutlich zu machen
war (fiir den das Buch in erster Linie
gedacht ist). In der Tat ist die Dar-
stellung bei aller Tiefe der durch-
dachten Fragen so gehalten, dass sie
auch dem voraussetzungslosen Leser
eine wirkliche Einsichtnahme in die
Fragen der Dogmatik erlaubt, die Me-
tropolit Seraphim selbst behandelt hat.
(Das Wesen der Kirche, die Grund-
lagen des Glaubens, die Dreieinigkeit,
die Anthropologie, Jesus Christus und
die Jungfrau Maria, die Sakramente,
Ikonen, Reliquien, Eschatologie), alles
in orthodoxer Sicht und ohne pole-
mische Auseinandersetzung in der Aus-
wahl der Stellen aus der H. Schrift, den
Kirchenvétern und den spateren Theo-
logen so gestaltet, dass der Zusammen-
hang der Aussagen sichtbar wird, wih-
rend die allméhliche Festlegung des
Dogmas und die Darstellung der theo-
logischen Ansichten einzelner Ge-
lehrter iiber dogmatisch nicht fest-
gelegte Gebiete — also die Entwick-
lung der orthodoxen Lehre im Laufe
der Jahrhunderte — ganz in den Hin-
tergrund tritt. .
Wihrend der «Geschichtliche Uber-
blick» iliber die orthodoxen und erst
recht die morgenlindischen National-
kirchen sich auf die Heraushebung
einzelner markanter Hoéhepunkte be-
schrdnkt, tberhaupt vielleicht den
schwichsten (weil fiir den Zweck des
Buches unerheblichsten) Teil bildet
(verfasst von dem Geistlichen Vasilij
Lengenfelder), sehe ich in dem Schluss-
teile «Das christliche Leben in der
Orthodoxie» (von Prof. Ivan Cetveri-
kov in Paris) den eigentlichen Hohe-
punkt des Ganzen (der freilich so gut
wie ausschliesslich Russland behan-
delt). Hier fiihlt sich der abendlin-
dische Christ wirklich vom Geiste der
Orthodoxie angesprochen, wie er sich
mn der Auffassung von der Kirche als
dem Leibe Christi, im Gottesdienst als
der immerwihrenden Selbstdarstel-
lung der Kirche und schliesslich im
Moénchtum  (verschiedener Pragung:
koinobisch und eremitisch) als dem
Riickgrate der Orthodoxie widerspie-
gelt. In dem immer erneuten Kin-
flusse der Kloster sieht C. in der Ver-
gangenheit die stets wiederholte Ret-
tung orthodoxen Lebens. Hier sind in

124 —

der zwar vom Athos kommenden, aber
im ostslawischen Raume zu voller
Entfaltung gelangten Form des Star-
zentums Krafte aufgebrochen, deren
Einfluss auf die dortige Orthodoxie
noch unermesslich ist und den der Vf.
in der Darstellung einzelner Starzen-
Lebensldaufe deutlich werden lidsst. In
den «Kinsiedlerzellen, die sich in Kau-
kasien und Sibirien, an den Ufern des
Eismeeres und in den Verbannungs-
orten nach dem Verschwinden einsti-
ger Mittelpunkte wie Optino und Sa-
row noch finden», sieht C. die Keim-
zelle einer Wiedergeburt des Volks-
tums.

Dasvortrefflich ausgestattete Buch,
dem eine Reihe kennzeichnender Bil-
der beigegeben und das durch zwei Re-
gister erschlossen ist (widhrend das
Literaturverzeichnis noch etwas aus-
gebaut und an einzelnen Punkten be-
richtigt werden konnte: S. 326 lies
Philaret, Schiwietz; S. 327: Tarchni-
$vili, Werhun ; S.331 : Theotokos), wird
von nun an jeder, der sich mit der or-
thodoxen Kirche beschiftigt, jeder,
der mit ihr ins Gesprach kommen will,
jeder, der sich mit dem osteuropi-
ischen Raume befasst, in die Hand zu
nehmen haben. Ich bin sicher, dass
auch der Orthodoxe selbst es mit Ge-
winn lesen wird.  Bertold Spuler

Hirsch E.: Die Gesehichte der neuern

evangelischen Theologie im Zu-

sammenhang mit den allgemeinen

Bewegungen des europiischen

Denkens. C. Bertelsmann Verlag,

Gitersloh. 1.und 2. Lieferung, 1949.

Das grossangelegte Werk, das die
Zeit von 1648 bis 1850 umfasst, will
den Gang der Theologiegeschichte aus
dem geistesgeschichtlichen Zusammen-
hang heraus verstehen als einen Teil der
grossen Umformungskrise, welche das
Denken und Leben der européischen
Volker in diesem Zeitraum ergriffen
und das Verhiltnis zu Religion und
Christentum unter neue Voraussetzun-
gen gestellt hat. Das Werk erscheint
in 30 Lieferungen zu je 80 S. Preis
Jeder Lieferung DM. 3.50. Gebundene
Ausgabe in 5-6 Biinden Gesamtpreis
etwa DM. 120.—. Subskriptionspreis
DM. 108.—. Das Werk wird in etwa
vier Jahren vollstindig vorliegen. In-
halt der beiden ersten Lieferungen:
1. Buch des I. Bandes: Die neuen Ge-
danken iiber den Staat und sein Ver-



— 125 —

hiltnis zur Kirche. 2. Buch: Der Wan-
del des philosophischen Weltbildes
und der Glaube an Gott. Die Revo-
lution des Kopernikus und das alte
aristotelisch-christliche Weltbild. Die
neue Astronomie und Physik und der
Wandel in der Naturphilosophie.

Andreas Joh. Phytrakis: Durch deine
Triinengiisse. .. Das Weinen der
Moénche. Athen 1946 (griechisch).

Mit den Worten, welche als Uber-
schrift dieser zweiten verwandten Ar-
beit von Phytrakis stehen, beginnt ein
Lied aus dem Kanon zu den Moénch-
heiligen in der Liturgie der orthodoxen
Kirche. Die Trianen der altkirchlichen
Moénche, das unaufhérliche Weinen der
Heroen der Askese, verursacht aus der
tiefen Krkenntnis der Siundhaftigkeit
des Menschen, hilft bei der Uberwin-
dung dieser Sundhaftigkeit und trigt
bel zur Erlangung der hoheren geisti-
gen inneren Kreude. Dieser Vorgang
ist tatsdchlich ein erforschungswiirdi-
ges Phinomen jener Frommigkeit. In
der vorliegenden Schrift untersucht
Phytrakis diese Erscheinung bei den
Monchen der Blitezeit in allen ihren
Ausserungen und stellt sich zur Auf-
gabe, den echten christlichen, bibli-
schen, Gehalt dieses Phinomens zu
zeigen. Er geht dabei, wie in der voran-
besprochenen Arbeit, mit derselben
Methode vor. Er legt seiner Unter-
suchung sédmtliche hagiologischen
Texte und asketischen Schriften zu-
grunde und beriicksichtigt die bis jetzt
aus der Forschung von anderen auf
diesemm Gebiet gewonnenen Ergeb-
nisse. Diese vermag Ph., durch Heran-
ziehung auch der von der modernen
Religionspsychologie auf dem Gebiet
der Frommigkeit und der Mystik ge-
machten Beobachtungen, in vielem zu
vervollstandigen und zu systemati-
sieren. Im ersten Teil werden aus den
Quellen die Motive des asketischen
Trénenergusses ermittelt, und es wird
geschildert, wie nach den hagiologi-
schen Aussagen das Leben der Ménche
«eine Sache des unaufhérlichen Wei-
nens ist». Im zweiten Teil wird das Ziel
gezeigt, zu dem diese Trinen der Busse
und der « Sympathie» die Asketen fuh-
ren. Drastische Einwirkung des Ge-
bets in Trénen, die Trinen ein «zweites
Bad», die Trinen ein «Charismay,
Uberwindung der Leidenschaft des
Lachens, Erlangung der tiefsten inne-

ren Freude und des geistigen Jubels.
Im Nachwort referiert der Verfasser
kurz iiber alle die bis jetzt gemachten
Hypothesen, beziiglich die vielgespro-
chene Frage nach dem Ursprung des
christlichen Ménchtums. Ohne auch
hier zu leugnen, dass dabei ausser-
christliche Vorbilder und Einfliisse
mitgespielt hatten, lehnt er die ex-
tremen Auffassungen ab, bei dem
christlichen Ménchtum handle es sich
nur um die Wiederbelebung und Fort-
setzung eines allgemeineren religions-
geschichtlichen Phéinomens. Das man-
gelhafte in diesen Auffassungen er-
blickt Ph. darin, dass man dabei zur
Erfassung und Erklirung des christ-
lichen Moénchtums von &usseren KEr-
scheinungen desselben ausgeht, welche
freilich eine Ahnlichkeit mit ver-
wandten ausserchristlichen Bewegun-
gen aufweisen. Unser Verfasser lenkt
umgekehrt durch das von ihm iiber den
Sinn des Tridnenergusses der Moénche
Berichtete die Aufmerksamkeit auf
den inneren Gehalt des Monchtums
und will von innen her diese christliche
Erscheinung erkldren. Das Weinen der
Moénche betrachtet er als die Basis und
den Nerv ihrer Frommigkeit. Durch
diese Beobachtungen ergibt sich ein
anderes Bild von dem christlichen
moénchischen Ideal. Es wird eine echte
enge Beziehung desselben zum original
christlich-biblischen Ideal festgestellt,
zu der Frommigkeit der alttestament-
lichen Psalmen, zu der Bussaufforde-
rungen der alttestamentlichen prophe-
tischen Verkiindigung, zu der Buss-
predigt des sie fortsetzenden Johannes
des Taufers und vor allem zu der radi-
kalen evangelischen Forderung, sich
im hochst moglichen Grad anzustren-
gen, um sich der « Welt» zu entziehen,
und ihrer Begierde ginzlich zu ent-
sagen, um dadurch und durch Gottes
Bekriftigung ein vollkommener Nach-
folger Christi, ein Mittrager seines
Kreuzes zu werden. Von diesem Stand-
punkt aus beleuchtet Ph. die aske-
tische Bewegung des 4. nachchrist-
lichen Jahrhunderts als eine erncuerte
Unternehmung, das konsequent evan-
gelische Ideal zu verwirklichen, wobei
neben den Nachwirkungen der voran-
gegangenen innerchristlichen starken
eschatologischen Erwartung und en-
thusiastischen Stimmung, wie schon
gesagt, auch allgemeinere religions-
geschichtliche Motive mitgewirkt ha-



— 126 —

ben. Mit diesen letzteren erschépfe

sich aber das Wesen des altchristlichen

ostlichen Moénchtums nicht.
Johannes Kalogiru

Hoffmann H.: Die Humanitiitsidee in
der Geschichte des Abendlandes.
Verlag H. Lang & Cie., Bern 1951.
172 S. Fr. 6.25.

Ein priichtiges kleines Werk tiber
den Gedanken der Humanitdt in der
abendlindischen Geschichte, zu dem
man gerade jetzt gerne greift, da
dieses Thema mehr und mehr wieder
das Interesse weiter Kreise gewinnt.
Der Autor unterscheidet scharf zwi-
schen Humanitétsidee und Humanis-
mus. Diesen umschreibt er als Durch-
bildung des Menschen zu einer harmo-
nischen Persénlichkeit auf Grund der
Antike, wihrend er die Humanitéts-
idee als Menschenachtung, tdtige Men-
schenliebe und als Menschengemein-
schaft auffasst, verkniipft mit der Idee
der Menschenrechte und der Freiheit.
Den Humanismus streift er nur ge-
legentlich. Gerne folgt man dem gut
unterrichteten Verfasser in seinem
Gang durch die Geschichte, bemerkt
mit Anerkennung die zutreffende Cha-
rakteristik des viel verkannten Eras-
mus von Rotterdam und freut sich be-
sonders der mit Wirme geschilderten
Zeit der Aufklirung und des Idealis-
mus. Der Verfasser schliesst mit dem
schénen Bekenntnis: « Wir kénnen un-
sere Versenkung in die Geschichte der
Humanitétsidee von der Stoa bis auf
unsere Tage nicht anders beschliessen
als mit dem Ausdruck der Uberzeu-
gung, dass ein neues Emporkommen
von Humanitit und Liebe fir die Welt
eine unbedingte Notwendigkeit ist,
und mit dem festen Willen, diesem
grossen Ziele, so klein unsere Macht
ist, wenigstens soweit wir es irgend
vermogen, zu dienen.» A. K.

Taube, Baron Michel de: Rome et la
Russie avant I'invasion des Tatars
(IXe—XTIIe siécle). I: Le prince
Askold, lorigine de I'Etat de Kiev
et la premiére conversion des Russes
(856-882). Paris 1947. Les Editions
du Cerf. 174 8. mit einer Karte.
(Russie et Chrétienté, Heft 2.)

DurcheinenAufsatz«Internationale
und kirchenpolitische Wandlungen im
Ostbaltikum und Russland zur Zeit
der deutschen Eroberung Livlands»

(in den «Jahrbiichern fiir Geschichte
Osteuropas», I11, 1938, S. 11-46) vor-
bereitet, der glmchzmmg eine Wirdi-
gung von Albert Maria Ammanns
Werk: Kirchenpolitische Wandlungen
im Ostbaltikum bis zum Tode Ale-

xander Neweskis — Studien zum
Werden der russischen Orthodoxie,
Rom 1936 (Orientalia Christiana Ana-
lecta, Bd. 105), ist und weitgehend auf
ithm beruht (persénliche Mitteilung
Prof. Ammanns, Hamburg, 14. August
1950), legt uns der Vf. eine sorgfiltige,
quellenkritische Arbeit liber das Ver-

haltnis der russischen Christen zur
abendlédndischen Kirche im 9. Jh. vor.
(Sie wird durch ein Literaturverzeich-
nis, einen Index und die Karte gut er-
schlossen). Es kommt T. darauf an, zu
zeigen, dass der Zusammenhang zwi-
schen beiden Faktoren damals sehr
eng war und dass die innerliche Tren-
nung ohne eigentlichen Bruch erst
durch die Abschliessung Russlands zur
Tatarenzeit verursacht wurde. Dem-
gemidss stellt der V1. (unter Verweisung
von Einzelfragen in einen Anhang,
S. 107-156) den zum abendliandischen
Christen gewordenen Normannen As-
kold in Kiev (855/82 ?7) als den eigent-
lichen Griinder des russischen Staates
heraus und unterstreicht die Bedeu-
tung Gartens (Grodnos) als eines fri-
hen Wariigerzentrums am Schnitt-
punkte wichtiger Verbindungslinien
nach dem Osten. So sei die Bekehrung
Russlands — wie die damaligen Han-
delsbeziehungen und die Herkunft ver-

schiedener Lehnworter des kirchlichen
Bereiches bewiesen — das Werk zwi-

schenstaatlicher christlicher Zusam-
menarbeit, nicht lediglich ein Erfolg
der byzantinischen Mission. Das
schliesst aber eben doch nicht aus,
dass Kiev sich seit je besonders mit
Ostrom verbunden fiihlte, dessen Be-
deutung auch durch einen Patriarchen
wie Ignaz trotz aller Zusammenarbeit
mit Rom nicht preisgegeben wurde. In
Russland ebenso wie im Donauraum
oder auf der Balkanhalbinsel war die
Mission bei aller Wahrung kirchlicher
Zusammenhiénge bis 1054 eben schon
damals zugleich Trigerin der Aus-
strahlungen zweier Kulturkreise, des
griechischen und des lateinisch-abend-
landischen, ein Umstand, der die Be-
kehrten lefztlich immer zu einer ein-

deutigen Stellungnahme zwang: und
diese ist, sobald sie von Russland



— 127 —

wirklich verlangt wurde, fiir Byzanz
ausgefallen. Der Vf. glaubt, dass die
¢allméhliche Fortentwicklung Russ-
lands von Rom» ein allmahliches «Zu-
riickfinden» in Etappen — adiuvante
Deo — erhoffen lasse: dariiber kann
niemand ausser dem Herrn allein ent-
scheiden. In der Gegenwart jedenfalls
ist mit menschlichen Augen nichts
davon zu sehen. Bertold Spuler

Neuss V.: Die Kirche des Mittelalters.

Verlag der DBuchgemeinde DBonn.
2. Auflage, 1950. 440 S. Geb.
12.80 DM.

Der Band ist die Fortsetzung des
seinerzeit von Prof. A. Ehrhard be-
gonnenen Werks «Die katholische
Kirche im Wandel der Zeiten», von
dem zwei Bénde iiber das Altertum
erschienen sind. Es ist flir weitere ro-
misch-katholische Kreise, die sich fur
Kirchengeschichte interessieren, ge-
dacht, scheint uns aber doch zu stark
mit Details belastet. Die #ussere Ge-
schichte ist auffallend ausfiithrlich be-
handelt, vor allem die des Papst-
tums mit apologetischem Einschlag.
Die Schilderung des innern Lebens der
Kirche weist Liicken auf. So ist die
Geschichte der Frommigkeit, die der
Wirkung der Kirche auf das religiose
und sittliche Leben der Vdélker, die
wihrend dieser Periode fiir das Evan-
gelium gewonnen werden konnten,
kaum angedeutet. Ebensowenig sind
die Ergebnisse der liturgischen For-
schungen gerade rémisch-katholischer
Gelehrter nicht verwertet. Die Um-
wandlung der Messe aus dem wur-
springlichen  Gedédchtnismahl zum
Opferdienst und zur Schau und zur
Verherrlichung der Gegenwart Christi
in den Abendmahlselementen wird
nicht geschildert. Gerade fur die heu-
tige Zeit wiire es ausserordentlich
wichtig, wenn die «innere» Seite des
Geschehens mehr bearbeitet wiirde.

A K.

Andreas Joh. Phytrakis: Martyrium
und moénechisches Leben. Sonder-
druck aus «Theologia», Bd. XIX,
1941-1948. Athen 1948 (griechisch).

In dieser kleineren Schrift stiitzt
derselbe Forscher seine These von dem
untrennbaren inneren Zusammenhang
zwischen dem christlichen Ménchs-
deal und der biblisch-urchristlichen
Anschauung dadurch, dass er einen an-

deren starken inneren Faden, der die
beiden verbindet, behandelt, ndmlich
die Idee des christlichen Martyriums.
Hier wird durch die Heranziehung
einer Fiille von Quellen anschaulich
gemacht, wie sich die Ubertragung des
Martyriumsgedankens, welcher mit
dem Nachlassen der Christenverfolgun-
gen seine frithere Form, direktes
Martyrium durch die Feinde des
christlichen Glaubens, einzubiissen be-
gann, zum moénchischen Ideal vollzog.
Im Monchsleben wird das christliche
Martyrium unter neuer Form wieder-
belebt und verwirklicht. Die Méartyrer
im Gewissen, Mértyrer im Innern.
Zwischen Martyrium und Moénchs-
leben findet Ph. enge Beziehungen.
«Sowohl die Mértyrer wie auch die
Ménche opfern sich selbst, bewegt von
gottlicher Liebe, fiir Christus auf.»
Martyrium und Moénchsleben seien
zwel letzte Ausserungen eines christ-
lichen Enthusiasmus, der seine An-
hénger dazu bewege, sich selbst zu ver-
leugnen und dem Herrn zu folgen.
Méartyrer und Monche verfolgen die
Vollkommenheit in Christo, jeder im
Rahmen der in verschiedenen Zeiten
gegebenen Moglichkeiten und herr-
schenden Anschauungen. «Als die di-
rekten Christenverfolgungen aufhor-
ten, benttzte wieder der Feind — der
Satan — als seine Organe ,das Gesetz
in den Gliedernf, welches dem ,Gesetz
der Vernunft widerstreitet’, und die
,Welt<.» Die Pflicht jedes Christen, der
vollkommen werden will, ist klar: Er
soll den Widersacher in allen seinen
Anstrengungen bekidmpfen und seine
Waffen und Organe ausser Kampf
setzen. Ringt und besiegt der Méartyrer
durch seinen Mértyrertod in der Ver-
folgungszeit die feindlichen Organe, so
besiegt der Moénch sich selbst und die
Welt durch sein tégliches Martyrium,
indem er «téiglich stirbt», wie Paulus
sagt (1. Kor. 15. 31). «Ist die Zeit des
Kampfes der Martyrer vorbei, so ent-
steht ein neues Kampffeld im Innern,
im Gewissen des neuen Glaubens-
helden. Das leibliche Martyrium wird
durch das Martyrium des Herzens er-
setzt. Ein ununterbrochener Faden
von Kémpfen und Triumphen ver-
bindet diese zwei verschiedenen und
doch verwandten christlichen Erschei-
nungen», entscheidet Phytrakis (S.28).
Durch die angezeigten fleissigen Ar-
beiten des jungen griechischen Ge-



lehrten wird nicht nur die moderne
griechische und allgemeiner die ortho-
doxe Forschung auf dem Gebiet der
Asketik, welches ihr ja so nahe liegt,
bereichert; es wird auch nicht nur ein
allgememcrw wissensmalfiges Interesse
befriedigt in bezug auf den Ursprung
des christlichen Ménchtums und der
damit verbundenen philologischen,
historischen und theologischen Pro-
blematik ; es wird vielmehr eine christ-
liche Ideologie aufgefrischt und an-
schaulich gemacht, die in ihrer Radi-

128 —

kalitdt, in ihrer konsequent evange-
lischen Auffassung von der «Welt»
und in ihrer entschlossenen Stellung-
nahme ihr gegeniiber, auch zu der
modernen tatsiachlich « verweltlichten»
und sehr angefochtenen Christenheit
vieles zu sagen hitte, wenn letztere
von diesem altchrlqthchcn evangeli-
schen Geist der Selbstaufopferung fiir
das Himmelreich etwas auf sich ein-
wirken liesse.
Johannes Kalogiru

Neu eingegangen

Actes de la Conférence des Chefs et
des Représentants des Eglises Ortho-
doxes Autocéphales Réunis & Mos-
cou & 1’'Occasion de la Célébration
solennelle des Fétes du 500¢ Anni-
versaire de I’Autocéphalie de I’Eglise
Orthodoxe Russe, 8-18 juillet 1948.
Volume I et II, in russischer Sprache
und frunLosncher Ubersetzung. Edi-
tions du Patriarcat de Moscou, 1950.

Adler N.: Taufe und Handauflegung.
Eine exegetisch-theologische Unter-
suchung. N.T. Abhandlungen XIX,
3. 131 S. Verlag Aschendorff, Miin-
ster i. W., 1951. Kart. DM. 7.65.

Bates M. S.: Glaubensfreiheit. Deut-
sche Ubersetzung von R. M. Honig.
ChurchWorld Service,NewYork1947.

Bennet J.C. Christenturmn und Gemein-
schaft. Deutsche Ausgabe von R. M.
Honig. Church World Service, 1949.

Eichrodt W. Israel in der Weissagung
des A.T.s. Gotthelf Verlag Ziirich
1951. Kart. Fr. 2.70.

Hirtenschreiben der Generalsynode
der Niederlindischen Reformierten

Kirche iiber ihr Verhiltnis zur
Romisch-Katholischen Kirche: Der
Romische Katholizismus — Ein

anderes Evangelium ? Evangelischer
Verlag Zirich-Zollikon 1950. 104 S.
Fr. 4.20.

Heidel A. The Babylonian Genesis.

The Story of the Creation. The
University of Chicago Press. Chi-
cago, Ill. Sec. Ed. 1951. $ 3.50.

Jahrbuch des Hilfswerks der Evan-
gelischen Kirchen in Deutschland
1945-1950. Evangelisches Verlags-
werk Stuttgart.

Moser F'. Spuk, Irrglaube oder Wahr-
glaube mit Vorrede von Prof.
C. G. Jung. I Materialsammlung
Syr-Verlag, Baden 1950.

Niebuhr H. R. Der Gedanke des
(iottesreiches im amerikanischen
Christentum. Deutsche Ausgabe von
R. M. Honig. Church World Ser-
vice, New York 1948.

Oldham J. H. Die Arbeit in der mo-
dernen Welt. Evangelischer Verlag
Stuttgart. 90 S. DM. 2.—.

La Priére de Jésus par un moine de
I’Eglise d’Orient. Editions de Cheve-
togne. Belg. Fr. 40.—.

Sporri G. Das Johannesev angelium.
Zwingli-Verlag Zurich. Bd. I, Kap.
1-11. Fr. 8.80. Bd. II, hap 12-21.
Fr. 8.80.

Tillich P. Der Protestantismus. Prin-

zip und Wirklichkeit. Steingruben-
Verlag, Stuttgart. 330 S. Geb.
DM. 14.—.

Die Treysa-Konferenz 1950. Gerech-
tigkeit in biblischer Sicht. Okume-
nischer Rat Genf.

Zenkowsky P. Das Bild vom Men-
schenkind in der Ostkirche. Evan-
gelisches Verlagswerk Stuttgart.

Gedruckt bei Stimpfli & Cie.,

Bern.



	Bibliographie

