
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 41 (1951)

Heft: 2

Artikel: Der Gang des Evangeliums durch die Welt im Jahre 51

Autor: Rinkel, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404280

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


108

Der Gang des Evangeliums durch die Welt
im Jahre 51

Es bedarf wohl keiner weitern Auseinandersetzung, dass die
Jahreszahl im Titel des mir aufgetragenen Themas mehr oder
weniger symbolisch ist *). Nicht nur steht die Chronologie der
Geschichte des ältesten Christentums am allerwenigsten bis auf den

Tag genau fest, sondern auch ein Jahr — in casu das Jahr 51 —
ist zu kurz, um von einem «Gang durch die Welt» sprechen zu
können. Dennoch ist eine Welt vom Jahre 51 da, die zwar keine
andere ist als die vom Jahre 50 oder 52, aber die uns jetzt nach
19 Jahrhunderten anredet als diejenige Welt, in die der Apostel
Paulus als Apostel Jesu Christi und als Verkünder des Evangeliums
seines Herrn, seines Kyrios, eintrat. Besser aber tun wir, wenn
wir keine Jahreszahl nennen und das Problem der neutestamentlichen

Chronologie auf sich beruhen lassen. Es ist in dieser Stunde
belanglos, dass die Bibelwissenschaft die Ereignisse der Kreuzigung
und Auferstehung auf das Jahr 28 oder 29 festlegt, dass sie das

Jahr 30 oder 31 als das Jahr der Bekehrung des Paulus und das

Jahr 48 als das des Apostelkonzils ansetzt, nach welchem Paulus
seine zweite Missionsreise antritt, die ihn bald nach Europa bringen
wird. Uns fesselt in diesen Tagen vor allem der Gedanke, dass vor
19 Jahrhunderten seine Apostelstimme sich in unserm Weltteil
hören liess und dass damit die Christianisierung Europas begann.

Bei solcher Betrachtung ergibt es sich, dass wir heute nicht
in erster Linie der Person des grossen Apostels gedenken wollen,
sondern dass wir uns dankbar über den Reichtum des Evangeliums,

das Gott uns in Christus geschenkt hat, freuen wollen. Ich
könnte mir vorstellen, dass der Apostel, wenn wir diese
Erinnerungstage zur Verherrlichung seiner Person statt zur Ehre dessen

J) Dieser Vortrag wurde an der 1900-Jahresfeier des Übertritts des

Apostels Paulus auf europäischen Boden zur Verkündigung des Evangeliums

um das Jahr 51 n. Chr. in der Domkirche in Utrecht von Herrn
Dr. A. Rinkel, Erzbischof von Utrecht, gehalten. Die Gedächtnisfeier hatten
die protestantischen Kirchen in Verbindung mit der altkatholischen Kirche
der Niederlande am 1. April d. J. veranstaltet. Prof. Dr. K. H. Miskotte,
reformierter Universitätsprofessor in Leiden, sprach über: «Das Evangeliuni
in der Welt vom Jahre 1951».



— 109 —

benutzen wollten, dessen Sklave er sich nannte, in unsere Mitte
treten würde, um, wie er und Barnabas in Lystra es taten, uns
zur Ordnung zu rufen mit seinem Wort: «Ihr Männer, was macht
ihr da Ì Auch wir sind Menschen, schwach wie ihr, die euch
predigen, euch von diesen nichtigen Dingen zum lebendigen Gott zu
bekehren» (Apg. 14, 14).

Paulus ist der Mann des hartnäckigen «Nicht ich, sondern die
Gnade Gottes» (1. Kor. 15, 10); der Mann, der, wie sehr er immer
vorausschaut und immer vorwärtsstrebt, niemals seine Vergangenheit

vergessen wollte und der, obwohl er auf der vollen Autorität
seines Apostolates bestand, sich dennoch «der Geringste der
Apostel» nannte, «nicht würdig, ein Apostel genannt zu werden»
(1. Kor. 15, 9). Und als er älter geworden im Gefängnis seine Briefe
schreibt, reiht er sich einfach in die Schar der Gläubigen ein und
nennt sich «der Geringste der Heiligen» (Eph. 3, 8). Ja, er schätzt
sich noch geringer ein, wenn er als Greis seinem Timotheus schreibt,
dass er «unter den Sündern eine erste Stelle einnimmt» (1. Tim.
1, 15). Solch einen demütigen Grossen unter den Grossen ehren wir
nicht durch unsere Bewunderung, sondern allein durch den Glauben
an die Botschaft, die ihm auferlegt war und die er uns gebracht hat.

«Die er uns gebracht hat» — dessen gedenken wir heute.
Paulus war der Bringer, besser noch, einer der Bringer, aber in
ihm gedenken wir aller, die «die frohe Botschaft» verkündet haben.
Es ist vollkommen verständlich, dass Paulus, wenn auch durch
Herkunft und Entwicklung ein Jude, sich dazu berufen fühlte, das

Evangelium in Europa, und namentlich im alten Hellas, dem Herzen
und dem Herd der Wissenschaft und Kultur, der Weisheit und
Schönheit, zu verkünden. Dennoch ist er von einer Unsicherheit
befangen, als er nach dem Apostelkonzil seine zweite Missionsreise
antrat. Wagt er es nicht, einen Beschluss zu fassen, oder will er
es nicht Seine Füsse richten sich dem Osten.. dem Norden zu —
es ist als ob er nach Gottes Stimme suche. Seit dem Augenblick,
da eine Stimme ihn auf dem Wege nach Damaskus niedergeworfen
hat, lässt er sich sein ganzes Leben lang wie ein Blinder führen.
Bald steht er am Strande des Ägäischen Meeres in Troas, und dort
hört sein Geist den Ruf: «Komm herüber und hilf uns!» Nach
wenigen Tagen landet er mit seinen Reisegefährten in Neapolis,
reist nach Philippi weiter und fängt mit seiner Arbeit am
nächstfolgenden Sabbat an. Der Anfang ist nicht ermutigend; eine Händlerin,

Lydia, ist seine erste Schülerin; eine kleine Gruppe wird



— 110 —

gewonnen, aber die Feindschaft der Welt erhebt die Faust, und
bald liegen Paulus und Silas gegeisselt im Kerker. Sie werden
entlassen, denn sie sind römische Bürger, und sie stellen das Rechtsprinzip

über das der Wehrlosigkeit ; aber ihre Arbeit wird hier so

erschwert, dass sie weiterziehen. Thessalonich und Beröea folgen.
Sie haben Erfolg, aber auch Kampf, Verfolgung und Flucht. Kleine
Kerngruppen sind gebildet, aber dennoch. welch eine väterliche
Liebe durchglüht seinen späteren Brief an Philippi, seine

Erstlingsgemeinde; und mit welch heiligem Ernste schreibt er zweimal
seinen Thessalonichern Dann aber — es scheint als ob der Apostel
gerade deswegen nach Europa zog, so grosse Eile treibt ihn —
kommt Athen, der Brennpunkt aller Weisheit und Wissenschaft;
zwar seit Jahrhunderten seines Weltrufes, seiner Macht und seines

Reichtums beraubt, aber noch immer unbestreitbar der Mittelpunkt,

wo Philosophie und heidnische Religiosität einander
durchdringen, bekämpfen und anregen. Wir wollen uns nicht dazu
verleiten lassen, uns bei der berühmten Rede auf dem Areopag
aufzuhalten, in der er den Juden ein Jude, den Griechen ein Grieche
wurde und zu gleicher Zeit in einigen grossen, lapidaren Sätzen das

absolut Neue des Evangeliums der leeren Grösse des Heidentums
gegenüberstellt als die Torheit Gottes gegenüber menschlicher
Weisheit. Nur das eine sage ich: es scheint mir, Paulus habe hier
seine höchsten menschlich-natürlichen Erwartungen gehegt, die

er enttäuscht vereitelt sah. Der Areopag, wo die Weisheit
geringschätzig lacht, vertreibt den Apostel, und in einer vergessenen
Ecke dieser Metropolis menschlichen Geistes findet er nur einen

Dionysius und eine Damaris, einen Mann und eine Frau, die die
Torheit der Predigt annehmen. — Und nun folgt Korinth, das neue
Zentrum Griechenlands, von Rom gezüchtet und propagiert, Sitz
des politischen Lebens und Mittelpunkt von Handel und Gewerbe,
eine Stadt ohne geistige Tiefe oder weise Besinnung, der ganzen
Welt offenstehend, kosmopolitisch nach Bevölkerung und
Lebensanschauung, Stadt der schärfsten Gegensätze, wo unermesslicher
Reichtum und Luxus inmitten des elendesten Pauperismus und

Sklaventums glänzen; Sumpf, wo Krankheiten und Sünden aller

Welt wuchern, wo alles und jedes entartet. Der Gang des Paulus
nach Korinth gleicht einem Notsprung. Hier konnte doch nicht
die Welt sein, nach der sein hochentwickelter Geist strebte,.. •

und gerade hier wuchs «die Kirche von Korinth» hervor, wo der

Apostel mehr als anderthalb Jahre arbeitete, und wohin er später



— Ill —

zweimal zurückkehrte. In dieser betörten, verwilderten, lockeren
Stadt ohne nennenswerte Tradition fasst die Wahrheit des

Evangeliums festen Fuss; und welch grosses Sorgenkind diese
Gemeinde dem Apostel auch wurde, ihr schreibt er zwei seiner grössten
Briefe, in denen zwar öfters sein Zorn glüht und geisselt, aber mehr
noch aus seiner heissesten Zuneigung die Sprache der Engel redet
und die Tiefen Gottes sich entfalten.

Eigentlich ist dies das einzige, was wir von der apostolischen
Arbeit des Paulus in Griechenland wissen. Daneben liegt noch
seine längere Arbeit in Ephesus und dann seine Reise nach der
Hauptstadt der Welt, der Roma aeterna, nach der sein Herz
verlangte, wie er in seinem Brief an die Gemeinde so kindlich-leidenschaftlich

bekennt (Rom. 1, 8-15). Hier aber erscheint er nicht
als freier Gesandter seines Herrn, der nun diese Weltstadt durchqueren

wird, sondern als ein gefesselter Gefangener, dem auf das

eigentliche Leben der schon gefestigten und grossen Gemeinde kaum
ein Blick gegönnt wird.

Nein, menschliches Urteil kann schwerlich sagen, Paulus habe
Europa «bekehrt», das Evangelium habe in einem grossen Wellenschlag

die Länder am Mittelmeer, das Imperium Romanum
überwunden. Wer Früchte sieht, kann im höchsten Falle behaupten,
dass die apostolische Stimme da und dort Widerhall gefunden,
dass das Feuer des Evangeliums einige weit zerstreute Herde
entfacht hat, in denen zwar ein gewisses Leben glühte, in denen aber
auch — man lese die apostolischen Briefe — das Leben von aussen
her und von innen aus unaufhörlich tödlich bedroht wurde. Es

klingt Müdigkeit aus der Stimme, die am Ende des Lebensabends,
wenn auch in tiefem und starkem Glaubensfrieden, spricht: Ich
werde schon als Trankopfer ausgegossen, und die Zeit meines
Aufbruches steht nahe bevor. Ich habe den guten Kampf gekämpft,
den Lauf vollendet, den Glauben bewahrt... Nun erwarte ich
nur noch den gerechten Richter (2. Tim. 4, 7, 8).

Und dennoch spricht der Apostel von der «Fülle der Zeit», in
der Gott seinen Sohn gesandt hat (Gal. 4, 4) und anderswo nennt
er diese plenitudo temporum ein Werk göttlicher Ökonomie, eine
Frucht von Gott zubereitet, in der Gott die Absicht hat, «alles
in Himmel und auf Erden, unter ein Haupt, nämlich Christum,
zusammenzubringen» (Eph. 1,10).

Was ist «Fülle der Zeit ?» Diese Frage ist so weit und so tief,
dass sie hier nicht endgültig beantwortet werden kann. Für unsern



— 112 —

Zweck können wir uns darauf beschränken, zu welcher Zeit hat
Paulus gesprochen, zu welcher Welt ist das Evangelium Jesu Christi
gekommen Auch in der Beantwortung dieser Frage sind wir durch
die uns zugemessene Zeit und die Art dieser Feier beschränkt.

Paulus kam vom Judentum her. Trotz seines römischen Bürgerrechts,

trotz seiner hellenisierten Geburtsstadt Tarsus, trotz seiner
Kenntnis der griechischen Sprache und der griechischen gedanklichen,

kulturellen und religiösen Welt ist er Jude in Herz und
Gemüt geblieben, sowrohl in der Art seines religiösen Denkens als

in den Ausgangspunkten seiner apostolischen Arbeit; aber dieses

alles ist «aus Christo wiedergeboren». «Beschnitten am achten

Tag, aus dem Geschlechte von Israel, aus dem Stamm Benjamin,
ein Hebräer geboren aus Hebräern, nach dem Gesetz ein Pharisäer,

nach meinem Eifer ein Verfolger der Kirche, nach der am
Gesetz gemessenen Gerechtigkeit ein untadeliger Mensch.» Aber
dieses alles — sagt er — gehört zum Fleische ; dieses alles könnte er

sich als Gewinn anrechnen, aber er hat alles als Schaden geachtet
um Christi willen (Phil. 3, 5). Dieser Jude, dieser Pharisäer, Schüler
aus der Schule Gamaliels bricht aus dem Judentum seiner Zeit
hervor und trägt trotzdem die alten Glaubensschätze seiner
Herkunft mit sich, weil sie nun in Christus ihre Erfüllung, ihre Fülle,
ihre Heilswirklichkeit erhalten haben. Hinter ihm steht das Judentum,

wie es vor ihm und vor dem Evangelium hinausgegangen ist,

um die Wege zu bereiten. Nicht nur in Palästina mit seinen nicht

ganz zwei Millionen Einwohnern lebt dieses Volk, sondern seit

mehr als drei Jahrhunderten lebt es in der ganzen Welt zerstreut,
in einer Zahl von mehr denn vier Millionen; wie ein Paradox eines

selbstbewussten Exklusivismus mitten in einer Welt, die immer
mehr zu einem verflachenden Amalgam von Rassen und
Völkern, von Wissenschaft und Schemweisheit, von Religion und

Kultur entartet. Das Judentum lebt darin, anziehend und ab-

stossend, scharmierend und irritierend, mit einem streng
monotheistischen Glauben, der hochmütig auf den heidnischen
Aberglauben der Massen und auf das ergebnislose Theoretisieren der

Philosophen herabsieht; mit einem Sittengesetz, das sich streng
und unberührt inmitten einer liederlichen Sittenlosigkeit
behauptet, mit einem Schaffensdrang und einer hartnäckigen
Selbstbehauptung, die in gleichem Masse fesselt wie sein
regelmässiger Sabbat der Frömmigkeit und absoluter Arbeitsruhe in

einer Welt des Müssigganges einerseits und der ruhelosen Sklaven-



— 113 —

arbeit andererseits. Aber ein Judentum auch, das durch seinen
leidenschaftlich erwarteten, aber nicht anerkannten Messias mit
einem schneidenden «Wehe euch» verurteilt wurde, weil es in
seinen eigenen Geboten und Verboten zu ersticken drohte, weil
es in Selbstgerechtigkeit vor Hochmut schwindlig wurde, den Gott
des Himmels und der Erde in seine eigenen Volks- und Landesgrenzen

einengte, und seinen Messias und dessen kommendes
Reich an materielle, irdische, egoistische Interessen und Werte
band. Und dennoch wieder, gerade durch seine hochmütige
Selbstsicherheit, inmitten einer heidnischen Welt ein überall vorhandener
Kern von Gewissheit und Halt, von einem Zukunftsglauben und von
einem verantwortungsvollen und fundierten religiösen und ethischen
Leben, durch das es zwar vielerseits Widerwillen und
Geringschätzung hervorrief, aber viel mehr noch heimliche Bewunderung
und öffentliche Ehrfurcht erzwang. Es ist anfangs für das Christentum

eine Empfehlung und ein Gewinn gewesen, dass es in die
Heidenwelt vom Judentum her eingetreten ist.

Und nun diese Heidenwelt des Jahres 51, in die das Evangelium

sich anschickte, das Wort des Heiles zu bringen. Es ist
augenscheinlich ein geschlossenes Ganzes, das Romanum Imperium, ein
Reich der Macht und strenger Rechtsordnung, aber eine Macht,
die alle Zeichen der Gewalt an sich trug; eine Rechtsordnung, die
schon lange ihre Unbestechlichkeit durch die Praxis ihrer Diener
verloren hatte. Es war eine Welt des Friedens, die den Krieg nur
noch in ihren fernen Grenzgebieten im Osten und Norden kannte,
aber ein Friede, die keine Frucht der inneren Kultur und
Veredelung, sondern des Zwanges und der drohenden Gewalt war,
hinter denen die Schritte der Legionen erdröhnten. Eine Welt,
deren geistige Führung und innere Kräfte schon längst den Händen
des einstmals so stolzen Senatus Romanus entfallen wraren, und
in der das pompöse Cäsarentum zu einer verderblichen und
tyrannischen Diktatur auswuchs und ein Spielball zwischen den Stärksten
und den Schlausten woirde. Roma, das glänzende, das alles in
seinen Bann ziehende, ist das entstellte Haupt eines Weltreiches
geworden, das in geistiger Beziehung nicht mehr vom Haupt
regiert wurde; die Stadt, wo der echte Römer verschwand und das

Kosmopolitische in den meist verflachenden Formen wucherte,
wo die aufgetürmten Reichtümer nicht das Ergebnis einer klugen
ökonomischen Einsicht, sondern die Frucht der räuberischen
Eroberungstaktik waren, das Kennzeichen eines besorgniserregenden,

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2. 1951. 8



— 114 —

weit und breit wuchernden Pauperismus und die Quelle eines
auflösenden Revolutionismus, der verzehrend in einem zum Problem
gewordenen Sklaventum weiterglomm.

In Rom selbst war Griechisch die Sprache der Bildung und der
Konvention, der Wissenschaft und der Religion geworden. Seitdem

Alexander der Grosse Hellas nach dem Osten brachte und
umgekehrt die uralte mysteriöse Geisteswelt des Ostens für die
hellenische Welt erschloss, ist diese wunderliche Durchdringung
entstanden von östlichem Leben und griechischem Denken, von
östlicher reichschattierter Religiosität und griechischer, vielseitiger
Kultur, die man Hellenismus nennt, der sich aber kaum in einigen
Worten oder in einer kurzen Definition umschreiben lässt. Als die
römische Macht ihr Imperium schuf, war dieser Hellenismus schon

längst vollendete Tatsache, so sehr, dass der römische Geist nichts
anderes zu seiner Bereicherung als seinen Zwang beizutragen hatte,
der diese hellenistische Welt zusammenhielt und ihren Einfluss
zu verbreiten half. Die römische Welt sah ihren eigenen Charakter
in die durch sie selber eroberte Welt untergehen.

Es liegt ein Schein von Weitherzigkeit in der römischen
Auffassung, die jede Religionsform duldet und sogar in Rom selbst
den Tempeln fremder Götter Raum bietet, aber es ist doch vielmehr
der Beweis, dass die eigene Religiosität verflacht und ausgehöhlt
ist. Und so ist es in der ganzen hellenischen Welt um das alte
Weltmeer. Nicht nur ist die Götterfamilie Griechenlands mit der
römischen gleichgeschaltet, sondern sowohl Ägypten als auch die
Länder des Ostens, Asien und Syrien, haben ihren religiösen
Glauben und ihre Mysterien, ihre Riten und Opfer, ihre Prozessionen

und Orakel über ihre Grenzen getragen und sie zum Gemeingut

der Neugierde, des Emotionstriebes, des rastlosen Suchens
nach Wahrheit, nach Befriedigung und Erlösung der ganzen
Menschheit gemacht. Es herrscht ein schreckenerregender
Unglaube, der im Glauben an die alten Götter keinen Halt mehr
finden kann. Es herrscht eine materialistische Gleichgültigkeit,
die sich keine geistliche Sorgen macht und den Tag mit seinem
Wohl und Weh pflückt. Es herrscht ein Aberglaube, geboren aus

Angst und unbewusstem innerlichem Bedürfnis, der in den
Mysterienkulten des Ostens und Ägyptens mit allem Ernst von Zucht
und Askese nach Reinigung, Erleuchtung und Erlösung strebt
oder auch sich der faulen Weisheit der weit verbreiteten Astrologie
ausliefert, Folge einer Schicksalslehre, die langsam aber unabwend-



— 115 —

bar alles geistige Leben erstickt, die Menschenwürde entadelt und
das sittliche Leben seines Grundes und Zieles beraubt. Und trotzdem

behält der alte heidnische Götterglaube seine Gewalt auf
Volk und einzelnen, auf Staat und Regierung, auf Amt und
Gesellschaft, wie eine Gewohnheit, in der man kaum glaubt, die aber
die Kraft einer möglichen Sicherheit besitzt, welche zwar vielleicht
nicht besteht, sicher aber nicht schadet.

Selbstverständlich wurde die Kunst des Denkens betrieben.
Vielleicht hat die Philosophie nie eine solche Blütezeit erlebt wie in den
Jahrhunderten vor und während des alten Christentums. Gewiss ist
das Denken bereichert und vertieft. Unvergleichlich und glorreich
bleiben die Namen und das Werk eines Sokrates, eines Piaton und
eines Aristoteles. Jedoch, der Gott der Philosophen hat zwar das
menschliche der olympischen Götter abgestreift, aber damit ist
er in eine unerreichbare Ferne zurückgedrängt und zu einem
Begriff verwischt. Die Philosophie hat den alten Götterglauben
untergraben und mit ihrer Dialektik entleert, aber die religiöse
Erneuerung, die sie erstrebte, hat nur ihre Unzulänglichkeit erwiesen.
Mit einem gewissen Vorbehalt kann gesagt werden, dass in den

Tagen des Paulus die Lehre der Stoa die lauteste Stimme hatte.
Einige ihrer Anhänger, wie Epiktet und Seneca, haben Worte
gesprochen, die fast christlich klingen und die christlich sein könnten,
wenn der Gott, den sie verkündeten, wahrlich der lebendige Gott
des Himmels und der Erde wäre. Das ist er aber nicht und
nirgends. Alles, was hier über Gott gelehrt wird, ist ein Begriff,
der dem Fatum unterstellt ist oder mit ihm identifiziert wird,
dem Fatum, dem Schicksal, dem Unabwendbaren, der
Naturkausalität, dem in sich selbst gezwungenen und alles zwingenden
Zwang, wo keine Frage beantwortet, keine Redlichkeit gefunden,
keine Sehnsucht gestillt, kein Gebet erhört wird oder werden
kann. Hier ist die Lebenshaltung zu einer Unempfindlichkeit,
zu einer Leidenschaftslosigkeit, zu einer Gelassenheit erstarrt,
die sich gegen alles anstemmt, was Verlangen und Zuneigung,
Sehnsucht und Liebe, Zielstrebung und Ideal dem Menschen

zur Sättigung und Entzückung schenken oder ihm als Unvoll-
kommenheit und Prüfung auferlegen könnten. Hier wird das

Sittengesetz ein irreführender anderer Name für Naturgesetz.
Hier wird das sittliche Handeln zu einer Anpassung an den

unumgänglichen Gang der Wirklichkeit, ein Sich-mittreiben-lassen auf
dem unberechenbaren Strom des Fatums, das in den Sternen ge-



— 116 —

schrieben steht. Hier wird eine Würde des Menschen aufrechterhalten,

die noch weniger ist als ein Schatten.
Es liegt in all diesem entstellten, wundersüchtigen religiösen

Leben, in diesem bohrenden, philosophischen Denken, in all diesem

uns als kindisch vorkommenden astrologischen Aberglauben eine
Sehnsucht nach Befreiung, nach Festigkeit, nach Erlösung, die ihre
Quelle in der Furcht vor der Wirklichkeit, in der Furcht vor der
Materie, in der Furcht vor der Welt, in der Furcht vor dem Kosmos
hat. Es ist ein fataler Dualismus da, aus dem man nie
herauskommt, einerseits eine wirkliche Welt, die den Menschen in ihrer
Gewalt hält — und es ist eine böse Gewalt, dämonischer Mächte
und Kräfte —, und andererseits eine Welt von Gott oder Göttern,
von unsterblichem Leben, mit der man sich wohl verwandt fühlt
und die man zu erreichen sucht, sei es durch straffes Denken, sei

es durch die Reinigung der religiösen Mysterien, sei es durch die

Lebenshaltung der stoischen Gelassenheit, aber die man dennoch
nie in Wahrheit, in Sicherheit, in Ersättigung erreicht, indem man
auch dem Unsterblichkeitsglauben keine Gewähr und keinen
Inhalt zu geben vermag. Denn — was steht schliesslich hinter Gott
und den Göttern, wenn ihre Welt nur die eine Seite des Alls
repräsentiert Welche ist schliesslich ihre Macht, wenn der Mensch und
seine ganze Existenz in der Gewalt der anderen Seite, der
widergöttlichen Macht, gefangen ist 1 — Es will uns scheinen, dass dies
auch eines der Motive ist für das Entstehen der Heldenverehrung,
der Menschvergötterung, der Gestaltung des «Heros», der das

göttliche in sich zu haben heisst und also Gott zu den Menschen

bringt. Der Kaiserkult von Rom ist am allerwenigsten eine
Erfindung von Rom selbst, sondern eine Manifestation des uralten
Glaubens, dass die Gottheit sich in Menschen offenbaren kann,
eines Glaubens, der in den Propheten Israels seinen höchsten
Ausdruck und in der Menschenanbetung von Königen und Kaisern
seine abgötterische Entartung fand. Die Welt sucht ihren Kyrios,
ihren «Herrn».

Diese erschreckend arme Welt, diese weinende, betörte,
verirrte, hungernde und unbefriedigte Zeit hat Gott für das
Evangelium seines Sohnes gebraucht. Hier wird das Wort gesprochen
von der «Fülle der Zeit». Man verstehe dies aber recht, denn es ist
keine Fülle, aus der nun als letzte Phase, als Blüte und Frucht das

Christentum erblüht, sondern es ist eine Fülle, ein Erfülltsein, ein
Erreichen der letzten menschlichen Grenzen, wo nun deutlich



— 117 —

wird, dass alles menschliche Suchen, Denken und Handeln nur
Machtlosigkeit offenbart und dass es keinen Weg gibt vom
Menschen zu Gott, wenn nicht zuerst Gott einen Weg von sich aus
zum Menschen bahnt.

Und so und mit dieser Botschaft kommt das Evangelium,
das ohne Zweifel an das anknüpfte, was es vorfand, so wie auch
Paulus in Athen von dem Altar «für den unbekannten Gott»
ausgeht; nicht aber als ein neuer, nun entscheidender menschlicher
Schritt, als die Verlängerungslinie auf dem Weg, den alle menschlichen

Schritte schon bisher gezeichnet haben, sondern als der
göttliche Schritt, als das göttliche Wort, die göttliche Tat, die den
menschlichen Weg als einen Irrweg signalisiert und alles menschliche

Denken und Handeln in seiner Leere, Ohnmacht und in
seinem Misserfolg entlarvt.

Wenn das Evangelium in der Person des Herrn Jesu Christi
selber, bald durch den Mund seiner Apostel, bald durch den des

Paulus im Europa des Jahres 51, bald durch den Mund und den
Dienst der Kirche Christi seinen Gang durch die Welt geht, wird
ein befreiendes Wort gehört, dass wahrlich und absolut erlösend
sein will.

Wir begründen hier nicht und apologetisieren hier nicht.
Wir bezeugen nur dasjenige, was Gottes Boten vor uns bezeugt
haben. — Gott sendet seinen Sohn. Er greift in die Weltgeschichte
ein und bringt in dem Sohn die Menschheit zu sich zurück, die

vergeblich und ohnmächtig ihn suchte, denn sie sieht Ihn nicht
und kennt Ihn nicht. Sein Sohn ist sein ewiges Bild, so sehr Ihm
gleich, dass, wer ihn sieht, den Vater sieht. Darum ist die apostolische

Arbeit: Jesum Christum predigen, denn das Evangelium ist
Jesus Christus.

Mit einem Schlag entscheidet das Evangelium die Frage über
Gott und Götter und verkündet den Einen Gott, der aber kein
philosophischer Begriff, keine von dämonischen Antigöttern
bekämpfte Macht, kein Äquivalent eines kosmischen Weltenwälzens,
kein unverstandenes, in sich selbst gebundenes, alles zwingendes
Fatum und kein Gott der Ferne ist, sondern der Lebendige Gott,
Schöpfer des Himmels und der Erde, ohne dessen Willen nichts
besteht und nichts geschieht und dessen Wollen und Tun immer
gut ist, weil sein Wesen Liebe ist und jedes Geschöpf an seiner
Liebe Anteil hat. In nichts stand das Evangelium dem Heidentum
feindlicher gegenüber als in dem Bekenntnis dieses Einen Gottes



— 118 —

und des Menschen als seines Geschöpfes. Hier kann die Annäherung
und die Gründung der Gemeinschaft nur von Gott ausgehen. Kein
Tun vom Menschen her, keine Kultur, kein Mysterienprozess, keine
Askese, keine astrologische Schicksalsbestimmung, keine Logik des

Denkens, keine Verdienstlichkeit des sittlichen Handelns können
hier irgendeine Kraft oder ein Recht beanspruchen, wenn nicht
zuerst Gott kommt und seinen Willen als Richtschnur für den
Menschen offenbart.

Gott kommt in seinem Sohn, und dieser Sohn ist Jesus

Christus. Er, der gelitten hat und unter Pontius Pilatus gekreuzigt
worden ist, der auferstanden ist von den Toten und einen Namen
empfangen hat, der über allen Namen ist. Jesus Christus ist Herr,
so lautet das apostolische Zeugnis, und es fegt damit alle «Herren»,

Kyrioi dieser Welt hinweg, nicht nur die vergötterten Kaiser,
sondern auch alle Mächte und Kräfte, die der Aberglaube zwischen
Gott und Welt geschoben hat und als deren Spielball der Mensch
sich fühlte. Jesus Christus hat alle Mächte und Gewalten, irdische
und kosmische, sichtbare und unsichtbare, menschliche und
übermenschliche überwunden und ihnen ihre Ohnmacht überzeugend
dargetan. — Er allein ist Herr. — Dieser Christus hat den Sieg

errungen in seinem Leben und Sterben, und sein Kreuz ist das

Zeichen dieses Sieges sowie das leere Grab der Auferstehung die

Offenbarung und Bürgschaft dessen ist. Hier ist das Lösegeld
bezahlt; hier ist die Trennungsmauer durchbrochen. Hier ist Gott
selbst in seinem Sohn gekommen und hat den Kampf bis zum Ende

ausgekämpft und die widergöttlichen Mächte geschlagen. Hier hat
Gott in Christo die Welt und die Menschheit mit sich selber
versöhnt.

Gott hat diese Welt in ihrer dunkeln und selbstgesuchten
Tiefe, in ihrer nackten Armut, in ihrer vollkommenen Machtlosigkeit

gesucht, Er selbst in seinem Sohn, und Er hat die Kluft
überbrückt. Er hat dem Menschen von neuem gesagt, dass die Welt,
die seiner Hände Werk ist, nicht aufgehört hat, seine Welt zu
sein. Und seine Welt kann weder fataler Mechanismus sein noch
ein blindes Spiel vernunftloser Kräfte; sie ist und bleibt Gottes
eigenes Werk, Gottes Eigentum, und kein Haar auf des Menschen

Haupt wird gekrümmt, kein Sperling fällt zur Erde ohne den

Willen dessen, der Vater ist. Die Mächte der Dämonen mögen noch

wüten, die Sünde möge wühlen, das Leiden möge quälen und der

Tod möge zuschlagen — alle diese Mächte sind überwunden und



— 119 —

die Offenbarung ihrer Macht ist ihr eigener Todeskampf. Die Kraft,
mit der Gott in Christo «die Seinigen» zu sich zieht, ist absolut und
entscheidend gegenüber aller Feindeskraft, die sich zwischen Ihn
und den Seinigen stellt. Niemand und nichts kann sie aus seiner
Hand reissen. — Und «die Seinigen» sind alle, die in Christo die
Versöhnung Gottes, seine vergebende Liebe annehmen. Sie sind
die Erlösten. Sie können es nicht verdienen. Sie können nur «im
Glauben» annehmen und durch den Heiligen Geist erfahren, dass
Gott «aus Gnade» erlöst und selig macht. Der Vater geht dem
verlorenen Sohn entgegen, und wenn er ihn ans Herz drückt, ist
jede Schuld vergeben und dahin und ist der Entartete wieder ganz
Kind des Vaters geworden. Der gute Hirt sucht das in der Wüste
verirrte Schaf und trägt es auf seinen Schultern in die beschützte
Herde hinein.

Noch einmal, wir argumentieren und apologetisieren hier
nicht. Wir sprechen das Zeugnis des Evangeliums nach, das mit
diesen kurzen Worten keineswegs erschöpft ist. Hinter dem
Evangelium der Erlösung liegt ja die Botschaft des neuen Lebens, das
durch den Heiligen Geist geleitet wird und das sich in der Gemeinschaft

der Heiligen konzentriert, in der Kirche, der Arche der
Rettung, die der Leib Christi ist, der aus ihm und durch ihn und in
ihm lebt; dieser Leib der Kirche, die das Evangelium durch die
Welt weiterträgt, als das Wort, in dem Gott selber spricht, und
die sein Heilsmysterium verwaltet, in dem der verherrlichte Herr
selber übermächtig handelt und die Seinigen ruft und heilt, sie

nährt und segnet, und ihnen die Zusicherung gibt, dass sein ewiges
Leben in sie hineingelegt ist. «Denn ich will — sagt der Herr —
dass, wo ich bin, diejenigen, die Du, Vater, mir gegeben hast, dort
mit mir sein mögen, damit sie meine Herrlichkeit schauen, die
Du mir gegeben hast» (Joh. 17, 24).

Welches ist der Gang des Evangeliums durch die Welt des

Jahres 51 — Wir stellen hier auch keine Ergebnisse fest. Wir
wissen, dass dieses Evangelium wie eine Befreiung, aber auch wie
eine Torheit und ein Ärgernis wirken musste. Hier konnte die
Weisheit der Welt die Achsel zucken und in ihrer hochmütigen
«Gnosis» erklären, dass Kreuz und Auferstehung, Sünde und Gnade
nicht in ihr System passten, — und sie tat es. Hier konnte die
Wundersucht sich an ihren eigenen Versuchen festklammern,
um das Heil zu finden durch Askese und Mysterien ; hier konnte die
Gesetzlichkeit sich auf eigene Gerechtigkeit berufen und sich an



— 120 —

der Botschaft, die dem Menschen jedes eigene Recht aus den Händen
schlägt, ärgern, — und sie taten es. Aber die Apostelgeschichte
spricht auf jeder Seite auch von denjenigen, «die das Wort
annahmen», und dort geht das Evangelium siegend, erlösend, heiligend

in die Welt hinein. Es gibt Herzen, die durch Theorie und
Mythos nicht befriedigt werden, die im Fatum oder in Fortuna, in
Schicksalszwang oder unberechenbarer Willkür nicht ruhen können,
die nur Frieden in der Gewissheit der Vergebung, in dem Glauben

an den Vater der Liebe finden können und in der Herrschaft
dessen, der wahrlich und allein Herr ist. — Und diese Herzen
öffnen sich im Osten und Westen, im nichtigen Philippi und in
der Weltstadt Korinth, unter Juden und Heiden, von den untersten

Schichten des Sklaventums an bis an den Hof der Kaiser.
Wir sagten vorher : menschliches Urteil kann schwerlich sagen,

dass Paulus Europa «bekehrt» oder dass das Evangelium in einem

Wellenschlag die Welt besiegt hat. Aber es wurde ein Feuer
entfacht, da und dort, klein aber lebendig, und wenn Gewalt versucht,
es auszutreten, oder hochmütige Verneinung es löschen will,
spritzen die Funken weit und breit herum und bilden neue Herde.
Ich denke an das merkwürdige Herrenwort: «Feuer bin ich
gekommen auf die Erde zu werfen, und was wollte ich lieber, denn
dass es schon brennte» (Luk. 12, 49). Nunwohl, das Feuer fing an
zu brennen, — das Evangelium ist auf dem Wege, es brennt und
heftet sich. Die Herrschaft des Allein-Herrn bricht sich durch,
das Königreich ist im Anmarsch, — Gott sei gelobt

Utrecht A. Rinkel


	Der Gang des Evangeliums durch die Welt im Jahre 51

