Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 41 (1951)

Heft: 2

Artikel: Der Gang des Evangeliums durch die Welt im Jahre 51
Autor: Rinkel, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404280

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 108 —

Der Gang des Evangeliums durch die Welt
im Jahre 51

Es bedarf wohl keiner weitern Auseinandersetzung, dass die
Jahreszahl im Titel des mir aufgetragenen Themas mehr oder we-
niger symbolisch ist !). Nicht nur steht die Chronologie der Ge-
schichte des &ltesten Christentums am allerwenigsten bis auf den
Tag genau fest, sondern auch ein Jahr — in casu das Jahr 51 —
ist zu kurz, um von einem «Gang durch die Welt» sprechen zu
konnen. Dennoch ist eine Welt vom Jahre 51 da, die zwar keine
andere ist als die vom Jahre 50 oder 52, aber die uns jetzt nach
19 Jahrhunderten anredet als diejenige Welt, in die der Apostel
Paulus als Apostel Jesu Christi und als Verkiinder des Evangeliums
seines Herrn, seines Kyrios, eintrat. Besser aber tun wir, wenn
wir keine Jahreszahl nennen und das Problem der neutestament-
lichen Chronologie auf sich beruhen lassen. Es ist in dieser Stunde
belanglos, dass die Bibelwissenschaft die Ereignisse der Kreuzigung
und Auferstehung auf das Jahr 28 oder 29 festlegt, dass sie das
Jahr 30 oder 31 als das Jahr der Bekehrung des Paulus und das
Jahr 48 als das des Apostelkonzils ansetzt, nach welchem Paulus
seine zweite Missionsreise antritt, die ihn bald nach Europa bringen
wird. Uns fesselt in diesen Tagen vor allem der Gedanke, dass vor
19 Jahrhunderten seine Apostelstimme sich in unserm Weltteil
horen liess und dass damit die Christianisierung Europas begann.

Bei solcher Betrachtung ergibt es sich, dass wir heute nicht
in erster Linie der Person des grossen Apostels gedenken wollen,
sondern dass wir uns dankbar iiber den Reichtum des Evange-
liums, das Gott uns in Christus geschenkt hat, freuen wollen. Ich
konnte mir vorstellen, dass der Apostel, wenn wir diese KErinne-
rungstage zur Verherrlichung seiner Person statt zur Ehre dessen

1) Dieser Vortrag wurde an der 1900-Jahresfeier des Ubertritts des
Apostels Paulus auf europiiischen Boden zur Verkiindigung des Evange-
liums um das Jahr 51 n. Chr. in der Domkirche in Utrecht von Herrn
Dr. A. Rinkel, Erzbischof von Utrecht, gehalten. Die Gedédchtnisfeier hatten
die protestantischen Kirchen in Verbindung mit der altkatholischen Kirche
der Niederlande am 1. April d. J. veranstaltet. Prof. Dr. K. H. Miskotte,
reformierter Universitiitsprofessor in Leiden, sprach iiber: «Das Evangelium
in der Welt vom Jahre 1951».



— 109 —

benutzen wollten, dessen Sklave er sich nannte, in unsere Mitte
treten wiirde, um, wie er und Barnabas in Lystra es taten, uns
zur Ordnung zu rufen mit seinem Wort: «Thr Minner, was macht
ihr da? Auch wir sind Menschen, schwach wie ihr, die euch pre-
digen, euch von diesen nichtigen Dingen zum lebendigen Gott zu
bekehren» (Apg. 14, 14).

Paulus ist der Mann des hartnickigen «Nicht ich, sondern die
Gnade Gottes» (1. Kor, 15, 10); der Mann, der, wie sehr er immer
vorausschaut und immer vorwiértsstrebt, niemals seine Vergangen-
heit vergessen wollte und der, obwohl er auf der vollen Autoritit
seines Apostolates bestand, sich dennoch «der Geringste der
Apostel» nannte, «nicht wiirdig, ein Apostel genannt zu werden»
(1. Kor. 15, 9). Und als er dlter geworden im Gefingnis seine Briefe
schreibt, reiht er sich einfach in die Schar der Gldubigen ein und
nennt sich «der Geringste der Heiligen» (Eph. 3, 8). Ja, er schitzt
sich noch geringer ein, wenn er als Greis seinem Timotheus schreibt,
dass er «unter den Siindern eine erste Stelle einnimmt» (1. Tim.
1, 15). Solch einen demiitigen Grossen unter den Grossen ehren wir
nicht durch unsere Bewunderung, sondern allein durch den Glauben
an die Botschaft, die ihm auferlegt war und die er uns gebracht hat.

«Die er uns gebracht hat» — dessen gedenken wir heute.
Paulus war der Bringer, besser noch, einer der Bringer, aber in
ihm gedenken wir aller, die «die frohe Botschaft» verkiindet haben.
Es ist vollkommen verstindlich, dass Paulus, wenn auch durch
Herkunft und Entwicklung ein Jude, sich dazu berufen fiihlte, das
Evangelium in Europa, und namentlich im alten Hellas, dem Herzen
und dem Herd der Wissenschaft und Kultur, der Weisheit und
Schonheit, zu verkiinden. Dennoch ist er von einer Unsicherheit
befangen, als er nach dem Apostelkonzil seine zweite Missionsreise
antrat. Wagt er es nicht, einen Beschluss zu fassen, oder will er
es nicht ? Seine Fiisse richten sich dem Osten. .. dem Norden zu —
es ist als ob er nach Gottes Stimme suche. Seit dem Augenblick,
da eine Stimme ihn auf dem Wege nach Damaskus niedergeworfen
hat, lisst er sich sein ganzes Leben lang wie ein Blinder fiihren.
Bald steht er am Strande des Agiischen Meeres in Troas, und dort
hort sein Geist den Ruf: «Komm heriiber und hilf uns!» Nach
wenigen Tagen landet er mit seinen Reisegefihrten in Neapolis,
reist nach Philippi weiter und fingt mit seiner Arbeit am néachst-
folgenden Sabbat an. Der Anfang ist nicht ermutigend; eine Hind-
lerin, Lydia, ist seine erste Schiilerin; eine kleine Gruppe wird



— 110 —

gewonnen, aber die Feindschaft der Welt erhebt die Faust, und
bald liegen Paulus und Silas gegeisselt im Kerker. Sie werden ent-
lassen, denn sie sind rémische Biirger, und sie stellen das Rechts-
prinzip iiber das der Wehrlosigkeit; aber ihre Arbeit wird hier so
erschwert, dass sie weiterziehen. Thessalonich und Beroea folgen.
Sie haben Erfolg, aber auch Kampf, Verfolgung und Flucht. Kleine
Kerngruppen sind gebildet, aber dennoch. .. welch eine viterliche
Liebe durchglitht seinen spiteren Brief an Philippi, seine Erst-
lingsgemeinde; und mit welch heiligem Ernste schreibt er zweimal
seinen Thessalonichern! Dann aber — es scheint als ob der Apostel
gerade deswegen nach Europa zog, so grosse Eile treibt ihn —
kommt Athen, der Brennpunkt aller Weisheit und Wissenschaft;
zwar seit Jahrhunderten seines Weltrufes, seiner Macht und seines
Reichtums beraubt, aber noch immer unbestreitbar der Mittel-
punkt, wo Philosophie und heidnische Religiositit einander durch-
dringen, bekimpfen und anregen. Wir wollen uns nicht dazu ver-
leiten lassen, uns bei der berithmten Rede auf dem Areopag auf-
zuhalten, in der er den Juden ein Jude, den Griechen ein Grieche
wurde und zu gleicher Zeit in einigen grossen, lapidaren Sitzen das
absolut Neue des Evangeliums der leeren Grosse des Heidentums
gegeniiberstellt als die Torheit Gottes gegeniiber menschlicher
Weisheit. Nur das eine sage ich: es scheint mir, Paulus habe hier
seine hochsten menschlich-natiirlichen Erwartungen gehegt, die
er enttiuscht vereitelt sah. Der Areopag, wo die Weisheit gering-
schitzig lacht, vertreibt den Apostel, und in einer vergessenen
Ecke dieser Metropolis menschlichen Geistes findet er nur einen
Dionysius und eine Damaris, einen Mann und eine Frau, die die
Torheit der Predigt annehmen. — Und nun folgt Korinth, das neue
Zentrum Griechenlands, von Rom geziichtet und propagiert, Sitz
des politischen Lebens und Mittelpunkt von Handel und Gewerbe,
eine Stadt ohne geistige Tiefe oder weise Besinnung, der ganzen
Welt offenstehend, kosmopolitisch nach Bevélkerung und Lebens-
anschauung, Stadt der schirfsten Gegensitze, wo unermesslicher
Reichtum und Luxus inmitten des elendesten Pauperismus und
Sklaventums glinzen; Sumpf, wo Krankheiten und Siinden aller
Welt wuchern, wo alles und jedes entartet. Der Gang des Paulus
nach Korinth gleicht einem Notsprung. Hier konnte doch nicht
die Welt sein, nach der sein hochentwickelter Geist strebte,. ..
und gerade hier wuchs «die Kirche von Korinth» hervor, wo der
Apostel mehr als anderthalb Jahre arbeitete, und wohin er spéter



— 111 —

zweimal zuriickkehrte. In dieser betérten, verwilderten, lockeren
Stadt ohne nennenswerte Tradition fasst die Wahrheit des Evan-
geliums festen Fuss; und welch grosses Sorgenkind diese Ge-
meinde dem Apostel auch wurde, ihr schreibt er zwei seiner grissten
Briefe, in denen zwar 6fters sein Zorn glitht und geisselt, aber mehr
noch aus seiner heissesten Zuneigung die Sprache der Engel redet
und die Tiefen Gottes sich entfalten.

Eigentlich ist dies das einzige, was wir von der apostolischen
Arbeit des Paulus in Griechenland wissen. Daneben liegt noch
seine lingere Arbeit in Ephesus und dann seine Reise nach der
Hauptstadt der Welt, der Roma aeterna, nach der sein Herz ver-
langte, wie er in seinem Brief an die Gemeinde so kindlich-leiden-
schaftlich bekennt (Rom. 1, 8-15). Hier aber erscheint er nicht
als freier Gesandter seines Herrn, der nun diese Weltstadt durch-
queren wird, sondern als ein gefesselter Gefangener, dem auf das
eigentliche Leben der schon gefestigten und grossen Gemeinde kaum
ein Blick gegénnt wird.

Nein, menschliches Urteil kann schwerlich sagen, Paulus habe
Europa «bekehrt», das Evangelium habe in einem grossen Wellen-
schlag die Linder am Mittelmeer, das Imperium Romanum iiber-
wunden. Wer Friichte sieht, kann im hochsten Falle behaupten,
dass die apostolische Stimme da und dort Widerhall gefunden,
dass das Feuer des Evangeliums einige weit zerstreute Herde ent-
facht hat, in denen zwar ein gewisses Leben gliihte, in denen aber
auch — man lese die apostolischen Briefe — das Leben von aussen
her und von innen aus unaufhérlich tédlich bedroht wurde. Es
klingt Midigkeit aus der Stimme, die am Ende des Lebensabends,
wenn auch in tiefem und starkem Glaubensfrieden, spricht: Ich
werde schon als Trankopfer ausgegossen, und die Zeit meines Auf-
bruches steht nahe bevor. Ich habe den guten Kampf gekdmpft,
den Lauf vollendet, den Glauben bewahrt... Nun erwarte ich
~nur noch den gerechten Richter (2. Tim. 4,7, 8).

Und dennoch spricht der Apostel von der «Fiille der Zeit», in
der Gott seinen Sohn gesandt hat (Gal.4, 4) und anderswo nennt
er diese plenitudo temporum ein Werk gottlicher Okonomie, eine
Frucht von Gott zubereitet, in der Gott die Absicht hat, «alles
in Himmel und auf Erden, unter ein Haupt, niimlich Christum,
Zusammenzubringen» (Eph. 1, 10).

Was ist «Fiille der Zeit ?» Diese Frage ist so weit und so tief,
dass sie hier nicht endgiiltig beantwortet werden kann. Fiir unsern



— 112 —

Zweck konnen wir uns darauf beschrinken, zu welcher Zeit hat
Paulus gesprochen, zu welcher Welt ist das Evangelium Jesu Christi
gekommen ? Auch in der Beantwortung dieser Frage sind wir durch
die uns zugemessene Zeit und die Art dieser Feier beschrinkt.
Paulus kam vom Judentum her. Trotz seines rémischen Biirger-
rechts, trotz seiner hellenisierten Geburtsstadt Tarsus, trotz seiner
Kenntnis der griechischen Sprache und der griechischen gedank-
lichen, kulturellen und religivsen Welt ist er Jude in Herz und
Gemiit geblieben, sowohl in der Art seines religiosen Denkens als
in den Ausgangspunkten seiner apostolischen Arbeit; aber dieses
alles ist «aus Christo wiedergeboren». «Beschnitten am achten
Tag, aus dem Geschlechte von Israel, aus dem Stamm Benjamin,
ein Hebrier geboren aus Hebriern, nach dem Gesetz ein Phari-
sier, nach meinem Kifer ein Verfolger der Kirche, nach der am
Gesetz gemessenen Gerechtigkeit ein untadeliger Mensch.» Aber
dieses alles — sagt er — gehort zum Fleische; dieses alles konnte er
sich als Gewinn anrechnen, aber er hat alles als Schaden geachtet
um Christi willen (Phil. 3, 5). Dieser Jude, dieser Pharisier, Schiiler
aus der Schule Gamaliels bricht aus dem Judentum seiner Zeit
hervor und tragt trotzdem die alten Glaubensschétze seiner Her-
kunft mit sich, weil sie nun in Christus ihre Erfiillung, ihre Fiille,
ihre Heilswirklichkeit erhalten haben. Hinter ihm steht das Juden-
tum, wie es vor ihm und vor dem Evangelium hinausgegangen ist,
um die Wege zu bereiten. Nicht nur in Palédstina mit seinen nicht
ganz zwei Millionen Einwohnern lebt dieses Volk, sondern seit
mehr als drei Jahrhunderten lebt es in der ganzen Welt zerstreut,
in einer Zahl von mehr denn vier Millionen; wie ein Paradox eines
selbstbewussten Exklusivismus mitten in einer Welt, die immer
mehr zu einem verflachenden Amalgam von Rassen und Vol-
kern, von Wissenschaft und Scheinweisheit, von Religion und
Kultur entartet. Das Judentum lebt darin, anziehend und ab-
stossend, scharmierend und irritierend, mit einem streng mono-
theistischen Glauben, der hochmiitig auf den heidnischen Aber-
glauben der Massen und auf das ergebnislose Theoretisieren der
Philosophen herabsieht; mit einem Sittengesetz, das sich streng
und unberiihrt inmitten einer liederlichen Sittenlosigkeit be-
hauptet, mit einem Schaffensdrang und einer hartnickigen
Selbstbehauptung, die in gleichem Masse fesselt wie sein regel
miissiger Sabbat der Frommigkeit und absoluter Arbeitsruhe in
einer Welt des Miissigganges einerseits und der ruhelosen Sklaven-



— 113 —

arbeit andererseits. Aber ein Judentum auch, das durch seinen
leidenschaftlich erwarteten, aber nicht anerkannten Messias mit
einem schneidenden «Wehe euch» verurteilt wurde, weil es in
seinen eigenen Geboten und Verboten zu ersticken drohte, weil
es in Selbstgerechtigkeit vor Hochmut schwindlig wurde, den Gott
des Himmels und der Erde in seine eigenen Volks- und Landes-
grenzen einengte, und seinen Messias und dessen kommendes
Reich an materielle, irdische, egoistische Interessen und Werte
band. Und dennoch wieder, gerade durch seine hochmiitige Selbst-
sicherheit, inmitten einer heidnischen Welt ein iiberall vorhandener
Kern von Gewissheit und Halt, von einem Zukunftsglauben und von
einem verantwortungsvollen und fundierten religiésen und ethischen
Leben, durch das es zwar vielerseits Widerwillen und Gering-
schitzung hervorrief, aber viel mehr noch heimliche Bewunderung
und offentliche Ehrfurcht erzwang. Es ist anfangs fiir das Christen-
tum eine Empfehlung und ein Gewinn gewesen, dass es in die
Heidenwelt vom Judentum her eingetreten ist.

Und nun diese Heidenwelt des Jahres 51, in die das Evange-
lium sich anschickte, das Wort des Heiles zu bringen. Es ist augen-
scheinlich ein geschlossenes Ganzes, das Romanum Imperium, ein
Reich der Macht und strenger Rechtsordnung, aber eine Macht,
die alle Zeichen der Gewalt an sich trug; eine Rechtsordnung, die
schon lange ihre Unbestechlichkeit durch die Praxis ihrer Diener
verloren hatte. Es war eine Welt des Friedens, die den Krieg nur
noch in ihren fernen Grenzgebieten im Osten und Norden kannte,
aber ein Friede, die keine Frucht der inneren Kultur und Ver-
edelung, sondern des Zwanges und der drohenden Gewalt war,
hinter denen die Schritte der Legionen erdrohnten. Eine Welt,
deren geistige Fiithrung und innere Krafte schon lingst den Héinden
des einstmals so stolzen Senatus Romanus entfallen waren, und
in der das pompose Césarentum zu einer verderblichen und tyran-
nischen Diktatur auswuchs und ein Spielball zwischen den Stiarksten
und den Schliusten wurde. Roma, das glinzende, das alles in
seinen Bann ziehende, ist das entstellte Haupt eines Weltreiches
geworden, das in geistiger Beziehung nicht mehr vom Haupt re-
giert wurde; die Stadt, wo der echte Romer verschwand und das
Kosmopolitische in den meist verflachenden Formen wucherte,
wo die aufgetiirmten Reichtiimer nicht das Krgebnis einer klugen
Okonomischen Einsicht, sondern die Frucht der réuberischen Er-
oberungstaktik waren, das Kennzeichen eines besorgniserregenden,

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2. 1951. 8



— 114 —

weit und breit wuchernden Pauperismus und die Quelle eines auf-
losenden Revolutionismus, der verzehrend in einem zum Problem
gewordenen Sklaventum weiterglomm.

In Rom selbst war Griechisch die Sprache der Bildung und der
Konvention, der Wissenschaft und der Religion geworden. Seit-
dem Alexander der Grosse Hellas nach dem Osten brachte und
umgekehrt die uralte mysteriose Geisteswelt des Ostens fir die
hellenische Welt erschloss, ist diese wunderliche Durchdringung
entstanden von ostlichem Leben und griechischem Denken, von
ostlicher reichschattierter Religiositdt und griechischer, vielseitiger
Kultur, die man Hellenismus nennt, der sich aber kaum in einigen
Worten oder in einer kurzen Definition umschreiben ldsst. Als die
romische Macht ihr Imperium schuf, war dieser Hellenismus schon
lingst vollendete Tatsache, so sehr, dass der romische Geist nichts
anderes zu seiner Bereicherung als seinen Zwang beizutragen hatte,
der diese hellenistische Welt zusammenhielt und ihren Kinfluss
zu verbreiten half. Die romische Welt sah ihren eigenen Charakter
in die durch sie selber eroberte Welt untergehen.

Es liegt ein Schein von Weitherzigkeit in der rémischen Auf-
fassung, die jede Religionsform duldet und sogar in Rom selbst
den Tempeln fremder Gotter Raum bietet, aber es ist doch vielmehr
der Beweis, dass die eigene Religiositit verflacht und ausgehohlt
ist. Und so ist es in der ganzen hellenischen Welt um das alte
Weltmeer. Nicht nur ist die Gotterfamilie Griechenlands mit der
romischen gleichgeschaltet, sondern sowohl Agypten als auch die
Linder des Ostens, Asien und Syrien, haben ihren religitsen
Glauben und ihre Mysterien, ihre Riten und Opfer, ihre Prozes-
sionen und Orakel iiber ihre Grenzen getragen und sie zum Gemein-
gut der Neugierde, des Emotionstriebes, des rastlosen Suchens
nach Wahrheit, nach Befriedigung und Erlosung der ganzen
Menschheit gemacht. Es herrscht ein schreckenerregender Un-
glaube, der im Glauben an die alten Gotter keinen Halt mehr
finden kann. Es herrscht eine materialistische Gleichgiltigkeit,
die sich keine geistliche Sorgen macht und den Tag mit seinem
Wohl und Weh pflickt. Es herrscht ein Aberglaube, geboren aus
Angst und unbewusstem innerlichem Bediirfnis, der in den Myste-
rienkulten des Ostens und Agyptens mit allem Ernst von Zucht
und Askese nach Reinigung, Erleuchtung und Erlésung strebt
oder auch sich der faulen Weisheit der weit verbreiteten Astrologie
ausliefert, Folge einer Schicksalslehre, die langsam aber unabwend-



— 115 —

bar alles geistige Leben erstickt, die Menschenwiirde entadelt und
das sittliche Leben seines Grundes und Zieles beraubt. Und trotz-
dem behilt der alte heidnische Gotterglaube seine Gewalt auf
Volk und einzelnen, auf Staat und Regierung, auf Amt und Ge-
sellschaft, wie eine Gewohnheit, in der man kaum glaubt, die aber
die Kraft einer moglichen Sicherheit besitzt, welche zwar vielleicht
nicht besteht, sicher aber nicht schadet.

Selbstverstindlich wurde die Kunst des Denkens betrieben. Viel-
leicht hat die Philosophie nie eine solche Bliitezeit erlebt wie in den
Jahrhunderten vor und wihrend des alten Christentums. Gewiss ist
das Denken bereichert und vertieft. Unvergleichlich und glorreich
bleiben die Namen und das Werk eines Sokrates, eines Platon und
eines Aristoteles. Jedoch, der Gott der Philosophen hat zwar das
menschliche der olympischen Go6tter abgestreift, aber damit ist
er in eine unerreichbare Ferne zuriickgedringt und zu einem Be-
griff verwischt. Die Philosophie hat den alten Gotterglauben unter-
graben und mit ihrer Dialektik entleert, aber die religitse Er-
neuerung, die sie erstrebte, hat nur ihre Unzuléinglichkeit erwiesen.
Mit einem gewissen Vorbehalt kann gesagt werden, dass in den
Tagen des Paulus die Lehre der Stoa die lauteste Stimme hatte.
Einige ihrer Anhédnger, wie Epiktet und Seneca, haben Worte ge-
sprochen, die fast christlich klingen und die christlich sein kénnten,
wenn der Gott, den sie verkiindeten, wahrlich der lebendige Gott
des Himmels und der Erde wire. Das ist er aber nicht und nir-
gends. Alles, was hier iiber Gott gelehrt wird, ist ein Begriff,
der dem Fatum unterstellt ist oder mit ihm identifiziert wird,
dem Fatum, dem Schicksal, dem Unabwendbaren, der Natur-
kausalitit, dem in sich selbst gezwungenen und alles zwingenden
Zwang, wo keine Frage beantwortet, keine Redlichkeit gefunden,
keine Sehnsucht gestillt, kein Gebet erhort wird oder werden
kann. Hier ist die Lebenshaltung zu einer Unempfindlichkeit,
zu einer Leidenschaftslosigkeit, zu einer Gelassenheit erstarrt,
die sich gegen alles anstemmt, was Verlangen und Zuneigung,
Sehnsucht und Liebe, Zielstrebung und Ideal dem Menschen
zur Sittigung und Entziickung schenken oder ihm als Unvoll-
kommenheit und Priifung auferlegen konnten. Hier wird das
Sittengesetz ein irrefiihrender anderer Name fiir Naturgesetz.
Hier wird das sittliche Handeln zu einer Anpassung an den unum-
ginglichen Gang der Wirklichkeit, ein Sich-mittreiben-lassen auf
dem unberechenbaren Strom des Fatums, das in den Sternen ge-



— 116 —

schrieben steht. Hier wird eine Wiirde des Menschen aufrecht-
erhalten, die noch weniger ist als ein Schatten. |

Es liegt in all diesem entstellten, wundersiichtigen religiosen
Leben, in diesem bohrenden, philosophischen Denken, in all diesem
uns als kindisch vorkommenden astrologischen Aberglauben eine
Sehnsucht nach Befreiung, nach Festigkeit, nach Erlosung, die ihre
Quelle in der Furcht vor der Wirklichkeit, in der Furcht vor der
Materie, in der Furcht vor der Welt, in der Furcht vor dem Kosmos
hat. Es ist ein fataler Dualismus da, aus dem man nie heraus-
kommt, einerseits eine wirkliche Welt, die den Menschen in ihrer
Gewalt hialt — und es ist eine bose Gewalt, damonischer Machte
und Krifte —, und andererseits eine Welt von Gott oder Gottern,
von unsterblichem Leben, mit der man sich wohl verwandt fiihlt
und die man zu erreichen sucht, sei es durch straffes Denken, sei
es durch die Reinigung der religiosen Mysterien, sei es durch die
Lebenshaltung der stoischen Gelassenheit, aber die man dennoch
nie in Wahrheit, in Sicherheit, in Ersittigung erreicht, indem man
auch dem Unsterblichkeitsglauben keine Gewihr und keinen In-
halt zu geben vermag. Denn — was steht schliesslich hinter Gott
und den Goéttern, wenn ihre Welt nur die eine Seite des Alls repri-
sentiert ? Welche ist schliesslich ithre Macht, wenn der Mensch und
seine ganze Existenz in der Gewalt der anderen Seite, der wider-
gottlichen Macht, gefangen ist ¢ — Es will uns scheinen, dass dies
auch eines der Motive ist fiir das Entstehen der Heldenverehrung,
der Menschvergotterung, der Gestaltung des «Heros», der das
gottliche in sich zu haben heisst und also Gott zu den Menschen
bringt. Der Kaiserkult von Rom ist am allerwenigsten eine KEr-
findung von Rom selbst, sondern eine Manifestation des uralten
Glaubens, dass die Gottheit sich in Menschen offenbaren kann,
eines Glaubens, der in den Propheten Israels seinen héchsten Aus-
druck und in der Menschenanbetung von Konigen und Kaisern
seine abgotterische Entartung fand. Die Welt sucht ihren Kyrios,
ihren «Herrn».

Diese erschreckend arme Welt, diese weinende, betorte, ver-
irrte, hungernde und unbefriedigte Zeit hat Gott fiir das Evan-
gelium seines Sohnes gebraucht. Hier wird das Wort gesprochen
von der «Fiille der Zeit». Man verstehe dies aber recht, denn es ist
keine Fiille, aus der nun als letzte Phase, als Bliite und Frucht das
Christentum erbliiht, sondern es ist eine Fiille, ein Erfiilltsein, ein
Krreichen der letzten menschlichen Grenzen, wo nun deutlich



— 117 —

wird, dass alles menschliche Suchen, Denken und Handeln nur
Machtlosigkeit offenbart und dass es keinen Weg gibt vom Men-
schen zu Gott, wenn nicht zuerst Gott einen Weg von sich aus
zum Menschen bahnt.

Und so und mit dieser Botschaft kommt das Evangelium,
das ohne Zweifel an das ankniipfte, was es vorfand, so wie auch
Paulus in Athen von dem Altar «fiir den unbekannten Gott» aus-
geht; nicht aber als ein neuer, nun entscheidender menschlicher
Schritt, als die Verlingerungslinie auf dem Weg, den alle mensch-
lichen Schritte schon bisher gezeichnet haben, sondern als der
gottliche Schritt, als das gottliche Wort, die gottliche Tat, die den
menschlichen Weg als einen Irrweg signalisiert und alles mensch-
liche Denken und Handeln in seiner Leere, Ohnmacht uad in
seinem Misserfolg entlarvt.

Wenn das Evangelium in der Person des Herrn Jesu Christi
selber, bald durch den Mund seiner Apostel, bald durch den des
Paulus im Europa des Jahres 51, bald durch den Mund und den
Dienst der Kirche Christi seinen Gang durch die Welt geht, wird
ein befreiendes Wort gehort, dass wahrlich und absolut erlésend
sein will.

Wir begrinden hier nicht und apologetisieren hier nicht.
Wir bezeugen nur dasjenige, was Gottes Boten vor uns bezeugt
haben. — Gott sendet seinen Sohn. Er greift in die Weltgeschichte
ein und bringt in dem Sohn die Menschheit zu sich zuriick, die
vergeblich und ohnméchtig ihn suchte, denn sie sieht IThn nicht
und kennt IThn nicht. Sein Sohn ist sein ewiges Bild, so sehr Ihm
gleich, dass, wer ihn sieht, den Vater sieht. Darum ist die aposto-
lische Arbeit: Jesum Christum predigen, denn das Evangelium st
Jesus Christus.

Mit einem Schlag entscheidet das Evangelium die Frage iiber
Gott und Gotter und verkiindet den Einen Gott, der aber kein
philosophischer Begriff, keine von ddmonischen Antigéttern be-
kimpfte Macht, kein Aquivalent eines kosmischen Weltenwiilzens,
kein unverstandenes, in sich selbst gebundenes, alles zwingendes
Fatum und kein Gott der Ferne ist, sondern der Lebendige Gott,
Schopfer des Himmels und der Erde, ohne dessen Willen nichts
besteht und nichts geschieht und dessen Wollen und Tun immer
gut ist, weil sein Wesen Liebe ist und jedes Geschoépf an seiner
Liebe Anteil hat. In nichts stand das Evangelium dem Heidentum
feindlicher gegeniiber als in dem Bekenntnis dieses Einen Gottes



— 118 —

und des Menschen als seines Geschopfes. Hier kann die Annéiherung
und die Grindung der Gemeinschaft nur von Gott ausgehen. Kein
Tun vom Menschen her, keine Kultur, kein Mysterienprozess, keine
Askese, keine astrologische Schicksalsbestimmung, keine Logik des
Denkens, keine Verdienstlichkeit des sittlichen Handelns koénnen
hier irgendeine Kraft oder ein Recht beanspruchen, wenn nicht
zuerst Gott kommt und seinen Willen als Richtschnur fiir den
Menschen offenbart.

Gott kommt in seinem Sohn, und dieser Sohn ist Jesus
Christus. Er, der gelitten hat und unter Pontius Pilatus gekreuzigt
worden ist, der auferstanden ist von den Toten und einen Namen
empfangen hat, der iiber allen Namen ist. Jesus Christus ist Herr,
so lautet das apostolische Zeugnis, und es fegt damit alle « Herreny,
Kyrioi dieser Welt hinweg, nicht nur die vergotterten Kaiser,
sondern auch alle Machte und Krifte, die der Aberglaube zwischen
Gott und Welt geschoben hat und als deren Spielball der Mensch
sich fiihlte. Jesus Christus hat alle Michte und Gewalten, irdische
und kosmische, sichtbare und unsichtbare, menschliche und iiber-
menschliche tiberwunden und ihnen ihre Ohnmacht iiberzeugend
dargetan. — Hr allein ist Herr. — Dieser Christus hat den Sieg
errungen in seinem Leben und Sterben, und sein Kreuz ist das
Zeichen dieses Sieges sowie das leere Grab der Auferstehung die
Offenbarung und Birgschaft dessen ist. Hier ist das Losegeld
bezahlt; hier ist die Trennungsmauer durchbrochen. Hier ist Gott
selbst in seinem Sohn gekommen und hat den Kampf bis zum Ende
ausgekdmpft und die widergottlichen Michte geschlagen. Hier hat
Gott in Christo die Welt und die Menschheit mit sich selber ver-
sohnt.

Gott hat diese Welt in ihrer dunkeln und selbstgesuchten
Tiefe, in ihrer nackten Armut, in ihrer vollkommenen Machtlosig-
keit gesucht, Er selbst in seinem Sohn, und Er hat die Kluft iiber-
briickt. Er hat dem Menschen von neuem gesagt, dass die Welt,
die seiner Hinde Werk ist, nicht aufgehort hat, seine Welt zu
sein. Und seine Welt kann weder fataler Mechanismus sein noch
ein blindes Spiel vernunftloser Krifte; sie ist und bleibt Gottes
eigenes Werk, Gottes Eigentum, und kein Haar auf des Menschen
Haupt wird gekriimmt, kein Sperling fallt zur Erde ohne den
Willen dessen, der Vater ist. Die Médchte der Ddmonen mégen noch
wiiten, die Siinde moge withlen, das Leiden moge quilen und der
Tod moge zuschlagen — alle diese Michte sind iiberwunden und



— 119 —

die Offenbarung ihrer Macht ist ihr eigener Todeskampf. Die Kraft,
mit der Gott in Christo «die Seinigen» zu sich zieht, ist absolut und
entscheidend gegeniiber aller Feindeskraft, die sich zwischen Thn
und den Seinigen stellt. Niemand und nichts kann sie aus seiner
Hand reissen. — Und «die Seinigen» sind alle, die in Christo die
Versohnung Gottes, seine vergebende lLiebe annehmen. Sie sind
die Erlésten. Sie konnen es nicht verdienen. Sie kénnen nur «im
Glauben» annehmen und durch den Heiligen Geist erfahren, dass
Gott «aus Gnade» erlést und selig macht. Der Vater geht dem
verlorenen Sohn entgegen, und wenn er ihn ans Herz driickt, ist
jede Schuld vergeben und dahin und ist der Entartete wieder ganz
Kind des Vaters geworden. Der gute Hirt sucht das in der Wiiste
verirrte Schaf und trigt es auf seinen Schultern in die beschiitzte
Herde hinein.

Noch einmal, wir argumentieren und apologetisieren hier
nicht. Wir sprechen das Zeugnis des Evangeliums nach, das mit
diesen kurzen Worten keineswegs erschopft ist. Hinter dem Evan-
gelium der Erlosung liegt ja die Botschaft des neuen Lebens, das
durch den Heiligen Geist geleitet wird und das sich in der Gemein-
schaft der Heiligen konzentriert, in der Kirche, der Arche der Ret-
tung, die der Leib Christi ist, der aus ihm und durch ihn und in
ihm lebt; dieser Leib der Kirche, die das Evangelium durch die
Welt weitertragt, als das Wort, in dem Gott selber spricht, und
die sein Heilsmysterium verwaltet, in dem der verherrlichte Herr
selber tbermichtig handelt und die Seinigen ruft und heilt, sie
nihrt und segnet, und ihnen die Zusicherung gibt, dass sein ewiges
Leben in sie hineingelegt ist. «Denn ich will — sagt der Herr —
dass, wo ich bin, diejenigen, die Du, Vater, mir gegeben hast, dort
mit mir sein moégen, damit sie meine Herrlichkeit schauen, die
Du mir gegeben hast» (Joh.17, 24).

Welches ist der Gang des Evangeliums durch die Welt des
Jahres 51?7 — Wir stellen hier auch keine Krgebnisse fest. Wir
wissen, dass dieses Evangelium wie eine Befreiung, aber auch wie
eine Torheit und ein Argernis wirken musste. Hier konnte die
Weisheit der Welt die Achsel zucken und in ihrer hochmiitigen
«Cnosis» erkliren, dass Kreuz und Auferstehung, Siinde und Gnade
nicht in ihr System passten, — und sie tat es. Hier konnte die
Wundersucht sich an ihren eigenen Versuchen festklammern,
um das Heil zu finden durch Askese und Mysterien; hier konnte die
Gesetzlichkeit sich auf eigene Gerechtigkeit berufen und sich an



— 120 —

der Botschaft, die dem Menschen jedes eigene Recht aus den Hénden
schlidgt, drgern, — und sie taten es. Aber die Apostelgeschichte
spricht auf jeder Seite auch von denjenigen, «die das Wort an-
nahmen», und dort geht das Evangelium siegend, erlosend, heili-
gend in die Welt hinein. Es gibt Herzen, die durch Theorie und
Mythos nicht befriedigt werden, die im Fatum oder in Fortuna, in
Schicksalszwang oder unberechenbarer Willkiir nicht ruhen kénnen,
die nur Frieden in der Gewissheit der Vergebung, in dem Glauben
an den Vater der Liebe finden kénnen und in der Herrschaft
dessen, der wahrlich und allein Herr ist. — Und diese Herzen
Offnen sich im Osten und Westen, im nichtigen Philippi und in
der Weltstadt Korinth, unter Juden und Heiden, von den unter-
sten Schichten des Sklaventums an bis an den Hof der Kaiser.

Wir sagten vorher: menschliches Urteil kann schwerlich sagen,
dass Paulus Europa «bekehrt» oder dass das Evangelium in einem
Wellenschlag die Welt besiegt hat. Aber es wurde ein Feuer ent-
facht, da und dort, klein aber lebendig, und wenn Gewalt versucht,
es auszutreten, oder hochmiitige Verneinung es loschen will,
spritzen die Funken weit und breit herum und bilden neue Herde.
Ich denke an das merkwiirdige Herrenwort: «Feuer bin ich ge-
kommen auf die Erde zu werfen, und was wollte ich lieber, denn
dass es schon brennte» (Luk. 12, 49). Nunwohl, das Feuer fing an
zu brennen, — das Evangelium ist auf dem Wege, es brennt und
heftet sich. Die Herrschaft des Allein-Herrn bricht sich durch,
das Konigreich ist im Anmarsch, — Gott sei gelobt!

Utrecht A. Rinkel




	Der Gang des Evangeliums durch die Welt im Jahre 51

