
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 41 (1951)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


62

Bibliographie

Asmussen, Hans: Maria, die Mutter
Gottes. Evangelisches Verlagswerk,
Stuttgart 1950. 62 S. Ceb. 4.50DM.
In einer Stunde, in der die Christenheit,

durch das Assumpta-Dogma des
Papstes gedrängt, aufs neue bemüht
ist, sich über den rechten Ort Mariens
in Lehre und Frömmigkeit
klarzuwerden, verdient das schon äusserlich
geschmackvoll ausgestattete Büchlein

besondere Beachtung. Der
bekannte Lutheraner Hans Asmussen
(Propst in Kiel, früher Leiter der Kanzlei

der EKD) sucht in irenischer
Haltung aus dem Geist der Schrift, der
Väter und Luthers das positive Wort
zu Maria zu sprechen. Er versteht es,
in oft neuartiger Weise und in geistreich

verdichteter Sprache aufhorchen
zu lassen. Es geht ihm darum, ob der
liberale Intellektualismus weiterhin
den christlichen Glauben zu einem
spiritualistischen, geschichtslosen
Christianismus verdünnt, indem er
Jungfrauengeburt und Muttergotteswürde
in historischer Literarkritik in Frage
stellt. «Ist Maria nicht die Mutter
Gottes, dann hat die Kirche aller Zeiten

sich geirrt — oder aber wir, die wir
der Maria diese Bezeichnung verweigert

haben, haben uns von der
allgemeinen christlichen Kirche getrennt. »

«Maria ist das Bindeglied, das Jesus
fest mit der Menschheit verbindet»
und jedem doketischen Verständnis
wehrt. «In Maria kommt die Reihe, die
mit Adam begann, zum Abschluss.»

Auch die römische Kirche wird
häufig gefragt. «Es kann uns nichts
an einer Maria liegen, die nicht aus
demselben Holz geschnitzt ist wie wir
selbst auch.» Stellt das behauptete
« Herausgonommensein aus der Sünde
von uns allen Maria nicht einseitig auf
die Seite Gottes » Im ganzen aber wird
in der Sehnsucht nach der Una Sancta
aller Scharfsinn von dem Verfasser
aufgewandt, um ein neues Verständnis
katholischer Auffassungen zu
gewinnen.

In diesem Bemühen setzt sich A.
zumindest häufig der Gefahr aus, miss-
verstanden zu werden, als begünstige

er römisch -katholische Auffassungen.
Es darf doch wohl in der Verteidigung
des natus e Maria virgine und der
Theothokos nicht übersehen werden,
dass den Vätern die Gottesmutterschaft

Mariens ein christologisches
Anliegen war. Auch die Jungfrauengeburt
ist weniger in sich selbst als zur Sicherung

der Fleischwerdung des Logos
wie auch als hinweisendes Zeichen auf
sio bedeutsam. — Häufig hat man den
Eindruck, als übernähme A. zu
unbesehen kühne, aus dem römischen
Wortschatz stammende Formeln
(«Ohne die Jungfrauschaft kein
Heil»). Fraglich erscheint, ob man
Maria in gleicher Weise wie Christus
in die geschichtsteleologische
Betrachtung einbeziehen darf (der Sinn
der Geschichte war Juda, Juda
nur wegen Maria). Manche
Aussagen sind nicht falsch, aber in ihrer
doppelsinnigen Anwendung nicht
vollgültig («man hat Jesus Christus nicht
ohne Maria»). — In der Frage der
Heiligen geht es nicht darum, ob wir
vertrauen, dass die Gemeinde weiss,
«in diesem oder jenem Fall sei dem
Herrn der Kirche Sein Werk an einem
Menschen so gelungen, dass die
Gemeinde durch dieses Werk erbaut
wird», — vielmehr lediglich darum,
dass wir wissen, es gibt Heilige, deren
Namen im Buch des Lebens, nicht
aber in unfehlbaren Heiligenkalendern
stehen. — Noch manches wäre da und
dort zu beanstanden, z. B. die durch
nichts gerechtfertigte, heute aber in
römischen Darstellungen so häufig
herangezogene typologische Ausdeutung

jedes Wortes und jeder Handlung
Mariens mit oft sehr weittragenden,
sich daranknüpfenden Spekulationen
— hier ist der Einstieg zu schwarmgeistiger

Mariologie — Trotz all dieser
Anmerkungen wird aber dieses Büchlein

eine wichtige Aufgabe — auch
in unsern Reihen — erfüllen können.
Es wird uns nötigen, Maria in die
Heilsgeschichte richtiger einzuordnen.
«Unsere Kritik an unsern römischen
Brüdern» — machen wir uns dies
Wort A. zu eigen — «ist so lange
schwach, wie wir wesentliche Momente



63

des biblischen Zeugnisses unbeachtet
lassen.» Gerade weil A. nichts
Fertiges bietet, nötigen seine Fragen, sie
neu zu durchdenken. Büchlein dieser
Art werden das Gespräch über den
Zaun in Gang zu halten vermögen.

Paul Pfister

Die Ostkirche und die russische
Christenheit. In Zusammenarbeit mit

hrsg. von Ernst Benz. Tübingen
1949. Furche-Verlag. 175 S.
(Evangelische Akademie. Stimmen zum
Gespräch der Kirche mit der Welt,
Bd. 28.)
Das vorliegende Büchlein, eine

Sammlung von fünf Aufsätzen, ist als
weiterer Beitrag zur Verbreitung
ostkirchlicher Kenntnisse in Deutschland

gedacht (vgl. die sehr
beherzigenswerte Aufzählung von Desiderata
auf diesem Gebiete durch E. Benz,
S. 100 f.). — Hildegard Schaeder:
«Kirche und Staat in Russland» (S. 7

bis 20) bemüht sich um die Klärung
einiger «historisch-prinzipieller Grundlagen

derheutigen kirchlich-staatlichen
Beziehungen in Sowjetrussland» und
einiger ostkirchlicher Grundbegriffe,
getragen von einem stark persönlichen
Verhältnisse zu diesen Fragen (S. 9
unten: «Ich glaube weder an
Konfession noch Union, ich glaube an die
Kraft des Hl. Geistes, der den Leib
Christi baut aus allen Konfessionen,
allen Unionen»). — In ihren
geschichtlichen Bemerkungen berührt
sie sich (besonders hinsichtlich des
«Dritten Rom») mit Ernst Benzens
übersichtlicher und anschaulicher
Skizze (Neudruck aus der «Ztschr. f.
Rei.- u. Geistesgesch.» I, 1948): «Die
russische Kirche und das abendländische

Christentum» (S. 99-140), die
besonders das evangelische Christentum

einschliesslich der sehr wirksamen
Strömungen des Pietismus und der
Erweckung behandelt. — Dazu gehört
als Gegenstück ein neuer Beitrag von
Ludolf Müller: «Die Kritik des
Protestantismus in der russischen Theologie

und Philosophie» (S. 21-58), eine
aufschlussreiche Vorschau auf grössere
Arbeiten des Vf. «von dem
Standpunkte aus, auf den er durch die
Fügung seiner Geburt und seiner Erziehung

gestellt wurde » (von seiner
Überzeugung spricht der Vf. dabei nicht).

«Menschenwürde und Menschen-
recht in der Geistesgeschichte der Ost¬

kirche» (S. 59-98), ebenfalls von Benz,
sucht diesem Problem innerhalb der
russischen Kirche anhand der
orthodoxen Mission unter den heidnischen
«Fremdstämmigen» vom 13./14. Jh.
an nachzugehen, die man aber
angesichts des Islams wohl nicht als die
«härteste und sprödeste» wird
bezeichnen können (zu S. 76). Auch sonst
wird die Missionstätigkeit etwas
idealisiert: Wirtschaftliche Verlockungen
hat es schon vor 1700 gegeben l) (zu
S. 68, 72), und die Rückkehr erst im
17., besonders im 18. Jh. getaufter
Familien zum Islam Ende des 18. Jh.
wird man nur durch die mangelnde
Zeitspanne einer inneren Verwurzelung

im Christentum begründen dürfen,

einer Zeitspanne, die den im
17. Jh. getauften Familien bis um
1784 zur Verfügung stand und sie
ganz im Glauben an den Erlöser
verwurzelt sein liess, so dass ein inneres
Bedürfnis zur Rückkehr zum Islam
nicht mehr vorlag. Darüber hinaus
wird man sich fragen müssen, ob man
nicht — gerade angesichts der allmählichen

Verwurzelung in mehreren
Generationen — um der Wahrheit der
christlichen Verkündigung willen für
die erste Generation nicht auch
wirtschaftliche Vorteile als ersten Anreiz
für gerechtfertigt halten will 2). — Im
Fortgang seines Aufsatzes beschäftigt
sich Benz mit dem Problem der
Menschenwürde in der orthodoxen Liturgie

und den Werken Dostoevskijs und
Vlad. Solov'ëvs, die alle — im Gegensatz

zum Protestantismus, wie B.
hervorhebt — deren Erfüllung mehr in
der dienenden Nächstenliebe sehen
(im Sinne von Martin Luthers «Ein
Christenmensch ist ein dienender
Knecht aller Dinge und jedermann
Untertan»),

Darüber vgl. mit genauen Belegen Bertold
Sputer: Wolga-Tataren und Baschkiren unter
russischer Herrschaft, im «Islam» XXIX (1949),
S. 142-216.

2) Einige Verbesserungen (in der Umschrift
des Vf.): S. 68, Z. 2 von unten: lies «Imämen»;
S.70, Z. 8: «Schatz*»; S. 71, Z. 5: « Selenginsk » ;

Z. 12/13: « Leszcz^/nski » ; S. 75, Z.l: « unalase/rka»;
Z. 13: 1867 (statt «Ende des 19. Jh.»); Z. 18:
Korjaken. — Tschingis Chans Reich reichte nicht
bis an die Karpaten (S. 108 Mitte); die Schlacht
an der Kalka war 1223 (ebd.); bei Liegnitz
kämpfte Heinrich II. (S. 109); Iwan IV. regierte
seit 1533 (vgl. die vorhergenannte Regierungszeit;
S. 116). — Wladimirs des Hl. Gattin Anna war
nicht die Schwester der deutschen Kaiserin Theo-
phano (S. 105), vgl. dazu zuletzt Franz Böiger:
Wer war Theophano? im «Hist. Jahrbuch» 62/9
(1949), S. 646-65S.



64

Rudolf Schneider: «Vom Wesen der
ostkirchlichen Liturgie» (S. 141-172)
schliesslich befasst sich mit der Eucharistie

als deren Kernstück und
beschreibt sie in ostkirchlicher Auffassung

als «Darbringung des allgenug-
samen Opfers durch Christus selbst»
(S. 151), als Teilnahme der irdischen
Gemeinde an himmlischem Geschehen
und als Herzstück orthodoxen Denkens

und Dogmas.
Hamburg Bertold Spuler

Karl Friz: Die Stimme der Ostkirche.
Stuttgart 1950. Evangelisches
Verlagswerk. 175 S. 7.20 DM.
Dem Bedürfnisse immer breiterer

Kreise innerhalb der Deutschen
Evangelischen Kirche, sich ein Bild von der
Orthodoxie zu machen und zu einem
Austausche in der Erfahrung christlicher

Glaubenswahrheiten zu
gelangen, kommt der württembergische
Pfarrer K. F., der 1932-37 in Beirut
als Geistlicher tätig war und dann in
langer Kriegsgefangenschaft 1945 bis
1948 mit orthodoxen Menschen
zusammenkam, durch eine Zusammenstellung

kennzeichnender Abschnitte
orthodoxen Schrifttums entgegen. Er
bringt (S. 83-146) Stellen aus
griechischen und syrischen Kirchenvätern
(auch orient-christlichen) Ritualen und
aus neuzeitlichen russischen
theologischen und profanen Schriften
sowie Starzen-Aussagen (Verzeichnis
S. 174 f.), die er um kennzeichnende
Problemgruppen ordnet (Gebet;
Johannes Chrysostomos; Grenze der
Theologie/Weg des Glaubens ;
Menschwerdung des Logos; Gottes Weg mit
Mensch und Welt ; Wesen der Kirche ;

Staat und Kirche; Bilderverehrung;
Beurteilung der reformatorischen
Kirchen; Bedeutung der Tradition im
Protestantismus) und mit den Kapiteln

«Frömmigkeit der Ostkirche,
Gestalt und Wort» sowie «Ausklang»
(meist Mystisches; Athos) beschliesst.

Eine solche Zusammenstellung ist
von wesentlichem Werte für den, der
sich als Aussenstehender mit dem Ge~.
dankengute der Orthodoxie vertraut
machen will: die Unterordnung unter
leitende Themen bringt trotz der
Verschiedenheit der Quellen eine einheitliche

Linie in die Auswahl. Nicht
unbedenklich hingegen ist eine
derartige Aufreihimg von recht disparaten

Stücken dann, wenn man ein Bild der
geschichtlichen Entwicklung in der
Begegnung zwischen Orthodoxie und
Protestantismus (S. 9-22), ein solches
des Lebenslaufs der Orthodoxie und
ihrer Gogenwartslage (S. 23-34) und
der Grundzüge ihrer Weltanschauung
(S. 35-82) geben will. Die wahllose
Zusammenstellung von Belegstellen
aus dem oben genannten Kreise des
Schrifttums bringt die Gefahr mit sich,
beim Leser könne der Eindruck
entstehen, als ob das gesamte orthodoxe
Schrifttum aller Jahrhunderte eine
einheitliche Linie einhalte : eine
Anschauung, die natürlich irrig wäre.
Will man die Zeugnisse ganz disparater
orthodoxer Literatur aneinanderreihen

(was zur Hervorhebung ihrer
Unterschiedlichkeit, aber auch ihrer
fallweisen Übereinstimmung durchaus
erwünscht sein kann), so ist ein
Abschnitt über die Entwicklung des
orthodoxen theologischen Denkens
unerlässlich. Er sollte dem Büchlein bei
einer eventuellen Neuauflage unbedingt

beigegeben werden und hätte
das oben angedeutete Problem in den
Vordergrund zu stellen. Er hätte aber
auch zu bedenken, dass die orthodoxe
Theologie im Mittelalter keineswegs
verkümmert war, dass man also den
weiten Bereich des eigentlich byzantinischen

sowie des mittelalterlichen
und frühneuzeitlichen slawischen
Schrifttums ebensowenig übersehen
darf wie die moderne griechische Theologie;

so wie man in der Zeittafel
(S. 168/70) nicht einen kühnen Sprung
vom 13./14. Jh. zum Jahre 1925 tun
kann und wie der Überblick über den
gegenwärtigen Bestand (S. 167 f.) der
Orthodoxie einer gründlichen Bereinigung

bedürfte (schlimmster Fehler:
die bulgarische Kirche als Exarchat
von Konstantinopel!). — Freilich ist
eine solche kritische Geschichte der
orthodoxen theologischen Entwicklung

trotz allen Vorarbeiten und
Synthesen noch ein Desiderat moderner
Forschung; aber eine emotionale und
für ihren Zweck berechtigte Sammlung
orthodoxer theologischer Zeugnisse
sollte den Leser über diesen
Tatbestand und die dadurch gegebenen
Schwierigkeiten eines Verständnisses
orthodoxen Wesens nicht im unklaren
lassen.

Hamburg Bertold Spuler
Gedruckt bei Stämpfli & Cie., Bern


	Bibliographie

