
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 41 (1951)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


47 —

Kirchliche Chronik

Tagung des Zentralausschusses des Ökumenischen Rates der
Kirchen in Toronto vom 8.-15. Juli 1950 *). Aus dem Bericht des Generalsekretärs

notieren wir folgende Sätze:

Der Ökumenische Rat der Kirchen muss «jede sich bietende Gelegenheit»

ausnutzen, um «mit den Christen hinter dem Eisernen Vorhang
Fühlung zu behalten. Die Christen in den kommunistischen Ländern sind
heute in der Gefahr, vergessen zu werden, und dies in dem Augenblick,
da der Kampf der Geister seinen Höhepunkt erreicht hat und sie die harten,
aber wunderbaren Aufgaben lernen, die der gesamten Christenheit zu
einer Bereicherung werden sollten. Darum müssen in der christlichen
Fürbitte alle die Männer und Frauen eingeschlossen werden», welche
«die Opfer totalitärer Anstrengungen geworden sind, die Stimme der
Kirche zum Schweigen zu bringen» oder «die der Sache des Christentums
die Treue bewahrt haben und gegen den Atheismus in seinen verschiedenen
Formen ankämpfen. Solche Kirchenführer «werden oft verkannt, weil ihre
sozialen und politischen Entscheidungen anders als die von der Majorität
der abendländischen Christenheit angenommenen ausfallen, die in geistiger
und moralischer Hinsicht Verwirrung schaffen, indem sie versuchen, ihr
Christentum mit weltlicher oder gar mit antichristlicher, totalitärer
Denkungsart zu vermischen.»

Die Lehrgrundlage des Weltkirchenrats, betonte der Generalsekretär
weiter, werde gleichzeitig von den Fundamentalisten und den Modernisten
angegriffen, wie auch der Ökumenische Rat in politischer Hinsicht als

ein Werkzeug des Kapitalismus und des Kommunismus kritisiert worden
ist. Deshalb sollten, so oft sich dazu eine Gelegenheit bietet, «diese
verkehrten Ansichten über den Weltkirchenrat richtiggestellt» und seine

Zielstrebungen so dargetan werden, «dass für irgendwelche Missdeutungen
kein Anlass bestehen bleibt», ausser sie kommen von denen, die durch
ihre eigenen Vorurteile mit Blindheit geschlagen sind. Die Aufgabe des

Weltkirchenrats muss so deutlich gemacht werden, dass «die irreführende
Auffassung, er sei oder wolle eine Superkirche werden, für alle Zeit
ausgeschlossen ist». Vor der im englischen Sprachgebrauch üblichen
Bezeichnung «World Church» (Weltkirche), die eine solche Konfusion
angestiftet hat, muss ausdrücklich gewarnt werden. Die Mitarbeit im Öku-

*) World Council of Churches. Minutes and Reports of the Third Meeting
of the Central Committee Toronto, Genf 1950, vgl. ök. P. D. No. 28/29. 30. Juli
1950.



— 48 —

menischen Rat der Kirchen setzt die Bejahung einer anderen
Verantwortung voraus: nämlich «ernsthaft nach den Mitteln und Wegen zu
forschen, wie wir zusammen der wesentlichen Einheit der Kirche in Christus
Ausdruck verleihen können...» In vielen Kreisen einschliesslich kirchlicher

Kreise ist der Unterschied zwischen der Aufgabe der Kirche und der

Aufgabe des Staates vergessen. Und es ergibt sich heute in allen sozialen
und politischen Situationen die grosse Versuchung, «die Botschaft der
Kirche den vorherrschenden politischen und ideologischen Strömungen
anzupassen». Der Ökumenische Rat muss «in diesem Stimmengewirr
seinen Weg suchen und danach trachten, zu einem Widerhall dessen zu
werden, was der Herr der Kirche sagt».

Es hiesse sein innerstes Wesen verraten, wollte er in die politische
Sphäre eintreten. «Nicht weil der Weltkirchenrat fürchtet, sich zu
verpflichten, sondern weil er sich in noch stärkerem Masse an die Sache

Christi verpflichtet weiss, die über alle menschlichen Dinge hinausragt
und grösser ist als alles, was Menschen tun können.» Das letztgültige
Kriterium der Tätigkeit des Weltkirchenrats ist, «ob sie überzeugungskräftig

genug ist, damit die Welt, die heidnische Welt unserer Tage, deutlich
erkenne, dass es eine Erlösung gibt aus dem Ameisenhaufen des totalen
Staates, aber auch aus der Verzweiflung angesichts einer hemmungslosen
Selbstsucht. Dies kann kein auf den sog. religiösen Lebensbereich
beschränktes Zeugnis sein, sondern muss in einer Welt der totalitären
Systeme ein überzeugendes totales Zeugnis' werden. In einer Welt, wo
das menschliche Leben allenthalben durch politische und soziale

Voraussetzungen geformt wird, müssen wir um Gottes und um des Menschen
willen uns mit den grossen sozialen Problemen unseres Zeitalters
auseinandersetzen'.» Darum «behalten sich die Kirchen das Recht vor, das

Wort Gottes allen Völkern und allen Regierungssystemen zu verkündigen.
Sie wollen, unabhängig von den Staatenformen, in denen sie leben,
miteinander in engerer Gemeinschaft bleiben.»

Der Ausschuss verurteilte in Resolutionen alle die Massnahmen, die

von Regierungen, Kirchen und andern Körperschaften zur Einschränkung
der Glaubensfreiheit unternommen werden. Er fasste eine Resolution zu
den Vorgängen in Korea und zur gegenwärtigen Lage in der Welt. Er
erliess ferner nach einer ausführlichen Diskussion eine Erklärung, die

von den Mitgliedskirchen erörtert werden soll und in vier Punkte
zusammengefasst ist:

Die Kirche, die Kirchen und der Ökumenische Rat.

i. Der Ökumenische Rat ist keine «Super-Kirche» und wird es nie
werden. Er hat weder die Autorität noch den Wunsch, den ihn
konstituierenden Kirchen eine bestimmte Anschauung oder Handlungsweise
aufzunötigen. Diese behalten die Freiheit, und zwar eine jede unter ihrer



_ 49 —

eigenen Leitung, den Entschliessungen des Rates Folge zu leisten oder
nicht. «Die Autorität des Rates beruht lediglich auf dem Gewicht, das er
im Zusammenwirken mit den Kirchen kraft seiner Weisheit geltend machen
kann. »

2. Der Ökumenische Rat der Kirchen setzt sich zusammen aus über
150 Kirchen. Alle diese Kirchen glauben, dass sie in einer engeren Gemeinschaft

miteinander stehen sollten, als dies heute der Fall ist. Aber sie
stimmen nicht durchweg überein, welche Form die von ihnen erstrebte
Einheit erhalten soll. Die Antwort auf diese Frage ist eines der Dinge, um
dessen Erörterung willen die Kirchen im Ökumenischen Rat zusammenkommen.

Bestimmte Kirchen verhandeln gelegentlich selbst über die
Modalitäten ihres engeren Zusammenschlusses. Die Verhandlungen hierüber
gehören nicht in den Wirkungsbereich des Rates, doch sind sie ein
Nebenprodukt der freundschaftlichen Beziehungen, die die Kirchen durch ihren
Kontakt im Ökumenischen Rat entwickeln.

3. Was die Deutung des Begriffs «Kirche» anlangt, so bestehen
zwischen den Mitgliedskirchen des Rates die verschiedensten Anschauungen.
In dem traditionellen Glaubensbekenntnis, an dem die meisten Kirchen
festhalten, findet sich der Satz: «Ich glaube an die Eine Heilige Allgemeine
Christliche Kirche. » Einige Kirchen, wie die Orthodoxe Kirche des Ostens,
die im Ökumenischen Rat vertreten sind, oder die Römisch-Katholische
Kirche, die ihm ferngeblieben ist, beziehen dieses Glaubensbekenntnis auf
sich selbst, so dass die anderen Kirchen demnach nicht im vollen Sinne
des Wortes « Kirche » sind. Andere Kirchen glauben, dass « die Eine Heilige
Katholische Kirche» die Summe der sich als Christen bekennenden
Menschenseelen darstellt. Ein vermittelnder Standpunkt wird von verschiedenen

Gruppen vertreten wie die Lutheraner, die Anglikaner usw. Der
Weltkirchenrat jedoch steht offen zu einer Mitgliedschaft von Kirchen, die

irgendeiner dieser Auffassungen huldigen und auch er selbst vertritt
keine andere Meinung. Er ist die Gemeinschaft, innerhalb welcher alle

diese Auffassungen erörtert werden.

4. Die dem Ökumenischen Rat angeschlossenen Kirchen wissen sich

vereint in der gemeinsamen christlichen Lehre von dem göttlichen
Charakter Jesu Christi. In der Verfassung des Rates heisst es, dass er «eine

Gemeinschaft von Kirchen ist, die unseren Herrn Jesus Christus als Gott
und Heiland anerkennen». Dieses übereinstimmende Bekenntnis aller

Mitgliedskirchen macht es ihnen möglich, in Gemeinschaft miteinander

zu leben, wobei ihnen die Aussprache über das Trennende und die Mittel
seiner Überwindung anheimgestellt bleibt.

Der Ausschuss behandelte ferner das Problem der Rassendiskriminierung,

wandte sich gegen die Ausbeutung solcher Völker, die sich nicht
selbst regieren können, und stimmte «tief bewegt von dem endlosen Leiden
der Millionen Flüchtlinge aller Welt» einer Erklärung zu, die alle Christen
«an ihre unausweichliche Pflicht» erinnert, denen zu helfen, «denen bei-

Internat. Kirch]. Zeitschrift. Heft 1, 1951. 4



— 50 —

zustehen, die ohne eigenes Verschulden Heim und Vaterland verloren
haben». Endlich wurde den Christen in Korea ein Grusswort geschickt.

Die zweite Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen
wird in der zweiten Augusthälfte 1953 in der «Northwestern Universität»
in Evanston, 111. (USA.) abgehalten. Dem Thema der Konferenz wird
das Bekenntnis zugrunde liegen, dass «Jesus Christus, der Herr, die
einzige Hoffnung für die Kirche und für die Welt ist».

Die Eingliederung der Weltkonferenz für Glauben und
Verfassung in den Ökumenischen Rat der Kirchen. Die zweite
Weltkonferenz für Glauben und Verfassung 1937 in Edinburg hatte beschlossen,
sich mit der Weltkonferenz für praktisches Christentum zu vereinigen,
was im «Ökumenischen Rat der Kirchen» geschehen ist. Der Beschluss
geschah unter der Bedingung, dass ihre bisherige Arbeit innerhalb der neuen
Organisation selbständig weitergeführt werden könne. Das ist ihr durch
die Verfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen eingeräumt worden.
In der Verfassung heisst es im Abschnitt VI : « Im besondern soll die
Vollversammlung Sorge tragen, dass durch entsprechende Kommissionen die

Tätigkeit der ökumenischen Bewegungen für «Glauben und
Kirchenverfassung» und für «praktisches Christentum» fortgeführt wird. Es soll
eine Kommission für «Glauben und Kirchenverfassung» geben, die den

Forderungen der zweiten Weltkonferenz für «Glauben und
Kirchenverfassung» von Edinburg wie folgt entsprechen soll:

1. Der Ausschuss des Ökumenischen Rates für «Glauben und
Kirchenverfassung» soll in erster Linie aus dem durch diese Konferenz ernannten
Fortsetzungsausschuss bestehen, im Fall weiterer Ernennung von
Mitgliedern des Ausschusses «für Glauben und KirchenVerfassung» sollen
die Ernannten stets Glieder der Kirchen sein, die der Einladung der

Bewegung für «Glauben und KirchenVerfassung» an «alle christlichen
Gemeinschaften der Welt, die unsern Herrn Jesus Christus als Gott und
Heiland annehmen», entsprechen.

2. Die Arbeit des «Ausschusses für Glauben und KirchenVerfassung»
soll unter der besonderen Verantwortung eines theologischen Sekretariates

weitergeführt werden, das nach Rücksprache mit dem Ökumenischen Rat
ernannt wird und in enger Zusammenarbeit mit dessen anderen Sekretariaten

vorgeht. Der Rat soll nach vorheriger Rücksprache mit dem Ausschuss

angemessen finanzielle Vorsorge für die Arbeit des Ausschusses treffen.

3. In Angelegenheiten, die das Gebiet von «Glauben und
Kirchenverfassung» betreffen und von gemeinsamem Interesse für alle Kirchen
sind, soll der Rat stets in Übereinstimmung mit der Grundlage handeln,
auf der die Konferenz für «Glauben und Kirchenverfassung» einberufen
wurde und geleitet wird» 1).

x) Siehe Die erste Vollversammlung des ökumenischen Rates der Kirchen
in Amsterdam V, S. 269 f.



__ 51 —-

Auf der ersten Sitzung, die «die Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung» nach der Amsterdamer Tagung abgehalten hat, hat sie sich
eine «Konstitution» gegeben. Im Art. 3 werden die Aufgaben der
Kommission wie folgt umschrieben *) :

1. Gründliches Studium jener Unterschiede in Lehre und Verfassung
zwischen den Kirchen, die ihrer Einigung im Wege stehen, und eventueller
Möglichkeiten für die Beseitigung dieser Schwierigkeiten; diese Aufgabe
soll von theologischen Kommissionen durchgeführt werden, die Berichte
hierüber ausarbeiten sollen, um sie Weltkonferenzen für Glauben und
Kirchenverfassung vorzulegen.

2. Die Verkündigung der Einheit der Kirche Christi und der
Verpflichtung der einzelnen Kirchen, diese Einheit nicht nur in gemeinsamer
praktischer Arbeit auszudrücken, sondern auch dadurch, dass sie als Glieder
des Einen Leibes Christi miteinander leben; ferner soll die Kommission
dafür Sorge tragen, dass alle Kirchen über Schritte zur Einigung informiert

werden, die in irgendeinem Teil der Welt unternommen werden.

3. Verständigung des Rates, wenn nach der Meinung der Kommission
ihre Studien einen Punkt erreicht haben, wo die Kirchen aufgefordert
werden sollten, besondere Vertreter zwecks Überprüfung zu einer hiefür
einberufenen Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung zu
entsenden.

Nach Art. 4 soll die gesamte Tätigkeit der Kommission mit den vier
Grundsätzen übereinstimmen, auf denen die Arbeit der Bewegung für
Glauben und Kirchenverfassung beruhte, und zwar:

1. Ihre Hauptaufgabe ist, die Kirchen aus ihrer Vereinzelung heraus

zu einer Bewegung zu führen, in der von keiner Kirche verlangt wird, ihren
Überzeugungen untreu zu werden oder Kompromisse zu machen, sondern

einzig zu versuchen, ihre Anschauungen den andern darzulegen und sich

zu bemühen, deren Gesichtspunkte zu verstehen. Unüberbrückbare
Meinungsverschiedenheiten sollen ebenso offen verzeichnet werden wie

Übereinstimmungen.

2. Ihre Konferenzen sollen Konferenzen von Abgeordneten der
verschiedenen Kirchen sein, die diese von Amtes wegen mit ihrer Vertretung
beauftragt haben.

3. Einladungen zur Teilnahme an diesen Konferenzen sollen gesandt
werden an «alle christlichen Körperschaften in der ganzen Welt, die unsern
Herrn Christus als Gott und als Heiland anerkennen».

4. Nur die Kirchen selbst sind befugt, der Wiedervereinigung dadurch

praktisch näherzutreten, dass sie in Unterhandlungen miteinander treten.
Es ist nicht Aufgabe der Bewegung, Pläne zu entwerfen und den Kirchen
zu sagen, was sie tun sollten, sondern nur als Gehilfin der Kirchen Vor-

x) World Council of Churches. Commission on Faith and Order. Meetings
of Amsterdam and Baarn (Holland) 1948. New Series No. 1, S. 67. Es liegt jetzt
die deutsche Übersetzung vor, vgl. IKZ 1950, S. 114 ff.



— 52 —

arbeit zu leisten, indem sie Missverständnisse wegräumt, Hindernisse der
Wiedervereinigung erörtert und Berichte herausgibt, die den Kirchen zur
Billigung unterbreitet werden. Nach dem Art. 5 steht es der Kommission
frei, Gebiete zu studieren, die nach ihrer Ansicht unter die Anforderungen
von 3, 1 fallen. Sie soll aber neue theologische Kommissionen zur Inangriffnahme

neuer Studiengebiete nur nach Beratung mit der Studienabteilung
einsetzen.

Vorbereitungen auf die Weltkonferenz für Glauben und
Kirchenverfassung in Lund im Jahre 1952. Im Einladungsschreiben zu dieser
dritten Weltkonferenz für Glauben und Verfassung wird ihre Aufgabe
wie folgt umschrieben: «Die Aufgabe der Konferenz wird die Erörterung
von Hindernissen sein, wie sie durch Unterschiede der Stellung zu Fragen
des Glaubens und der Kirchenverfassung in folgenden Punkten
hervorgerufen werden: Die Kirche im Heilsidllen Gottes, a) Das Wesen der Kirche.
b) Unterschiedliche Gestaltung des Gottesdienstes, c) Hindernisse der
Gemeinschaft am Tisch des Herrn. Über den Stand der Vorarbeiten gibt
das Protokoll der Sitzung des Exekutivausschusses, die vom 9. bis zum
11. September 1950 in Bièvres (Frankreich) stattgefunden hat, Aufschluss 1).

Der Bericht der Kommission zum Studium der gottesdienstlichen Formen
hat seine endgültige Fassung noch nicht erhalten, doch sind die nötigen
Massnahmen getroffen. Die für den Studienband vorgesehenen Abhandlungen

sind noch nicht vollzählig. Die Kommission hat einen Unter-
ausschuss zum Studium des Glaubenslebens eingesetzt und hat sich mit
Vorschlägen für die Errichtung einer liturgischen Zentrale befasst. Weiter
vorgeschritten ist der Bericht der Kommission zum Studium der Kirche.
Dazu wird die Kommission drei Bände veröffentlichen. Der erste Band
ist eine Untersuchung der biblischen Lehre über die Kirche, der zweite
Band schildert die Lehre von der Kirche durch die Jahrhunderte und der
dritte Band wird die Auffassung der Kirche enthalten, wie sie die christlichen

Kirchen der Gegenwart vertreten. Der Sekretär Dr. Hodgson glaubt,
dass den beiden ersten Bänden grosse Bedeutung zukomme, bezweifelt
jedoch, dass ihnen die gleiche Bedeutung zukomme wie dem dritten Band.

Von den Delegierten, die nach Lund gehen würden, würden seiner

Meinung nach nur wenige diese Bände lesen. Grösseren Wert würden die
beiden ersten Bände haben. Die Kommission zum Studium der
Interkommunion hat ihren Bericht vollendet, nicht aber den Studienband, der
aber einen guten Fortgang nehme und besonders wertvoll werde durch
einen Beitrag der jüngeren Kirchen. Zu dem Bericht der Kommission
zum Studium der gottesdienstlichen Formen wurde bemerkt, dass die
Aufsätze über Opfer und Sakrament, Marienkult und Glaubensleben in
einem Anhang des Sammelbandes gebracht werden sollen. Ebenso soll

*) Executive Committee Minutes of Meeting hold at Bievres (France). Secretary :

38 Doughty Street, W. C. 1.



— 53 —

ein Memorandum über die Anbahnung einer künftigen Wiedervereinigung
der Kirchen auf dem Wege über eine gemeinsame Auffassung des Glaubenslebens

beigefügt werden. Ein Unterausschuss habe ferner beschlossen, die
erste Freizeitkonferenz zu Beginn des Jahres 1951 in Farnham Castle Survey,
abzuhalten. Eine anglikanische Gruppe soll sie veranstalten; orthodoxe,
reformierte und lutherische Gruppen sollen daran teilnehmen können. Der
Bericht über die Weltkonferenz wird unmittelbar den Kirchen und der
Vollversammlung des Ökumenischen Rates im Jahre 1953 vorgelegt werden,

damit auch andere führende Vertreter der Kirchen dazu Stellung
nehmen können.

Der Sekretär des Fortsetzungsausschusses, Oliver S. Tomkins, hat unter
dem Titel «The Church in the Purpos of God» eine überaus wertvolle
Einführung in das Werk der Kommission für Glauben und Verfassung
und eine ebenso wertvolle Vorbereitung auf die dritte Weltkonferenz in
Lund verfasst1). Zum Eingang werden im «Ecumenical Glossary» einige
Fachausdrücke erklärt. Die folgenden Kapitel behandeln «Die Einheit
und Spaltung (disunity) der Christen», «die Geschichte der Bewegung von
Lausanne bis Lund», «Unsere grösste Meinungsverschiedenheit», «Das
Wesen der Kirche», «Formen des Gottesdienstes», «Interkommunion»,
«Die tatsächlichen Fortschritte in den Unionsbestrebungen 1937-1951»,
«Vergessene Faktoren», «Wir beabsichtigen zusammenzuhalten». Im
Anhang finden sich Themen zum Studium und zur Diskussion, eine
Bibliographie. Unter den Zeitschriften vermissen wir einen Hinweis auf die
«Internationale kirchliche Zeitschrift», die dem Verfasser seltsamerweise
unbekannt zu sein scheint.

Wir möchten der Schrift eine weite Verbreitung unter allen Freunden
der Kirchlichen Union wünschen, besonders den Mitgliedern der
Konferenzen. Wir haben bei den Vorträgen und Diskussionen immer wieder
die Beobachtung gemacht, dass jüngere Referenten und Diskussionsredner
meistens keine Ahnung von früheren Referaten, Diskussionen und
Berichten haben, so dass uns die zwischenkirchlichen Diskussionen oft wie
eine Sisyphosarbeit anmuten. Eine deutsche Übersetzung der Schrift wäre
sehr erwünscht. A. K.

Anglikanismus und Einigungsbestrebungen. Nachdem bereits die
Kirche von Indien, Burma und Ceylon ihr Verhältnis zur Kirche von
Südindien (CSI) festgelegt hatte 2), ist nunmehr das gleiche von seiten der Kirche
von England geschehen.

Ende 1949 hatte der Bischof von Chichester in Indien geweilt und dabei

Gelegenheit genommen, verschiedene Diözesen der CSI zu besuchen.

Am Schlüsse seiner Reise nahm er an einer Sitzung des Faith and Order-

x) Verlag Student Christian Movement Press, 50 Bloomsbury Street, London
W. C. 1. 118 S. Preis 2/6.

2) Siehe IKZ 1950, S. 51 f.



— 54 —

Ausschusses der CSI teil, bei der der gesamte Episkopat der CSI mit
seinen Theologen anwesend war. Der Bericht des Bischofs lautet im
allgemeinen günstig, obwohl er nicht verschweigen kann, dass noch verschiedene

Anomalien bestehen, die die Beziehungen zur Kirche von England
beeinflussena). Dass das Zusammenwachsen der verschiedenen die CSI
bildenden Gemeinschaften nur langsam vor sich geht und eine Gesamtschau

wegen der Verschiedenartigkeit der Diözesen schwer möglich ist,
geht aus einer Artikelserie hervor, die das amtliche Blatt der CSI über
«Das Erbe im Gottesdienste» veröffentlichte 2). Die CSI hat für besondere
Anlässe ein neues Formular für den Abendmahlsgottesdienst geschaffen,
auf das wir in einer der nächsten Nummern einzugehen hoffen.

Im März wurden die Antworten auf die sechs Fragen 3) der Lambethkonferenz

veröffentlicht 4). In der Einleitung zu den teilweise eingehenden
Antworten wird gesagt, dass bei den Punkten i, 2 und 4 es nicht unmöglich
sei, dass in absehbarer Zeit Modifikationen in der Verfassung vorgenommen
würden, während die Punkte 5 und 6 Dinge behandelten, die nur gegen
Ende der dreissigjährigen Interimsperiode entschieden werden könnten.
Punkt 3 nehme eine Zwischenstellung ein. Im einzelnen ist aus den
Antworten folgendes hervorzuheben:

1. «Die CSI ist ein Teil der Einen, Heiligen, Katholischen und Apostolischen

Kirche. Sie bekennt den historischen Glauben der Kirche und sucht,
diesen Glauben in Indien zu verkündigen.» Zu diesem Punkte sind zwei

Anhänge beigegeben, in deren zweitem es heisst: «Alle Glaubensbekenntnisse

sind untergeordnete Normen, die der Autorität des Wortes Gottes
unterworfen sind. » Bei dieser Feststellung hat man aber übersehen, dass

die Kirche älter ist als die Schrift und die Glaubensbekenntnisse.
2. «Wir haben stets anerkannt, dass das Unionsschema keineswegs

endgültig ist. Was in der Verfassung festgelegt ist, stellt das notwendige Minimum

für den Anfang eines gemeinschaftlichen Zusammenlebens dar.»

3. «Es wäre für uns eine undenkbare Verletzung eines gegebenen
Wortes, jetzt eine Gesetzgebung vorzuschlagen, die die Firmung durch den

Bischof der ganzen Kirche zur Vorschrift machen würde.» Es ist nicht
klar, ob die «Firmung oder Zulassung zur abendmahlsberechtigten
Mitgliedschaft» als urchristliche Einrichtung oder nur als erbaulicher Ritus
betrachtet wird.

4. «Wir halten jede verfassungsmässige Bestimmung für gefährlich,
welche offensichtlich die entscheidende Autorität irgendeines Standes

(order) in der Kirche in Sachen des Glaubens und der Verfassung einengen
würde. »

x) Church Times vom 3. 2. 1950 (10. 2. 1950).
2) Church Times vom 10. 2. 1950.
3) Siehe IKZ 1948, S. 207.
4) Church Times vom 10. und 17. 8. 1950, siehe auch Living Church vom

und 16. 4. 1950.



— 55 —

S- «Der Grundsatz, dass die CSI dauernd völlige Gemeinschaft mit
all den Kirchen zu haben wünscht, mit denen ihre konstituierenden Gruppen
völlige Gemeinschaft hatten, ist absolut unabdinbgar und keiner nochmaligen
Erwägung unterworfen. Es ist nicht denkbar, dass die CSI die Beziehungen
zu den Mutterkirchen abbricht, mit denen sie zurzeit in uneingeschränkter
Gemeinschaft steht.»

6. Bekanntlich will die CSI nach Ablauf von 30 Jahren entscheiden,
ob dann noch Ausnahmen von der Regel zugelassen werden, dass alle
Geistlichen bischöflich geweiht sein sollen. «Die Bestimmung, dass diese

Entscheidungen nach Ablauf einer festgesetzten Periode gefällt werden
sollen, ist eine Grundvoraussetzung des Schemas, auf Grund dessen wir
uns vereinigt haben, und wir können jetzt nicht diese Entscheidungen
vorwegnehmen. Wir sind in einer Kirche vereinigt, unsere Mutterkirchen sind

getrennt. Falls jetzt darauf bestanden würde, dass wir erklären, welcher
Art unsere dauernde Beziehung zu ihnen sein wird, dann können wir nur
sagen, dass wir nur damit zufrieden sein können, dass sie sich vereinigen,
wie wir vereinigt sind. Solange sie getrennt bleiben, muss unsere Stellung
vom Standpunkt jeder einzelnen der getrennten Kirchen abnorm bleiben.

die wahre Abnormalität, das wirkliche Ärgernis ist, dass die Kirche
getrennt ist.»

Wir wollen nicht so weit gehen, wie der Ökumenische Pressedienst,
der schrieb: «Südindien verwirft anglikanische Vorschläge», aber immerhin
spricht aus den Antworten Selbstgefühl und Entschlossenheit. Ob die CSI
im Laufe der Jahre wirklich zu einer Einheit zusammenwächst, ist eine

Frage, die zurzeit gar nicht beantwortet werden kann. Es wäre deshalb auch

verfrüht, wenn im jetzigen Augenblick entweder die CSI oder die Kirche
von England einen endgültigen Beschluss fassen würde.

Der ganze Fragenkomplex kam im Mai 1950 vor die Konvokationen von

Canterbury und York. Ihnen lag der Bericht einer aus beiden gebildeten
Kommission vor, die eine Reihe von Resolutionen vorschlug l). Dieser
umfangreiche Bericht, der eine ganze Reihe von Anhängen und Dokumenten
enthält, gibt zunächst einen geschichtlichen Überblick, der die einzelnen
Phasen knapp aber klar herausstellt. In dem Abschnitt «Die Aufgabe der
Konvokationen» wird gesagt, dass die Kommission eine sehr delikate Aufgabe

gehabt habe, dass die Antworten der CSI im allgemeinen befriedigend

gewesen seien, dass aber die Antworten zu den Fragen 5 und 6 gründlichster
Beratung bedurft hätten. Im Zusammenhang damit wird darauf hingewiesen,
dass die Konvokationen eine teilweise Abendmahlsgemeinschaft mit den

Kirchen von Finnland, Lettland und Estland eingegangen seien, obwohl
auch diese Kirchen mit nichtbischöflichen Kirchen in Gemeinschaft

*) The Church of South India. Published by the Church Information Board,
London 1950, Preis 2 s. 6 d. Dieser Bericht enthält nicht nur die Resolutionen,
sondern alle wesentlichen Dokumente, die zum Studium der gesamten Fragen
unentbehrlich sind.



— 56 —

ständen. Es wird berichtet, dass gegenwärtig die Zahl sämtlicher Geistlichen

der CSI ungefähr 1000 beträgt. Die Hälfte davon sind frühere
Anglikaner, von der anderen Hälfte sind 150 nach der Vereinigung
geweiht, die Zahl der nichtbischöflich Geweihten nimmt beständig ab. Bei
der Darlegung des Standpunktes derer, die mit der Meinung der Mehrheit
auf der Lambethkonferenz1) übereinstimmen, wird u. a. gesagt: «In dem
Konkordat mit den altkatholischen Kirchen ist anerkannt worden, dass.
keine völlige und ins einzelne gehende Übereinstimmung hinsichtlich
aller Punkte der Lehrmeinungen zu bestehen brauche. Die Tatsache, dass

die CSI, obwohl selbst auf den Episkopat festgelegt, es nicht ablehnt, mit
nichtbischöflichen Kirchen in Gemeinschaft zu stehen, braucht anglikanische

Kirchen nicht zu verpflichten, als Bedingung engerer Gemeinschaft
einen gleichen Standpunkt einzunehmen. Sie würden die Freiheit behalten,
ihr traditionelles Zeugnis abzulegen, indem sie selbst nur mit völlig bischöflichen

Kirchen in völliger Gemeinschaft stehen.» Hier wäre anzumerken,
dass ein Vergleich der CSI mit den altkatholischen Kirchen nicht wohl
angängig ist, da für sie der Episkopat zum esse der Kirche gehört, während
es in der CSI zurzeit noch nicht einmal feststeht, ob der Episkopat von
allen als auch nur zum bene esse der Kirche gehörend betrachtet wird. Die
äussere, wenn auch katholische Form bei der Sakramentenspendung ist
allein noch kein Maßstab für die Katholizität einer Kirche, es kommt auf
die Intention an. Letzteres war auch die Meinung der Minorität. Nach
eingehender Abwägung beider Standpunkte kam die Kommission zu folgenden
Vorschlägen :

7. «Dieses Haus ist zurzeit nicht imstande, ein einstimmiges Urteil
hinsichtlich der Bischöfe, Priester und Diakonen zu fällen, die in der CSI
bei oder nach der Gründung dieser Kirche geweiht wurden. Es empfiehlt
die Darlegung der zwei Standpunkte betreffend die Stellung solcher
Bischöfe, Priester und Diakonen der Beachtung der Kirche. Es beschliesst,
dass die Frage nach Ablauf von fünf Jahren weiter erwogen werde in der

Hoffnung, dass es im Lichte der weiteren Entwicklung der CSI für die
Konvokationen möglich sein wird, einen endgültigen Entschluss zu fassen. »

a) Bischöfe, Priester und Diakonen der CSI können nach Belieben
des Diözesanbischofs zu Predigten in der Kirche von England eingeladen
werden.

b) Frühere anglikanische Geistliche, die in England auf Urlaub
weilen oder wieder ganz in den Dienst der Kirche von England treten
wollen, können in ihr amtieren unter der Voraussetzung, dass sie völlig
den Gesetzen dieser Kirche unterstehen.

c) Frühere anglikanische Laien können in England das hl. Abendmahl
in der Kirche von England empfangen.

d) Andere Kommunikanten der CSI können als Besucher nach Be-

x) Siehe IKZ 1948, S. 207.



— 57 —

lieben des Bischofs zum hl. Abendmahl zugelassen werden. Wenn sie dies
für dauernd wünschen, sollen sie sich den für Anglikaner geltenden
Bestimmungen unterwerfen.

e) Geistliche und Laien der Kirche von England, die das Gebiet der
CSI besuchen, können dort priesterliche Funktionen ausüben bzw. das
hl. Abendmahl empfangen.

8. Es steht einem Bischof der Provinzen Canterbury und York frei,
einen Bischof oder Priester der CSI, der vor, bei oder nach der Gründung
der CSI bischöflich geweiht worden ist, die Feier des hl. Abendmahles zu
gestatten oder zu verweigern. Es wird vorausgesetzt, dass er nur in
anglikanischen Kirchen amtiert.

WTährend die Debatte in der Konvokation von York überraschend
kurz war, wurden in der Konvokation von Canterbury l) einige bedeutungsvolle

Ausführungen gemacht, die die ganze Schwere des Problems und
seine Gefahren aufwiesen. Der Bericht wurde vom Bischof von Chichester
vorgelegt, in der Debatte sprachen u. a. der Dean von Chichester und
Dom Gregory Dix ernste und warnende Worte. Der Dean wies darauf
hin, dass die CSI den Anspruch erhebe, eine Art von Einheit erreicht zu
haben und eine Kirche geworden zu sein, die in ihrem Wesen über der

anglikanischen Gemeinschaft stehe. Was sich auf dem Gebiete der
Wiedervereinigung abspiele, sei ein ständiges Abgleiten von Stufe zu Stufe, bei
dem gesagt werde: «ihr habt zu diesem eure Zustimmung gegeben, darum
müsst ihr auch dem anderen zustimmen». Wenn das so weiter gehe, sehe

er die völlige Auflösung der anglikanischen Gemeinschaft voraus. Man
müsse klar zum Ausdruck bringen, wo man stehe. Diese Ausführungen
kennzeichnen den ganzen Ernst der Lage, und als unparteiischer Beobachter
kann man nur sagen, dass die Kirche von England bis an die Grenzen
des Möglichen gegangen ist. Es bleibt abzuwarten, wie die Weiterentwicklung

in den kommenden fünf Jahren verlaufen wird, ob tatsächlich ein
Zusammenwachsen zur völligen Einheit im katholischen Sinne erfolgt,
so dass dann die endgültige Entscheidung gefällt werden kann, die bei dem

jetzigen Stand der Dinge nicht gefällt werden konnte.
Im Bezirk von Nandyal warten die Anglikaner, die nicht in die CSI

eintraten, immer noch auf einen Bischof. Inzwischen hat sich in diesem
Bezirk eine neue, von der CSI unabhängige Gruppe gebildet, die von dem
Bischof Joseph geleitet wird, der seines Amtes in der CSI enthoben wurde.
Es bestehen nunmehr im Bezirk von Nandyal vier verschiedene Gruppen :

Anglikaner, Kongregationalisten (die die Union nicht mitmachten), CSI
und die Gruppe um Bischof Joseph2). Auch in Travancore kam es zu
Reibungen zwischen früheren Anglikanern und der CSI, die aber
beigelegt wurden 3).

*) Church Times und Guardian vom 26. 5. und 2. 6. 1950.
2) Church Times vom 28. 4. 1950.
3) Church Times vom 21. 4. und 5. 5. I95°-



— 58 —

Der in IKZ 1950, Seite 48, erwähnte endgültige Bericht ist am 21.
November 1950 erschienen 1). Es ist von vorneherein zu betonen, dass es sich
um Unterhaltungen zwischen Vertretern des Erzbischofs von Canterbury
(und nicht der Kirche von England!) und den evangelischen Freikirchen
gehandelt hat, deren Aufgabe es war, auf Grund der Cambridger Predigt
des Erzbischofs vom 3. November 1946 einen neuen Versuch der Annäherung

zu unternehmen. Es handelte sich nicht darum, ein Unions- oder
Interkommunionschema zu formulieren, sondern die Folgerungen aus der

Predigt zu ziehen. Diese wird deshalb vor dem Bericht vollständig
abgedruckt 2).

Der Bericht selbst ist in fünf Kapitel eingeteilt: 1. Einleitung, 2. Das
Wesen der Kirche, 3. Der Glaube der Kirche, 4. Das Amt der Kirche,
5. Schluss. Aus seinem Inhalt geben wir im folgenden die wesentlichsten
Punkte wieder.

1. Die Wörter «Kirche» und «Kirchen» werden heutzutage in einem
Sinne gebraucht, der dem N. T. nicht entspricht. Die Frage, ob das Amt
zum esse oder zum bene esse der Kirche gehört, ist kontrovers. «Für einige
von uns sind die sichtbaren Kennzeichen der Predigt des Wortes und die
rechte Verwaltung der Sakramente in der gläubigen Gemeinde, und
Fragen eines besonderen, ununterbrochenen geistlichen Amtes, so wichtig
sie auch sein mögen, nicht wesentlich für das Sein der Kirche. Für andere

von uns ist ein besonderes, ununterbrochenes geistliches Amt ebenso

wesentlich für die Katholizität der Kirche wie die Hl. Schrift, die
Glaubensbekenntnisse und die Sakramente. Daraus folgt, dass, wenn wir von der

,Einheit der Kirche' oder von Wiedervereinigung' sprechen, wir manchmal
finden, dass wir verschiedene Dinge meinen. Parallel zu diesem Auseinandergehen

der Meinungen über das Wesen der Kirche ist ein ebensolches
offenbar betreffs Interkommunion und unserer Stellung zu den
Sakramenten anderer Gemeinschaften.» (S. 21.) Von der grundsätzlichen Frage
über das Wesen der Kirche sind die Fragen der sakramentalen Gnade, des

Schismas und Interkommunion oder Einheit abhängig.
2. In der Frage der Glaubensbekenntnisse sind die Meinungen darüber

geteilt, ob sie bindend oder nicht bindend sind. Die Frage der Gläubigenoder

Kindertaufe wird nicht näher behandelt. Über die Sündennachlassung
und Wiedergeburt bei der Taufe bestehen ebenfalls Unterschiede. Die
Frage der Firmung als der Vollendung der Taufe ist nicht behandelt, wie

überhaupt die ganze Frage offen gelassen worden ist. Beim hl. Abendmahl
werden zwar die Ausdrücke «Opfer» und «Realpräsenz» gebraucht, aber
die «Verschiedenheiten sollten im Hinblick auf die Vorschläge, die wir

1) Church Relations in England. London 1950, S. P. C. K. 48 Seiten. Preis
2 sh. 6 d. Inhaltsangabe in Guardian und Church Times vom 24. 11. 1950, Faith
and Unity Nr. 56. Analyse in Church Times vom 1. 8. und 15. 12. 1950. Stimmen
aus den Freikirchen: British Weekly vom 23. 11. 1950, s. Church Times vom
1. und 8. 12. 1950; vgl. Manchester Guardian Weekly vom 14. 12. 1950.

2) Siehe IKZ 1946, S. 248 ff.



— 59 —

machen können, nicht ignoriert oder als unwichtig behandelt werden.
Ein übereilter Versuch, einen Ausgleich zwischen gegensätzlichen
Überlieferungen zustandezubringen, würde nicht nur eine wesentliche
Wahrheitsfrage verdunkeln, sondern den Fortschritt der Wiedervereinigung
verzögern» (S. 34).

3. Auch in der Frage des Bischofsamtes stehen sich zwei völlig
verschiedene Standpunkte gegenüber. Es wird der Ausdruck «historischer
Episkopat» gebraucht, aber die Frage: «Was ist Bischofsamt» wird nicht
befriedigend gelöst. Zu den Rechten des Bischofs sollen gehören: 1.

Ordination, 2. Entscheid, in Verbindung mit den Presbytern und Laien, über
vorgeschlagene Änderungen in Sachen der Lehre und Kirchenleitung,
3. Pastorale Aufsicht über Geistliche und Gemeinden. «Wir sehen keinen
Grund, warum solche bischöflichen Funktionen in den Frekirchen nicht
in Verbindung mit in ihnen bereits bestehenden Einrichtungen ausgeübt
werden könnten» (S. 39). Falls der Episkopat von einer Freikirche
übernommen wird, erhebt sich sofort die schwierige Frage der gegenseitigen
Anerkennung der Geistlichen. Die Freikirchen sind nicht gewillt, einer
Reordination ihrer Geistlichen zuzustimmen. Es war aber nicht die Aufgabe

der Kommission, detaillierte Vorschläge in dieser Hinsicht zu machen.

Im Schlussabschnitt werden einige Punkte aufgeführt, die bei eventuell

zustandekommenden Verhandlungen als Minimum zugrundegelegt
werden sollen. Unter ihnen ist bemerkenswert, dass die Spendung der

Firmung von seiten der Kirche von England nicht zu einer Bedingung für die
Interkommunion gemacht wird. Sie soll nur die Hoffnung ausdrücken,
dass die Firmung durch den Bischof im Laufe der Zeit mehr verbreitet
und schliesslich allgemein angenommen werde. Die Freikirchen wollen,
selbst wenn sie das Bischofsamt übernehmen, die Beziehungen zu
nichtbischöflichen Kirchen, die sie zurzeit haben, weiter fortsetzen. In einer

Anmerkung wird dazu gesagt, dass dieser Grundsatz für die Freikirchen
ebenso wichtig sei wie die Annahme des Episkopates für die Anglikaner.
Zum Abschluss wird noch einmal betont, dass es nicht die Aufgabe der
Kommission war, die Aufsaugung einer Kirche durch eine andere zu
besprechen, sondern die Einleitung eines Vorganges, der unter Gottes

Leitung alle zur sichtbaren Einheit in Christus führen möge.
Die Kommission für Wiedervereinigung der Vereinigten Kirche von

Kanada hat einen Bericht veröffentlicht, in dem sie den Episkopat annimmt.
In Hinsicht auf die Tatsache, «dass der Episkopat von dem grösseren Teil
der Christenheit noch angenommen wird, ist es unsere Überzeugung, dass

das Fortbestehen des Episkopates in irgendeiner konstitutionellen Form
aufrecht erhalten wird, falls eine Union zustande kommt. Das ist aber
nicht so zu verstehen, dass wir uns auf eine bestimmte Lehre über den

Episkopat festlegen x). »

l) Vgl. IKZ 1950, S. 49. Church Times vom 12.5.1950. Guardian vom
19- 5- I9SO.



— 60 —

Das Generalkonzil der Vereinigten Kirche von Kanada machte sich
die Ansicht der Kommission zu eigen und schlug, um die Vereinigung mit
der Kirche von England in Kanada zu beschleunigen, ein Übereinkommen
zwischen beiden vor 1).

Mitte Juni 1950 tagten in Edinburg Vertreter der Kirche von Schottland

und der Kirche von England. Im Januar 1951 soll eine weitere Sitzung
stattfinden und dann der General Assembly der Kirche von Schottland
und dem Erzbischof von Canterbury ein Bericht vorgelegt werden 2).

In einer Zusammenkunft vom 3. bis 5. Januar 1951 wurden Form und
Wortlaut eines Berichtes und von zu machenden Vorschlägen einstimmig
festgelegt. Der Bericht wird wahrscheinlich kurz vor der im Mai
stattfindenden Tagung der General Assembly der Kirche von Schottland
veröffentlicht werden J). P. H. V.

Die Interkommunion zwischen der anglikanischen und der
altkatholischen Kirche. Die Synode der anglikanischen Kirche von Irland
hat auf ihrer Tagung vom 11. Mai 1950 der Interkommunion mit der
altkatholischen Kirche zugestimmt. Bis jetzt sind den Bonner Übereinkommen
folgende Kirchen der anglikanischen Kirche durch Synodebeschluss
beigetreten: die Kirche von England, von Schottland, von Wales, die Kirche
der USA., von Kanada, von Australien und Tasmanien, von Westindien,
von Indien, Burma und Ceylon, von China und jetzt Irland.

Anglikanischer Weltkongress. Auf der Lambethkonferenz des

Jahres 1948 wurde beschlossen, im August 1954 einen Kongress aller
anglikanischen Kirchen nach Minneapolis im Staate Minnesota (USA.)
einzuberufen. Der Kongress soll «vom gemeinsamen Glauben Zeugnis
ablegen und über Fragen gemeinsamen Interesses Beratung pflegen». Am
Kongress werden die tausend Bischöfe der anglikanischen Kirchengemeinschaft,

die über die ganze Erde verbreitet ist, ebenso Vertreter Geistlicher
und Laien aus den Bistümern teilnehmen. Die gesamte Kirche zählt 37
Millionen Kommunikanten. — Im selben Monat und Jahr wird in Evanston
(111.) die zweite Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen
abgehalten.

Zusammenschluss der Kirchen in den Vereinigten Staaten. Am
29. November hat sich in den USA. der Nationale Rat der Kirchen Christi
in den Vereinigten Staaten, «National Council of the Churches of Christ
USA.», gebildet, dem 25 protestantische und 4 orthodoxe Kirchen mit
32 Millionen Kirchenmitgliedern angehören; angeschlossen haben sich
ferner acht grosse zwischenkirchliche Organisationen. Die beteiligten
Kirchen weisen im einzelnen folgende Mitgliederzahlen auf:

Baptisten (American Baptist Convention; National Baptist Convention
of America; National Baptist Convention, USA.; Inc.; Seventh Day

x) Church Times vom 12. 1. 1951.
2) Church Times vom 23. 6. 1950.



— 61 —

Baptist General Conference) 8 56g 54g. Brüderkirche 185 088.

Kongregationalistische Christliche Kirchen 1 184 661. Jünger Christi 173 8605.
Evangelische und Reformierte Kirche 7i4 583. Evangelische Vereinte
Brüderkirche =711 537. Quäker=74 810. Lutheraner (Augustana Lutheran
Church, Danish Evangelical Lutheran Church, United Lutheran Church
of America) 16j5 g20. Methodisten (African Methodist Episcopal
Church, African Methodist Episcopal Zion Church, Colored Methodist
Episcopal Church, Methodist Church) 10 j6o 045. Brüdergemeinde
(Evangelical Unity of Czech Moravian Brethren in N. A., Moravian Church
in America) 38 g2^. Orthodoxe (Roumanian Orthodox Episcopate of
America, Russian Orthodox Church in America, Syrian Antiochian Orthodox

Church, Ukrainian Orthodox Church of America) 40g 800.
Presbyterianer (Presbyterian Church in the U. S., Presbyterian Church in the
USA., United Presbyterian Church of N. A.) 3 26g 253. Protestantische
Episkopalkirche i 671 366. Reformierte Kirche in Amerika 179 085 2).

Zum Präsidenten wurde der leitende Bischof der bischöflichen Kirche
gewählt und zum Generalsekretär Dr. Samuel MacCrea Cavert (New York),
der Generalsekretär des Amerikanischen Kirchenbundes (General Council).
In einer Botschaft an die Kirchen fordert der Rat — der sich selbst zum
Kampf gegen jegliches auf dem Materialismus fussende politische System
verpflichtet — die Christen Amerikas auf, Ruhe, Selbstzucht und Mut in
einer Zeit der wachsenden Gefahr zu bewahren. Als seine erste Aufgabe
bezeichnet er die Einheit der Kirchen in Jesus Christus, dem göttlichen
Herrn und Heiland zu bezeugen, ein Mittel des hl. Geistes für die

Verbreitung des Evangeliums, für die christliche Erziehung und die
Hilfstätigkeit zu sein, was die Kirchen durch Zusammenarbeit besser erreichen,
als wenn sie einzeln vorgehen. Die Botschaft fährt dann fort:

«Lasst uns ohne Hysterie, ohne Hass, ohne falsche Ungeduld, ohne
die nationalen Interessen zu einem Endzweck zu machen, wohl aber

unsere Politik im Lichte der Zielstrebungen der UNO zu gestalten, in
unserem positiven Dienst an den anderen Völkern der Welt nicht
nachzulassen und unter restloser Zurückweisung des unwahren Dogmas, dass

der Krieg unvermeidlich sei, leben und nötigenfalls sterben als treue
Glieder der Weltgemeinde, zu der Christus uns berufen hat und der wir
uns als Mitglieder des Rates verschrieben haben 2).» A. K.

x) Ök.P.D. Nr. 44 vom 24. November 1950.
2) Ök. P. D. Nr. 46 vom 8. Dezember 1950.


	Kirchliche Chronik

