Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 41 (1951)

Heft: 1

Artikel: Die heilige Eucharistie [Fortsetzung]
Autor: Rinkel, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404275

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die heilige Eucharistie

(Fortsetzung)!)

C. Die Lehre der Eucharistie als dogmatisches Ergebnis

Das Dogma beansprucht weniger Worte als die Dogmatik, ob-
wohl es auch selbst nur menschlicher, inadiquater Ausdruck dessen
ist, was Gott in Wort und Tat uns geoffenbart hat. Auch in der
Umschreibung des Dogmas zeigt sich der Meister in der Beschrén-
kung; es sei denn, dass auch in diesem Fall die Worte von ewiger
Wucht sind wie z. B. das Nizino-Konstantinopolitanische «credo
unum baptisma in remissionem peccatorum». Wir waren deshalb
immer der Meinung, dass das «dogma» der Sakramente in Worten
kurz gefasst werden kann. Nichtsdestoweniger bleibt jede auch
noch so knappe Umschreibung des Dogmas das Endergebnis des
Nachdenkens iiber den Glauben, und gerade dieses Nachdenken
kommt in der Dogmatik zum Ausdruck. Sie richtet sich nach der
HI. Schrift und der Tradition und will durch die Fragen nach dem
Was, Woher, Warum und Wohin zum Endergebnis des Dogmas
fiihren. Die innere Wahrheit des Ergebnisses ist dabei von der
Treue bedingt, mit welcher das Denken dem Weg von Schrift und
Tradition gefolgt ist.

So ist das Nachdenken iiber die Lehre von der Eucharistie
immer in die Irre geraten, sobald es einseitig wurde und sich von
der Einfachheit der HI. Schrift entfernte. Bei allem Reichtum der
Zeugnisse bleibt die Patristik bei einem einfachen, schlichten Pre-
digen der biblischen Wahrheit und schidigt in keiner Weise das
einheitliche Bild der Eucharistie, das so klar und unzweideutig im
Herzen ihres kirchlich-liturgischen Lebens stand. Es ist aus-
geschlossen, dass die Viter je die Eucharistiefeier als ein Opfer, ein
sacrificium, betrachten, das losgelost vom heiligen Mahle oder ohne
dieses Mahl gefeiert wird. Sie bezeugen in vielerlei Wendungen die
Identitit von Christus und seinen heiligen Gaben, aber nie, um ein
Verwandlungswunder ,an sich‘ festzustellen, sondern um zu be-
zeugen, dass es Christus ist, der lebendige Herr selbst, der auf-
erstandene Gekreuzigte, der empfangen wird — und nicht etwa

1) Vgl. IKZ 1950 S. 260 ff.



— 4 —

,nur' eine Gabe oder Kraft von Thm. Er bestitigt und betitigt
die Einheit mit seinem Leib, der Kirche, und vereint sie, seine
Kirche mit seinem Opfer und nihrt ihre Glieder mit diesem seinem
Lebensopfer zum ewigen Leben. Und wo die Worte der Viter dies
immer wieder zu sagen versuchen, ist die Liturgie fiir ihre Worte
der klare Beweis, das untriigliche Zeugnis, — eine «Messe» ohne
,communicantes‘ wire ihnen eine ,contradictio in se".

Die Frage nach dem ,quomodo‘, welche die alte Kirche nicht
gekannt hat, brachte das mattelalterliche Denken, das der Erkennt-
nistheorie und den Kategorien des Aristoteles folgte, zu der Theorie
der Transsubstantiation. Der Irrtum war da, als die Kirche die
Theorie des zeitlich gebundenen Denkens zum Dogma erhob, denn
diese Ausdrucksweise verlegte den Akzent der ganzen Feier, die
Kommunion wurde anstatt Ziel nur Begleiterscheinung, und die
volle Betonung wurde auf die Realprisenz gelegt. ,Communio* und
,consecratio’ wurden voneinander gelost, und das Sakramentale
musste dem Mirakulésen weichen. Das Mirakuldse jedoch konnte
nur dann einen Sinn haben, wenn es als ,Opfer‘, als ,sacrificium
betrachtet wurde. So wurde die ,consecratio‘ eine Opferhandlung,
die sich zu jeder beliebigen ,applicatio® eignete; und dieses ,sacri-
ficium * wurde wichtiger als die individuelle ,communio‘. Die Messe
wurde eine ,oblatio‘ im alttestamentlichen Sinne.

Dies rief die Kritik der Reformation hervor. Noch immer be-
steht eine grosse Scheu, ja Abscheu der reformatorischen Kirchen
vor der Messe als Abendmahlsfeier; noch immer heisst die Messe
in der 80. Frage des Heidelberger Katechismus eine «verfluchte
Abgotterei», und vielleicht konnte man sagen, dass der Ritus gros-
seres Argernis erregt als das Dogma. Nicht ganz ohne Recht hat
Luther die Messe zu einer Abendmahlsfeier zuriickgebildet, aber
die allzu nachdriickliche Betonung des ,Wortes‘ — 7oitd éott, hoe
est — fiihrte ihn zu einer neuen Theorie, der ,consubstantiatio.
Indem er das ,Mahl* zuriickgewann, ging der Zusammenhang mit
dem Kreuzesopfer verloren. Luther war von der Symbolisierung
Zwinglis zuriickgeschreckt, der zwar das ,Gedéichtnis‘, die Anam-
nese, des Kreuzesopfers aufrechterhalten wollte, aber dadurch
wurde in der Kommunion das sakramentale Leben geschwiicht
und entseelt und zu einem individuellen Bekenntnisakt herab-
gedriickt. Auch Calvin tut dem Sakrament Unrecht. Wenn auch
von Gemeinschaft mit dem Leibe und dem Blute des Herrn ge-
sprochen wird, so kommt doch das ,Zeichen' — weil es nicht mehr



e, B oo

im patristischen Sinne verstanden wird — nie iiber den Wert eines
blossen Zeichens hinaus. Uberdies liegt hier der Schwerpunkt im
Essen und Trinken ,im Glauben’, indem der Zusammenhang mit
dem Kreuzesopfer und damit der dramatisch-reprisentative Wert
der Eucharistie allzuviel aus den Augen verloren wird. Dies alles
verrat Hinseitigkeiten des Denkens, die einerseits iiber das ur-
spriingliche Gesamtbild des Evangeliums hinwegsehen, anderer-
seits mehr suggerieren wollen als das Evangelium verkiindigt.
Deshalb verlangt wiederum das neutestamentliche Bild unsere
Aufmerksamkeit.

I. Das neutestamentliche Bild

Im 1. Abschnitt (A) dieser Abhandlung ist «die Eucharistie
in der HI. Schrift» untersucht worden, und selbstverstindlich ver-
weisen wir jetzt darauf hin (IKZ 1947, Seite 4 ff.). Indem wir auf
den dort bearbeiteten Stoff Bezug nehmen, wollen wir versuchen,
daraus Grundsitzliches zu formulieren.

Die Einsetzung

a) Uber die Einsetzung und die betreffenden Berichte lisst
sich vor allem sagen, dass das Neue Testament die Eucharistie
als eine Handlung Christt sieht. Er ist es, der segnet, der ,eucha-
ristiert ‘. Er ist es, der gibt. Die eucharistische Einsetzung gehort
zu seinem , Werk ‘; sie ist weder Einfall noch Parabel, weder Beleh-
rung noch Symbol, sie ist unentbehrliches Glied im Ganzen seines
Erlosungswerkes, die Einfithrung, der Auftakt zum Leidensweg.

b) Durch Zeit und Stelle im Rahmen des jiidischen Passah-
mahles bildet die Einsetzung der Eucharistie den Ubergang vom
alten jidischen Passah zum neuen Bunde, von der Feier der zeit-
lichen, &usserlichen Erlosung zu der wahrhaftigen, ewigen Er-
losung. Das Alte, die historische Vergangenheit wird beiseite
geschoben, «antiquum documentum novo cedat ritui». Sehr nach-
driicklich stellt der Herr einen Bund fest, — eine dwadnxr) —, der
den alten Bund zwischen Gott und seinem Volke Israel ersetzt,
und den deshalb Paulus und Lukas einen «neuen» Bund nennen,
den «Bund in meinem Blute». Es ist der Bund zwischen dem Herrn
und den ,Seinigen‘, zwischen Thm und seiner Kirche. Er legt
diesen Bund und die Betiitigung dieses Bundes in die Héinde seiner
Kirche «eic iy &y dvduymow», zu «meinem Gedichtnisy.



— 6 —

¢) Jesu Handlung ist eine wirkliche «Einsetzung», ein Man-
datum, «Tuet dieses». Darum ist sie kein Symbol ohne weiteres,
sondern ein wirklicher Auftrag, Anfang eines «Tuns» das ein
«Tun der Kirche» werden soll, welche dabei, darin, dadurch «seiner
gedenkeny wird. Er wird in diesem «Tun» immer da sein, wirklich
und wahrhaft gegenwiirtig sein als derjenige, in dem und durch
den der Bund seinen Grund und seine Wirklichkeit besitzt. «Die
Anamnese», sagten wir zuvor (IKZ 1947, S. 11), «ist die bleibende
Existenz, das fortwihrende Wirkungsvollsein und Wirkungskraftig-
sein der vom Herrn gestifteten diadnxn». Und obwohl, wie wir
sehen werden, dies alles auf sein Kreuz hinweist, bleibt es doch
ein Gedenken «seiner». Er ist gegenwiirtig, Er, der Erldser, mit
seinem ganzen Werk, das in seiner Menschwerdung angefangen
hat, in seinem Kreuzestode vollendet, in seiner herrlichen Auf-
erstehung vom Vater offenbar angenommen und in seiner glor-
reichen Himmelfahrt fiir ewig gekréont worden ist.

d) Obwohl die Einsetzung nicht «nur ein Symbol» ist, bleibt
sie doch ein Mysterium, aber nicht ein Mysterium, das nur allerlei
zu vermuten gibt. Der Herr enthiillt ein Mysterium. Er deckt das
Geheimnis seines FErlosungswerkes auf, das im dunklen Ritsel
seines Kreuzestodes seinen Brennpunkt hat. Szine Worte «mein
Leib, der fiir Euch gegeben», «mein Blut, das fiir viele vergossen
wird zur Vergebung der Stunden», weisen unwiderleglich auf diesen
Brennpunkt hin. — Und dieses Kreuzesopfer, dieses ,sacrificium *,
das Er bringt und das Er selber ist — ipse offerens, ipse et oblatio —,
setzt Er gegenwirtig,... todtd doti, «dieses ist»; Er realisiert es,
macht es zur Wirklichkeit in seiner erlosenden Bedeutung fiir die
«Seinigen‘ (dmép du@v). Er schliesst sie in sein Opferwerk ein
und bezeugt, dass sein Tod «fiir sie», um ihrentwillen geschieht,
und lésst sie im Essen und Trinken der gesegneten Gaben an den
Friichten seines Sakrifiziums teilnehmen. Seine Eucharistie ist
Reprasentation seines im Kreuzestode gipfelnden Erlésungsopfers
im vollen Sinn des Wortes.

¢) Brot und Wein werden, durch Ihn als sein Leib und sein
Blut «gesetzt», wiederum repriisentativ im vollen Sinne, und zwar
80 prasent, so real, dass eben die Bezeichnungen « Brot» und « Wein»
verschwinden, . .. «dieses ist mein Leib,... mein Blut». Wichtiger
als die Frage nach der Wesensverinderung ist die Frage, was der
Herr mit «Leib und Blut» gemeint hat. Und dies kann gerade nichts
anderes sein als Er selbst in seiner ganzen Erléserwirklichkeit, Er,



cs T sum

der in den Tod geht «fiir Euch», von welchem Tode sein gebrochener
Leib und sein vergossenes Blut die sichtbaren Zeichen sind. Des-
halb sind auch «Leib und Blut» keine getrennten oder zusammen-
gesetzten Teile, sondern sie bilden zusammen die Reprisentation
seiner ganzen Personlichkeit. Um [7hn handelt es sich, um den
lebendigen, ungeteilten Herrn, den menschgewordenen Sohn
Gottes, der fiir uns Menschen — propter nos homines et propter
nostram salutem — in den Tod geht. Kr ist gegenwiirtig, und Sich
selbst gibt Er, Sich selbst als den Erléser und in seiner erlésenden
Tat. Darum gerade lautet sein Befehl: «Tuet dieses zu meinem Ge-
dédchtnis».

f) Darum bindet der Herr die , Seinigen® in seinem Erlosungs-
werk («fiir Euchy, «fiir Viele») an Sich fest und verbindet dadurch
zugleich sie als als Erloste zu seinem Leib, zu seiner Kirche. Denn
die Kinsetzung Jesu gilt ausdriicklich den ,Seinigen‘, denen, die
Thm angehoren, die sein Kigentum sind, denen, die der Vater Ihm
gegeben hat, — sie gilt setnem Leib, der Kirche. Daraus folgt zu-
nichst, dass die Eucharistie nicht mit der Taufe und ihre Frucht
nicht mit der Wiedergeburt identisch ist; ihre Wirkung braucht
nicht notwendigerweise die Siindenvergebung zu sein, welche in
der Taufe geschenkt wird. Sie ist das fortwéihrend wiederholte
Zeugnis, dass diejenigen, die zusammenkommen, um zu «tuny,
was Er befohlen hat «zu seinem Gedéchtnis zu tun», die , Seinigen
sind und dass sie fortwihrend (¢so oft ihr dieses tut») an seinem
Erlésungswerk Anteil haben. Und zweitens folgt aus diesem « Tun »
der ,Seinigen‘, der Kirche, dass seine Kirche als sein Leib forthin
in seinem Werk miteingeschlossen ist und mit IThm, ihrem Herrn
und ihrem Haupt, vor dem Vater erscheint, wodurch sie weiss,
dass die Vergebung der Stinden ihr in dem einzigen Opfer geschenkt
worden ist und ihr immer aufs neue geschenkt wird. In dem «Tun
zu seinem Gedichtnis» erhilt die Kirche immerfort die Versiche-
rung, dass das Opfer ihres Hauptes ewig giiltig bleibt; in diesem
«Tun» wird sein Opfer ihre fortwihrende Lebensquelle und Lebens-
nahrung.

g) Also sind Brot und Wein wirkliche ,Zeichen‘, d. h. Zeichen,
welche wahrhaft und realiter sind was sie ,bezeichnen‘; das Essen
und das Trinken sind real-symbolische Handlungen, welche ,rea-
liter et effective‘ bewirken, was sie abbilden, d. h. die Aneignung
des Heiles, welches im Opfer Christi zur Erlosung offenbar ge-
worden und uns geschenkt worden ist.



Paulus

Zu den Einsetzungsberichten kommt die Gedankenwelt des
Paulus. Wir verweisen ebenfalls auf unsere Ausfiihrungen IKZ
1947, S. 15 ff., wo das dogmatisch Wichtigste gesagt ist. Wir fassen
die wichtigsten Gedanken zusammen.

a) Unwiderleglich ist Paulus der édlteste und wichtigste Zeuge
der Abendmahlspraxis und des Abendmahlsgedankens. Er geht
von der Einsetzung aus und verkiindigt dabei das Mandatum
«dieses tuet». Wie sich aus seinem Tadel nach 1. Kor. 11: 17 ff.
und nach 1. Kor. 10: 14 ff. ergibt, wurde die Befolgung dieses
Mandatums stehende Praxis in der Gemeinde. Weil durch die
Einsetzung des Herrn das Abendmahl regelméssige Feier der Kirche
geworden ist, bestitigt das der Apostel mit eigenen Worten. Wir
wiederholen, was wir an der genannten Stelle sagten: «Die evange-
lischen Berichte erzihlen von dem Mahle, das dem Kreuzestode
voranging; der paulinische Bericht und seine ganze damit ver-
bundene Gedankenwelt sind aus der Praxis nach der Verherrlichung
Christi heraus konzipiert. Die Evangelisten erzihlen ein Geschehen,
das Feier wird; die Kirche der paulinischen Zeit lebt aus der Feier,
die ein Geschehen wird.»

b) Der dogmatische Kerngedanke des Paulus ist unstreitig das
weatayyéilete tov ddvatov Tod xvpiov», die Verkiindigung des
Todes des Herrn (1. Kor. 11: 26). Es ist die paulinische Wieder-
gabe des offenbaren Hinweises Jesu auf sein Erlosungswerk, das
im Kreuzestode «vollbracht» wird, ein Hinweis, welcher im Herren-
wort proleptisch, in der Aussage des Paulus retrospektiv gefasst ist.
Diese «Verkiindigung» ist nicht eine Begleiterscheinung der Feier;
die Feier selbst, das Essen und Trinken der Gemeinde ist Ver-
kiindigung, Proklamation. Die Anamnese ist Verkiindigung, die
Verkiindigung ist Anamnese. Die Feier ist das Tat gewordene,
sakraler Art gewordene Sakrament gewordene « Wort des Kreuzes»,
die Proklamation des Erlosungswerkes Christi, stringenter noch:
die Proklamation vom Erléser Christus in den Zeichen seines
Leibes und Blutes. Aber gerade dadurch ist diese ayyeiia oder
avduvnors mehr als eine ,commemoratio‘, mehr als unsere Worte
;,memoria‘ oder ,Gedichtnis‘ auszudriicken vermogen. Denn es
ist die wahrhaftige Repriisentation, die reale Vergegenwiirtigung,
die wirkliche und wirksame ,Gegenwiirtigsetzung‘ des Erlosers und
seines Versshnungsopfers, und das «Essen und Trinken» wird die



9 —

Aufnahme in diese ,praesentia‘, die Zueignung dieses Erlosungs-
werkes.

¢) Infolgedessen ist das Ziel die xowwvia, die Gemeinschaft
Christi mit der Gemeinde, mit der Kirche, mit seinem Leibe
(1. Kor. 10 : 14 ff.). Natiirlich ist eine solche Koinonia kein ,nur’
symbolischer Gedanke, sie ist real, wie der Herr und seine Kirche
real sind. Und diese Realitdt wird nur dadurch moglich, dass der
Apostel die Handlung des Essens und des Trinkens, wie auch Speise
und Trank real sieht; denn «das Brot der Segnung», das gegessen
wird, und «der Kelch der Segnung», der getrunken wird, sind «die
Gemeinschaft des Leibes und des Blutes des Herrn». Nur diese
Koinonia ist wirklich, real, wihrend eine Gemeinschaft mit Gotzen
durch das Essen von ihrem «Tisch» Liige ist. — Ergebnis dieser
(Gemeinschaft mit dem Herrn ist die gegenseitige Gemeinschaft
der Gldubigen, der «vielen», die zusammen «das eine Brot», «der
eine Leib» (1. Kor. 10: 17) sind; eine Gemeinschaft, welche ihren
Grund, ihr Zentrum in Christo findet. Wenn man bedenkt, dass
dieser «eine Leib» der Leib Christi ist und nach des Paulus Ge-
dankenwelt der Leib Christi die Kirche ist, ergibt sich, wie sehr
der Apostel hier iiber allem Individuellen hinaus wahrlich ,kirch-
lich® denkt und redet. Die Eucharistie ist die Feier, in welcher
die Kirche immer wieder Kirche Christi, Leib ihres Herrn ist, und
fortwahrend die reale Gemeinschaft mit Thm, ithrem Haupte, findet
und betétigt. :

d) Aus diesem Gedanken folgt auch, dass die Abendmahls-
auffassung des Paulus die Eucharistie am allerwenigsten als Mittel
der Siindenvergebung der Taufe gleichsetzt. Die Taufe betont gerade
das Individuelle, sie gilt dem einzelnen und fithrt ihn in die Kirche
hinein. Die Taufe ist das Begrabenwerden in den Tod Christi, damit
der Getaufte ein neuer Mensch, wahrlich Mensch werde, indem er
in Christo auferstehend in einem neuen Leben zu wandern anfiingt.
Die Eucharistie setzt im Gegenteil die Wiedergeburt voraus; sie
hat mit denen zu tun, die ,Briider sind und von denen erwartet
wird, dass sie imstande sind, «sich selbst zu priifen». Die Eucha-
ristie richtet sich an die , Gemeinschaft‘, an die Kirche, und ihr
Ziel ist immer wieder die ,Koinonia‘. Wo der Indifferentismus
herrscht, der «nicht zu unterscheiden» weiss oder wiinscht, da ist

Stinde (&v0y0c) gegen den Herrn, die ein xplua, ein Urteil mit sich
bringt,.



U, |

e) Da die Eucharistie die im neuen Bunde begriindete Gemein-
schaftsfeier mit dem Herrn ist, bleibt sie trotzdem ein Mysterium,
das zwar Geheimnisse enthiillt, aber das letzte Geheimnis, das
Zoyatov, verborgen hilt. Sie bleibt ein Geschehen ,ad interim®
Das «dyot od 9y», «bis dass Er kommt», womit Paulus schliesst
(1. Kor. 11 : 26), offenbart unwiderleglich die eschatologische Span-
nung, in welcher die Kirche auf Erden lebt, wobei es von geringer
Bedeutung ist, ob der Apostel die Parusie in naher oder in ferner
Zukunft erwartet hat. «Bis dass Er kommt» verwirklicht sich die
Koinonia im neuen Bunde durch die Anamnese, durch die Eulogie
des Brotes und des Kelches. Der Durchbruch des Reiches Gottes
ist da, aber bis dass es einmal allein und mit Herrlichkeit da sein
wird, bleibt das «mysterium fidei», bis zu «jenem Tag», wie die
Einsetzungsberichte sagen (Mk. 14 : 25, Mt. 26 : 29, Lk. 22: 18).

Johannes

Fiir das 4. Evangelitum verweisen wir ebenfalls auf das Ge-
sagte (IKZ 1947, S. 21 ff.). Hier beschrinken wir uns auf einige
Folgerungen.

a) Wenn auch Jok. 6 kein Gegenstiick des Einsetzungsberichtes
sein will und sein kann, wie wir oben darzulegen versucht haben,
ist es doch mit offenbarer Reminiszenz und Anspielung auf die
eucharistische Feier geschrieben, und zwar in einer Weise, die zu-
gleich deutlich das Ziel der Eucharistie offenbart, ndmlich die
Einheit in Christo, das Leben durch Ihn, das Sichnihren mit Thm.
Das Brot, welches Er als Nahrung bietet und ohne welches kein

«ewiges Leben» empfangen werden kann, ist sein «Fleisch fiir das
Leben der Welt».

b) Hier liegen also dieselben Gedanken wie im Bericht der
Einsetzung und wie bei Paulus, nimlich die Koinonia mit dem
Herrn im Opfer seines Lebens, in seinem Erlésungswerk. Dieses
Opfer, das sich am Kreuze vollzieht, ist die Quelle des Lebens:;
die durch Christus vollbrachte Erlosung ist der Durchbruch des
ewigen Lebens in diese Welt hinein; gerade deshalb lebt die Kirche
von da an in der ,Endzeit’. Wer an dieser Lebensquelle teilhat,
lebt durch Christus, in derselben Weise wie Christus durch den
Vater lebt, denn Christus ist der Mittler. Der tiefste Sinn des
«todryew, gayeiv und mivery, — essen und trinken — ist das
«motevewy, glauben; der tiefste Sinn von «adpé» und «aiua», Fleisch



— 11 —

und Blut, ist Christus selbst, Er, der Sohn Gottes und Sohn des
Menschen, der sich selbst gibt «fiir das Leben der Welt». Auf diesen
tiefsten Sinn kommt es an; da liegt « Geist und Leben», denn «das
Fleisch niitzt nichts».

¢) Wenn unsere oben dargelegte Ansicht richtig ist, nach
welcher man angesichts Joh. 6 nicht von einer «Verheissung der
Einsetzung» sprechen darf, sondern die Rede des Johannes be-
trachtet, wie sie sich einfach gibt, als eine Rede {iber die Gemein-
schaft mit dem Herrn im Glauben, in welcher Gemeinschaft uns
das ewige Leben geschenkt wird, das Er in seinem Lebensopfer er-
schlossen hat, aber wobei von selbst das Bild der kirchlichen Eu-
charistiefeier sich dem Apostel auf dem Hintergrund seines Denkens
auftat, — so wird es auch deutlich, warum Johannes sich hier vor
allem an den einzelnen Gldubigen richtet und weniger die Gesamt-
heit der Kirche im Auge hat. Dadurch konnte er auch wieder stirker
betonen, dass in dem «Essen von diesem Brote» sich eine Handlung
des Christen offenbart, welche, der Liebe und Selbsthingabe des
Herrn entsprechend, den tiefsten Glauben und die reinste Selbst-
hingabe verlangt.

Hebraerbrief

Zur Vollstindigkeit des «neutestamentlichen Bildes» der Eu-
charistie muss auch der Hebrdierbrief herangezogen werden. In
diesem Brief haben wir die nachdriickliche Erdrterung tber die
Allgeniigsamkeit des Kreuzesopfers Christi. Kraft seines Charak-
ters ist dieses Opfer nicht der Wiederholung fihig. Die Tatsache,
dass es nicht wiederholt werden kann, unterscheidet es wesentlich
von den alttestamentlichen Opfern und gibt ihm seine gottliche
Kraft und ewige Wirksamkeit. Es ist «ein fiir allemal» dargebracht
(Hb.7:27,9:12, 26, 28, 10: 10, 14; vgl. Rom. 6 : 10, 1. Petr. 3 : 18),
und es hat eine «ewige Erlosung» erlangt (9 : 12). Deshalb ist dieses
Opfer ewig, d. h. ununterbrochen, immerdar giiltig und wirksam.
Der Hebréerbrief offenbart uns Christus vor allem als denjenigen,
der im Himmel vor Gottes Angesicht fiir immer unser Mittler ist,
in dem der Vater seinen Sohn als unseren Erloser sieht, der Thm,
dem Vater, sein Opfer zeigt und der sich dem Vater gegeniiber um
unsretwillen auf dieses Opfer beruft (10: 11 f., 9: 24),

Dieser Gedanke wirft auch sein Licht auf die Einsetzung der
KEucharistie. Wenn das Kreuzesopfer nur ein akzidentiell historisches
Ereignis wiire, kénnte die Eucharistie nicht mehr als ein Symbol



—_ 12 —

sein und uns nie Anteil daran verleihen. Wenn Christus aber kraft
seiner Einsetzungsworte und kraft seiner Einsetzungshandlung
sein Opfer in die Eucharistie ,transponiert’, findet dies seine Argu-
mentation in der Lehre des Kreuzopfers im Hebréderbrief. In diesem
Lichte kann auch das «Essen vom Altar», wobei «das Herz mit
Gnade gestirkt wird» (13: 9 f.) als eine Handlung der Kirche be-
trachtet werden, in welcher die Kirche am «Altar» die Anamnese
des Todes Christi feiert. Hier wird der Gedanke des Opfermahles
offenbar, welcher der Einsetzung Jesu, dem johannischen «Essen
von diesem Brote» und der paulinischen Aussage von dem «Teil-
haben aller an dem einen Brote» vollkommen entspricht.

(Schluss folgt)
Utrecht. A. Rinkel



	Die heilige Eucharistie [Fortsetzung]

