
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 41 (1951)

Heft: 1

Artikel: Die heilige Eucharistie [Fortsetzung]

Autor: Rinkel, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404275

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 3 —

Die heilige Eucharistie
(Fortsetzung)x)

C. Die Lehre der Eucharistie als dogmatisches Ergebnis

Das Dogma beansprucht weniger Worte als die Dogmatik,
obwohl es auch selbst nur menschlicher, inadäquater Ausdruck dessen

ist, was Gott in Wort und Tat uns geoffenbart hat. Auch in der

Umschreibung des Dogmas zeigt sich der Meister in der Beschränkung;

es sei denn, dass auch in diesem Fall die Worte von ewiger
Wucht sind wie z. B. das Nizäno-Konstantinopolitanische «credo

unum baptisma in remissionem peccatorum». Wir waren deshalb
immer der Meinung, dass das «dogma» der Sakramente in Worten
kurz gefasst werden kann. Nichtsdestoweniger bleibt jede auch
noch so knappe Umschreibung des Dogmas das Endergebnis des

Nachdenkens über den Glauben, und gerade dieses Nachdenken
kommt in der Dogmatik zum Ausdruck. Sie richtet sich nach der
Hl. Schrift und der Tradition und will durch die Fragen nach dem
Was, Woher, Warum und Wohin zum Endergebnis des Dogmas
führen. Die innere Wahrheit des Ergebnisses ist dabei von der
Treue bedingt, mit welcher das Denken dem Weg von Schrift und
Tradition gefolgt ist.

So ist das Nachdenken über die Lehre von der Eucharistie
immer in die Irre geraten, sobald es einseitig wurde und sich von
der Einfachheit der Hl. Schrift entfernte. Bei allem Reichtum der
Zeugnisse bleibt die Patristik bei einem einfachen, schlichten
Predigen der biblischen Wahrheit und schädigt in keiner Weise das
einheitliche Bild der Eucharistie, das so klar und unzweideutig im
Herzen ihres kirchlich-liturgischen Lebens stand. Es ist
ausgeschlossen, dass die Väter je die Eucharistiefeier als ein Opfer, ein
sacrificium, betrachten, das losgelöst vom heiligen Mahle oder ohne
dieses Mahl gefeiert wird. Sie bezeugen in vielerlei Wendungen die
Identität von Christus und seinen heiligen Gaben, aber nie, um ein
Verwandlungswunder ,an sich' festzustellen, sondern um zu
bezeugen, dass es Christus ist, der lebendige Herr selbst, der
auferstandene Gekreuzigte, der empfangen wird — und nicht etwa

Vgl. IKZ 1950 S. 260 ff.



— 4 —

,nur' eine Gabe oder Kraft von Ihm. Er bestätigt und betätigt
die Einheit mit seinem Leib, der Kirche, und vereint sie, seine

Kirche mit seinem Opfer und nährt ihre Glieder mit diesem seinem

Lebensopfer zum ewigen Leben. Und wo die Worte der Väter dies

immer wieder zu sagen versuchen, ist die Liturgie für ihre Worte
der klare Beweis, das untrügliche Zeugnis, — eine «Messe» ohne

,communicantes' wäre ihnen eine ,contradictio in se'.

Die Frage nach dem ,quomodo', welche die alte Kirche nicht
gekannt hat, brachte das mittelalterliche Denken, das der
Erkenntnistheorie und den Kategorien des Aristoteles folgte, zu der Theorie
der Transsubstantiation. Der Irrtum war da, als die Kirche die
Theorie des zeitlich gebundenen Denkens zum Dogma erhob, denn
diese Ausdrucksweise verlegte den Akzent der ganzen Feier, die
Kommunion wurde anstatt Ziel nur Begleiterscheinung, und die
volle Betonung wurde auf die Realpräsenz gelegt. ,Communio' und
consecratio ' wurden voneinander gelöst, und das Sakramentale

musste dem Mirakulösen weichen. Das Mirakulöse jedoch konnte
nur dann einen Sinn haben, wenn es als ,Opfer', als ,sacrificium'
betrachtet wurde. So wurde die .consecratio' eine Opferhandlung,
die sich zu jeder beliebigen ,applicatio' eignete; und dieses .sacri¬
ficium ' wurde wichtiger als die individuelle communio '. Die Messe

wurde eine ,oblatio' im alttestamentlichen Sinne.
Dies rief die Kritik der Reformation hervor. Noch immer

besteht eine grosse Scheu, ja Abscheu der reformatorischen Kirchen
vor der Messe als Abendmahlsfeier; noch immer heisst die Messe
in der 80. Frage des Heidelberger Katechismus eine «verfluchte
Abgötterei», und vielleicht könnte man sagen, dass der Ritus grösseres

Ärgernis erregt als das Dogma. Nicht ganz ohne Recht hat
Luther die Messe zu einer Abendmahlsfeier zurückgebildet, aber
die allzu nachdrückliche Betonung des ,Wortes' — xovxó èaxi, hoc
est — führte ihn zu einer neuen Theorie, der ,consubstantiatio'.
Indem er das ,Mahl' zurückgewann, ging der Zusammenhang mit
dem Kreuzesopfer verloren. Luther war von der Symbolisierung
Zwingiis zurückgeschreckt, der zwar das ,Gedächtnis', die Anamnese,

des Kreuzesopfers aufrechterhalten wollte, aber dadurch
wurde in der Kommunion das sakramentale Leben geschwächt
und entseelt und zu einem individuellen Bekenntnisakt
herabgedrückt. Auch Calvin tut dem Sakrament Unrecht. Wenn auch
von Gemeinschaft mit dem Leibe und dem Blute des Herrn
gesprochen wird, so kommt doch das .Zeichen' — weil es nicht mehr



—- 5 —

im patristischen Sinne verstanden wird — nie über den Wert eines

blossen Zeichens hinaus. Überdies liegt hier der Schwerpunkt im
Essen und Trinken ,im Glauben', indem der Zusammenhang mit
dem Kreuzesopfer und damit der dramatisch-repräsentative Wert
der Eucharistie allzuviel aus den Augen verloren wird. Dies alles

verrät Einseitigkeiten des Denkens, die einerseits über das

ursprüngliche Gesamtbild des Evangeliums hinwegsehen, andererseits

mehr suggerieren wollen als das Evangelium verkündigt.
Deshalb verlangt wiederum das neutestamentliche Bild unsere
Aufmerksamkei t.

/. Das neutestamentliche Bild

Im 1. Abschnitt (A) dieser Abhandlung ist «die Eucharistie
in der Hl. Schrift» untersucht worden, und selbstverständlich
verweisen wir jetzt darauf hin (IKZ 1947, Seite 4 ff.). Indem wir auf
den dort bearbeiteten Stoff Bezug nehmen, wollen wir versuchen,
daraus Grundsätzliches zu formulieren.

Die Einsetzung

a) Über die Einsetzung und die betreffenden Berichte lässt
sich vor allem sagen, dass das Neue Testament die Eucharistie
als eine Handlung Christi sieht. Er ist es, der segnet, der ,eucha-
ristiert'. Er ist es, der gibt. Die eucharistische Einsetzung gehört
zu seinem Werk' ; sie ist weder Einfall noch Parabel, weder Belehrung

noch Symbol, sie ist unentbehrliches Glied im Ganzen seines

Erlösungswerkes, die Einführung, der Auftakt zum Leidensweg.
b) Durch Zeit und Stelle im Rahmen des jüdischen Passahmahles

bildet die Einsetzung der Eucharistie den Übergang vom
alten jüdischen Passah zum neuen Bunde, von der Feier der
zeitlichen, äusserlichen Erlösung zu der wahrhaftigen, ewigen
Erlösung. Das Alte, die historische Vergangenheit wird beiseite
geschoben, «antiquum documentimi novo cedat ritui». Sehr
nachdrücklich stellt der Herr einen Bund fest, — eine ôia&rjxrj —, der
den alten Bund zwischen Gott und seinem Volke Israel ersetzt,
und den deshalb Paulus und Lukas einen «neuen» Bund nennen,
den «Bund in meinem Blute». Es ist der Bund zwischen dem Herrn
und den .Seinigen', zwischen Ihm und seiner Kirche. Er legt
diesen Bund und die Betätigung dieses Bundes in die Hände seiner
Kirche «eiç xrjv êprjv âvâpvrjoiv», zu «meinem Gedächtnis».



— 6 —

c) Jesu Handlung ist eine wirkliche «Einsetzung», ein
Mandatum, «Tuet dieses». Darum ist sie kein Symbol ohne weiteres,
sondern ein wirklicher Auftrag, Anfang eines «Tuns», das ein
«Tun der Kirche» werden soll, welche dabei, darin, dadurch «seiner

gedenken» wird. Er wird in diesem «Tun» immer da sein, wirklich
und wahrhaft gegenwärtig sein als derjenige, in dem und durch
den der Bund seinen Grund und seine Wirklichkeit besitzt. «Die
Anamnese», sagten wir zuvor (IKZ 1947, S. 11), «ist die bleibende
Existenz, das fortwährende Wirkungsvollsein und Wirkungskräftigsein

der vom Herrn gestifteten ôiaêrjxrj». Und obwohl, wie wir
sehen werden, dies alles auf sein Kreuz hinweist, bleibt es doch
ein Gedenken «seiner». Er ist gegenwärtig, Er, der Erlöser, mit
seinem ganzen Werk, das in seiner Menschwerdung angefangen
hat, in seinem Kreuzestode vollendet, in seiner herrlichen
Auferstehung vom Vater offenbar angenommen und in seiner
glorreichen Himmelfahrt für ewig gekrönt worden ist.

d) Obwohl die Einsetzung nicht «nur ein Symbol» ist, bleibt
sie doch ein Mysterium, aber nicht ein Mysterium, das nur allerlei
zu vermuten gibt. Der Herr ewmüllt ein Mysterium. Er deckt das
Geheimnis seines Erlösungswerkes auf, das im dunklen Rätsel
seines Kreuzestodes seinen Brennpunkt hat. Seine Worte «mein
Leib, der für Euch gegeben», «mein Blut, das für viele vergossen
wird zur Vergebung der Sünden», weisen unwiderleglich auf diesen
Brennpunkt hin. — Und dieses Kreuzesopfer, dieses .sacrificium',
das Er bringt und das Er selber ist — ipse offerens, ipse et oblatio —,
setzt Er gegenwärtig,... xovxó èaxi, «dieses ist»; Er realisiert es,
macht es zur Wirklichkeit in seiner erlösenden Bedeutung für die
«Seinigen' (vnèg vpcöv). Er schliesst sie in sein Opferwerk ein
und bezeugt, dass sein Tod «für sie», um ihrentwillen geschieht,
und lässt sie im Essen und Trinken der gesegneten Gaben an den
Früchten seines Sakrifiziums teilnehmen. Seine Eucharistie ist
Repräsentation seines im Kreuzestode gipfelnden Erlösungsopfers
im vollen Sinn des Wortes.

e) Brot und Wein werden, durch Ihn als sein Leib und sein
Blut «gesetzt», wiederum repräsentativ im vollen Sinne, und zwar
so präsent, so real, dass eben die Bezeichnungen «Brot» und «Wein»
verschwinden,.. «dieses ist mein Leib,.. mein Blut». Wichtiger
als die Frage nach der Wesensveränderung ist die Frage, was der
Herr mit «Leib und Blut» gemeint hat. Und dies kann gerade nichts
anderes sein als Er selbst in seiner ganzen Erlöserwirklichkeit, Er,



— 7 —

der in den Tod geht «für Euch», von welchem Tode sein gebrochener
Leib und sein vergossenes Blut die sichtbaren Zeichen sind. Deshalb

sind auch «Leib und Blut» keine getrennten oder zusammengesetzten

Teile, sondern sie bilden zusammen die Repräsentation
seiner ganzen Persönlichkeit. Um Ihn handelt es sich, um den

lebendigen, ungeteilten Herrn, den menschgewordenen Sohn

Gottes, der für uns Menschen — propter nos homines et propter
nostram salutem — in den Tod geht. Er ist gegenwärtig, und Sich
selbst gibt Er, Sich selbst als den Erlöser und in seiner erlösenden

Tat. Darum gerade lautet sein Befehl: «Tuet dieses zu meinem
Gedächtnis».

f) Darum bindet der Herr die Seinigen ' in seinem Erlösungswerk

(«für Euch», «für Viele») an Sich fest und verbindet dadurch
zugleich sie als als Erlöste zu seinem Leib, zu seiner Kirche. Denn
die Einsetzung Jesu gilt ausdrücklich den Seinigen', denen, die
Ihm angehören, die sein Eigentum sind, denen, die der Vater Ihm
gegeben hat, — sie gilt seinem Leib, der Kirche. Daraus folgt
zunächst, dass die Eucharistie nicht mit der Taufe und ihre Frucht
nicht mit der Wiedergeburt identisch ist; ihre Wirkung braucht
nicht notwendigerweise die Sündenvergebung zu sein, welche in
der Taufe geschenkt wird. Sie ist das fortwährend wiederholte
Zeugnis, dass diejenigen, die zusammenkommen, um zu «tun»,
was Er befohlen hat «zu seinem Gedächtnis zu tun», die .Seinigen'
sind und dass sie fortwährend («so oft ihr dieses tut») an seinem

Erlösungswerk Anteil haben. Und zweitens folgt aus diesem «Tun»
der .Seinigen', der Kirche, dass seine Kirche als sein Leib forthin
in seinem Werk miteingeschlossen ist und mit Ihm, ihrem Herrn
und ihrem Haupt, vor dem Vater erscheint, wodurch sie weiss,
dass die Vergebung der Sünden ihr in dem einzigen Opfer geschenkt
worden ist und ihr immer aufs neue geschenkt wird. In dem «Tun
zu seinem Gedächtnis» erhält die Kirche immerfort die Versicherung,

dass das Opfer ihres Hauptes ewig gültig bleibt; in diesem
«Tun» wird sein Opfer ihre fortwährende Lebensquelle und
Lebensnahrung.

g) Also sind Brot und Wein wirkliche ,Zeichen', d.h. Zeichen,
welche wahrhaft und realiter sind was sie .bezeichnen'; das Essen
und das Trinken sind real-symbolische Handlungen, welche .rea¬
liter et effective' bewirken, was sie abbilden, d. h. die Aneignung
des Heiles, welches im Opfer Christi zur Erlösung offenbar
geworden und uns geschenkt worden ist.



— 8

Paulus

Zu den Einsetzungsberichten kommt die Gedankenwelt des

Paulus. Wir verweisen ebenfalls auf unsere Ausführungen IKZ
1947, S. 15 ff., wo das dogmatisch Wichtigste gesagt ist. Wir fassen

die wichtigsten Gedanken zusammen.

a) Unwiderleglich ist Paulus der älteste und wichtigste Zeuge
der Abendmahlspraxis und des Abendmahlsgedankens. Er geht
von der Einsetzung aus und verkündigt dabei das Mandatum
«dieses tuet». Wie sich aus seinem Tadel nach 1. Kor. 11 : 17 ff.
und nach 1. Kor. 10 : 14 ff. ergibt, wurde die Befolgung dieses

Mandatums stehende Praxis in der Gemeinde. Weil durch die

Einsetzung des Herrn das Abendmahl regelmässige Feier der Kirche
geworden ist, bestätigt das der Apostel mit eigenen Worten. Wir
wiederholen, was wir an der genannten Stelle sagten: «Die evangelischen

Berichte erzählen von dem Mahle, das dem Kreuzestode

voranging; der paulinische Bericht und seine ganze damit
verbundene Gedankenwelt sind aus der Praxis nach der Verherrlichung
Christi heraus konzipiert. Die Evangelisten erzählen ein Geschehen,
das Feier wird; die Kirche der paulinischen Zeit lebt aus der Feier,
die ein Geschehen wird.»

b) Der dogmatische Kerngedanke des Paulus ist unstreitig das

«xaxayyéXXexe xòv êdvaxov xov xvgiov», die Verkündigung des

Todes des Herrn (1. Kor. 11 : 26). Es ist die paulinische Wiedergabe

des offenbaren Hinweises Jesu auf sein Erlösungswerk, das

im Kreuzestode «vollbracht» wird, ein Hinweis, welcher im Herrenwort

proleptisch, in der Aussage des Paulus retrospektiv gefasst ist.
Diese «Verkündigung» ist nicht eine Begleiterscheinung der Feier;
die Feier selbst, das Essen und Trinken der Gemeinde ist
Verkündigung, Proklamation. Die Anamnese ist Verkündigung, die
Verkündigung ist Anamnese. Die Feier ist das Tat gewordene,
sakraler Art gewordene Sakrament gewordene «Wort des Kreuzes»,
die Proklamation des Erlösungswerkes Christi, stringenter noch:
die Proklamation vom Erlöser Christus in den Zeichen seines
Leibes und Blutes. Aber gerade dadurch ist diese àyyeXla oder
âvâpvrjaiç mehr als eine ,commemoratio', mehr als unsere Worte
.memoria' oder .Gedächtnis' auszudrücken vermögen. Denn es
ist die wahrhaftige Repräsentation, die reale Vergegenwärtigung,
die wirkliche und wirksame .Gegenwärtigsetzung' des Erlösers und
seines Versöhnungsopfers, und das «Essen und Trinken» wird die



— 9 —

Aufnahme in diese ,praesentia', die Zueignung dieses Erlösungswerkes.

c) Infolgedessen ist das Ziel die xoivwvia, die Gemeinschaft
Christi mit der Gemeinde, mit der Kirche, mit seinem Leibe
(1. Kor. 10 : 14 ff.). Natürlich ist eine solche Koinonia kein ,nur'
symbolischer Gedanke, sie ist real, wie der Herr und seine Kirche
real sind. Und diese Realität wird nur dadurch möglich, dass der

Apostel die Handlung des Essens und des Trinkens, wie auch Speise

und Trank real sieht; denn «das Brot der Segnung», das gegessen
wird, und «der Kelch der Segnung», der getrunken wird, sind «die

Gemeinschaft des Leibes und des Blutes des Herrn». Nur diese

Koinonia ist wirklich, real, während eine Gemeinschaft mit Götzen
durch das Essen von ihrem «Tisch» Lüge ist. — Ergebnis dieser
Gemeinschaft mit dem Herrn ist die gegenseitige Gemeinschaft
der Gläubigen, der «vielen», die zusammen «das eine Brot», «der
eine Leib» (l.Kor. 10: 17) sind; eine Gemeinschaft, welche ihren
Grund, ihr Zentrum in Christo findet. Wenn man bedenkt, dass

dieser «eine Leib» der Leib Christi ist und nach des Paulus
Gedankenwelt der Leib Christi die Kirche ist, ergibt sich, wie sehr
der Apostel hier über allem Individuellen hinaus wahrlich kirchlich'

denkt und redet. Die Eucharistie ist die Feier, in welcher
die Kirche immer wieder Kirche Christi, Leib ihres Herrn ist, und
fortwährend die reale Gemeinschaft mit Ihm, ihrem Haupte, findet
und betätigt.

d) Aus diesem Gedanken folgt auch, dass die Abendmahlsauffassung

des Paulus die Eucharistie am allerwenigsten als Mittel
der Sündenvergebung der Taufe gleichsetzt. Die Taufe betont gerade
das Individuelle, sie gilt dem einzelnen und führt ihn in die Kirche
hinein. Die Taufe ist das Begrabenwerden in den Tod Christi, damit
der Getaufte ein neuer Mensch, wahrlich Mensch werde, indem er
in Christo auferstehend in einem neuen Leben zu wandern anfängt.
Die Eucharistie setzt im Gegenteil die Wiedergeburt voraus; sie
hat mit denen zu tun, die ,Brüder' sind und von denen erwartet
wird, dass sie imstande sind, «sich selbst zu prüfen». Die Eucharistie

richtet sich an die .Gemeinschaft', an die Kirche, und ihr
Ziel ist immer wieder die ,Koinonia'. Wo der Indifferentismus
herrscht, der «nicht zu unterscheiden» weiss oder wünscht, da ist
Sünde (evo%oç) gegen den Herrn, die ein xglpa, ein Urteil mit sich
bringt.



— 10 —

e) Da die Eucharistie die im neuen Bunde begründete
Gemeinschaftsfeier mit dem Herrn ist, bleibt sie trotzdem ein Mysterium,
das zwar Geheimnisse enthüllt, aber das letzte Geheimnis, das

èayaxov, verborgen hält. Sie bleibt ein Geschehen ,ad interim'.
Das «à%gi ov ëX&rj», «bis dass Er kommt», womit Paulus schliesst

(1. Kor. 11 : 26), offenbart unwiderleglich die eschatologische Spannung,

in welcher die Kirche auf Erden lebt, wobei es von geringer
Bedeutung ist, ob der Apostel die Parusie in naher oder in ferner
Zukunft erwartet hat. «Bis dass Er kommt» verwirklicht sich die
Koinonia im neuen Bunde durch die Anamnese, durch die Eulogie
des Brotes und des Kelches. Der Durchbruch des Reiches Gottes
ist da, aber bis dass es einmal allein und mit Herrlichkeit da sein
wird, bleibt das «mysterium fidei», bis zu «jenem Tag», wie die
Einsetzungsberichte sagen (Mk. 14 : 25, Mt. 26 : 29. Lk. 22 : 18).

Johannes

Für das 4. Evangelium verweisen wir ebenfalls auf das

Gesagte (IKZ 1947, S. 21 ff.). Hier beschränken wir uns auf einige
Folgerungen.

a) Wenn auch Joh. 6 kein Gegenstück des Einsetzungsberichtes
sein will und sein kann, wie wir oben darzulegen versucht haben,
ist es doch mit offenbarer Reminiszenz und Anspielung auf die
eucharistische Feier geschrieben, und zwar in einer Weise, die
zugleich deutlich das Ziel der Eucharistie offenbart, nämlich die
Einheit in Christo, das Leben durch Ihn, das Sichnähren mit Ihm.
Das Brot, welches Er als Nahrung bietet und ohne welches kein
«ewiges Leben» empfangen werden kann, ist sein «Fleisch für das
Leben der Welt».

b) Hier liegen also dieselben Gedanken wie im Bericht der
Einsetzung und wie bei Paulus, nämlich die Koinonia mit dem
Herrn im Opfer seines Lebens, in seinem Erlösungswerk. Dieses
Opfer, das sich am Kreuze vollzieht, ist die Quelle des Lebens;
die durch Christus vollbrachte Erlösung ist der Durchbruch des
ewigen Lebens in diese Welt hinein ; gerade deshalb lebt die Kirche
von da an in der .Endzeit'. Wer an dieser Lebensquelle teilhat,
lebt durch Christus, in derselben Weise wie Christus durch den
Vater lebt, denn Christus ist der Mittler. Der tiefste Sinn des
«xgcbyeiv, cpayëïv und nlvsiv», — essen und trinken — ist das
«niaxEVEiv», glauben; der tiefste Sinn von «oâgÇ» und «cupa», Fleisch



— 11 —

und Blut, ist Christus selbst, Er, der Sohn Gottes und Sohn des

Menschen, der sich selbst gibt «für das Leben der Welt». Auf diesen

tiefsten Sinn kommt es an; da liegt «Geist und Leben», denn «das

Fleisch nützt nichts».

c) Wenn unsere oben dargelegte Ansicht richtig ist, nach
welcher man angesichts Joh. 6 nicht von einer «Verheissung der

Einsetzung» sprechen darf, sondern die Rede des Johannes
betrachtet, wie sie sich einfach gibt, als eine Rede über die Gemeinschaft

mit dem Herrn im Glauben, in welcher Gemeinschaft uns
das ewige Leben geschenkt wird, das Er in seinem Lebensopfer
erschlossen hat, aber ivobei von selbst das Bild der kirchlichen
Eucharistiefeier sich dem Apostel auf dem Hintergrund seines Denkens

auftat, — so wird es auch deutlich, warum Johannes sich hier vor
allem an den einzelnen Gläubigen richtet und weniger die Gesamtheit

der Kirche im Auge hat. Dadurch konnte er auch wieder stärker
betonen, dass in dem «Essen von diesem Brote» sich eine Handlung
des Christen offenbart, welche, der Liebe und Selbsthingabe des

Herrn entsprechend, den tiefsten Glauben und die reinste
Selbsthingabe verlangt.

Hebräerbrief
Zur Vollständigkeit des «neutestamentlichen Bildes» der

Eucharistie muss auch der Hebräerbrief herangezogen werden. In
diesem Brief haben wir die nachdrückliche Erörterung über die
Allgenügsamkeit des Kreuzesopfers Christi. Kraft seines Charakters

ist dieses Opfer nicht der Wiederholung fähig. Die Tatsache,
dass es nicht wiederholt werden kann, unterscheidet es wesentlich
von den alttestamentlichen Opfern und gibt ihm seine göttliche
Kraft und ewige Wirksamkeit. Es ist «ein für allemal» dargebracht
(Hb. 7: 27, 9: 12, 26, 28, 10: 10, 14; vgl. Röm. 6 : 10, 1. Petr. 3: 18),
und es hat eine «ewige Erlösung» erlangt (9 : 12). Deshalb ist dieses

Opfer ewig, d. h. ununterbrochen, immerdar gültig und wirksam.
Der Hebräerbrief offenbart uns Christus vor allem als denjenigen,
der im Himmel vor Gottes Angesicht für immer unser Mittler ist.
in dem der Vater seinen Sohn als unseren Erlöser sieht, der Ihm,
dem Vater, sein Opfer zeigt und der sich dem Vater gegenüber um
unsretwillen auf dieses Opfer beruft (10 : 11 f., 9 : 24).

Dieser Gedanke wirft auch sein Licht auf die Einsetzung der
Eucharistie. Wenn das Kreuzesopfer nur ein akzidentiell historisches
Ereignis wäre, könnte die Eucharistie nicht mehr als ein Symbol



— 12 —

sein und uns nie Anteil daran verleihen. Wenn Christus aber kraft
seiner Einsetzungsworte und kraft seiner Einsetzungshandlung
sein Opfer in die Eucharistie .transponiert', findet dies seine
Argumentation in der Lehre des Kreuzopfers im Hebräerbrief. In diesem
Lichte kann auch das «Essen vom Altar», wobei «das Herz mit
Gnade gestärkt wird» (13: 9 f.) als eine Handlung der Kirche
betrachtet werden, in welcher die Kirche am «Altar» die Anamnese
des Todes Christi feiert. Hier wird der Gedanke des 0~pfevmahles
offenbar, welcher der Einsetzung Jesu, dem johannischen «Essen

von diesem Brote» und der paulinischen Aussage von dem
«Teilhaben aller an dem einen Brote» vollkommen entspricht.

(Schluss folgt)

Utrecht. A. Rinkel


	Die heilige Eucharistie [Fortsetzung]

