
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 40 (1950)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 109

Kirchliche Chronik

Die orthodoxe Kirche und der Altkatholizismus. Die
Studienabteilung des Ökumenischen Rates der Kirchen in Genf versendet eine
Serie von Aufsätzen orthodoxer Theologen zu den Themen, die in Amsterdam

1948 behandelt worden sind. Es sind: The Problem of Oecuménisme
by Prof. L. A. Zander, Paris; The Authority and Relevance of the Bible
according to the Orthodox Tradition by Prof. B. Vellas, Athen; The Evangelist

Work of the Contemporary Greek Orthodox Church by Prof. P. J.
Bratsiotis, Athen; The Orthodox Catholic Church and her Relations with the
other Churches and with the World Council of Churches by Prof. J. Kar-
miris, Athen; The Kingdom of God, the Church and the World in the
New Testament by Prof. B. Joannidis Salonica; The Church and Social
Justice by Prof. G. P. Fedotov, New York. Uns interessiert besonders der
Aufsatz von Prof. Karmiris, in welchem die Beziehungen der Orthodoxen
Kirche zum Altkatholizismus in einer Weise besprochen sind, auf die eine

Antwort uns nötig erscheint. Der Passus lautet: «Ebenso hat die orthodoxe
Kirche über die Union mit den von der römisch-katholischen Kirche
getrennten Altkatholiken verhandelt, so auf den altkatholischen Konferenzen
in Bonn 1874 und 1875, in Köln 1890, in Luzern 1892, in Wien 1897 und
auf der letzten Konferenz einer gemeinsamen Kommission von Altkatholiken

und Orthodoxen in Bonn 1931. Trotz den guten Hoffnungen, die

von diesen Verhandlungen erwartet wurden, hatten sie leider keinen Erfolg.
Während der Verhandlungen zeigte es sich nämlich, dass die altkatholische

Kirche, die von allen von uns getrennten westlichen Kirchen die

uns am nächsten stehende zu sein scheint, unter sehr starken nicht nur
lateinischen, sondern auch protestantischen Einflüssen steht. Infolgedessen
kann nur die Befreiung von diesen Einflüssen zur Vereinigung mit der
orthodoxen Kirche führen, was nicht besonders schwierig zu sein scheint. »

Dieses merkwürdige Urteil hat in altkatholischen Kreisen Aufsehen erregt.
Der Erzbischof von Utrecht, Dr. A. Rinkel, äussert sich dazu folgendermassen

:

«Ich erhebe ernsthaften Einspruch gegen den Passus auf S. 13

betreffend die Unionsverhandlungen der orthodoxen Kirche mit den
Altkatholiken. Ich vermute, der Verfasser sei darüber ungenügend
unterrichtet.

a) Hier ist nichts bekannt von Einflüssen von lateinischer (römischer)
oder protestantischer Seite her, und kein Mensch in der westlichen Kirche
wird dies behaupten. Im Gegenteil, die Vorwürfe, welche von Rom gegen
uns erhoben werden, beruhen nie darauf, dass wir wirkliche katholische



— 110 —

Wahrheiten und Grundsätze verwerfen würden, sondern stets darauf,
dass wir alle ausgesprochen römischen Neuerungen in Sachen des Glaubens,

der Moral und der Liturgie ablehnen. Die Protestanten zu allen
Zeiten und aller Richtungen respektieren uns, weil wir in ihrer Mitte die
charakteristische Verkörperung der alten und wahren katholischen (nicht
römischen) Kirche darstellen. Die Kirchen der anglikanischen
Kirchengemeinschaft achten unsere Kirche als die wahre katholische Kirche von
Westeuropa, mit welcher die Interkommunion vollzogen werden musste,
bevor überhaupt zwischen Anglikanern und Orthodoxen Besprechungen
stattfinden konnten, die Aussicht auf Erfolg hatten.

b) Auf der Konferenz zu Bonn (27-/28. Oktober 1931) — eine
Konferenz, zu der die Initiative von orthodoxer Seite aus ergriffen worden
war — stimmten die Vertreter beider Seiten in ihrer Auffassung überein
und erklärten, dass es in Sachen des Glaubens, des kirchlichen Amtes
und der Sakramente keine Differenzen gebe, welche die Interkommunion
verhindern könnten. Das einzige, was dazu noch benötigt wurde, war die

Genehmigung durch die orthodoxe Prosynode, die im Jahre 1932 hätte
stattfinden sollen, die aber bis heute nie zusammentreten konnte. In der
Zwischenzeit hat das gegenseitige Sichkennenlernen sich vertieft, und
manche orthodoxen Bischöfe, die uns besuchten, sprachen ihr Bedauern

aus, dass — nur auf Grund der dauernden Vertagung der Zusammenkunft

der Prosynode — die Verwirklichung der Interkommunion immer
noch verhindert werde.

Tatsächlich hat sich seit Bonn im Jahre 1931 nichts geändert, weder
in Sachen des Glaubens, der Kirchenordnung, der Liturgie oder der
Sakramente, und der Geist unserer Kirche ist so katholisch wie zur Zeit unseres
Apostels, des hl. Willibrord, wie auch wir überzeugt sind, dass unsere
Kirche nur eine Bedeutung hat, insofern sie wirklich und wahrhaft katholisch

ist im Sinne der alten Kirche der sieben allgemeinen Konzilien.

c) Wir machen die Anregung, der Verfasser möge den Passus auf
S. 13 überarbeiten und alles weglassen, was nach den Worten ,in Bonn
in 1931' geschrieben steht. An Stelle der weggelassenen Sätze mag er
dafür berichten, dass in Bonn die gemischte Kommission einstimmig
zum Schluss kam, dass eine Interkommunion wünschenswert, möglich
und notwendig sei, dass jedoch das letzte entscheidende Wort bei der
Prosynode der orthodoxen Kirche liege, sofern nicht — wie jetzt von unserer
Seite aus dem ökumenischen Patriarchen vorgeschlagen worden ist — jede
der autokephalen Kirchen des Ostens eine vorläufige Entscheidung trifft.»

Der Redakteur dieser Zeitschrift kann diesen Ausführungen nur
beistimmen. Als unsere Beziehungen mit Vertretern der orthodoxen Kirche
anlässlich einer gemeinsamen Zusammenkunft während der Weltkonferenz
für Glauben und Verfassung in Lausanne 1927 wieder aufgenommen
wurden, wurde ein solcher Einwand gegen uns so wenig erhoben wie in



— Ill —

Bonn i. J. 1931. Im Gegenteil, bei persönlichen Gesprächen mit orthodoxen

Theologen bekam ich etwa einmal den Eindruck, dass es einzelne
unter ihnen gibt — ob Richtungen ist mir nicht bekannt —, die unter dem
Einfluss abendländischer Scholastik stehen. Eine Bestätigung dieser
Wahrnehmung sind einige Referate, die auf dem ersten orthodoxen Gelehrten-
kongress in Athen i. J. 1936 gehalten worden sind. So wurden in einem
Referat mehrere Punkte genannt, die auf einem künftigen orthodoxen Ge-
lehrtenkongress auf ihre Orthodoxie untersucht werden sollen, die vom
Abendland her selbst in orthodoxe Bekenntnisse eingedrungen seien, die
allerdings nicht die Bedeutung besitzen, wie die Bekenntnisse der alten
Kirche. Es handelt sich dabei mehr um theologische Schulmeinungen
zur Begründung oder Erklärung von Glaubenslehren. Wie gesagt, solche

Dinge sind nie zur Sprache gekommen, da sie wesentliche Lehren nicht
berühren. Es ist den Altkatholiken auf den erwähnten Konferenzen eine

Zustimmung zu den theologischen Schulmeinungen nie zugemutet worden.
Wir denken dabei vor allem an die Lehre vom hl. Abendmahl.

Die polnische katholische Nationalkirche in USA. und Polen.
Die polnische Nationalkirche hat in den Tagen vom 27.-29. September 1949
in Scranton eine ausserordentliche Synode abgehalten. Den nun folgenden
Bericht entnehmen wir den Mitteilungen, die das Kirchenblatt der Kirche,
« Rola Boza», darüber gebracht hat. Die Übersetzung ist uns von befreundeter
Seite in liebenswürdiger Weise überlassen worden. Nach Nr. 37 des

erwähnten Blattes zerfällt die Kirche in vier Diözesen; die Mitteldiözese
mit 44 Kirchgemeinden, 44 Priestern und 109 Laienabgeordneten, die

Westdiözese mit 25 Kirchgemeinden, 24 Geistlichen und 86 Laiendelegierten,

die Diözese Buffalo-Pitt mit 18 Kirchgemeinden, 18 Geistlichen
und 41 Laiendelegierten, die Ostdiözese mit 22 Kirchgemeinden, 22 Geistlichen

und 44 Laiendelegierten, total 109 Kirchgemeinden, 108 Priestern
und 280 Laiendelegierten. Zur Synode waren erschienen 6 Bischöfe,

in Priester und 246 Laien. Es wurden zur Behandlung der Geschäfte

acht verschiede Ausschüsse gewählt, u. a. für Verwaltung, Kirchendisziplin,
Seminar, Mission, Ritus. Die Synode wurde von Bischof Hodur eröffnet,
die Verhandlungen leitete Bischof Grochowski. Von der bischöflichen
Kirche waren Delegierte erschienen Bischof F. B. Sterret aus Bethlehem

(Pa) und Dean Robert Kline. Dieser überbrachte brüderliche Grüsse der

bischöflichen Kirche. Der Bericht von Bischof Hodur beschränkte sich

auf allgemeine Bemerkungen über die Nationalkirche und betonte, dass

es in der Kirche am ursprünglichen Schwung fehle, durch den Polen

und Litauen für sie gewonnen worden seien. Diese Erscheinung erfordere
eine Wendung zum Besseren. Es fehle an Zahlen, um genau über

Ausdehnung und Zuwachs der Kirche berichten zu können. Mit grossem Beifall

wurden die Berichte von der Nationalkirche in Polen entgegengenommen.
Bischof Padewski konnte nicht persönlich erscheinen. Bischof Padewski



— 112 —

war im Oktober 1931 als Administrator von Bischof Hodur nach Polen
gekommen. Auf einer ersten Konferenz erschienen 18 Geistliche. Die Kirche
wurde damals heftig verfolgt, einzelne Geistliche hatten sich den Mariaviten

und der orthodoxen Kirche zugewandt. Dem Administrator gelang
es, Ordnung zu schaffen. Die Arbeit war so weit gediehen, dass i. J. 1935
unter Leitung von Bischof Hodur die erste Synode abgehalten werden
konnte. Sie wählte den Administrator zum Bischof, der im folgenden Jahre
die Bischofsweihe erhielt. Die Verfolgung hörte nicht auf, die Geistlichen
wurden gebüsst, viele kamen ins Gefängnis bis zu zwei Jahren, weil sie

priesterliche Funktionen ausübten. Diese Prozesse dauerten bis zum
Ausbruch des Krieges. Die Kirche hatte sich trotzdem behauptet und organisiert,

so dass die Besetzungsmacht mit ihr rechnen musste. Während des

Krieges und der Besetzung verlor die Kirche 17 Geistliche und einen

Theologiestudenten. Die Befreiung Polens brachte der Kirche die

Anerkennung durch den Staat. Die Freiheit des Gewissens steht nicht auf
dem Papier, sondern besteht in Wirklichkeit. Die Geistlichen erteilen
den Religionsunterricht in den Volks- und Mittelschulen. 34 ehemalige
deutsche Kirchen sind der Kirche bis jetzt übergeben worden, 60

Zuteilungen stehen in Aussicht. In Krakau besteht ein geistliches Seminar mit
15 Kandidaten, damit ist nun auch ein kleines Seminar mit 15 Insassen
verbunden. Im Seminar sind in den letzten Jahren 12 Geistliche
ausgebildet worden, aus der römischen Kirche haben sich 11 Geistliche
angeschlossen. Eine karitative Organisation, «Spójnia», errichtet in Sulmin
nicht weit von Danzig ein Greisenasyl. Eine Kirche und ein grosses Haus
ist der Kirche als «Erholungsheim» überlassen worden.

Ein wichtiger Beschluss der Synode regelte die Neuordnung der

Leitung der Nationalkirche, die auf den besondern Wunsch des jetzigen ersten
Bischofs erfolgte. Er hat dieses Anliegen der Synode aus Altersrücksichten
nahegelegt. Zum ersten Bischof wurde Bischof L. Grochowski bestimmt,
dem ein fünfgliedriger Beirat beigegeben wurde. Und zum Bischof der
Diözese Hodurs wurde der bisherige Koadjutor Johann Misiaszek mit
Sitz in Scranton gewählt. Ein Vorschlag zum Ausbau der Fürsorge für
Kranke und Krüppel wurde zum Beschluss erhoben und der Leitung der
Kirche zur Ausführung übertragen. Der Kranken- und Altersversicherungsverein

«Spojnia» soll ausgebaut werden. Zur Unterstützung wurden der
Missionsfonds — Propaganda unter den Polen in der Heimat und in

USA. —, das geistliche Seminar «Savonarola» in Scranton, die
Pfarrschulen, die kirchliche Presse empfohlen sowie die bestehenden Alters- und
Ferienheime. Die Ausbildungszeit der Geistlichen wurde auf vier Jahre

ausgedehnt, für die Geistlichen wurde eine neue Gehaltsordnung
aufgestellt und ein Pensionsfonds und ein Hilfsfonds gegründet. Beschlossen

wurde, ein kirchliches Gesetzbuch auszuarbeiten und die Autorität der
Bischöfe zu erhöhen. Endlich wurden mehrere Beschlüsse zur Neuordnung
und der Stärkung der Finanzen gefasst.



— 113 —

In einem besonderen Referat wurden auf Grund der Verfassung die
Rechte und Pflichten des ersten Bischofs, der Bischöfe, der Dekane, der
Geistlichen und der Kirchgemeinderäte erläutert.

Der erste Bischof trägt Sorge für die ganze Kirche und leitet ihre
Geschicke. Er bestätigt die Wahl der Bischöfe, die durch die Provinzialsynode

erfolgt, lehnt ab oder bestätigt ihre eventuelle Abberufung. Er konsekriert

die Bischöfe, wenn sie die erforderlichen Bedingungen erfüllen.
Diese Bedingungen setzt der Hauptrat der Kirche fest. An seiner Spitze
steht der erste Bischof. Er beruft die Allgemeine Synode und leitet sie,

er beruft den Hauptrat und leitet ihn, er kontrolliert das Kirchenblatt und
alle Publikationen, die im Bereiche der Kirche erscheinen und in welchen
Angelegenheiten des Glaubens, der Moral und Disziplin der Kirche
besprochen werden. Er steht an der Spitze des geistlichen Seminars in Scranton
und in Polen. Er nimmt die Berufungen der Diözesanbischöfe in
Angelegenheiten der Verwaltung und der Disziplin entgegen, examiniert alle
zwei Jahre die Geistlichen mit Hilfe einer besondern Kommission, nimmt
die Kandidaten ins Seminar auf, die von den Diözesanbischöfen empfohlen
werden, nimmt die Berichte der Bischöfe einmal im Jahr entgegen. Im
Fall des Todes oder des Rücktrittes bestimmt der Hauptrat aus den
Bischöfen einen Verweser bis zur Wahl des Nachfolgers.

Der Diözesanbischof leitet seine Diözese. Er ernennt die Geistlichen
im Einvernehmen mit der Gemeinde oder ihrem Kirchenrat und ruft sie

ab. Er suspendiert die Geistlichen, die ihre Pflichten vernachlässigen oder
durch ihr Leben Anstoss erregen. Den Suspendierten oder abgesetzten
Geistlichen steht das Recht der Berufung an den ersten Bischof zu. Der
Diözesanbischof beruft und leitet die Diözesansynode. Er ernennt die

von der Synode beschlossenen Kommissionen. Er beruft die Geistlichen
zu Exerzitien, besucht jedes zweite Jahr die Gemeinden, erteilt die hl.
Sakramente, prüft die Gemeindeverhältnisse, die Vereine und beeinflusst alle

mit Worten der Aufmunterung zur strengen Erfüllung der Pflichten gegenüber

Gott, der Familie, dem Volk und Vereinen, die für das Wohl der
Gemeinde arbeiten. Er nimmt Geistliche anderer Bekenntnisse im
Einvernehmen mit dem ersten Bischof auf, führt eine Liste der Geistlichen für die

Allgemeine und die Diözesan-Synode, nimmt Berichte der Pfarrer, der
Gemeindekommissionen zweimal im Jahr auf Grund der vorgeschriebenen
Fragebogen auf und bewahrt sie auf. Er bestätigt die Wahl der

Kirchgemeinderäte.

Ausführlich werden die Rechte und Pflichten der Dekane und der

Pfarrer beschrieben. Die Dekane beaufsichtigen den ihnen anvertrauten
Kreis, halten Konferenzen und Exerzitien mit den Pfarrern, prüfen die

pfarramtlichen Bücher, berufen Konferenzen der Kirchgemeinderäte und
helfen bei Sammlungen für allgemeine Zwecke der Kirche. Die Pfarrer
stehen in Sachen des Glaubens, der Moral und der Disziplin unter der un-



— 114 —

mittelbaren Jurisdiktion des Diözesanbischofs und indirekt des ersten
Bischofs. In Wirtschaftssachen ist der Pfarrer Helfer, Mitarbeiter und
Ratgeber des Kirchgemeinderates. Er hat die allgemeine Obhut über die
Kirchgemeinde in religiösen, patriotischen, wirtschaftlichen und
Bildungsangelegenheiten. Er erstattet darüber dem Bischof einen halbjährlichen
Bericht. Er ist besonders verpflichtet, jeden Wochen- und Feiertag Gottesdienst

abzuhalten, das Wort Gottes zu verkünden, die hl. Sakramente zu
spenden, für die Schule Sorge zu tragen. Er hat die kirchlichen,
gemeinschaftlichen, patriotischen und Bildungsvereine zu organisieren. Die
Gemeindemitglieder geben dem Pfarrer für Trauungen und Begräbnisse, für
Ansprachen und hl. Messen eine freiwillige Gabe, alle anderen Zeremonien
sind unentgeltlich. Der Kirchgemeinderat bemüht sich um die
Rechtsstellung der Pfarrei, führt die Beschlüsse der Gemeinde, der Diözesan- und
Allgemeinen Synode aus, verwaltet die Finanzen, bemüht sich mit dem
Pfarrer um die Schule und legt dem Bischof einen Jahresbericht über die
Finanzen vor.

Einem Bericht aus Polen von protestantischer Seite entnehmen wir
einiges über die Mariaviten. «Sie zählt ca. 40 000 Seelen. Sie hat sich
vollkommen von den Irrwegen des Erzbischofs Kowalski, der in Dachau

gestorben ist, losgesagt, ist konsolidiert und hat den ihr gebührenden Platz
in der christlichen Familie Polens wieder eingenommen. Es ist aber kein

Zweifel, dass durch die überwundene Krisis ihr Missionsgeist gedämpft
und ihre Ausbreitung gelähmt ist. Erfreulich ist, dass sich im Rahmen der
Ökumene eine nahe Zusammenarbeit zwischen diesen beiden altkatholischen

Kirchen (Mariaviten und Nationalkirche) angebahnt hat. Gemeinsame

Gottesdienste mit Teilnahme von beiderseitigen Priestern sind an
der Tagesordnung. Auch zwischen dem Kirchenvolk beider Kirchen ist
eine starke Annäherung eingetreten. Wir hoffen, dass auf dem Wege dieser

ökumenischen Zusammenarbeit in nicht allzu ferner Zukunft das natürliche

Ziel dieser Annäherung zum Wohle der Sache Gottes in Polen erreicht
wird. Und das wäre ganz und gar und gewiss keine kleine Frucht am Baum
der Ökumene. Die Zusammenarbeit aller altkatholischen Gruppen mit
der Ökumene ist sehr rege. Ihr Einfluss in dogmatischen Belangen ist
bedeutend. Besonders strahlt von ihnen ein starker sakramentaler Geist
auf die Ökumene, was ich persönlich begrüsse.»

Die Weltkonferenz für Glauben und Verfassung. Vor dem Krieg
waren drei Kommissionen aufgestellt worden, welche den Plan für eine

künftige Weltkonferenz ausarbeiten sollten. Um die Aufgabe rasch und

allseitig durchzuführen, wurden für Amerika besondere Kommissionen
in Aussicht genommen. Es sollten folgende Themen behandelt werden:
Das Wesen der Kirche, die Formen des Gottesdienstes und die
Interkommunion. Während des Krieges konnten die Amerikaner an ihre
Aufgabe herantreten. Ihr Ergebnis haben sie in einem Bericht, «The Natur



— 115 —

of the Church1)», niedergelegt. Er enthält ausser einer Beschreibung der
Verhandlungen elf Referate über das Wesen der Kirche, die von Vertretern
der Kirchen, die der Kommission angehören, gehalten worden sind.
Wir drucken oben das Referat des Vertreters der bischöflichen Kirche
ab. Die Übersetzung verdanken wir Pfarrer H. Flury in Möhlin. Seither
ist noch ein Bericht der Kommission über die «Interkommunion»
erschienen 2). Darin sind die Antworten niedergelegt, die die einzelnen
Kirchen auf bestimmte von der Kommission gestellte Fragen über die Stellung
zur Interkommunion gegeben haben. Die Mitglieder der europäischen
Kommissionen waren infolge des Krieges sogar im schriftlichen Verkehr
stark behindert, der z. T. ganz unterbunden war. Der Fortsetzungsausschuss

trat nach dem Waffenstillstand zum erstenmal in den Tagen vom
28. August bis zum 1. September in Ciarens zusammen. Ausser den
Berichten der Kommissionen wurden zu den einzelnen Themen Vorträge
gehalten 3). Den Berichten ist zu entnehmen, dass im ersten Ausschuss,
«Die Kirche», ein repräsentativer Kreis theologischer Mitarbeiter unter
dem Vorsitz von Dr. Newton Flew (England) vier Schriften vorbereitet:
Die biblische Lehre von der Kirche ; Der Kirchenbegriff in der Geschichte
des christlichen Denkens; Eine Reihe von Verlautbarungen der verschiedenen

Bekenntnisse über die von ihnen vertretenen Auffassungen; Der
Versuch einer Synthese der verschiedenen Auffassungen. Der zweite
Ausschuss, «Gottesdienstliche Formen», trat erstmalig unter dem Vorsitz
von Prof. van der Leeuw (Holland) im Jahre 1947 zusammen. In seinem
Bericht bezeichnete der Vorsitzende die Aufgabe des Ausschusses als eine

«Förderung des gegenseitigen Verständnisses durch das Studium der
verschiedenen gottesdienstlichen Formen», um daraus, soweit es die

vorliegenden Unterlagen gestatten, einige Schlussfolgerungen zu ziehen. Dabei
ist besonders die Tatsache auffallend, dass heute allenthalben ein neues
Interesse für den liturgischen Gottesdienst erwacht, selbst in solchen

Kirchen, die allgemein als nicht-liturgisch gelten. Der dritte Ausschuss

über «Intercommunion» konnte bisher nicht zusammentreten. Seine erste

Versammlung fand unmittelbar vor der Tagung in Ciarens, und zwar
gleichfalls in Ciarens, statt. Unter dem Vorsitz von Prof. Dr. Donald Baillie

(St. Andrews, Schottland) konnte er jedoch umgehend ein Arbeitsprogramm

aufstellen. Es wurden zwei Berichte über die bestehenden
gottesdienstlichen Regeln und Gebräuche (der eine aus Amerika, der andere aus

bestimmten Teilen Europas und den Dominions, mit denen während des

Krieges eine Korrespondenz aufrechterhalten werden konnte) eingefügt.
Sobald die entsprechenden Unterlagen zur Verfügung stehen werden, wird

') Erschienen im Verlag Willet & Cie., Chicago.
2) Office of the Associate Secretary for America. Washington, Conn., USA.
3) The 1947 Meeting of the Continuation Committee. Issued by the

Committee. Christ Church Oxford, England.



— 116 —

der Ausschuss die massgeblichen Äusserungen über die theologische Basis

der hinsichtlich der Intercommunion in den verschiedenen Kirchen
geübten Praxis zusammenfassen. Von den Beschlüssen möchten wir folgendes
festhalten: Zunächst musste an Stelle des verstorbenen Präsidenten,
Erzbischof William Temple von Canterbury, ein Ersatz gewählt werden. Die
Wahl fiel auf den schwedischen Bischof von Växjö, Yngwe T. Brilioth. Der
neue Präsident ist unterdessen zum Erzbischof von Uppsala vorgerückt.
Eingehend wurde über die Stellung und Bedeutung des Fortsetzungsausschusses

verhandelt. In Übereinstimmung mit dem Entscheid der
Edinburger Weltkonferenz für Glauben und Verfassung d. J. 1937 und in
Übereinstimmung mit dem vorgeschlagenen Programm des Ökumenischen Rates

der Kirchen wurde beschlossen, dass der Fortsetzungsausschuss als eine

besondere Kommission für Glauben und Verfassung des Ökumenischen
Rates weiter mit seinen wichtigen Aufgaben selbständig bestehen soll.

Mit Nachdruck wurde der Kommission eine doppelte Aufgabe zugewiesen:

Die erste Aufgabe ist, dass Faith und Order auch weiterhin ein gründliches

Studium der Unterschiede auf dem Gebiet des Glaubens und der

Kirchenverfassung durchführt, die ein Hindernis auf dem Wege zur vollen
Einheit bilden, und der Frage nachgeht, wie diese Unterschiede
überwunden werden können. Diese Arbeit muss von theologischen Kommissionen

geleitet werden, die sich aus entsprechend ernannten Fachleuten
zusammensetzen und die der Weltkonferenz für Glauben und
Kirchenverfassung die zu unterbreitenden Unterlagen sorgfältig vorbereiten sollen.

Die zweite Aufgabe besteht in der Verkündigung der wesentlichen
Einheit der Kirche Christi und der Pflicht der Kirchen, diese Einheit zum
Ausdruck zu bringen, damit die Kirchen nicht nur zusammen arbeiten,
sondern auch als Glieder des einen Leibes Christi zusammen leben.

Diese Aufgabe setzt voraus, dass durch das gesprochene und
geschriebene Wort der Ruf zur Einheit den Kirchen stets gegenwärtig bleibe
und dass sie auch in Zukunft über alle Entwicklungen hinsichtlich der

kirchlichen Einigungsbestrebungen in allen Teilen der Welt unterrichtet
werden.

Der Fortsetzungsausschuss ist der Meinung, dass es für die
Durchführung dieser beiden Funktionen nötig sei, ein Sekretariat bzw. eine

Abteilung zu haben, dem wenigstens ein Mitarbeiter im Stab des Ökumenischen

Rates der Kirchen angehört, der besonderen Fragen des Glaubens
und der Kirchenverfassung vollamtlich nachgehen würde. Zu den
Aufgaben dieses Sekretariats bzw. dieser Abteilung unter der Leitung des

Ausschusses für Glauben und Kirchenverfassung gehören:
a) Die Förderung und Koordinierung der Arbeit der theologischen

Ausschüsse für Glauben und Kirchenverfassung; b) die ständige
Hinweisung auf den Ruf zur christlichen Einheit gegenüber den Kirchen und

dem Ökumenischen Rat der Kirchen; c) das fortgesetzte Studium samt-



— 117 —

licher Entwicklungen auf dem Gebiet der kirchlichen Einheit, damit alle
Kirchen darüber auf dem Laufenden bleiben; d) die Koordinierung der
Arbeit über Fragen des Glaubens und der Kirchenverfassung mit der
Arbeit der Abteilungen des Ökumenischen Rates der Kirchen.

Von der Vollversammlung des Ökumenischen Rates 1948 an wird
der Ausschuss des Rates für Glauben und Kirchenverfassung sein Sekretariat

bzw. seine Abteilung mit der Weiterführung des Studienprogramms
beauftragen, zu dem er heute ermächtigt ist, zuzüglich solcher Gegenstände,

wie sie von der Kommission noch beschlossen werden können,
wobei zu diesem Zweck besondere theologische Kommissionen eingesetzt
werden. Wenn dann nach Massgabe der Faith-and-Order-Kommission
diese Studien soweit gediehen sind, dass sie den Kirchen zur Beurteilung
unterbreitet werden können, wird der Faith-and-Order-Ausschuss den
Ökumenischen Rat darum angehen, dass dieser die Kirchen auffordere,
ihre berufenen Vertreter zu einer Weltkonferenz über Fragen des

Glaubens und der Kirchenverfassung zu entsenden. Zeit und Ort einer
solchen Weltkonferenz werden von der Vollversammlung des Ökumenischen
Rates oder seines Zentralkomitees bestimmt, wie auch die Einladungen dazu
im Namen des Ökumenischen Rates ergehen werden.

Die Arbeit des Sekretariats bzw. der Abteilung wird unter der Leitung
der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung oder ihres
Exekutivausschusses in Zusammenarbeit und in Beratung mit der Studienabteilung
des Ökumenischen Rates durchgeführt werden.

Von den Beschlüssen ist noch zu erwähnen, dass die Kommission
eine dritte Weltkonferenz für Glauben und Verfassung ins Auge fassen

soll. Die Anregung aus Amerika, die Laien möchten in der Kommission
wie in den drei Ausschüssen stärker vertreten sein, wird mit Sympathie

entgegengenommen. Es soll eine Schrift über die Geschichte und das

Werk der Weltkonferenz für Glauben und Verfassung geschrieben werden
und die Kirchen aufs neue eingeladen werden, in ihren Kreisen auf die

Wichtigkeit der Weltkonferenz hinzuweisen.
Anlässlich der Amsterdamer Tagung versammelte sich die Kommission

für Glauben und Verfassung in Amsterdam und Baarn l). Die Kommission

gab sich eine Konstitution. Darin sind die oben erwähnten in Ciarens

aufgestellten Grundsätze über ihre Stellung und die Aufgaben im Ökumenischen

Rate der Kirche aufgenommen. Sie sollen unter Beobachtung von
vier Richtlinien behandelt werden: Die Kirchen sollen aus ihrer Isolation

zu Konferenzen mit dem Ziel, sich zu verständigen, zusammengeführt
werden. Die Kirchen senden ihre offiziellen Vertreter zu den Konferenzen.
Alle Kirchen sind dazu geladen, die Christus als Gott und Heiland an-

l) Bericht: World Council of Churches Commission of Faith and Order

Meetings at Amsterdam and Baam, Holland. Issued by the Commission, 7
Kensington Church Court, London W. 8.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1950. '



— 118 —

erkennen. Nur die Kirchen selbst haben die Kompetenz, offizielle Schritte
zur Wiedervereinigung zu unternehmen. Die Bewegung selbst entwirft
keine Themen zur kirchlichen Union. Eine offizielle deutsche Fassung
dieser Konstitution scheint noch nicht vorzuliegen. Dem Bericht der
Kommission «Die Kirche» ist zu entnehmen, dass vier Bände in Vorbereitung
sind: Die biblische Grundlage, die Lehre von der Kirche vom zweiten bis

zum zwanzigsten Jahrhundert, die Lehre von der Kirche in Beiträgen aus
den verschiedenen Kirchen — den Beitrag von altkatholischer Seite haben
wir in dieser Zeitschrift 1949, Heft I, S. 1, veröffentlicht. Der vierte Band
soll das gemeinsame Gut aller Kirchen über das Wesen der Kirche
zusammenfassen. Ausführlich ist der Bericht über die Formen des
Gottesdienstes wie auch der über die Interkommunion. Wir können darauf nicht
näher eingehen. Ebenso werden umfangreiche Studien gemacht — Kontroversen,

die die liturgische Bewegung in den verschiedenen Kirchen
beschäftigen, werden erörtert und auch die um die Interkommunion
sorgfältig in Referaten und wissenschaftlichen Untersuchungen studiert.

Die Vorarbeiten sind so weit gediehen, dass auf der Tagung der
Kommission für Glauben und Verfassung in Chichester vom 16. bis 20. Juli 1949
beschlossen werden konnte, den Exekutivausschuss zu bevollmächtigen,
Pläne für eine Weltkonferenz in Lund (Schweden) im Sommer 1952
vorzubereiten. Im Zusammenhang damit wurde die Erklärung angenommen:
« a) Die Mitgliedkirchen des Ökumenischen Rates des Kirchen (zusammen
mit allen andern Kirchen, die unsern Herrn Christus als Gott und Heiland
anerkennen) sollen um die Entsendung von Vertretern gebeten werden.
Ob die Vertretung der Kirchen unmittelbar oder durch regionale oder
konfessionelle Gruppen von Kirchen erfolgen soll, soll auf Grund der

Fühlungnahme zwischen dem Exekutivausschuss und den verschiedenen
Kirchen entschieden werden, b) Die Gesamtzahl der Mitglieder soll
zwischen 200 und 250 qualifizierten Vertretern liegen, c) Die Teilnahme einer

begrenzten Zahl von Mitarbeitern (ohne Stimmrecht) soll in Ergänzung
zu den gewählten Vertretern vorgesehen werden. Diese Mitarbeiter sollen

von dem Exekutivausschuss oder der Kommission mit Zustimmung der
betreffenden Kirchen ausgewählt werden, d) Solch eine Konferenz soll
die Mittel haben, ihre Ergebnisse unmittelbar den beteiligten Kirchen zu
unterbreiten. Der Exekutivausschuss soll das Verhältnis zwischen dem

Bericht dieser Konferenz an die Kirchen und der Vorbereitung für die

Vollversammlung des Ökumenischen Rates i. J. 1953 und deren daraus

folgenden Bericht an die Mitgliedkirchen besprechen1).» Ein Brief des

Professors C. H. Dodd in Cambridge veranlasste zu einem
unvorhergesehenen Beschluss. Prof. Dodd, der zur Tagung nicht erscheinen konnte,
warnte davor, in der Auseinandersetzung über «katholisch» und «pro-

*) Commission on Faith and Order. Meeting at Chichester 1949. Issued by
the Commission. Secretary, 39 Doughty Street, London W. C. 1.



— 119 —

testantisch» eine Stellungnahme zu behaupten, die vor Jahrzehnten noch
üblich war. Der Einheit in Christus sei es nicht förderlich, wenn theologische

Positionen verteidigt würden, die einmal in enger Beziehung mit
politischen Positionen aufgestellt worden seien. «Ich habe den peinlichen
Verdacht», so sagte er u. a., «dass, wenn uns eine lange und geduldige
Aussprache ein gewisses Mass an Übereinstimmung verspricht, sich einige
unter uns von der Gefahr schrecken lassen, dass unser ,bestimmtes Zeugnis'
sich unbestimmter erweist, als wir es gedacht hatten. Wir sollten uns
meines Erachtens bei einem strittigen Punkt fragen : ist mein scharfer
Einspruch begründet in einer tiefen Wahrheit, deren Verleugnung der innerlichen

Unwahrheit gleichkäme, oder geht er auf einen echten
(vielleicht begründeten) Stolz auf die Tradition zurück, zu der ich mich
bekenne... In Amsterdam bestanden die Delegierten aus den Ländern
jenseits des eisernen Vorhangs darauf, dass die uns beschäftigenden
ekklesiologischen Fragen nicht abstrakt — also getrennt — behandelt werden
müssen von dem, was auf politischem und sozialem Gebiet geschieht. Sie

dachten, dass es nicht so sehr darauf ankäme, ob die Sakramente durch
eine apostolische Sukzession sichergestellt werden sollten oder ob die
Kirche ein durch Gottes Wort täglich — ja stündlich — erneuertes
,Ereignis' sei. Worauf es ankam, war, dass die Christenheit den Weg finde,
sich in die neue kommunistische oder proletarische Gesellschaftsordnung
einzuordnen. Ist das geschehen, so erstehen zwangsläufig neue bekenntnis-
mässige Unterschiede. Darum halte ich es für heilsam, dass die sozialen
und politischen Motive aufgezeigt werden, die — ich bin sicher — immer
wieder schwer auf uns lasten, wenn wir dies auch nicht eingestehen. 1)»

Im Anschluss an die Diskussion wurde beschlossen, dass durch Theologen
verschiedener Mitgliedkirchen eine Studienarbeit über die nicht
theologischen historischen, sozialen und politischen Faktoren durchgeführt werden

sollte, von denen das ökumenische Versöhnungswerk auf dem Gebiet der
kirchlichen Lehre und der gottesdienstlichen Ordnung berührt wird. Ein
Bericht soll der Konferenz in Lund darüber vorgelegt werden.

Im Anschluss an den Bericht des i. Ausschusses «Die Kirche» hielt
Prof. Alivisatos einen Vortrag : Das Wesen der Kirche nach der Lehre
der heiligen griechisch-orthodoxen Kirche», der in diesem Heft, S. 77,
abgedruckt ist. Der Ausschuss «Formen des Gottesdienstes» teilte mit, dass

er zwei Memoranden behandelt habe, die für alle Mitglieder der
Kommission verfügbar seien: «Die Bedeutung der Frage nach der verschiedenartigen

Gestalt persönlicher Frömmigkeitsübung für die Arbeit zur
Wiedervereinigung der Kirchen» und «Gebet und Gottesdienst in der ökumenischen

Bewegung». Auf Antrag der theologischen Kommission wurde an der Ta-

') Der Brief ist im erwähnten Bericht und in «The Ecumenical Review », Autumn
1949, S. 52 ff., abgedruckt, vgl. dazu ök. P. D. Nr. 30, 24. fuli 195° und °rbis
catholicus, Dezember 1949, S. 109.



— 120 —

gung beschlossen, dass der Ausschuss «Formen des Gottesdienstes» sich
nur mit den i. J. 1939 aufgestellten Themen zu befassen habe, die nach
ihrem Urteil in einem Bericht behandelt werden können, der der
Kommission im Sommer 1951 vorzulegen ist. A.K.

Bibelauslegung in ökumenischer Sicht. Die nachfolgenden Richtlinien

für die Auslegung der Heiligen Schrift wurden aufgestellt durch
eine Studientagung im Wadham College in Oxford im Sommer 1949.
Diese war durch die Studienabteilung des Ökumenischen Rates einberufen
und von zwanzig Theologen verschiedener Kirchen aus Europa und
Amerika besucht. Damit wurde eine bereits an vier vorausgegangenen
Konferenzen x) begonnene Arbeit fortgesetzt und zu einem vorläufigen Resultat
gebracht.

Die Richtlinien sollen der ökumenischen Welt zur weitern Erwägung
unterbreitet werden, und es ist zu begrüssen, wenn sie da und dort zum
Gegenstand der Diskussion gemacht werden. Es erhellt aus ihnen, dass

sich auf dem Boden der Bibel die verschiedensten Bekenntnisse
weitgehend verstehen und einigen können. Freilich sind längst nicht alle Gegensätze

überwunden, was im Text der Wadham-Erklärung ausdrücklich
zugegeben wird (s. vor allem die Absätze I. G, III. C und IV. C). Aber es

zeigt sich doch, aufs Ganze gesehen, dass die gemeinsame Arbeit an der
Bibel die Konfessionen weit mehr zu einigen als zu trennen vermag.

Richtlinien für die Auslegung der Heiligen Schrift.
Unsere Konferenz hat in Verfolg der Arbeit früherer Konferenzen

versucht, bestimmte Richtlinien für die Auslegung der Bibel in sozialen

und politischen Fragen auszuarbeiten. Die den Christen bindende Autorität
ist der Wille Gottes. Wir sind uns darin einig, dass die Bibel dadurch,
dass sie uns diesen Willen übermittelt, eine einzigartige Stellung einnimmt.
In unserer gemeinsamen Arbeit haben wir Jer. 7, 1-15, als einen Prüfstein
benutzt, um herauszufinden, inwieweit wir bei der Anwendung hermeneu-
tischer Regeln einig sind. Wir haben ein Mass von Übereinstimmung
entdeckt, das uns alle verwundert hat. Wir legen im folgenden die Punkte

vor, über die wir eine allgemeine Übereinstimmung erzielten:

I. Die für die Auslegung der Bibel notwendigen theologischen
Voraussetzungen.

A. Wir sind uns darin einig, dass die Bibel unser gemeinsamer
Ausgangspunkt ist; denn hier begegnet uns Gottes Wort, ein Wort, das die

Hörer demütigt, so dass sie mehr darauf aus sind, auf Gottes Wort zu
hören und das Gehörte im Gespräch zu verarbeiten, als auf ihrer eigenen

Meinung zu bestehen.

x) Vgl. den Bericht über die Studienkonferenz in Bossey bei Genf im Januar
1947 (IKZ Z947, S. 54 ff-)-



— 121 —

B. Wir sind uns darin einig, dass die Botschaft der Bibel in erster
Linie ausgerichtet ist auf Gottes gnädige und erlösende Taten zur Errettung
des sündigen Menschen, durch die er sich in Jesus Christus ein Volk zum
Eigentum schafft. Mit diesem wichtigsten Anliegen der Bibel ist dem
Menschen ein vollmächtiger Anspruch auferlegt, und er ist aufgerufen,
ihm im Glauben und Gehorsam in seinem ganzen Leben und in allen
seinen Taten Folge zu leisten. Das Liebesgebot hat immer eine
bindende und antreibende Gewalt über uns, und wir begegnen in ihm dem
unausweichlichen Willen Gottes. Die mehr ins einzelne gehenden Gesetze,
die die vielfältige Organisation des sozialen Lebens eines Volkes regelten,
das unter Bedingungen lebte, die von den unsrigen unterschieden sind,
müssen wir ehrfürchtig und sorgfältig im Lichte der Offenbarung Gottes
in Christus untersuchen, um das, was dauernd verpflichtend ist, von dem
unterscheiden zu lernen, was nur örtliche und zeitbegrenzte Bedeutung hat.

C. Wir sind uns darin einig, dass der christliche Ausleger in seinem
Dienst grundlegend dadurch bestimmt ist, dass er ihn als Glied der erlösten
Gemeinde, der er durch seinen Glauben angehört, zu vollziehen hat.

D. Wir sind uns darin einig, dass Jesus Christus die Mitte und das

Ziel der ganzen Bibel ist. Von dieser Perspektive aus ist das Verhältnis
der beiden Testamente zueinander so zu bestimmen, dass Jesus Christus
als die Erfüllung und zugleich als das Ende des Gesetzes erkannt wird.

E. Wir sind uns darin einig, dass die Einheit des Alten und des Neuen
Testamentes weder in irgendeiner naturalistischen Entwicklung noch in
irgendeiner statischen Gleichheit gesehen werden kann, sondern nur in
dem fortschreitenden Heilshandeln Gottes in der Geschichte des einen

Volkes, dessen Erfüllung Jesus Christus ist. Für die hermeneutische
Methodik ist es daher von entscheidender Wichtigkeit, dass das Alte Testament

ausgelegt wird im Lichte der ganzen Offenbarung in der Person

Jesu Christi, des fleischgewordenen Wortes, in der der volle trinitarische
Glaube der Kirche ihren Ursprung hat.

F. Wir sind uns darin einig, dass allegorische Auslegungen, die von
den biblischen Verfassern nicht beabsichtigt waren, willkürlich sind, und
dass sie der Anerkennung der wirklichen Autorität der Schrift zum Schaden

gereichen können. Die Anerkennung dessen, dass eine gewisse Entsprechung
zwischen einigen Ereignissen und Lehren des Alten und des Neuen Testaments

von Gott gegeben ist, hat sich jedoch in der christlichen Auslegung
als berechtigt erwiesen.

G. Wir sind uns darin einig, dass — wenn wir auch voneinander
abweichen in der Frage, inwieweit Tradition, Vernunft und Naturgesetz
zur Auslegung der Schrift verwandt werden dürfen — keine Lehre, die
dem biblischen Standpunkt klar widerspricht, als christlich angesehen

werden kann.



— 122 —

IL Die Auslegung eines bestimmten Schriftabschnittes.

A. Wir sind uns darin einig, dass man mit einer historischen und
kritischen Untersuchung der Schriftstelle beginnen muss. Dazu gehört:

i. die Feststellung des richtigen Textes;
2. die literarische Form des Schriftabschnittes;
3. die geschichtliche Lage, der «Sitz im Leben»;
4. der Sinn, den die Worte für den ursprünglichen Verfasser und Hörer

oder Leser hatten;
5. das Verstehen des Schriftabschnittes im Lichte des gesamten

Kontextes und der Umwelt, in der er entstanden ist.

B. Wir sind uns darin einig, dass man eine alttestamentliche Schriftstelle

in ihrem Verhältnis zur Offenbarung Gottes an Israel sowohl vor
als auch nach der Periode untersuchen muss, der die betreffende Stelle

angehört. Dann muss sich der Ausleger dem Neuen Testament zuwenden,
um den Abschnitt im Lichte dieser Perspektive zu betrachten. Bei diesem

Vorgehen kann die alttestamentliche Schriftstelle eine Begrenzung und
Korrektur erfahren, es kann sich aber auch im Lichte des Neuen
Testamentes eine neue und tiefere Bedeutung herausstellen, die dem ursprünglichen

Verfasser unbekannt war.
C. Wir sind uns darin einig, dass man eine neutestamentliche Schriftstelle

im Lichte ihres näheren und weiteren Zusammenhanges untersuchen

muss; dann muss man sich dem Alten Testament zuwenden, um ihren
Hintergrund in der früheren Offenbarung Gottes zu entdecken.
Zurückkehrend zum Neuen Testament ist man nun in der Lage, den Abschnitt
im Lichte des Gesamtverlaufs der Heilsgeschichte zu sehen und zu
erläutern. Unser Verständnis einer neutestamentlichen Schriftstelle kann in
diesem Fall durch die Einbeziehung des Alten vertieft werden.

III. Die Ausarbeitung der biblischen Lehre in einer bestimmten
sozialen oder politischen Frage.

A. Wir sind uns darin einig, dass man mit einer unmittelbaren
Untersuchung des biblischen Textes im Verhältnis zu einem bestimmten Problem
anfangen muss; andernfalls werden die allgemeinen Grundsätze, die wir
aufstellen, mehr die Voraussetzungen unserer eigenen Zeit als die
Botschaft der Bibel widerspiegeln. Erst danach können wir Anwendungen
auf unsere eigene Lage mit der erforderlichen Sicherheit ableiten.

B. Wir sind uns darin einig, dass man bei der Untersuchung eines
bestimmten modernen Problems mit der Lehre des Neuen Testaments
beginnen muss. In seinem Licht müssen wir dann das alttestamentliche
Material untersuchen, um so das Problem im Lichte der Gesamtoffenbarung
Gottes sehen zu können. Bei diesem Vorgehen dürfen historische
Unterschiede zwischen den verschiedenen Teilen der Schrift nicht übersehen

werden; andernfalls könnte das Anhäufen verschiedener Schriftstellen zu



— 123 —

leichtfertig geschehen, und es würde der Eindruck erweckt, dass die Bibel
auch da ein einheitliches Zeugnis über ein Thema gibt, wo dies in
Wirklichkeit nicht der Fall ist. Darüber hinaus müssen die richtigen Grössen-
verhältnisse sorgfältig beachtet werden, damit nicht ein zu starker Ton auf
eine einzelne Stelle fällt und dadurch die richtige biblische Perspektive
verlorengeht.

C. Wir sind uns darin einig, dass die biblische Lehre über soziale und
politische Fragen im Lichte der Spannung zwischen dem Leben in den
Reichen dieser Welt und der Teilnahme am Reich Gottes gesehen werden
muss. Zwar hatten wir auf dieser Konferenz keine Zeit dazu, unser
Verständnis des Verhältnisses der Ethik zur Eschatologie zu untersuchen x) ;

aber wir sind uns darin einig, dass die biblische Lehre von den zwei Äonen
eine wichtige Rolle bei der Anwendung auf eine bestimmte soziale und
politische Frage spielt.

IV. Die Anwendung der biblischen Botschaft auf die moderne Welt.

A. Wir sind uns darin einig, dass wir, wenn wir die Weisung des

Heiligen Geistes durch die Schrift empfangen sollen, feststellen müssen,
inwieweit unsere besondere Lage derjenigen ähnlich ist, die die Bibel
darstellt. Man muss sich vor Augen halten, dass niemals eine Lage der andern

völlig entspricht, und deshalb hat das Problem der Übertragung grosse
Bedeutung. Trotzdem müssen wir uns in jeder neuen Lage durch die
Bibel zu einer Erkenntnis des Willens Gottes führen lassen.

B. Wir sind uns darin einig, dass die Bibel in erster Linie die Kirche
anredet, aber sie redet auch durch die Kirche die Welt an, insofern die

ganze Welt vom Herrn der Kirche beansprucht wird. Die Kirche kann ihre
Botschaft an die Welt am besten dadurch ausrichten, dass sie sich durch
das Wort Gottes erneuern lässt.

C. Wir sind uns darin einig, dass die Ausleger bei der Anwendung der
biblischen Botschaft auf unsere Zeit wegen verschiedener lehrmässiger
und kirchlicher Traditionen, verschiedener ethischer, politischer und
kultureller Anschauungen, verschiedener geographischer und soziologischer
Lagen, verschiedener Temperamente und Gaben voneinander abweichen.

Wir haben jedoch in der ökumenischen Bewegung in dieser Hinsicht die

folgende Erfahrung gemacht: wenn wir in unsere Zusammenkünfte vor-
gefasste Meinungen mitbringen, deren wir uns weithin nicht bewusst
sein mögen, und nun diese vorgefassten Meinungen unter das Gericht
der Schrift stellen, so werden gerade einige dieser Schwierigkeiten beseitigt,

welche dem Hören des Evangeliums im Wege stehen. So führt die

Bibel selbst uns zurück zum lebendigen Wort Gottes. A. R.

') Vgl. darüber den Bericht zweier vorangegangener ökumenischer
Studientagungen (London 1946 und Bossey 1947) : « Der Weg von der Bibel zur Welt » ;

Gotthelf-Verlag, Zürich. («De la Bible au Monde Moderne»; Cahiers de Montpellier;
«From the Bible to the Modern World»; vervielfältigt in Genf.)



— 124 —

Die nicht-katholischen Kirchen und das Corpus Christi mysticum.

Durch die Enzyklika «Mystici Corporis» Pius' XII. mit ihrer
Identifizierung des mystischen Leibes Christi auf Erden mit der sichtbaren
römisch-katholischen Kirche ist die römisch-katholische Theologie erneut
vor die Frage gestellt worden, wie das Verhältnis der schismatischen und
häretischen Kirchen zur römisch-katholischen Kirche zu denken sei. Diese

Frage untersucht auf Grund der Enzyklika und der neuesten ekklesiologischen

Literatur in sehr sorgfältiger Weise der Benediktiner P. J. Gribo-
mont in Band XXII der Zeitschrift «Irenikon». Die «Herder-Korrespondenz»,

die sich schon früher ebenfalls mit diesem Problem befasst hat
(2. Jg., H. 8), gibt in der Nummer vom Mai dieses Jahres einen zusammenfassenden

Bericht, aus dem wir das Wichtigste mitteilen und es gelegentlich
durch wörtliche Zitate aus der bedeutungsvollen Arbeit Gribomonts
ergänzen.

Der Verfasser geht davon aus, dass es «eine abgestufte Zugehörigkeit
zum Leibe Christi» gibt. In je anderer Weise sind mit Christus verbunden:
die Seligen des Himmels, die Menschen im Stand der Gnade (mit Christus
verbunden durch die Caritas), die gläubigen, aber in schwerer Sünde
lebenden Katholiken (mit Christus verbunden durch die fides) und endlich
alle anderen, die mit dem Herrn nur potentiell, in der Möglichkeit wirklicher
Gemeinschaft verbunden sind, derart also, dass «Mystici corporis» sagen
kann, sie seien «auf den Leib Christi hingeordnet». Diese Stufenfolge
berücksichtigt jedoch allein den unsichtbaren, inneren Zustand der Menschen.
Zieht man die sichtbare Wirklichkeit in Betracht, ergibt sich folgende Reihe

von Formen der Zugehörigkeit zu Christus: Glaubensbekenntnis, Taufe,
Firmung und als Vollendung der sichtbaren Gemeinschaft die Kommunion.
Beide Reihen decken sich nicht. Sie sind Ausdruck der Doppelseitigkeit
der Kirche, dieses einzigartigen sozialen Gebildes, das sowohl eine Organisation

sichtbarer religiöser Gemeinschaft wie auch inneren Glaubenslebens

ist. Diese Doppelseitigkeit ist am besten ausgedrückt in dem heute

etwas vernachlässigten klassischen theologischen Begriff des «sacramentum
Ecclesiae». Erst seit dem 12. Jahrhundert hat die abendländische Theologie

den Sakramentsbegriff ausschliesslich auf die sieben Riten
eingeschränkt. Ursprünglich drückt er ganz allgemein die noch verschleierte
und vorweggenommene Teilnahme an den Endverheissungen kraft der

Menschwerdung des Sohnes Gottes aus, und unter dieser Rücksicht ist
die Kirche das Sakrament im eminenten Sinne des Wortes.

Allen Sakramenten gemeinsam ist ein äusserer und ein innerer Wesensteil

(Zeichen und Wirklichkeit). Solange wir uns noch nicht im Zustande
der Vollendung befinden, besteht zwischen beiden Elementen eine
unüberwindliche Spannung, nämlich die Möglichkeit, dass Zeichen und Wirklichkeit

nicht übereinstimmen. Niemand, der ein Sakrament empfängt, weiss,
ob er in der Gnade steht. Es gibt die Möglichkeit, dass ein Sakrament zwar



— 125 —

gültig, also auch in seiner Wirkung zustande kommt, dass aber die Gnade
dem Empfänger wegen des Mangels an innerer Disposition doch nicht
zuteil wird. Dies alles gilt nun auch vom Ursakrament, der Kirche.

Fasst man die Kirche als Sakrament auf, dann bringt die erste der
beiden eingangs genannten Stufenleitern die Grade der inneren Wirklichkeit

der Kirche, der Teilhabe an Christus zur Darstellung, die durch dies
Sakrament gegeben werden (res), und die zweite bezieht sich auf die
Verwirklichung des «Zeichens», der äusseren Gestalt der Kirche (sacramentum).
Dort werden die «wirklichen», durch die innere Gnade, hier die «sakramentalen»,

durch das äussere Zeichen konstituierten Glieder der Kirche
aufgezählt. Die Spannung zwischen den beiden Seinsweisen wird erst in der
Ewigkeit völlig aufgehoben sein. Bis dahin kommt es vor, dass jemand,
der in der sakramentalen Ebene nicht Glied ist, weil er die äusseren

Bedingungen nicht erfüllt, nichtsdestoweniger in der Ebene der unsichtbaren

Wirklichkeit Glied sein kann — in analoger Bedeutung. Und diese
Gnadenwirklichkeit schafft von selbst, wenigstens implicite, die Sehnsucht,
das Bedürfnis nach ihrem äusseren, sakramentalen Ausdruck, nach Sichtbar-
werdung, Gemeinschaft und Ganzheit.

Für unsere Frage nach der Situation der nicht-katholischen
Glaubensgemeinschaften muss nunmehr die zweite, die sakramentale Stufenreihe
näher betrachtet werden. Alle Getauften sind durch ein sichtbares Band
mit der Kirche verbunden. Auch wenn sie exkommuniziert werden, stehen
sie ihr anders gegenüber als die Ungetauften. Die Verbindung der
Getauften mit der Kirche gehört der sakramentalen, der sichtbaren Ordnung
an. Nun wird man sich fragen, ob denn nicht diese Verbindung gelöst wird,
wenn ein getaufter Christ die Beziehungen zum Römischen Stuhl, dem

Mittelpunkt der sichtbaren Kirche, abbricht, wenn er also zum Schismatiker

(oder zum Häretiker) wird Darauf antwortet Gribomont, der
persönliche Irrtum könne die objektive Bedeutung und Wirkung des

sakramentalen Zeichens nicht aufheben, wenn ein Mensch das Zeichen selbst
in gläubiger Absicht vollzieht. Wer sich zum Evangelium bekennt und die

Taufe vollzieht, macht sich dadurch zum Glied der sichtbaren Kirche
Christi, auch wenn er in der Auslegung des Wortes und der Gesetze

Gottes irrt. Seine Zugehörigkeit zur Kirche ist zwar eine unvollkommene,
weil ihr die letzte Vollendung, die sichtbare «communio» mit Rom und
vielleicht auch die tatsächliche sakramentale Kommunion mit dem Leibe
Christi im Altarsakrament fehlt. Aber seine Lage ist nicht wesentlich anders

als die eines Kindes, das getauft ist und noch nicht zur Kommunion ging.
Wiewohl uns gesagt ist, dass wir nur dadurch leben, dass wir das Fleisch
und das Blut Christi geniessen, lebt doch auch schon das getaufte Kind,
das den Leib des Herrn noch nicht empfangen hat, weil das Sakrament der

Taufe kraft seiner sachlichen Beziehung zum Leibe des Herrn die Wirkung
der Kommunion vorwegnimmt. Ein Sakrament kann also das andere er-



— 126 —

setzen, weil alle innerlich verbunden sind. So wird durch die gläubig
empfangene Taufe in bezug auf das «sacramentum Ecclesiae» die sakramentale

Wirkung hervorgebracht, d. h.. wer getauft ist, gehört zur sichtbaren
Kirche.

Diese Erkenntnis aber — und das ist das Bemerkenswerte an den

Ausführungen Gribomonts — betrifft keineswegs nur die einzelnen von
Rom getrennten Christen, sondern auch die Kirchen als zwar dissidente,
aber wirkliche Gemeinschaften von sakramentaler Ordnung. Die Taufe
z. B., wer immer sie gültig erteilt haben mag, gliedert den Getauften ein in
die Kirche Christi, wie auch die Eucharistie Gemeinschaft schafft unter
denen, die gemeinsam zum Tische des Herrn treten. Nun gilt aber für den

\ erfasser der Satz : « Dieselben Elemente, die aus den Dissidenten
unvollkommene Glieder der Kirche machen, tun dies, indem sie sie als

(dissidente) Gemeinschaft konstitutieren. > Die nicht-katholischen
Gemeinschaften können darum als Glieder der Kirche angesehen
werden, als unvollkommene Glieder. Sie können dies, soweit sie den
Charakter einer Kirche bewahrt haben, d. h. soweit sie beabsichtigen, den Willen
Christi zu erfüllen. Diese Absicht gibt sich dadurch kund, dass eine
Gemeinschaft Sakramente, wirksame sichtbare Gestalten der Gnade
anerkennt. \\ enn die geschieht, ist wegen der Hinordnung aller Zeichen auf
das Ursakrament der Kirche objektiv auch eine Beziehung zur Kirche
erhalten geblieben. Vielleicht mag in ähnlicher Weise, wie dies die mangelnde
Disposition im einzelnen Menschen tut. die volle Wirkung der sakramentalen

Gnade in diesen Kirchen gehemmt werden. Das hat aber keine
Rückwirkung auf den Bestand des Sakramentes als solchen.

Die katholische Kirche trägt dieser \\ ahrheit Rechnung, indem sie.

was oft nicht beachtet wird, von «getrennten Kirchen» spricht. Im Lichte
dieser Wahrheit muss man auch das Gefühl der in der ökumenischen

Bewegung zur Einheit strebenden Christen würdigen, die sich als Kirche
und doch als unvollkommene kirchliche Gemeinschaft fühlen. Dies
Bewusstsein trifft genau den wirklichen Zustand. «Nichts verpflichtet den

Katholiken, dieses paradoxe Bewusstsein seiner Brüder als einen Irrtum
anzusehen. ¦>

Von welcher Grundeinstellung die Ausführungen Gribomonts
getragen sind, das mag zum Schluss noch ein längeres Zitat aus dem Iremkon-
Aufsatz illustrieren (S. 362): «Wenn eine (kirchliche) Gemeinschaft es zum
Bruche kommen lässt mit der katholischen Einheit, aber dabei die äusseren
Formen beibehält (sacramentum tantum), so richtet sie ein Hindernis
(obex, Riegel) auf und begeht eine Gemeinschaftssünde, die sie hindert,
ihrerseits, wie sie es sein sollte, ein Glied des Leibes Christi auf der Ebene

der res tantum zu sein. Aber man wird kaum bestreiten können, dass

eine solche Gemeinschaft weiter übernatürliche Geltung besitzt als

Wirkung der Sakramente, die sie konstituieren. Eine unsichtbare Segnung, die



— 127 —

sie von allen profanen Gemeinschaften unterscheidet, fordert ihre Rückkehr

zur Einheit und erzeugt ihre Gnadenwirkungen in jedem gutgläubigen
Einzelgliede, in welchem der stille Wunsch nach Einheit jenes Hindernis
(den «obex») überwindet. Sollte eine Gemeinschaft, die sich formal
zusammensetzt aus Getauften, die geleitet wird durch eine ordnungsgemässe
Kirchengewalt, die sogar im Besitze einer gewissen Jurisdiktion ist, nichts
Heiliges, nichts Christliches, keine besondere Verantwortung gegenüber
einer göttlichen Berufung, keine Bedeutung haben in bezug auf die Gnaden,
die ihre Glieder empfangen, oder auf die Sünde, auf die sie verfallen »

— Wenn der Verfasser diese Fragen glaubt bejahen zu dürfen, so ist das

für ihn begründet darin, dass — wie er in seinem Schlußsatz (S. 367)

sagt — «das Corpus Christi geheimnisvoll über die ganze Welt hin wirkt.
Ein Geheimnis, in dem Gott alle diejenigen stärken möge, die ihn in Jesus

Christus anrufen.» L.K.


	Kirchliche Chronik

