Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 40 (1950)
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 109 —

Kirchliche Chronik

Die orthodoxe Kirche und der Altkatholizismus. Die Studien-
abteilung des Okumenischen Rates der Kirchen in Genf versendet eine
Serie von Aufsitzen orthodoxer Theologen zu den Themen, die in Amster-
dam 1948 behandelt worden sind. Es sind: The Problem of Oecumenisme
by Prof. L. A. Zander, Paris; The Authority and Relevance of the Bible
according to the Orthodox Tradition by Prof. B. Vellas, Athen; The Evan-
gelist Work of the Contemporary Greek Orthodox Church by Prof. P. J. Brat-
siotis, Athen; The Orthodox Catholic Church and her Relations with the
other Churches and with the World Council of Churches by Prof. J. Kar-
miris, Athen; The Kingdom of God, the Church and the World in the
New Testament by Prof. B. Joannidis Salonica; The Church and Social
Justice by Prof. G. P. Fedotov, New York. Uns interessiert besonders der
Aufsatz von Prof. Karmiris, in welchem die Beziehungen der Orthodoxen
Kirche zum Altkatholizismus in einer Weise besprochen sind, auf die eine
Antwort uns nétig erscheint. Der Passus lautet: «Ebenso hat die orthodoxe
Kirche tber die Union mit den von der rémisch-katholischen Kirche ge-
trennten Altkatholiken verhandelt, so auf den altkatholischen Konferenzen
in Bonn 1874 und 1875, in Kéln 1890, in Luzern 1892, in Wien 1897 und
auf der letzten Konferenz einer gemeinsamen Kommission von Altkatho-
liken und Orthodoxen in Bonn 1931. Trotz den guten Hoffnungen, die
von diesen Verhandlungen erwartet wurden, hatten sie leider keinen Erfolg.
Wihrend der Verhandlungen zeigte es sich nidmlich, dass die altkatho-
lische Kirche, die von allen von uns getrennten westlichen Kirchen die
uns am nichsten stehende zu sein scheint, unter sehr starken nicht nur
lateinischen, sondern auch protestantischen Einfliissen steht. Infolgedessen
kann nur die Befreiung von diesen Einflissen zur Vereinigung mit der
orthodoxen Kirche fiihren, was nicht besonders schwierig zu sein scheint.»
Dieses merkwiirdige Urteil hat in altkatholischen Kreisen Aufsehen erregt.
Der Erzbischof von Utrecht, Dr. A. Rinkel, dussert sich dazu folgender-
massen:

«Ich erhebe ernsthaften Einspruch gegen den Passus auf S. 13 be-
treffend die Unionsverhandlungen der orthodoxen Kirche mit den Alt-
katholiken. Ich vermute, der Verfasser sei dariiber ungeniigend unter-
richtet.

a) Hier ist nichts bekannt von Einfliissen von lateinischer (rémischer)
oder protestantischer Seite her, und kein Mensch in der westlichen Kirche
wird dies behaupten. Im Gegenteil, die Vorwiirfe, welche von Rom gegen
uns erhoben werden, beruhen nie darauf, dass wir wirkliche katholische



— 110 —

Wahrheiten und Grundsitze verwerfen wiirden, sondern stets darauf,
dass wir alle ausgesprochen rémischen Neuerungen in Sachen des Glau-
bens, der Moral und der Liturgie ablehnen. Die Protestanten zu allen
Zeiten und aller Richtungen respektieren uns, weil wir in ihrer Mitte die
charakteristische Verkérperung der alten und wahren katholischen (nicht
romischen) Kirche darstellen. Die Kirchen der anglikanischen Kirchen-
gemeinschaft achten unsere Kirche als die wahre katholische Kirche von
Westeuropa, mit welcher die Interkommunion vollzogen werden musste,
bevor iiberhaupt zwischen Anglikanern und Orthodoxen Besprechungen
stattfinden konnten, die Aussicht auf Erfolg hatten.

b) Auf der Konferenz zu Bonn (27./28. Oktober 1931) — eine Kon-
ferenz, zu der die Initiative von orthodoxer Seite aus ergriffen worden
war — stimmten die Vertreter beider Seiten in ihrer Auffassung iiberein
und erklirten, dass es in Sachen des Glaubens, des kirchlichen Amtes
und der Sakramente keine Differenzen gebe, welche die Interkommunion
verhindern kénnten. Das einzige, was dazu noch benétigt wurde, war die
Genehmigung durch die orthodoxe Prosynode, die im Jahre 1932 hitte
stattfinden sollen, die aber bis heute nie zusammentreten konnte. In der
Zwischenzeit hat das gegenseitige Sichkennenlernen sich vertieft, und
manche orthodoxen Bischofe, die uns besuchten, sprachen ihr Bedauern
~aus, dass — nur auf Grund der dauernden Vertagung der Zusammen-

kunft der Prosynode — die Verwirklichung der Interkommunion immer
noch verhindert werde.

Tatsichlich hat sich seit Bonn im Jahre 1931 nichts geindert, weder
in Sachen des Glaubens, der Kirchenordnung, der Liturgie oder der Sakra-
mente, und der Geist unserer Kirche ist so katholisch wie zur Zeit unseres
Apostels, des hl. Willibrord, wie auch wir iiberzeugt sind, dass unsere
Kirche nur eine Bedeutung hat, insofern sie wirklich und wahrhaft katho-
lisch ist im Sinne der alten Kirche der sieben allgemeinen Konzilien.

¢) Wir machen die Anregung, der Verfasser mége den Passus auf
S. 13 iuberarbeiten und alles weglassen, was nach den Worten ,in Bonn
in 1931¢ geschrieben steht. An Stelle der weggelassenen Sitze mag er
dafiir berichten, dass in Bonn die gemischte Kommission einstimmig
zum Schluss kam, dass eine Interkommunion wiinschenswert, méglich
und notwendig sei, dass jedoch das letzte entscheidende Wort bei der Pro-
synode der orthodoxen Kirche liege, sofern nicht — wie jetzt von unserer
Seite aus dem okumenischen Patriarchen vorgeschlagen worden ist — jede
der autokephalen Kirchen des Ostens eine vorliufige Entscheidung trifft.»

Der Redakteur dieser Zeitschrift kann diesen Ausfithrungen nur bei-
stimmen. Als unsere Beziehungen mit Vertretern der orthodoxen Kirche
anlisslich einer gemeinsamen Zusammenkunft wihrend der Weltkonferenz
fir Glauben und Verfassung in Lausanne 1927 wieder aufgenommen
wurden, wurde ein solcher Einwand gegen uns so wenig erhoben wie in



— 111 —

Bonn 1. J. 1931. Im Gegenteil, bei persénlichen Gesprichen mit ortho-
doxen Theologen bekam ich etwa einmal den Eindruck, dass es einzelne
unter ihnen gibt — ob Richtungen ist mir nicht bekannt —, die unter dem
Einfluss abendlindischer Scholastik stehen. Eine Bestitigung dieser Wahr-
nehmung sind einige Referate, die auf dem ersten orthodoxen Gelehrten-
kongress in Athen 1. J. 1936 gehalten worden sind. So wurden in einem
Referat mehrere Punkte genannt, die auf einem kiinftigen orthodoxen Ge-
lehrtenkongress auf ihre Orthodoxie untersucht werden sollen, die vom
Abendland her selbst in orthodoxe Bekenntnisse eingedrungen seien, die
allerdings nicht die Bedeutung besitzen, wie die Bekenntnisse der alten
Kirche. Es handelt sich dabei mehr um theologische Schulmeinungen
zur Begriindung oder Erklirung von Glaubenslehren. Wie gesagt, solche
Dinge sind nie zur Sprache gekommen, da sie wesentliche Lehren nicht
beriihren. Es ist den Altkatholiken auf den erwihnten Konferenzen eine
Zustimmung zu den theologischen Schulmeinungen nie zugemutet worden.
Wir denken dabei vor allem an die Lehre vom hl. Abendmahl.

Die polnische katholische Nationalkirche in USA. und Polen.
Die polnische Nationalkirche hat in den Tagen vom 27.-29. September 1949
in Scranton eine ausserordentliche Synode abgehalten. Den nun folgenden
Bericht entnehmen wir den Mitteilungen, die das Kirchenblatt der Kirche,
«Rola Boza», dariiber gebracht hat. Die Ubersetzung ist uns von befreundeter
Seite in liebenswiirdiger Weise iiberlassen worden. Nach Nr. 37 des er-
wihnten Blattes zerfillt die Kirche in vier Didzesen; die Mitteldiozese
mit 44 Kirchgemeinden, 44 Priestern’ und 109 Laienabgeordneten, die
Westdiozese mit 25 Kirchgemeinden, 24 Geistlichen und 86 Laiendele-
gierten, die Ditzese Buffalo-Pitt mit 18 Kirchgemeinden, 18 Geistlichen
und 41 Laiendelegierten, die Ostdidzese mit 22 Kirchgemeinden, 22 Geist-
lichen und 44 Laiendelegierten, total 109 Kirchgemeinden, 108 Priestern
und 280 Laiendelegierten. Zur Synode waren erschienen 6 Bischofe,
111 Priester und 246 Laien. Es wurden zur Behandlung der Geschifte
acht verschiede Ausschiisse gewihlt, u. a. fir Verwaltung, Kirchendisziplin,
Seminar, Mission, Ritus. Die Synode wurde von Bischof Hodur erdffnet,
die Verhandlungen leitete Bischof Grochowski. Von der bischéflichen
Kirche waren Delegierte erschienen Bischof F. B. Sterret aus Bethlehem
(Pa) und Dean Robert Kline. Dieser iiberbrachte briiderliche Griisse der
bischoflichen Kirche. Der Bericht von Bischof Hodur beschrinkte sich
auf allgemeine Bemerkungen iiber die Nationalkirche und betonte, dass
es in der Kirche am urspriinglichen Schwung fehle, durch den Polen
und Litauen fiir sie gewonnen worden seien. Diese Erscheinung erfordere
eine Wendung zum Besseren. Es fehle an Zahlen, um genau iiber Aus-
dehnung und Zuwachs der Kirche berichten zu kénnen. Mit grossem Bei-
fall wurden die Berichte von der Nationalkirche in Polen entgegengenommen.
Bischof Padewski konnte nicht personlich erscheinen. Bischof Padewski



— 112 —

war im Oktober 1931 als Administrator von Bischof Hodur nach Polen ge-
kommen. Auf einer ersten Konferenz erschienen 18 Geistliche. Die Kirche
wurde damals heftig verfolgt, einzelne Geistliche hatten sich den Maria-
viten und der orthodoxen Kirche zugewandt. Dem Administrator gelang
es, Ordnung zu schaffen. Die Arbeit war so weit gediehen, dass 1. J. 1935
unter Leitung von Bischof Hodur die erste Synode abgehalten werden
konnte. Sie wihlte den Administrator zum Bischof, der im folgenden Jahre
die Bischofsweihe erhielt. Die Verfolgung horte nicht auf, die Geistlichen
wurden gebtuisst, viele kamen ins Gefingnis bis zu zwei Jahren, weil sie
priesterliche Funktionen ausiibten. Diese Prozesse dauerten bis zum Aus-
bruch des Krieges. Die Kirche hatte sich trotzdem behauptet und organi-
siert, so dass die Besetzungsmacht mit ihr rechnen musste. Wihrend des
Krieges und der Besetzung verlor die Kirche 17 Geistliche und einen
Theologiestudenten. Die Befreiung Polens brachte der Kirche die An-
erkennung durch den Staat. Die Freiheit des Gewissens steht nicht auf
dem Papier, sondern besteht in Wirklichkeit. Die Geistlichen erteilen
den Religionsunterricht in den Volks- und Mittelschulen. 34 ehemalige
deutsche Kirchen sind der Kirche bis jetzt iibergeben worden, 6o Zutei-
lungen stehen in Aussicht. In Krakau besteht ein geistliches Seminar mit
15 Kandidaten, damit i1st nun auch ein kleines Seminar mit 15 Insassen
verbunden. Im Seminar sind in den letzten Jahren 12 Geistliche aus-
gebildet worden, aus der rémischen Kirche haben sich 11 Geistliche an-
geschlossen. Eine karitative Organisation, «Spéjnia», errichtet in Sulmin
nicht weit von Danzig ein Greisenasyl. Eine Kirche und ein grosses Haus
ist der Kirche als «Erholungsheim» iiberlassen worden.

Ein wichtiger Beschluss der Synode regelte die Neuordnung der Lei-
tung der Nationalkirche, die auf den besondern Wunsch des jetzigen ersten
Bischofs erfolgte. Er hat dieses Anliegen der Synode aus Altersriicksichten
nahegelegt. Zum ersten Bischof wurde Bischof L. Grochowski bestimmt,
dem ein flinfgliedriger Beirat beigegeben wurde. Und zum Bischof der
Diézese Hodurs wurde der bisherige Koadjutor Johann Misiaszek mit
Sitz in Scranton gewihlt. Ein Vorschlag zum Ausbau der Firsorge fiir
Kranke und Kriippel wurde zum Beschluss erhoben und der Leitung der
Kirche zur Ausfithrung Gibertragen. Der Kranken- und Altersversicherungs-
verein ¢Spojnia» soll ausgebaut werden. Zur Unterstiitzung wurden der
Missionsfonds — Propaganda unter den Polen in der Heimat und in
USA. —, das geistliche Seminar «Savonarola» in Scranton, die Pfarr-
schulen, die kirchliche Presse empfohlen sowie die bestehenden Alters- und
Ferienheime. Die Ausbildungszeit der Geistlichen wurde auf vier Jahre
ausgedehnt, fiir die Geistlichen wurde eine neue Gehaltsordnung auf-
gestellt und ein Pensionsfonds und ein Hilfsfonds gegriindet. Beschlossen
wurde, ein kirchliches Gesetzbuch auszuarbeiten und die Autoritit der
Bischéfe zu erhohen. Endlich wurden mehrere Beschliisse zur Neuordnung
und der Stirkung der Finanzen gefasst.



— 113 —

In einem besonderen Referat wurden auf Grund der Verfassung die
Rechte und Pflichten des ersten Bischofs, der Bischofe, der Dekane, der
Geistlichen und der Kirchgemeinderite erliutert.

Der erste Bischof trigt Sorge fiir die ganze Kirche und leitet ihre
Geschicke. Er bestitigt die Wahl der Bischéfe, die durch die Provinzial-
synode erfolgt, lehnt ab oder bestatigt ihre eventuelle Abberufung. Erkonse-
kriert die Bischéfe, wenn sie die erforderlichen Bedingungen erfiillen.
Diese Bedingungen setzt der Hauptrat der Kirche fest. An seiner Spitze
steht der erste Bischof. Er beruft die Allgemeine Synode und leitet sie,
er beruft den Hauptrat und leitet ihn, er kontrolliert das Kirchenblatt und
alle Publikationen, die im Bereiche der Kirche erscheinen und in welchen
Angelegenheiten des Glaubens, der Moral und Disziplin der Kirche be-
sprochen werden. Er steht an der Spitze des geistlichen Seminars in Scranton
und in Polen. Er nimmt die Berufungen der Ditzesanbischéfe in An-
gelegenheiten der Verwaltung und der Disziplin entgegen, examiniert alle
zwel Jahre die Geistlichen mit Hilfe einer besondern Kommission, nimmt
die Kandidaten ins Seminar auf, die von den Di6zesanbischéfen empfohlen
werden, nimmt die Berichte der Bischéfe einmal im Jahr entgegen. Im
Fall des Todes oder des Riicktrittes bestimmt der Hauptrat aus den Bi-
schofen einen Verweser bis zur Wahl des Nachfolgers.

Der Dioézesanbischof leitet seine Didzese. Er ernennt die Geistlichen
im Einvernehmen mit der Gemeinde oder ihrem Kirchenrat und ruft sie
ab. Er suspendiert die Geistlichen, die ihre Pflichten vernachldssigen oder
durch ihr Leben Anstoss erregen. Den Suspendierten oder abgesetzten
Geistlichen steht das Recht der Berufung an den ersten Bischof zu. Der
Dibzesanbischof beruft und leitet die Diozesansynode. Er ernennt die
von der Synode beschlossenen Kommissionen. Er beruft die Geistlichen
zu Exerzitien, besucht jedes zweite Jahr die Gemeinden, erteilt die hl. Sakra-
mente, priift die Gemeindeverhiltnisse, die Vereine und beeinflusst alle
mit Worten der Aufmunterung zur strengen Erfiillung der Pflichten gegen-
iiber Gott, der Familie, dem Volk und Vereinen, die fiir das Wohl der Ge-
meinde arbeiten. Er nimmt Geistliche anderer Bekenntnisse im Einver-
nehmen mit dem ersten Bischof auf, fiihrt eine Liste der Geistlichen fiir die
Allgemeine und die Diézesan-Synode, nimmt Berichte der Pfarrer, der Ge-
meindekommissionen zweimal im Jahr auf Grund der vorgeschriebenen
Fragebogen auf und bewahrt sie auf. Er bestitigt die Wahl der Kirch-
gemeinderite.

Ausfithrlich werden die Rechte und Pflichten der Dekane und der
Pfarrer beschrieben. Die Dekane beaufsichtigen den ihnen anvertrauten
Kreis, halten Konferenzen und Exerzitien mit den Pfarrern, priifen die
pfarramtlichen Biicher, berufen Konferenzen der Kirchgemeinderite und
helfen bei Sammlungen fiir allgemeine Zwecke der Kirche. Die Pfarrer
stehen in Sachen des Glaubens, der Moral und der Disziplin unter der un-



— 114 —

mittelbaren Jurisdiktion des Dibézesanbischofs und indirekt des ersten
Bischofs. In Wirtschaftssachen ist der Pfarrer Helfer, Mitarbeiter und
Ratgeber des Kirchgemeinderates. Er hat die allgemeine Obhut iiber die
Kirchgemeinde in religiosen, patriotischen, wirtschaftlichen und Bildungs-
angelegenheiten. Er erstattet dariiber dem Bischof einen halbjdhrlichen
Bericht. Er ist besonders verpflichtet, jeden Wochen- und Feiertag Gottes-
dienst abzuhalten, das Wort Gottes zu verkiinden, die hl. Sakramente zu
spenden, fiir die Schule Sorge zu tragen. Er hat die kirchlichen, gemein-
schaftlichen, patriotischen und Bildungsvereine zu organisieren. Die Ge-
meindemitglieder geben dem Pfarrer fiir Trauungen und Begribnisse, fiir
Ansprachen und hl. Messen eine freiwillige Gabe, alle anderen Zeremonien
sind unentgeltlich. Der Kirchgemeinderat bemiiht sich um die Rechts-
stellung der Pfarrei, fiithrt die Beschliisse der Gemeinde, der Didzesan- und
Allgemeinen Synode aus, verwaltet die Finanzen, bemiiht sich mit dem
Pfarrer um die Schule und legt dem Bischof einen Jahresbericht iiber die
Finanzen vor.

Einem Bericht aus Polen von protestantischer Seite entnehmen wir
einiges iiber die Mariaviten. «Sie zihlt ca. 40 ooo Seelen. Sie hat sich voll-
kommen von den Irrwegen des Erzbischofs Kowalski, der in Dachau
gestorben ist, losgesagt, ist konsolidiert und hat den ihr gebiihrenden Platz
in der christlichen Familie Polens wieder eingenommen. Es ist aber kein
Zweifel, dass durch die Giberwundene Krisis ihr Missionsgeist gedimpft
und ihre Ausbreitung gelahmt ist. Erfreulich ist, dass sich im Rahmen der
Okumene eine nahe Zusammenarbeit zwischen diesen beiden altkatho-
lischen Kirchen (Mariaviten und Nationalkirche) angebahnt hat. Gemein-
same Gottesdienste mit Teilnahme von beiderseitigen Priestern sind an
der Tagesordnung. Auch zwischen dem Kirchenvolk beider Kirchen ist
eine starke Anniherung eingetreten. Wir hoffen, dass auf dem Wege dieser
okumenischen Zusammenarbeit in nicht allzu ferner Zukunft das natiir-
liche Ziel dieser Anniherung zum Wohle der Sache Gottes in Polen erreicht
wird. Und das wire ganz und gar und gewiss keine kleine Frucht am Baum
der Okumene. .. Die Zusammenarbeit aller altkatholischen Gruppen mit
der Okumene ist sehr rege. Ihr Einfluss in dogmatischen Belangen ist
bedeutend. Besonders strahlt von ihnen ein starker sakramentaler Geist
auf die Okumene, was ich persénlich begriisse.»

Die Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung. Vor dem Krieg
waren drei Kommissionen aufgestellt worden, welche den Plan fiir eine
kiinftige Weltkonferenz ausarbeiten sollten. Um die Aufgabe rasch und
allseitig durchzufiithren, wurden fiir Amerika besondere Kommissionen
in Aussicht genommen. Es sollten folgende Themen behandelt werden:
Das Wesen der Kirche, die Formen des Gottesdienstes und die Inter-
kommunion. Wihrend des Krieges konnten die Amerikaner an ihre Auf-
gabe herantreten. Thr Ergebnis haben sie in einem Bericht, «The Natur



— 115 —

of the Church 1)», niedergelegt. Er enthilt ausser einer Beschreibung der
Verhandlungen elf Referate iiber das Wesen der Kirche, die von Vertretern
der Kirchen, die der Kommission angehoren, gehalten worden sind.
Wir drucken oben das Referat des Vertreters der bischoflichen Kirche
ab. Die Ubersetzung verdanken wir Pfarrer H. Flury in Mohlin. Seither
ist noch ein Bericht der Kommission iiber die «Interkommunion» er-
schienen 2). Darin sind die Antworten niedergelegt, die die einzelnen Kir-
chen auf bestimmte von der Kommission gestellte Fragen iiber die Stellung
zur Interkommunion gegeben haben. Die Mitglieder der europiischen
Kommissionen waren infolge des Krieges sogar im schriftlichen Verkehr
stark behindert, der z. T. ganz unterbunden war. Der Fortsetzungsaus-
schuss trat nach dem Waffenstillstand zum erstenmal in den Tagen vom
28. August bis zum 1. September in Clarens zusammen. Ausser den Be-
richten der Kommissionen wurden zu den einzelnen Themen Vortrige
gehalten 3). Den Berichten ist zu entnehmen, dass im ersten Ausschuss,
«Die Kirche», ein reprisentativer Kreis theologischer Mitarbeiter unter
dem Vorsitz von Dr. Newton Flew (England) vier Schriften vorbereitet:
Die biblische Lehre von der Kirche; Der Kirchenbegriff in der Geschichte
des christlichen Denkens; Eine Reihe von Verlautbarungen der verschie-
denen Bekenntnisse iiber die von ihnen vertretenen Auffassungen; Der
Versuch einer Synthese der verschiedenen Auffassungen. Der zweite Aus-
schuss, «Gottesdienstliche Formen», trat erstmalig unter dem Vorsitz
von Prof. van der Leeuw (Holland) im Jahre 1947 zusammen. In seinem
Bericht bezeichnete der Vorsitzende die Aufgabe des Ausschusses als eine
«Foérderung des gegenseitigen Verstindnisses durch das Studium der ver-
schiedenen gottesdienstlichen Formen», um daraus, soweit es die vor-
liegenden Unterlagen gestatten, einige Schlussfolgerungen zu ziehen. Dabei
ist besonders die Tatsache auffallend, dass heute allenthalben ein neues
Interesse fiir den liturgischen Gottesdienst erwacht, selbst in solchen
Kirchen, die allgemein als nicht-liturgisch gelten. Der dritte Ausschuss
iiber «Intercommunion» konnte bisher nicht zusammentreten. Seine erste
Versammlung fand unmittelbar vor der Tagung in Clarens, und zwar
gleichfalls in Clarens, statt. Unter dem Vorsitz von Prof. Dr. Donald Baillie
(St. Andrews, Schottland) konnte er jedoch umgehend ein Arbeitspro-
gramm aufstellen. Es wurden zwei Berichte iber die bestehenden gottes-
dienstlichen Regeln und Gebriuche (der eine aus Amerika, der andere aus
bestimmten Teilen Europas und den Dominions, mit denen wihrend des
Krieges eine Korrespondenz aufrechterhalten werden konnte) eingefiigt.
Sobald die entsprechenden Unterlagen zur Verfiigung stehen werden, wird

1) Erschienen im Verlag Willet & Cie., Chicago.

2) Office of the Associate Secretary for America. Washington, Conn., USA.

3) The 1947 Meeting of the Continuation Committee. Issued by the Com-
mittee. Christ Church Oxford, England.



— 116 —

der Ausschuss die massgeblichen Ausserungen iiber die theologische Basis
der hinsichtlich der Intercommunion in den verschiedenen Kirchen ge-
ibten Praxis zusammenfassen. Von den Beschliissen méchten wir folgendes
festhalten: Zunichst musste an Stelle des verstorbenen Prisidenten, Erz-
bischof William Temple von Canterbury, ein Ersatz gewihlt werden. Die
Wabhl fiel auf den schwedischen Bischof von Vixj6, Yngwe T. Brilioth. Der
neue Prisident ist unterdessen zum Erzbischof von Uppsala vorgeriickt.
Eingehend wurde iiber die Stellung und Bedeutung des Fortsetzungs-
ausschusses verhandelt. In Ubereinstimmung mit dem Entscheid der Edin-
burger Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung d. J. 1937 und in Uber-
einstimmung mit dem vorgeschlagenen Programm des Okumenischen Rates
der Kirchen wurde beschlossen, dass der Fortsetzungsausschuss als eine
besondere Kommission fiir Glauben und Verfassung des Okumenischen
Rates weiter mit seinen wichtigen Aufgaben selbstindig bestehen soll.
Mit Nachdruck wurde der Kommission eine doppelte Aufgabe zugewiesen:

Die erste Aufgabe ist, dass Faith und Order auch weiterhin ein griind-
liches Studium der Unterschiede auf dem Gebiet des Glaubens und der
Kirchenverfassung durchfiihrt, die ein Hindernis auf dem Wege zur vollen
Einheit bilden, und der Frage nachgeht, wie diese Unterschiede iiber-
wunden werden konnen. Diese Arbeit muss von theologischen Kommis-
sionen geleitet werden, die sich aus entsprechend ernannten Fachleuten
zusammensetzen und die der Weltkonferenz fir Glauben und Kirchen-
verfassung die zu unterbreitenden Unterlagen sorgfiltig vorbereiten sollen.

Die zweite Aufgabe besteht in der Verkiindigung der wesentlichen
Einheit der Kirche Christi und der Pflicht der Kirchen, diese Einheit zum
Ausdruck zu bringen, damit die Kirchen nicht nur zusammen arbeiten,
sondern auch als Glieder des einen Leibes Christi zusammen leben.

Diese Aufgabe setzt voraus, dass durch das gesprochene und ge-
schriebene Wort der Ruf zur Einheit den Kirchen stets gegenwirtig bleibe
und dass sie auch in Zukunft tber alle Entwicklungen hinsichtlich der
kirchlichen Einigungsbestrebungen in allen Teilen der Welt unterrichtet
werden.

Der Fortsetzungsausschuss ist der Meinung, dass es fiir die Durch-
filhrung dieser beiden Funktionen nétig sei, ein Sekretariat bzw. eine Ab-
teilung zu haben, dem wenigstens ein Mitarbeiter im Stab des Okume-
nischen Rates der Kirchen angehort, der besonderen Fragen des Glaubens
und der Kirchenverfassung vollamtlich nachgehen wiirde. Zu den Auf-
gaben dieses Seckretariats bzw. dieser Abteilung unter der Leitung des
Ausschusses fiir Glauben und Kirchenverfassung gehoren:

a) Die Férderung und Koordinierung der Arbeit der theologischen
Ausschiisse fiir Glauben und Kirchenverfassung; &) die stindige Hin-
weisung auf den Ruf zur christlichen Einheit gegeniiber den Kirchen und
dem Okumenischen Rat der Kirchen; ¢) das fortgesetzte Studium sidmt-



— 117 —

licher Entwicklungen auf dem Gebiet der kirchlichen Einheit, damit alle
Kirchen dariiber auf dem Laufenden bleiben; ) die Koordinierung der
Arbeit iiber Fragen des Glaubens und der Kirchenverfassung mit der
Arbeit der Abteilungen des Okumenischen Rates der Kirchen.

Von der Vollversammlung des Okumenischen Rates 1948 an wird
der Ausschuss des Rates fiir Glauben und Kirchenverfassung sein Sekre-
tariat bzw. seine Abteilung mit der Weiterfihrung des Studienprogramms
beauftragen, zu dem er heute ermichtigt ist, zuziglich solcher Gegen-
stinde, wie sie von der Kommission noch beschlossen werden kénnen,
wobel zu diesem Zweck besondere theologische Kommissionen eingesetzt
werden. Wenn dann nach Massgabe der Faith-and-Order-Kommission
diese Studien soweit gediehen sind, dass sie den Kirchen zur Beurteilung
unterbreitet werden konnen, wird der Faith-and-Order-Ausschuss den
Okumenischen Rat darum angehen, dass dieser die Kirchen auffordere,
ithre berufenen Vertreter zu einer Weltkonferenz iiber Fragen des
Glaubens und der Kirchenverfassung zu entsenden. Zeit und Ort einer
solchen Weltkonferenz werden von der Vollversammlung des Okumenischen
Rates oder seines Zentralkomitees bestimmt, wie auch die Einladungen dazu
im Namen des Okumenischen Rates ergehen werden.

Die Arbeit des Sekretariats bzw. der Abteilung wird unter der Leitung
der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung oder ihres Exekutiv-
ausschusses in Zusammenarbeit und in Beratung mit der Studienabteilung
des Okumenischen Rates durchgefiihrt werden.

Von den Beschliissen ist noch zu erwihnen, dass die Kommission
eine dritte Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung ins Auge fassen
soll. Die Anregung aus Amerika, die Laien méchten in der Kommission
wie in den drei Ausschiissen stirker vertreten sein, wird mit Sympathie
entgegengenommen. Es soll eine Schrift iiber die Geschichte und das
Werk der Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung geschrieben werden
und die Kirchen aufs neue eingeladen werden, in ihren Kreisen auf die
Wichtigkeit der Weltkonferenz hinzuweisen.

Anlisslich der Amsterdamer Tagung versammelte sich die Kommission
fir Glauben und Verfassung in Amsterdam und Baarn ). Die Kommission
gab sich eine Konstitution. Darin sind die oben erwihnten in Clarens
aufgestellten Grundsiitze iiber ihre Stellung und die Aufgaben im Okume-
nischen Rate der Kirche aufgenommen. Sie sollen unter Beobachtung von
vier Richtlinien behandelt werden: Die Kirchen sollen aus ihrer Isolation
zu Konferenzen mit dem Ziel, sich zu verstindigen, zusammengefiihrt
werden. Die Kirchen senden ihre offiziellen Vertreter zu den Konferenzen.
Alle Kirchen sind dazu geladen, die Christus als Gott und Heiland an-

) Bericht: World Council of Churches Commission of Faith and Order
Meetings at Amsterdam and Baarn, Holland. Issued by the Commission, 7 Ken-
sington Church Court, London W. 8. :

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1950. 9



— 118 —

erkennen. Nur die Kirchen selbst haben die Kompetenz, offizielle Schritte
zur Wiedervereinigung zu unternchmen. Die Bewegung selbst entwirft
keine Themen zur kirchlichen Union. Eine offizielle deutsche Fassung
dieser Konstitution scheint noch nicht vorzuliegen. Dem Bericht der Kom-
mission «Die Kirche» ist zu entnehmen, dass vier Binde in Vorbereitung
sind: Die biblische Grundlage, die Lehre von der Kirche vom zweiten bis
zum zwanzigsten Jahrhundert, die Lehre von der Kirche in Beitrigen aus
den verschiedenen Kirchen — den Beitrag von altkatholischer Seite haben
wir in dieser Zeitschrift 1949, Heft I, S. 1, veroffentlicht. Der vierte Band
soll das gemeinsame Gut aller Kirchen iiber das Wesen der Kirche zu-
sammenfassen. Ausfiihrlich ist der Bericht iiber die Formen des Gottes-
dienstes wie auch der iiber die Interkommunion. Wir kénnen darauf nicht
niher eingehen. Ebenso werden umfangreiche Studien gemacht — Kontro-
versen, die die liturgische Bewegung in den verschiedenen Kirchen be-
schiftigen, werden erdrtert und auch die um die Interkommunion sorg-
faltig in Referaten und wissenschaftlichen Untersuchungen studiert.
Die Vorarbeiten sind so weit gediehen, dass auf der Tagung der Kom-
mission fiir Glauben und Verfassung in Chichester vom 16. bis zo. Juli 1949
beschlossen werden konnte, den Exekutivausschuss zu bevollmichtigen,
Pline fiir eine Weltkonferenz in Lund (Schweden) im Sommer 1952 vor-
zubereiten. Im Zusammenhang damit wurde die Erklirung angenommen:
«a) Die Mitgliedkirchen des Okumenischen Rates des Kirchen (zusammen
mit allen andern Kirchen, die unsern Herrn Christus als Gott und Heiland
anerkennen) sollen um die Entsendung von Vertretern gebeten werden.
Ob die Vertretung der Kirchen unmittelbar oder durch regionale oder
konfessionelle Gruppen von Kirchen erfolgen soll, soll auf Grund der
Fiihlungnahme zwischen dem Exekutivausschuss und den verschiedenen
Kirchen entschieden werden. &) Die Gesamtzahl der Mitglieder soll zwi-
schen 200 und 250 qualifizierten Vertretern liegen. ¢ ) Die Teilnahme einer
begrenzten Zahl von Mitarbeitern (ohne Stimmrecht) soll in Erginzung
zu den gewihlten Vertretern vorgesehen werden. Diese Mitarbeiter sollen
von dem Exekutivausschuss oder der Kommission mit Zustimmung der
betreffenden Kirchen ausgewihlt werden. d) Solch eine Konferenz soll
die Mittel haben, ihre Ergebnisse unmittelbar den beteiligten Kirchen zu
unterbreiten. Der Exekutivausschuss soll das Verhiltnis zwischen dem
Bericht dieser Konferenz an die Kirchen und der Vorbereitung fiir die
Vollversammlung des Okumenischen Rates i.J. 1953 und deren daraus
folgenden Bericht an die Mitgliedkirchen besprechen').» Ein Brief des
Professors C. H. Dodd in Cambridge veranlasste zu einem unvorher-
gesehenen Beschluss. Prof. Dodd, der zur Tagung nicht erscheinen konnte,
warnte davor, in der Auseinandersetzung iiber «katholisch» und «pro-

1) Commission on Faith and Order. Meeting at Chichester 1949. Issued by
the Commission. Secretarv, 39 Doughty Street, London W. C. 1.



- 119 —

testantisch» eine Stellungnahme zu behaupten, die vor jahrzehnten noch
iblich war. Der Einheit in Christus sei es nicht férderlich, wenn theolo-
gische Positionen verteidigt wiirden, die einmal in enger Beziehung mit
politischen Positionen aufgestellt worden seien. «Ich habe den peinlichen
Verdacht», so sagte er u.a., «dass, wenn uns eine lange und geduldige Aus-
sprache ein gewisses Mass an Ubereinstimmung verspricht, sich einige
unter uns von der Gefahr schrecken lassen, dass unser ,bestimmtes Zeugnis*
sich unbestimmter erweist, als wir es gedacht hatten... Wir sollten uns
meines Erachtens bei einem strittigen Punkt fragen: ist mein scharfer Ein-
spruch begriindet in einer tiefen Wahrheit, deren Verleugnung der inner-
lichen Unwahrheit gleichkime, oder geht er auf einen echten (viel-
leicht begriindeten) Stolz auf die Tradition zuriick, zu der ich mich
bekenne... In Amsterdam bestanden die Delegierten aus den Lindern
jenseits des eisernen Vorhangs darauf, dass die uns beschiftigenden ekklesio-
logischen Fragen nicht abstrakt — also getrennt — behandelt werden
miissen von dem, was auf politischem und sozialem Gebiet geschieht. Sie
dachten, dass es nicht so sehr darauf ankime, ob die Sakramente durch
eine apostolische Sukzession sichergestellt werden sollten oder ob die
Kirche ein durch Gottes Wort téglich — ja stlindlich — erneuertes ,Er-
eignis‘ sei. Worauf es ankam, war, dass die Christenheit den Weg finde,
sich in die neue kommunistische oder proletarische Gesellschaftsordnung
einzuordnen. Ist das geschehen, so erstehen zwangsliufig neue bekenntnis-
missige Unterschiede. Darum halte ich es fiir heilsam, dass die sozialen
und politischen Motive aufgezeigt werden, die — ich bin sicher — immer
wieder schwer auf uns lasten, wenn wir dies auch nicht eingestehen. .. 1)»
Im Anschluss an die Diskussion wurde beschlossen, dass durch Theologen
verschiedener Mitgliedkirchen eine Studienarbeit iiber die nicht theolo-
gischen historischen, sozialen und politischen Faktoren durchgefiihrt werden
sollte, von denen das skumenische Verséhnungswerk auf dem Gebiet der
kirchlichen Lehre und der gottesdienstlichen Ordnung beriihrt wird. Ein
Bericht soll der Konferenz in Lund dariiber vorgelegt werden.

Im Anschluss an den Bericht des 1. Ausschusses «Die Kirche» hielt
Prof. Alivisatos einen Vortrag: Das Wesen der Kirche nach der Lehre
der heiligen griechisch-orthodoxen Kirche», der in diesem Heft, 5. 77, ab-
gedruckt ist. Der Ausschuss «Formen des Gottesdienstes» teilte mit, dass
er zwei Memoranden behandelt habe, die fiir alle Mitglieder der Kom-
mission verfiighar seien: « Die Bedeutung der Frage nach der verschieden-
artigen Gestalt personlicher Frommigkeitsiibung fiir die Arbeit zur Wieder-
vereinigung der Kirchen» und «Gebet und Gottesdienst in der ékumenischen
Bewegung». Auf Antrag der theologischen Kommission wurde an der Ta-

1) Der Brief ist im erwihnten Bericht und in « The Ecumenical Review», Autum-n
1949, S. 52 ff., abgedruckt, vgl. dazu Ok.P.D. Nr. 30, 24. Juli 1950 und Orbis
catholicus, Dezember 1949, S. 109.



— 120 —

gung beschlossen, dass der Ausschuss «Formen des Gottesdienstes» sich
nur mit den 1. J. 1939 aufgestellten Themen zu befassen habe, die nach
ithrem Urteil in einem Bericht behandelt werden kénnen, der der Kom-
mission im Sommer 1951 vorzulegen ist. A K

Bibelauslegung in 6kumenischer Sicht. Die nachfolgenden Richt-
linten fiir die Auslegung der Heiligen Schrift wurden aufgestellt durch
eine Studientagung im Wadham College in Oxford im Sommer 1949.
Diese war durch die Studienabteilung des Okumenischen Rates einberufen
und von zwanzig Theologen verschiedener Kirchen aus Europa und
Amerika besucht. Damit wurde eine bereits an vier vorausgegangenen Kon-
ferenzen 1) begonnene Arbeit fortgesetzt und zu einem vorldufigen Resultat
gebracht.

Die Richtlinien sollen der 6kumenischen Welt zur weitern Erwigung
unterbreitet werden, und es ist zu begriissen, wenn sie da und dort zum
Gegenstand der Diskussion gemacht werden. Es erhellt aus ihnen, dass
sich auf dem Boden der Bibel die verschiedensten Bekenntnisse weit-
gehend verstehen und einigen kénnen. Freilich sind lingst nicht alle Gegen-
sitze liberwunden, was im Text der Wadham-Erklirung ausdriicklich zu-
gegeben wird (s. vor allem die Absitze I. G, III. C und IV. C). Aber es
zeigt sich doch, aufs Ganze gesehen, dass die gemeinsame Arbeit an der
Bibel die Konfessionen weit mehr zu einigen als zu trennen vermag.

Richtlinien fiir die Auslegung der Heiligen Schrift.

Unsere Konferenz hat in Verfolg der Arbeit friherer Konferenzen
versucht, bestimmte Richtlinien fiir die Auslegung der Bibel in sozialen
und politischen Fragen auszuarbeiten. Die den Christen bindende Autoritit
ist der Wille Gottes. Wir sind uns darin einig, dass die Bibel dadurch,
dass sie uns diesen Willen iibermittelt, eine cinzigartige Stellung einnimmt.
In unserer gemeinsamen Arbeit haben wir Jer. 7, 1-15, als einen Priifstein
benutzt, um herauszufinden, inwieweit wir bei der Anwendung hermeneu-
tischer Regeln einig sind. Wir haben ein Mass von Ubereinstimmung ent-
deckt, das uns alle verwundert hat. Wir legen im folgenden die Punkte
vor, iiber die wir eine allgemeine Ubereinstimmung erzielten:

I. Die fiir die Auslegung der Bibel notwendigen theologischen Voraus-
setzungen.

A. Wir sind uns darin einig, dass die Bibel unser gemeinsamer Aus-
gangspunkt ist; denn hier begegnet uns Gottes Wort, ein Wort, das die
Hérer demiitigt, so dass sie mehr darauf aus sind, auf Gottes Wort zu
horen und das Gehérte im Gesprich zu verarbeiten, als auf ihrer eigenen
Meinung zu bestehen.

1) Vgl. den Bericht iiber die Studienkonferenz in Bossey bei Genf im Januar
1947 (IKZ 1947, S. 54 ff.).



— 121 —

B. Wir sind uns darin einig, dass die Botschaft der Bibel in erster
Linie ausgerichtet ist auf Gottes gnidige und erlésende Taten zur Errettung
des siindigen Menschen, durch die er sich in Jesus Christus ein Volk zum
Eigentum schafft. Mit diesem wichtigsten Anliegen der Bibel ist dem
Menschen ein vollmichtiger Anspruch auferlegt, und er ist aufgerufen,
ihm im Glauben und Gehorsam in seinem ganzen Leben und in allen
seinen Taten Folge zu leisten. Das Liebesgebot hat immer eine bin-
dende und antreibende Gewalt iiber uns, und wir begegnen in ihm dem
unausweichlichen Willen Gottes. Die mehr ins einzelne gehenden Gesetze,
die die vielfiltige Organisation des sozialen Lebens eines Volkes regelten,
das unter Bedingungen lebte, die von den unsrigen unterschieden sind,
miissen wir ehrfiirchtig und sorgfiltig im Lichte der Offenbarung Gottes
in Christus untersuchen, um das, was dauernd verpflichtend ist, von dem
unterscheiden zu lernen, was nur értliche und zeitbegrenzte Bedeutung hat.

C. Wir sind uns darin einig, dass der christliche Ausleger in seinem
Dienst grundlegend dadurch bestimmt ist, dass er ihn als Glied der erlosten
Gemeinde, der er durch seinen Glauben angehért, zu vollziehen hat.

D. Wir sind uns darin einig, dass Jesus Christus die Mitte und das
Ziel der ganzen Bibel ist. Von dieser Perspektive aus ist das Verhiltnis
der beiden Testamente zueinander so zu bestimmen, dass Jesus Christus
als die Erfiillung und zugleich als das Ende des Gesetzes erkannt wird.

E. Wir sind uns darin einig, dass die Einheit des Alten und des Neuen
Testamentes weder in irgendeiner naturalistischen Entwicklung noch in
irgendeiner statischen Gleichheit gesehen werden kann, sondern nur in
dem fortschreitenden Heilshandeln Gottes in der Geschichte des einen
Volkes, dessen Erfiillung Jesus Christus ist. Fiir die hermeneutische Me-
thodik ist es daher von entscheidender Wichtigkeit, dass das Alte Testa-
ment ausgelegt wird im Lichte der ganzen Offenbarung in der Person
Jesu Christi, des fleischgewordenen Wortes, in der der volle trinitarische
Glaube der Kirche ihren Ursprung hat.

F. Wir sind uns darin einig, dass allegorische Auslegungen, die von
den biblischen Verfassern nicht beabsichtigt waren, willkiirlich sind, und
dass sie der Anerkennung der wirklichen Autoritit der Schrift zum Schaden
gereichen kénnen. Die Anerkennung dessen, dass eine gewisse Entsprechung
zwischen einigen Ereignissen und Lehren des Alten und des Neuen Testa-
ments von Gott gegeben ist, hat sich jedoch in der christlichen Auslegung
als berechtigt erwiesen.

G. Wir sind uns darin einig, dass — wenn wir auch voneinander ab-
weichen in der Frage, inwieweit Tradition, Vernunft und Naturgesetz
zur Auslegung der Schrift verwandt werden diirfen — keine Lehre, die
dem biblischen Standpunkt klar widerspricht, als christlich angesehen
werden kann.



— 122 —

II. Die Auslegung eines bestimmten Schriftabschnittes.

A. Wir sind uns darin einig, dass man mit einer historischen und kri-
tischen Untersuchung der Schriftstelle beginnen muss. Dazu gehort:

1. die Feststellung des richtigen Textes;

2. die literarische Form des Schriftabschnittes;

3. die geschichtliche Lage, der «Sitz im Leben»;

4. der Sinn, den die Worte fiir den urspriinglichen Verfasser und Horer
oder Leser hatten;

5. das Verstehen des Schriftabschnittes im Lichte des gesamten Kon-
textes und der Umwelt, in der er entstanden ist.

B. Wir sind uns darin einig, dass man eine alttestamentliche Schrift-
stelle in ithrem Verhiltnis zur Offenbarung Gottes an Israel sowohl vor
als auch nach der Periode untersuchen muss, der die betreffende Stelle
angehort. Dann muss sich der Ausleger dem Neuen Testament zuwenden,
um den Abschnitt im Lichte dieser Perspektive zu betrachten. Bei diesem
Vorgehen kann die alttestamentliche Schriftstelle eine Begrenzung und
Korrektur erfahren, es kann sich aber auch im Lichte des Neuen Testa-
mentes eine neue und tiefere Bedeutung herausstellen, die dem urspriing-
lichen Verfasser unbekannt war.

C. Wir sind uns darin einig, dass man eine neutestamentliche Schrift-
stelle im Lichte ihres niheren und weiteren Zusammenhanges untersuchen
muss; dann muss man sich dem Alten Testament zuwenden, um ihren
Hintergrund in der fritheren Offenbarung Gottes zu entdecken. Zuriick-
kehrend zum Neuen Testament ist man nun in der Lage, den Abschnitt
im Lichte des Gesamtverlaufs der Heilsgeschichte zu sehen und zu er-
lautern. Unser Verstindnis einer neutestamentlichen Schriftstelle kann in
diesem Fall durch die Einbeziehung des Alten vertieft werden.

III. Die Ausarbeitung der biblischen Lehre in einer bestimmten so-
zialen oder politischen Frage.

, A. Wir sind uns darin einig, dass man mit einer unmittelbaren Unter-
suchung des biblischen Textes im Verhiltnis zu einem bestimmten Problem
anfangen muss; andernfalls werden die allgemeinen Grundsitze, die wir
aufstellen, mehr die Voraussetzungen unserer eigenen Zeit als die Bot-
schaft der Bibel widerspiegeln. Erst danach kénnen wir Anwendungen
auf unsere eigene Lage mit der erforderlichen Sicherheit ableiten.

B. Wir sind uns darin einig, dass man bei der Untersuchung eines be-
stimmten modernen Problems mit der Lehre des Neuen Testaments be-
ginnen muss. In seinem Licht miissen wir dann das alttestamentliche Ma-
terial untersuchen, um so das Problem im Lichte der Gesamtoffenbarung
Gottes sehen zu konnen. Bei diesem Vorgehen diirfen historische Unter-
schiede zwischen den verschiedenen Teilen der Schrift nicht iibersehen
werden; andernfalls kénnte das Anhidufen verschiedener Schriftstellen zu



— 123 —

leichtfertig geschehen, und es wiirde der Eindruck erweckt, dass die Bibel
auch da ein einheitliches Zeugnis iiber ein Thema gibt, wo dies in Wirk-
lichkeit nicht der Fall ist. Dariiber hinaus miissen die richtigen Grossen-
verhiltnisse sorgfiltig beachtet werden, damit nicht ein zu starker Ton auf
eine einzelne Stelle fillt und dadurch die richtige biblische Perspektive
verlorengeht.

C. Wir sind uns darin einig, dass die biblische Lehre tiber soziale und
politische Fragen im Lichte der Spannung zwischen dem Leben in den
Reichen dieser Welt und der Teilnahme am Reich Gottes gesehen werden
muss. Zwar hatten wir auf dieser Konferenz keine Zeit dazu, unser Ver-
stindnis des Verhiltnisses der Ethik zur Eschatologie zu untersuchen !);
aber wir sind uns darin einig, dass die biblische Lehre von den zwei Aonen
eine wichtige Rolle bei der Anwendung auf eine bestimmte soziale und
politische Frage spielt.

IV. Die Anwendung der biblischen Botschaft auf die moderne Welt.

A. Wir sind uns darin einig, dass wir, wenn wir die Weisung des
Heiligen Geistes durch die Schrift empfangen sollen, feststellen miissen,
inwieweit unsere besondere Lage derjenigen dhnlich ist, die die Bibel dar-
stellt. Man muss sich vor Augen halten, dass niemals eine Lage der andern
vollig entspricht, und deshalb hat das Problem der Ubertragung grosse
Bedeutung. Trotzdem miissen wir uns in jeder neuen Lage durch die
Bibel zu einer Erkenntnis des Willens Gottes fithren lassen.

B. Wir sind uns darin einig, dass die Bibel in erster Linie die Kirche
anredet, aber sie redet auch durch die Kirche die Welt an, insofern die
ganze Welt vom Herrn der Kirche beansprucht wird. Die Kirche kann ihre
Botschaft an die Welt am besten dadurch ausrichten, dass sie sich durch
das Wort Gottes erneuern ldsst.

C. Wir sind uns darin einig, dass die Ausleger bei der Anwendung der
biblischen Botschaft auf unsere Zeit wegen verschiedener lehrmissiger
und kirchlicher Traditionen, verschiedener ethischer, politischer und kul-
tureller Anschauungen, verschiedener geographischer und soziologischer
Lagen, verschiedener Temperamente und Gaben voneinander abweichen.
Wir haben jedoch in der ékumenischen Bewegung in dieser Hinsicht die
folgende Erfahrung gemacht: wenn wir in unsere Zusammenkiinfte vor-
gefasste Meinungen mitbringen, deren wir uns weithin nicht bewusst
sein mogen, und nun diese vorgefassten Meinungen unter das Gericht
der Schrift stellen, so werden gerade einige dieser Schwierigkeiten besei-
tigt, welche dem Horen des Evangeliums im Wege stehen. So fiithrt die
Bibel selbst uns zuriick zum lebendigen Wort Gottes. A R

1) Vgl. dariiber den Bericht zweier vorangegangener okumenischer Studien-
tagungen (London 1946 und Bossey 1947): « Der Weg von der Bibel zur Welt»; Gott-
helf-Verlag, Ziirich. (¢De la Bible au Monde Moderne»; Cahiers de Montpellier;
«From the Bible to the Modern World»; vervielfiltigt in Genf.)



— 124 —

Die nicht-katholischen Kirchen und das Corpus Christi mysti-
cum. Durch die Enzyklika «Mystici Corporis» Pius” XII. mit ihrer Identi-
fizierung des mystischen Leibes Christi auf Erden mit der sichtbaren
romisch-katholischen Kirche ist die romisch-katholische Theologie erneut
vor die Frage gestellt worden, wie das Verhiltnis der schismatischen und
hiretischen Kirchen zur rémisch-katholischen Kirche zu denken sei. Diese
Frage untersucht auf Grund der Enzyklika und der neuesten ekklesiolo-
gischen Literatur in sehr sorgfiltiger Weise der Benediktiner P. J. Gribo-
mont in Band XXII der Zeitschrift «Irenikon». Die «Herder-Korrespon-
denz», die sich schon frither ebenfalls mit diesem Problem befasst hat
(2. Jg., H. 8), gibt in der Nummer vom Mai dieses Jahres einen zusammen-
fassenden Bericht, aus dem wir das Wichtigste mitteilen und es gelegentlich
durch wortliche Zitate aus der bedeutungsvollen Arbeit Gribomonts er-
ganzen.

Der Verfasser geht davon aus, dass es «eine abgestufte Zugehorigkeit
zum Leibe Christi» gibt. In je anderer Weise sind mit Christus verbunden:
die Seligen des Himmels, die Menschen im Stand der Gnade (mit Christus
verbunden durch die caritas), die gliubigen, aber in schwerer Siinde
lebenden Katholiken (mit Christus verbunden durch die fides) und endlich
alle anderen, die mit dem Herrn nur potentiell, in der Méglichkeit wirklicher
Gemeinschaft verbunden sind, derart also, dass «Mystici corporis» sagen
kann, sie seien «auf den Leib Christi hingeordnet». Diese Stufenfolge be-
riicksichtigt jedoch allein den unsichtbaren, inneren Zustand der Menschen.
Zieht man die sichtbare Wirklichkeit in Betracht, ergibt sich folgende Reihe
von Formen der Zugehorigkeit zu Christus: Glaubensbekenntnis, Taufe,
Firmung und als Vollendung der sichtbaren Gemeinschaft die Kommunion.
Beide Reihen decken sich nicht. Sie sind Ausdruck der Doppelseitigkeit
der Kirche, dieses einzigartigen sozialen Gebildes, das sowohl eine Organi-
sation sichtbarer religioser Gemeinschaft wie auch inneren Glaubens-
lebens ist. Diese Doppelseitigkeit ist am besten ausgedriickt in dem heute
etwas vernachldssigten klassischen theologischen Begriff des «sacramentum
Ecclesiae». Erst seit dem 12. Jahrhundert hat die abendlindische Theo-
logie den Sakramentsbegriff ausschliesslich auf die sieben Riten ein-
geschrinkt. Urspriinglich driickt er ganz allgemein die noch verschleierte
und vorweggenommene Teilnahme an den Endverheissungen kraft der
Menschwerdung des Sohnes Gottes aus, und unter dieser Riicksicht ist
die Kirche das Sakrament im eminenten Sinne des Wortes.

Allen Sakramenten gemeinsam ist ein dusserer und ein innerer Wesens-
teil (Zeichen und Wirklichkeit). Solange wir uns noch nicht im Zustande
der Vollendung befinden, besteht zwischen beiden Elementen eine uniiber-
windliche Spannung, ndmlich die Moglichkeit, dass Zeichen und Wirklich-
keit nicht iibereinstimmen. Niemand, der ein Sakrament empfingt, weiss,
ob er in der Gnade steht. Es gibt die Méglichkeit, dass ein Sakrament zwar



— 125 —

giiltig, also auch in seiner Wirkung zustande kommt, dass aber die Gnade
dem Empfinger wegen des Mangels an innerer Disposition doch nicht
zuteil wird. Dies alles gilt nun auch vom Ursakrament, der Kirche.

Fasst man die Kirche als Sakrament auf, dann bringt die erste der
beiden eingangs genannten Stufenleitern die Grade der inneren Wirklich-
keit der Kirche, der Teilhabe an Christus zur Darstellung, die durch dies
Sakrament gegeben werden (res), und die zweite bezieht sich auf die Ver-
wirklichung des «Zeichens», der dusseren Gestalt der Kirche (sacramentum).
Dort werden die «wirklichen», durch die innere Gnade, hier die «sakramen-
talen», durch das dussere Zeichen konstituierten Glieder der Kirche auf-
gezihlt. Die Spannung zwischen den beiden Seinsweisen wird erst in der
Ewigkeit vollig aufgehoben sein. Bis dahin kommt es vor, dass jemand,
der in der sakramentalen Ebene nicht Glied ist, weil er die dusseren Be-
dingungen nicht erfiillt, nichtsdestoweniger in der Ebene der unsicht-
baren Wirklichkeit Glied sein kann — in analoger Bedeutung. Und diese
Gnadenwirklichkeit schafft von selbst, wenigstens implicite, die Sehnsucht,
das Bediirfnis nach ithrem dusseren, sakramentalen Ausdruck, nach Sichtbar-
werdung, Gemeinschaft und Ganzheit.

Fiir unsere Frage nach der Situation der nicht-katholischen Glaubens-
gemeinschaften muss nunmehr die zweite, die sakramentale Stufenreihe
niher betrachtet werden. Alle Getauften sind durch ein sichtbares Band
mit der Kirche verbunden. Auch wenn sie exkommuniziert werden, stehen
sie thr anders gegeniiber als die Ungetauften. Die Verbindung der Ge-
tauften mit der Kirche gehort der sakramentalen, der sichtbaren Ordnung
an. Nun wird man sich fragen, ob denn nicht diese Verbindung gelést wird,
wenn ein getaufter Christ die Beziehungen zum Rémischen Stuhl, dem
Mittelpunkt der sichtbaren Kirche, abbricht, wenn er also zum Schisma-
tiker (oder zum Hiretiker) wird ? Darauf antwortet Gribomont, der per-
sonliche Irrtum koénne die objektive Bedeutung und Wirkung des sakra-
mentalen Zeichens nicht aufheben, wenn ein Mensch das Zeichen selbst
in gliubiger Absicht vollzieht. Wer sich zum Evangelium bekennt und die
Taufe vollzieht, macht sich dadurch zum Glied der sichtbaren Kirche
Christi, auch wenn er in der Auslegung des Wortes und der Gesetze
Gottes irrt. Seine Zugehorigkeit zur Kirche ist zwar eine unvollkommene,
weil 1thr die letzte Vollendung, die sichtbare «communio» mit Rom und
vielleicht auch die tatsichliche sakramentale Kommunion mit dem Leibe
Christi im Altarsakrament fehlt. Aber seine Lage ist nicht wesentlich anders
als die eines Kindes, das getauft ist und noch nicht zur Kommunion ging.
Wiewohl uns gesagt ist, dass wir nur dadurch leben, dass wir das Fleisch
und das Blut Christi geniessen, lebt doch auch schon das getaufte Kind,
das den Leib des Herrn noch nicht empfangen hat, weil das Sakrament der
Taufe kraft seiner sachlichen Beziehung zum Leibe des Herrn die Wirkung
der Kommunion vorwegnimmt. Ein Sakrament kann also das andere er-



— 126 —

setzen, weil alle innerlich verbunden sind. So wird durch die gliubig
empfangene Taufe in bezug auf das «sacramentum Ecclesiae» die sakramen-
tale Wirkung hervorgebracht, d. h., wer getauft ist, gehért zur sichtbaren
Kirche.

Diese Erkenntnis aber — und das ist das Bemerkenswerte an den
Austithrungen Gribomonts — betrifft keineswegs nur die einzelnen von
Rom getrennten Christen, sondern auch die Kirchen als zwar dissidente,
aber wirkliche Gemeinschaften von sakramentaler Ordnung. Die Taufe
z. B., wer immer sie giiltig erteilt haben mag, gliedert den Getauften ein in
die Kirche Christi, wie auch die Eucharistie Gemeinschaft schafft unter
denen, die gemeinsam zum Tische des Herrn treten. Nun gilt aber fiir den
Vertasser der Satz: «Dieselben Elemente, die aus den Dissidenten unvoll-
kommene Glieder der Kirche machen, tun dies, indem sie sie als (dissi-
dente) Gemeinschaft konstitutieren.» Die nicht-katholischen Ge-
meinschaften kénnen darum als Glieder der Kirche angesehen
werden, als unvollkommene Glieder. Sie kénnen dies, soweit sie den Cha-
rakter einer Kirche bewahrt haben, d. h. soweit sie beabsichtigen, den Willen
Christ1 zu erfillen. Diese Absicht gibt sich dadurch kund, dass eine Ge-
meinschaft Sakramente, wirksame sichtbare Gestalten der Gnade an-
erkennt. Wenn die geschieht, ist wegen der Hinordnung aller Zeichen auf
das Ursakrament der Kirche objektiv auch eine Beziehung zur Kirche
erhalten geblieben. Vielleicht mag in dhnlicher Weise, wie dies die mangelnde
Disposition im einzelnen Menschen tut, die volle Wirkung der sakramen-
talen Gnade in diesen Kirchen gehemmt werden. Das hat aber keine Riick-
wirkung auf den Bestand des Sakramentes als solchen.

Die katholische Kirche trigt dieser Wahrheit Rechnung, indem sie,
was oft nicht beachtet wird, von «getrennten Kirchen» spricht. Im Lichte
dieser Wahrheit muss man auch das Gefihl der in der 6kumenischen Be-
wegung zur Einheit strebenden Christen wiirdigen, die sich als Kirche
und doch als unvollkommene kirchliche Gemeinschaft fithlen. Dies Be-
wusstsein trifft genau den wirklichen Zustand. «Nichts verpflichtet den
Katholiken, dieses paradoxe Bewusstsein seiner Briider als einen Irrtum
anzusehen.»

Von welcher Grundeinstellung die Ausfihrungen Gribomonts ge-
tragen sind, das mag zum Schluss noch ein lingeres Zitat aus dem Irenikon-
Aufsatz illustrieren (S. 362): « Wenn eine (kirchliche) Gemeinschaft es zum
Bruche kommen ldsst mit der katholischen Einheit, aber dabei die dusseren
Formen beibehdlt (sacramentum tantum), so richtet sie ein Hindernis
(obex, Riegel) auf und begeht eine Gemeinschaftssiinde, die sie hindert,
threrseits, wie sie es sein sollte, ein Glied des Leibes Christi auf der Ebene
der res tantum zu sein. Aber man wird kaum bestreiten konnen, dass
eine solche Gemeinschaft weiter iibernatirliche Geltung besitzt als Wir-
kung der Sakramente, die sie konstituieren. Eine unsichtbare Segnung, die



— 127 —

sie von allen profanen Gemeinschaften unterscheidet, fordert ihre Riick-
kehr zur Einheit und erzeugt ihre Gnadenwirkungen in jedem gutgldaubigen
Einzelgliede, 1in welchem der stille Wunsch nach Einheit jenes Hindernis
(den «obex») iiberwindet. Sollte eine Gemeinschaft, die sich formal zu-
sammensetzt aus Getauften, die geleitet wird durch eine ordnungsgemisse
Kirchengewalt, die sogar im Besitze einer gewissen Jurisdiktion ist, nichts
Heiliges, nichts Christliches, keine besondere Verantwortung gegeniiber
einer gottlichen Berufung, keine Bedeutung haben in bezug auf die Gnaden,
die ihre Glieder empfangen, oder auf die Siinde, auf die sie verfallen?»
— Wenn der Verfasser diese Fragen glaubt bejahen zu diirfen, so ist das
fiir ihn begriindet darin, dass — wie er in seinem SchluBsatz (S. 367)
sagt — «das Corpus Christi geheimnisvoll iiber die ganze Welt hin wirkt.
Ein Geheimnis, in dem Gott alle diejenigen stirken moge, die ithn in Jesus
Christus anrufen.» U.K.




	Kirchliche Chronik

