
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 40 (1950)

Heft: 2

Artikel: Das Wesen der Kirche nach der Lehre der heiligen griechisch-
orthodoxen Kirche

Autor: Alivisatos, H.S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404267

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wesen der Kirche nach der Lehre
der heiligen griechisch-orthodoxen Kirche

Die griechisch-orthodoxe Kirche 4) (von nun an GOK genannt,
die römisch-katholische Kirche RKK) und ihre Theologie
vermeidet es, im Gegensatz zur Übung des Westens, selbst in wichtigen

Gegenständen der dogmatischen Lehre Definitionen
aufzustellen.

Unter anderm ist das Wesen der Kirche nie eindeutig definiert
worden. Führende griechisch-orthodoxe Theologen, Griechen wie
Russen, haben oft versucht, es zu definieren, aber nicht in sehr

erfolgreicher Weise. Nicht einmal die Beschreibung des Wesens
der Kirche ist immer zur Befriedigung ausgefallen.

In den folgenden Abschnitten wird der Versuch unternommen,
eine eher nur grobe Skizze vom Wesen der Kirche zu geben, wie
es sich aus der Lehre der GOK ergibt. Dabei wird auf spätere
theologische Theorien keine Rücksicht genommen, die nicht allgemein
Anerkennung gefunden haben.

1) Der Begriff «griechisch-orthodox» ist viel genauer als das blosse
«orthodox». Letzteres wird von allen Kirchen des Ostens verwendet und ist
darum verwirrend.

Orthodoxie kann nicht verstanden werden, wenn man nicht ihren
betont griechischen Charakter sowohl in Geschichte als Theologie in Betracht
zieht. Die ausgesprochen liturgische Struktur der GOK ist völlig griechisch.
Und das griechische Wesen der Orthodoxie macht sie geradezu zum Gegenstück

der römischen Kirche. Griechisch-orthodoxe Theologen in nicht
griechisch sprechenden Kirchen bemühen sich, das Adjektiv «griechisch» zu
vermeiden; und sogar dann, wenn seine Beifügung absolut nötig ist,
verwenden sie den Begriff «byzantinisch». Die absichtliche Vermeidung des
Wortes «griechisch» — um nichtwissenschaftlicher Gründe willen — führt
zum falschen Schluss, dass diese Kirche auf Grund ihrer zahlenmässigen
Struktur slawisch und nicht griechisch sei. Aber da die nichtgriechischen
Sprachen in der Orthodoxie fast ausnahmslos zur Übersetzung aus der
griechischen Kirche dienen, sogar bis hinab zu einigen der kleinsten Einzelheiten,

ist es nicht korrekt, sondern vielmehr verwirrend, jenes Wort, das
die wirkliche Substanz der GOK angibt, beiseite zu lassen. (S. mein Referat
anlässlich der Konferenz von Edinburgh vom Jahre 1937 in: «Die zweite
Weltkonferenz für Glaube und Verfassung», Edinburgh 1937, herausgegeben
von L. Hodgson, S. 86-90, und meinen Artikel «Der ununterbrochene
Zusammenhang der GOK mit der ungeteilten Kirche», von dem weiter unten
die Rede sein wird.)



82

I
Es ist, wie schon festgestellt wurde, eher schwierig, eine

umfassende Definition der Kirche zu geben. Doch als Ausgangspunkt
für die Beschreibung ihres Wesens können wir sagen, dass die
Kirche als die Körperschaft betrachtet werden sollte, die von
Gott gegründet wurde und die aus den einzelnen Gliedern besteht,
welche durch ihre Taufe den Glauben an Christus angenommen
haben und noch annehmen und auf einem orthodoxen
(rechtgläubigen) Wege beharren. Dadurch wird betont a) das göttliche
Wesen der Gründung; b) die Zahl; c) der Träger des Glaubens;
d) der Zeitpunkt, in dem der Glaube angenommen wurde; e) das

Mittel, durch welches der Glaube empfangen wird; f) der Weg,
auf welchem der Glaube bewahrt wird.

In diesen Punkten liegen folgende Wahrheiten beschlossen:
1. die Kirche ist eine göttliche Gründung; 2. sie setzt sich aus
lebenden Einzelwesen zusammen und hat darum auch einen
menschlichen Charakter; 3. sie ist und muss sein Eine; 4. ihr
wirkliches Fundament ist der Glaube an Christus, der sich durch
Liebe kundgibt.

1. Die Kirche ist eine göttliche Gründung. Unser Herr und
Gott, Jesus Christus, ihr einziges und ewiges Haupt und ihr Lenker
hat sie gegründet, indem er mit ihren Gliedern durch wahren und
lebendigen Glauben einen einzigen, mystischen Leib (Kol. 1, 28. 24)

formte. Jesus hat seine erlösende Wahrheit der Kirche offenbart
und sie durch seinen Tod, seine Auferstehung und seine Leitung
im Hl. Geist bestärkt und gesichert.

All das zusätzlich zum Endzweck der Kirche, der darin
besteht, dass der Mensch durch Annahme und Aneignung des

offenbarten Glaubens das Heil erlangt, gibt der Kirche ihren geistlichen
und göttlichen Charakter.

2. Die Kirche als göttliche Körperschaft ist zugleich auch
eine menschliche. Nicht nur, weil sie sich aus Menschen (aller
Art, Matth. 13, 47-50) zusammensetzt, sondern weil sie ihren
Zweck und ihr Ziel unter Menschen, durch Menschen und mit
Hilfe menschlicher Mittel verfolgt, auch wenn sie unter der Leitung
des Hl. Geistes steht. Jesus selber offenbarte und verbreitete seine

Wahrheit nicht in absonderlich-wunderbarer Weise. Er selber

und die Männer, die er für seine Mission verwendet hat, dienten



— 83 —

ihr mit menschlichen Mitteln (Worte und Sakramente), auch
wenn diese geistlichen Charakters (Matth. 28, 19, Mark. 15, 15,
Röm. 10, 17) und für die Natur des Menschen erreichbar und
zugänglich waren.

Das Wesen der Kirche ist darum ein doppeltes, göttlich wie
menschlich, entsprechend den zwei Naturen ihres Gründers Jesus
Christus, der wahrer Gott und wahrer Mensch war. Durch diese
aus zwei Naturen bestehende Körperschaft, die er schuf, ist die
Fortsetzung seines Erlösungswerkes möglich geworden.

3. Aus dem doppelten Wesen der Kirche und dem Endzweck
ihres Auftrages folgt beinahe naturnotwendig die Einheit der
Kirche. Die Kirche ist und muss Eine sein. Einer und Einziger ist
Christus, ihr Gründer. Eine und Einzige ist Seine der Kirche
geoffenbarte Wahrheit. Eines und Einziges ist das Band, das die
Glieder zur Körperschaft der Kirche verbindet, gemeinsamer Glaube
und gegenseitige Liebe. Eines und Einziges ist das letzte Ziel der
Kirche, die Erlösung jedes Einzelnen der menschlichen Gesellschaft.

Aus diesem Grund ist es klar, dass eine Körperschaft von
solchem Ursprung, Wesen und Zweck nur Eine sein kann.

Dieser einen Körperschaft ist von Gott die höchste Autorität
verliehen, vollzogen durch Menschen, die Er mit der Sorge um ihre
Erhaltung und Fortsetzung ihrer Mission in dieser Welt (Apg. 20,28)
betraut hat. Die Kirche, geschaffen und gelenkt durch Christus,
gegründet auf dem Glauben der Apostel und durch diese

eingerichtet, auf Grund der Wahrheit, die allein ihr offenbart ist,
und der Leitung durch den Hl. Geist, ist gemäss dem göttlichen
Willen das einzige Werkzeug zur Erlösung des Menschen, und
infolgedessen gibt es ausser derselben kein Heil, extra ecclesiam nulla
salus 4).

*) Die griechisch-orthodoxe Theologie fasst den Sinn dieses Grundsatzes

nicht so ausschliesslich wie die RKK, sondern im Sinne der
göttlichen oikonomia. Gott gab für das Heil der Menschheit die eine Kirche,
doch niemand, nicht einmal die Kirche, kann über Seinen eigenen Willen
hinsichtlich der Erlösung eines Menschen ausserhalb der Kirche verfügen,
da Gott will, dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der
Wahrheit gelangen (1. Tim. 2, 4). Darum ist die Erlösung derer, die ausserhalb

der Kirche sind, etwas, das über ihr Wollen und Wissen hinausgeht.
Die Autorität ihres Einsseins führt naturgemäss zu ihrer Ausschliesslichkeit.
Doch ihre Erfahrung von Gottes liebender Sorge führt sie zur Zuversicht,
dass Er jene Dinge erfüllen wird, die von der Kirche nicht erfüllt werden
können.



— 84 —

II
Trotz dem, was oben gesagt worden ist, brachten geschichtliche

Entwicklungen tatsächlich zustande, dass es mehrere christliche

Kirchen gibt.
In bezug auf den Wert und die Beziehung dieser zahlreichen

Kirchen zu der authentischen Einen gibt es vier mögliche Theorien :

1. diese eine Kirche ging im Laufe der Jahrhunderte in den vielen
Kirchen verloren; 2. diese eine Kirche ist in Stücke geteilt, wrobei

jedes Stück eine der bestehenden verschiedenen Kirchen bildet;
3. diese eine Kirche muss mit verschiedenen bestehenden Kirchen
identifiziert werden, die — obwohl die Bindung mit jeder andern
zerbrochen ist — jede für sich die wesentlichen Elemente der einen
Kirche bewahrt haben mögen; 4. unter all den vielen bestehenden
christlichen Kirchen gibt es nur eine, welche berechtigt ist, als die
eine zu gelten, weil sie die eine Wahrheit, wie sie vom Herrn und
den Aposteln offenbart wurde, unverändert und unverfälscht
bewahrt hat, ungeachtet der späteren äussern Entwicklungen. Die
ersten drei Theorien, mit leichten Unterschieden, werden von der

Theologie der verschiedenen protestantischen Kirchen vertreten,
während die vierte von der RKK und der GOK vertreten wird,
von jeder gemäss ihrer eigenen Auffassung. In den folgenden
Paragraphen wird nur die vierte Theorie erörtert, und das natürlich
vom griechisch-orthodoxen Standpunkt aus.

Die GOK hält fest an der Überzeugung, dass die Kirche als

eine göttliche Gründung, als Gottes Werk, weder verschieden noch
zerbrechen noch in Stücke zerteilt werden kann. Es gibt niemanden,
der kraft seiner eigenen Autorität, selbst wenn sich diese auf eine
bestimmte Interpretation der Bibel stützt, und obgleich er die
eine offenbarte Wahrheit teilweise festhält oder ablehnt, irgendeine
Veränderung der Kirche bewirken kann.

Die eine Kirche, wie sie von Jesus geschaffen wurde, besteht
auch jetzt intakt und ist ungeteilt und ganz, unverändert und
unbeschädigt. Für jene, die sie aus den Augen verloren haben, ist
es eine Frage des Suchens und Findens, und nicht auf sehr lange
Distanz. Aber es ist sinnlos, zu versuchen, sie wieder herzustellen.
Es ist ganz natürlich, dass selbst Glieder der Kirche um manch

guter oder schlechter Gründe willen die kirchliche Gemeinschaft
verlassen haben und es sehr schwer und fast unmöglich finden,

zurückzukehren, nachdem sie in derselben Sache gegenteilige



— 85 —

Grundsätze und Theorien angenommen haben. Aber das Einssein
der Kirche ist absolut, und jede Erweichung dieser Tatsache steht
ausser Diskussion. Jesus schuf die Kirche und gab ihr die äussere
Form, indem er sie durch folgende Worte einsetzte (Matth. 18, 20;
16. 19; 28, 19-20; Luk. 22, 32: Joh. 21, 15-18).

Wenn wir den ersten Text nehmen (Matth. 18, 20), so kann es

hier nicht den geringsten Zweifel geben: 1. dass Jesus die Kirche
an einem Ort («wo») gegründet hat, 2. dass die Kirche eine Zahl
von Gliedern hatte, die einander gleich waren («zwei oder drei»),
3. dass diese Glieder durch gewisse Grundsätze («in meinemNamen»)
miteinander verbunden waren, 4. dass diese Verbindung unter
strikter Ordnung und Führung stand («ich bin in ihrer Mitte»). All
das, mit den andern oben zitierten grundlegenden Worten in
Beziehung gebracht, zeigt mehr als deutlich die Schaffung der
sichtbaren Kirche, die mit einzelnen Menschen begann (kaf oikon
ekklesia), zu lokalen Gruppen aufwuchs (die Kirche, die in
Korinth ist, usf.), über die ganze Erde verbreitet wurde (die ekklesia
Gottes) und auf die kommende Welt ausgedehnt wird durch jene,
welche im Glauben von dieser Welt geschieden sind (Phil. 2, 9).

Die sichtbare Kirche ist deshalb der Punkt, wo man im
allgemeinen das Erlebnis der Kirche beginnt, und die unsichtbare
Kirche ist höchst unwahrnehmbar, ohne die Existenz ihres
sichtbaren Teiles. Diese sichtbare Kirche, ungeachtet ihres eigenen
geistlichen Wesens und Zieles und ihrer Ausdehnung in die geistliche

Welt, ist der wahre Träger menschlicher Erfahrung und
Wahrnehmung.

Selbstverständlich hat diese sichtbare Kirche, die ausschliesslich

auf dem Glauben gründet und durch Liebe und die Führung des

Hl. Geistes aufrechterhalten wird, gerade aus diesem Grunde auch
eine geistliche Natur, und diese zwei Faktoren allein bilden das

wahre Wesen ihrer Existenz. Gerade in diesem Sinn ist es, dass die
GOK ihre Lehre vom Wesen der Kirche zum Ausdruck bringt,
sogar in ihren liturgischen Ausdrucksformen, wie es z. B. in der

Liturgie heisst: «Lasst uns einander lieben, auf dass wir würdig
sein mögen, miteinander unsern Glauben zu bekennen.»

Die Sichtbarkeit der Kirche findet ihren Ausdruck im Amt
der Kirche, welches ihr ermöglicht, sich selber auf dem Fundament

der oben erwähnten Grundsätze zu behaupten. Jesus berief
die zwölf Apostel, denen er die Vollmacht verlieh, in der Kirche
das Wort und die Sakramente zu verwalten und so Seinen und

Internat. Kirchl. Zeitschrift. Heft 2, 1950. 7



— 86 —

ihren Endzweck zu erfüllen (Matth. 4. 12-22: Mark. 3, 13-21;
Luk. 4. 12-16; Joh. 1, 35-51: Apg. 1, 15-26 und 20. 29. 30).
Deshalb ist es klar, dass die Einsetzung eines Amtes in der Kirche,
welches speziell beauftragte Männer innehaben, auch im Sinne der
Kontinuität des führenden Organs für das wahre Wesen der Kirche
von Lebenswichtigkeit ist (Apg. 1. 15-26). Die Weiterentwicklung
und die Formen der kirchlichen Verwaltung sind von sekundärer
Wichtigkeit in dem Augenblick, da die oben erwähnten Grundsätze

bezüglich ihres L'rsprunges über jeden Zweifel erhaben sind.
Aus diesem Grund können spätere Anstrengungen, die
unternommen wurden, um die in solcher Weise gegründete, organisierte
und sich behauptende Kirche durch sog. Kirchenorganismen zu
ersetzen, die sich ausserhalb der genuinen Autorität der Kirche
bildeten, nicht als solche anerkannt werden, die in sich selber irgendwelche

Autorität und deshalb irgendeine Daseinsberechtigung
haben.

Das Reich Gottes, auch in seiner irdischen Erscheinungsweise,
kann nicht «siehe hier» oder «siehe dort» gefunden werden (Luk. 17.

21), sondern dort. w*o der Herr und seine Jünger es eingesetzt
haben, und die einzige Möglichkeit ihm zuzugehören liegt darin,
dass man der einzigen Körperschaft angehört, welcher Jesus Christus
die Verwirklichung des Gottesreiches auf Erden anvertraut hat.
Theologische Gelehrsamkeit lässt gewöhnlich die Einfachheit des

Glaubens ausser Betracht und findet es eher unter ihrer Würde.
ohne viel Diskussion und Spekulation nach der Una Sancta
Ausschau zu halten. Doch ich bin gewiss, dass jedermann beipflichten
muss, dass wir nicht nach der theologischen Abstraktion der Una
Sancta Ausschau halten müssen, sondern nach dem wahren Sinn
w*ahrer Religion, der so oft in theologischen Diskussionen und
Beratungen verlorengeht (Judith 8, 12-14). Christus, der Herr, ist
nicht gekommen, um eine theologische Wissenschaft zu schaffen.
die wir Theologen ganz zu Unrecht als das Alpha und Omega
betrachten. Er offenbarte seinen Glauben und forderte dessen Annahme
in Herzenseinfalt (Mark. 9. 24. Joh. 1. 48). und w-enn wir nicht
zu dieser Einfalt des Glaubens zurückkommen, werden wir nicht
imstande sein, mit unserer theologischen Weisheit allein die L"na

Sancta zu entdecken, welche — obw*ohl uns sehr nahestehend —
uns unsichtbar ist. w*eü wir bloss verstanclesmässig über ihre
tatsächliche Existenz spekulieren.



— 87 —

III
Können wir die Tatsache verneinen, dass die apostolische

Gemeinschaft nicht die einzige christliche Gemeinschaft jener Zeit
war und dass die Apostel selber andere christliche Gemeinschaften
ablehnten, die nicht mit ihnen in Verbindung standen, und diese
als Häretiker und aus Pseudadelphoi bestehend betrachteten
Die Apostel duldeten nicht viele verschiedene Kirchen. Und ebenso

wagten jene Häretiker es nicht, die Stellung der Apostel in Frage
zu stellen, auch wenn sie diese nach ihren eigenen persönlichen
Ansichten auslegten.

Die Dinge entwickelten sich auch in nachapostolischer Zeit
ungefähr derselben Linie entlang. Die einzige, eine, ursprüngliche
katholische Kirche, die die Wahrheit unverfälscht bewahrte, hat
verschiedene häretische Kirchen abgelehnt und sie aus der eigenen
Gemeinschaft ausgeschlossen. Die katholische Kirche trug gegenüber

den häretischen Kirchen eine eher tolerante Haltung zur
Schau, indem sie auf dem Wege der oikonomia diese mit sich wieder
zu vereinigen suchte. Politische Entwicklungen trugen viel zum
hartnäckigen Weiterbestehen der dogmatischen Differenzen bei.
Aber im grossen ganzen wurde das Bestehen von verschiedenen
Darstellungen des einen christlichen Glaubens, d. h. von mehreren
verschiedenen Kirchen, nie geduldet und nie verstanden. Die Kirche
ist deshalb trotz der Existenz vieler Kirchen ausserhalb ihrer
Gemeinschaft immer bloss Eine, und Einheit mit derselben — natürlich

nicht im Sinn von Uniformität, sondern eher im Sinne des

Wortes in necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas, —
ist der einzige Weg, um zu dieser einen Kirche zu gehören. Die
Theorie von mehreren Kirchen, die Glieder und Zweige der einen
Kirche seien, kann nicht verstanden w*erden, insofern diese andern
Kirchen sich selber durch grundsätzlich verschiedene Ansichten
und Auffassungen in bezug auf Substanz und Natur der Kirche von
der Einen trennen.

Natürlich kenne ich die bestehenden Schwierigkeiten, die
einer Verwirklichung dieser Einheit in unsern Tagen im Wege
stehen. Sowohl theologische als historische Gründe machen die

Verwirklichung der notwendigen Einheit fast unmöglich. Nur eine

Rückkehr zur Einfalt des Glaubens, für welche ich oben eintrat,
kann uns der Lösung näherbringen.



IV

Das Bestehen der einen Kirche sogar jetzt und trotz der vielen
Kirchen bringt uns zum Anspruch der GOK, dass sie allein das

Recht habe, auf Grund ihres Charakters des historisch
ununterbrochenen Zusammenhanges mit der ungeteilten Kirche diese eine
Kirche zu sein *). Gemäss dieser Ansprüche war die ungeteilte
Kirche eine zweifellose Fortsetzung der apostolischen Kirche bis
wenigstens ins 9. Jahrhundert. Die Auseinandersetzungen zwischen
Ost und West führten zur Bildung der RKK als einer neuen Kirche
auf Grund der Neuerungen, die von der GOK zurückgewiesen
worden waren. Letztere blieb daher unerschüttert, wo sie war.
Der restliche Teil, der sich von ihr trennte, wurde zu einer neuen
separaten Kirche. Die spätere Trennung in dieser Kirche durch die
Reformation, wobei grosse Teile sich von ihr lostrennten und
wiederum separate Kirchen bildeten, bringt uns zur heutigen Lage.
Diese zunehmend neuen Kirchen haben den noch verbliebenen
unveränderten Teil der ungeteilten Kirche übersehen und sind in
ihren Neuerungen noch weiter gegangen als die RKK.

Der ununterbrochene Zusammenhang der GOK mit der
ungeteilten Kirche, der sie dazu berechtigt, die eine Kirche zu sein.

ergibt sich aus folgenden Gründen:
1. Jesus Christus, der Herr, ist wie ehedem anerkannt als

das eine Haupt und als der Lenker der Kirche. Die durch ihn der
Kirche geschenkte Offenbarung Seiner Wahrheit ist die alleinige
Basis des erlösenden Glaubens. 2. Glaube an die offenbarte Wahrheit

und Liebe als der Ausdruck dieses Glaubens bilden die beiden
Pole des christlichen Lebens und darum des Lebens der Kirche.
3. wie in der Urkirche wird die der Kirche von Jesus Christus
gegebene Ordnung in derselben Form völlig ungebrochen bewahrt.
Die Körperschaft derer, die aus Pflicht (der übernommenen
Sendung) führen, zusammen mit jenen, die rechtmässig geführt werden

(auf Grund des angenommenen Glaubens), bilden das pleroma tes

ekklesias. 4. Die Autorität der Kirche ruht auf diesem pleroma.
Denn da sie in der offenbarten Wahrheit gründet, wie die führende

Körperschaft sie festhält und wie sie durch richtige Interpretation
derselben (hl. Tradition) zum Ausdruck gebracht wird, findet sie

l) Siehe meinen Aufsatz über «Der ununterbrochene Zusammenhang
der GOK mit der ungeteilten Kirche» in der englischen Vicrteljahrschrift
Nr. 236, Juli 1934.



ihre Prägung hauptsächlich im Bewusstsein der Kirche (syneidesis
tes ekklesias), d. h. die geistige Einheit von Geistlichkeit und Laien,
und im Sinne des id tenemus, quod ubique, quod semper, quod ad
omnibus creditum est. Das ist es, was die russischen Theologen
sobornost nennen, ein Begriff, der wenigstens für griechischen Geist
nicht völlig erfassbar und zu umschreiben ist. 5. Wie in der alten
Kirche ist der wesentliche Teil des Lebens der Kirche und seine
wirkliche Demonstration der Gottesdienst, welcher den Betenden
zu einer mystischen Vereinigung mit Gott führt, durch die individuelle

Aneignung der Freude ob der Erlösung, die durch das grosse
Eleos (Erbarmen) zustande kommt, wie es in der Vollendung von
Jesu Erlösungswerk, durch seine Auferstehung und Himmelfahrt
seinen Ausdruck gefunden hat. Aus diesem Grunde ist die
Auferstehung (Ostern) das Hauptmerkmal der GOK, genau gleich wie
es dies auch für die apostolische und nachapostolische Kirche war,
zumal im Osten. 6. Die Kirche ist sozusagen der offizielle Ausdruck
des lebendigen christlichen Glaubens, weil christliche Nächstenliebe
als das Hauptgebot unseres Herrn als Regel des Gemeinschaftslebens

in der christlichen Gemeinde anerkannt wird, während der
Glaube an zweiter Stelle kommt und nur mit dem Zeugnis vorhandener

Liebe möglich ist. 7. Aus letzterm folgt das hergebrachte
Verhalten der GOK in ihren Beziehungen zum Staat. Die Kirche
will nichts anderes als dem Staat wahre Christen schenken, die
notwendigerweise die besten Bürger sind. Sie lehnt jede Einmischung
in weltliche (politische) Angelegenheiten ab und, wenn es nötig
ist, schreckt sie in Fällen von unbeschränkter und zügelloser
Bedrückung und Einmischung von seiten der säkularen Gewalt in
die Sachen der Kirche Gottes) auch nicht vor dem Martyrium
zurück. Die GOK hat in bezug auf dies letztere sowohl in der
Vergangenheit wie in der Gegenwart eine Erfahrung, die reicher ist
als diejenige jeder andern christlichen Gemeinschaft. 8. Über das
alles hinaus findet das Bestehen und die Bewahrung des alten
katholischen Geistes und Fühlens, das sich nicht in einer selbstsüchtigen
Weise und in konfessionellem Stolz äussert, sondern in wahrer
christlicher Demut, seinen Ausdruck auch durch folgende
Tatsache. Wie wohl bekannt ist, anerkennt die GOK nur die sieben

allgemeinen Konzilien. Wie in der Urkirche liegt die höchste
administrative Autorität beim allgemeinen Konzil (auf Grund ihres
demokratischen Systems, welches sie gerade beibehalten hat).
Verschiedene kirchliche Probleme, von denen einige für das Leben der



— 90 —

Kirche von grosser Wichtigkeit sind, drängen zur Einberufung eines

neuen allgemeinen Konzils, welches das achte wäre. Aber die
Einberufung dieses so sehr verlangten und nötigen achten allgemeinen
Konzils ist immer nur bloss ein Projekt und in keiner Weise eine

Angelegenheit, die in nächster Zukunft verwirklicht werden könnte.
Manche, besonders ausserhalb der Kirche, schreiben diese
Tatsache in leichtfertiger Weise dem Niedergang und der Dekadenz der
GOK zu x). Aber diese Dekadenz ist es, welche, wie unten näher
ausgeführt ist, nicht als voll genommen werden darf und gerade
aus diesem Grunde nicht genügend zu erklären vermag, weshalb
bis heute die Einberufung des achten allgemeinen Konzils nicht
erfolgt ist. Die Erklärung für diese Tatsache hat einen viel tiefern
Grund als jenen so leichthin angeführten, und das ist gerade das

volle Gefühl für die alte und wahre Katholizität, das in der GOK
besteht.

Nach dem grossen Schisma und den kirchlichen Entwicklungen
des 16. und 17. Jahrhunderts im Westen und noch später war und
ist die GOK sich der Tatsache bewusst. dass der grosse Teil der
Christenheit aus diesem (RKK) oder jenem Grunde (Protestantismus

in seinen verschiedenen Formen) aufgehört hat, zu der bis

r) Nach dem siebenten allgemeinen Konzil, sagen sie, gibt es keine
weitere Entwicklung oder Evolution in dieser Kirche, und deshalb ist da
nichts, das zur Einberufung eines neuen Konzils drängen würde. Andere
grosse Kirchen, so die RKK und verschiedene protestantische Kirchen,
zeigten hierin eine ganz andere Geschicklichkeit. Erstere durch die
Fortführung der Einberufung verschiedener allgemeiner Konzilien (wenn auch
nur innerhalb der RKK) bis zum Vatikanum (1870) und die Konzentration
der kirchlichen Autorität in der Person des Papstes, welche natürlich die
Kirche befähigt, sich ohne Schwierigkeit in der Richtung neuer notwendiger
Entwicklungen zu bewegen. Der Protestantismus durch ähnliche Entwicklungen,

wenn auch in gänzlich verschiedenen Richtungen und mit Hilfe
völlig anderer Mittel.

Es besteht kein Zweifel, dass die GOK unter einer sehr langen Periode
der Dekadenz litt und noch leidet. Die Ausbreitung zunächst der arabischen
und dann der türkischen Macht in jenen Territorien, wo die GOK
vorherrschend war, verursachte natürlich einen sehr ernstlichen Rückgang des

geistlichen Lebens der Kirche. Aber, wie geschichtliche Tatsachen deutlich
beweisen, kann dieser Rückgang in keiner Weise als ein vollständiges
Verschwinden des christlichen und kirchlichen Bewusstseins verstanden werden.
Im Gegenteil, die Lebendigkeit der Kirche geht hervor und muss insbesondere

aus folgenden Tatsachen erkannt werden: Gerade in der Periode der
Dekadenz haben wir 1. als die grosse missionarische Leistung der GOK
die Christianisierung der slawischen Völker, insbesondere der Russen;
2. die bewunderungswerte Leistung der Behauptung des christlichen Glaubens

und Bewusstseins, trotz der Existenz unausdenklicher Bedrückung
durch das grausamste und verhassteste politische Joch der mohammeda-



— 91 —

dahin bestehenden einen katholischen Kirche zu gehören. Diese
weiten Gebiete der alten Kirche waren nicht mehr unter der
Kontrolle der einen Kirchenordnung und waren ihrer Mutterkirche
gänzlich entfremdet. Offiziell gibt es keine kirchenamtliche Verlautbarung,

die sich gegen ihre Loslösung von der einen Kirche
aussprechen würde, und ähnliche Vernehmlassungen aus der RKK
sind bedeutungslos, da letztere durch eine Reihe von Neuerungen,
welche den biblischen Grundlagen der Kirche selber zuwiderlaufen,
die erste war, die sich von derselben loslöste. Doch auch ohne

irgendwelche solchen tatsächlichen Verlautbarungen gehörten sie

nicht mehr der ungeteilten Kirche an. Die GOK blieb, wus sie

war, der unveränderte Teil der ungeteilten Kirche. Die Abtrennung
der römisch-katholischen W7elt brachte eine Veränderung für sie

selber, aber nicht für den unversehrten Teil der ungeteilten Kirche
der GOK. Spätere Entwicklungen im Westen durch die
Reformation und nachher haben ihre Position keineswegs verändert,
während die neulich entstandenen protestantischen Kirchen ihre
Existenz überhaupt vergessen haben. Die Veränderung, die durch

nischen Macht; 3. die Blüte der spätem (Ende des 12. und im 13.
Jahrhundort) mystischen griechischen Theologie und die Entwicklung der
polemischen Theologie des 14., 15. und 16. Jahrhunderts im Hinblick auf das

grosse Schisma des Westens ; 4. das geistliche Wiedererstarken der immer
noch schwachen und nicht gänzlich emanzipierten slawischen und besonders
russischen Kirchen bis tief ins 19. Jahrhundert. Der Beginn der völligen
Emanzipation der russischen Theologie von der griechischen fiel mit der
furchtbaren politischen Krise in Russland in unsern Tagen fast zusammen,
welche in beiden Richtungen (negativ und positiv) die volle Entwicklung
einer emanzipierten russischen Theologie hinderte und immer noch hindert,
während sie den emigrierten russischen Theologen eine willkommene Gelegenheit

bot, die GOK dem Westen bekanntzumachen. Die sehr bemerkenswerten
Entwicklungen der griechischen Kirche und ihrer Theologie wie auch der
nicht griechisch sprechenden orthodoxen Kirchen im späten 19. und seit
Beginn des 20. Jahrhunderts zeigen ganz deutlieh einen Prozess der Neu-
werdung und des Fortschrittes, wie es die berühmte Konferenz griechisch-
orthodoxer Theologen im Jahre 1936 zu Athen in klarer Weise bewies
(H. S. Alivisatos, Procès-verbaux du premier congrès de Théologie Orthodoxe

à Athènes, 20 novembre au 6 décembre 1936. Athen 1939. Siehe auch
Georg Glorovsky, «The legacy of the Task of Orthodox Theology», anglikanische

theologische Revue, Vol. XXXI, Nr. 2, April 1949).
Gerade auf Grund dieser geschichtlichen Ereignisse, abgesehen von

der Frömmigkeit und religiösen Beharrlichkeit der GOK, bewahrt durch
die kirchliche Tradition, wurde das kirchliche Bewusstsein nie verloren,
wie es bei einigen der sog. östlichen Kirchen im gewissen Sinne der Fall war.

Es ist deshalb klar ersichtlich, dass diese überbetonte Dekadenz der
GOK nicht erklären kann, weshalb das achte ökumenische Konzil nicht
einberufen wurde.



— 92 —

den römischen Katholizismus in der westlichen Christenheit
entstand, war so tief, dass jene Teile derselben, die später sich von ihr
trennten, nicht die leiseste bewusste Bemühung zeigten, zum immer
noch bestehenden Teil der ungeteilten Kirche, der GOK,
zurückzukehren x), welche gänzlich vor den Verderbnissen der
römischkatholischen Neuerungen, gegen welche sie ankämpften, bewahrt
blieb 2). Und deshalb blieb die GOK im Zustande ihres Kampfes
isoliert und vergessen, wobei sie, auf Grund ihres tiefen Standes,
über keine Mittel verfügte, um zur Zeit der Auseinandersetzung
einzugreifen und die neue protestantische Welt zu dem immer
noch unversehrten Teil der ungeteilten Kirche, der GOK,
zurückzuführen.

Im Hinblick nun auf die Frage nach den allgemeinen Konzilien
hatte und hat die GOK die Überzeugung, dass die sieben allgemeinen
Konzilien nicht Konzilien der GOK im spätem konfessionellen Sinn

waren, sondern Konzilien der ungeteilten Kirche. Die Einberufung
eines neuen, achten Konzils sollte deshalb durch die ungeteilte
Kirche erfolgen, damit dieses als das achte allgemeine Konzil der

gesamten ungeteilten Kirche anerkannt würde. Gerade an dieser
Stelle liegt der Hauptgrund, weshalb das achte allgemeine Konzil
noch nicht einberufen worden ist und in naher Zukunft noch nicht
einberufen wird.

x) Der Kontakt, den die protestantischen Kirchen zeitweise durch die
Theologen in Tübingen mit Hieremias IL unterhielten, hatte im Gegensatz
zu diesen Fragen einen völlig verschiedenen Charakter und, wie ich in
meiner Besprechung der Arbeit eines griechischen Theologen über diese
Beziehungen zeige, die in der theologischen Literaturzeitung veröffentlicht
wurde, hatte der damals aufgenommene Kontakt völlig verschiedenen
Zweck und anderes Ziel.

2) Später, fast in unsern eigenen Tagen (nach dem vatikanischen
Konzil von 1870) wandte sich nur die altkatholische Kirche, nachdem sie
mit der römisch-katholischen Kirche gebrochen hatte, voll Hoffnung zur
orthodoxen Kirche und trachtete nach Vereinigung mit ihr. Diese selber
wäre ganz einfach und völlig im Bereiche der Möglichkeit gewesen, wurde
aber unglücklicherweise durch die unzugängliche, rückwärtsschreitende
(nicht bloss konservative) Haltung der orthodoxen Theologen jener Zeit
verworfen, und so ging eine einzigartige Gelegenheit, um die Bande zwischen
GOK und dem Westen wieder neu zu schmieden, verloren. Gott weiss, zu
welch wohltuenden Entwicklungen und Ergebnissen sowohl für die alt-
katholische als auch für unsere eigene Kirche und für die gesamte Christenheit

solch eine Wiedervereinigung geführt hätte; Ergebnisse, die sich der
Theologe sehr wohl vorstellen kann. Unglücklicherweise hatte die negative
Haltung der orthodoxen Theologen jener Zeit abgesehen davon noch weitere
Entwicklungen zur Folge, die eine Vereinigung mit der altkatholischen
Kirche, welche immer noch sehr zu wünschen ist, jetzt noch mehr erschweren.



— 93 —

Die GOK, die das wahre katholische Gefühl in starkem Masse
bewahrt, schreitet nicht zur Einberufung des achten allgemeinen
Konzils, weil sie nicht ein eigenes Konzil im konfessionellen Sinne
wünscht, da sie seit der Zeit, als andere Kirchen gegründet wurden,
ganz natürlich und ohne Rücksicht auf die Tatsache ihres Wesens
und ihrer Ansprüche, wenn auch wider eigenes Wollen, zahlenmässig

eine von den Kirchen wurde. Die GOK ist sich der Tatsache
bewusst, dass der überwiegende Teil der Christenheit sich ausserhalb

des verbleibenden Teiles der einen Kirche befindet, und nur
wenn das Problem der Trennung durch die Wiedervereinigung der

getrennten Kirchen mit der GOK gelöst ist (natürlich nicht im
Sinne der Uniformierung, die es nie gegeben hat), wird die Frage
nach der Einberufung des achten allgemeinen Konzils sich erheben,
so dass alle christlichen Kirchen als gleichberechtigte daran
teilnehmen werden. Aus diesem Grunde wurden sogar in Zeiten der
stärksten Kontroversen mit der RKK die grossen Konzilien von
Konstantinopel in den Jahren 861 und 879 von der GOK nie als

allgemeine Konzilien betrachtet oder anerkannt, im Gegensatz zur
RKK, die jene römischen Gegensynoden, an welchen sie Photius
und Michael Chiroularios mit dem Anathem belegte, als solche

anerkannt hat.
Die GOK ist sich der bestehenden technischen Schwierigkeiten

wohl bewusst, die eine Einberufung des achten allgemeinen Konzils
hinsichtlich der christlichen Kirchen ausserhalb der einen Kirche
mit sich bringt, aber sie zieht deren unbestimmte Verschiebung dem

Einberufen einer Synode vor, welche konfessionellen Charakter
hätte. Eine noch grössere Schwierigkeit für die Einberufung des

achten allgemeinen Konzils besteht jetzt in der Frage, ob die
Kirchen ausserhalb der GOK, die eingeladen werden müssen, in der

Lage sind, daran teilzunehmen. Die Schwierigkeit sieht in der
GOK nicht so kompliziert aus wie in der RKK, welche gegen jene
Kirchen eine Häresieerklärung erlassen hat. Die GOK, aus dem
einfachen Grund, weil zur Zeit des siebenten allgemeinen Konzils
alle diese neuen Kirchen von der RKK an nicht existierten, hat im
Hinblick auf deren Situation nicht offiziell Stellung bezogen. Die

Lösung des Problems des Wesens der Kirchen ausserhalb der

GOK wird indessen darüber entscheiden, inwiefern es sich

rechtfertigen lässt, dass jene wieder, wie sie es sind oder sein müssen,
Glieder der einen ungeteilten Kirche werden. Ich weiss, dass für
manche westlichen Brüder (Römisch-Katholiken oder Protestanten)



— 94 —

dieser Gesichtspunkt der GOK als nicht sehr gut begründet
erscheint, und sie betrachten ihn mit grossem Misstrauen. Aber die
GOK, fussend auf den Grundsätzen hinsichtlich der Gründung der
Kirche, wie sie oben entwickelt wurden, und auf den festgestellten
geschichtlichen Tatsachen, kann nicht anders als sich selber als
den einzigen unveränderten Rest der alten ungeteilten Kirche zu
erkennen x). Und gerade an diesem Punkt sieht die GOK ihren
Anteil an der ökumenischen Bewegung. Die volle Darlegung ihres
Standortes und die Erkenntnis des Status der einen ungeteilten
Kirche wird sicher die wahre Einigung auf der alten Basis zustande
bringen, welche für die lebendigen Elemente der Kirchen ausserhalb

der ungeteilten Kirche der Ausgangspunkt für die neue
Entwicklung der einen Christlichen Kirche in der Zukunft sein wird.

Aus diesem allem geht ganz deutlich hervor, dass das
Festhalten an den sieben allgemeinen Konzilien ein Merkmal des lebendigen

katholischen Bewusstseins ist, das in der GOK existiert.
welche in Geduld. Gebet und Demut darauf wartet, dass die eine

ganze Kirche wiedererstehe dadurch, dass jene Kirchen, die ausserhalb

der einen stehen, sich verbinden. Wenn dies einmal erreicht
ist — von allen Seiten ist ja der Wunsch nach der Wiederherstellung
der Una Sancta aufs wärmste laut geworden —. dann bedeutet
dies nichts anderes als den Sieg des christlichen Glaubens in der
Welt (I. Joh. 5. 4).

*) Einige mögen fragen: Ist diese Stellungnahme der GOK nicht ein
Zeichen der Stagnation in dem Augenblick, da auf Grund dieses unbegrenzten
Wartens auf die Rehabilitation der einen Kirche keine weitere Entwicklung
erreicht werden kann Die Antwort ist, dass es nichts zu befürchten gibt.
Die GOK auf Grund ihrer Beweglichkeit als eine Föderation unabhängiger
Kirchen, wie es die Urkirche war, führt ihr Leben und auch ihre Entwicklung

weiter, wie in den Zeiten, als die Einberufung eines allgemeinen Konzils

infolge äusserer Gründe nicht möglich war (z. B. bei Verfolgungen und
in andern Epochen der Kirchengeschichte) und der Kirche mit örtlichen
und Generalsynoden gedient wurde. Die neue Periode der Geschichte, die
schon begonnen hat, wird die Lösung der grossen Schwierigkeiten des
kirchlichen Lebens zustande bringen, wie sie die GOK durch Jahrhunderte
hindurch beschäftigt haben. Wenn der Druck weichen wird, dann wird die
Kirche ihre Lebenskraft und ihre Sendung in der Welt wiedergewinnen,
nicht nur in deren grösstem Teil, der immer noch heidnisch ist, sondern
auch unter den getrennten Teilen der Kirche, indem sie diese dazu bringt,
wiederum mit der einen Gemeinschaft sich zu verbinden, welche, verstärkt
durch sie, imstande sein wird, ihre grosse Aufgabe in der Welt zu erfüllen,
insbesondere heute, durch die Bildung einer vereinigten Front gegen die
Gewalten des Antichristen.



— 95 —

Ich verstehe, dass um mancher guten Gründe willen
Nichtorthodoxe es sehr schwer finden, selbst diesen Gesichtspunkt der
GOK zu begreifen. Doch auf der andern Seite bin ich absolut
gewiss, dass die Rehabilitation der einen christlichen Kirche und die
Wiederentdeckung der Una Sancta unmöglich sein wird, wenn sie
nicht auf dem genuinen katholischen Gefühl gründen, das die eine
Kirche als geschichtlich von Jesus Christus gegründet sieht und
welche aus diesem Grunde nur eine und ungeteilt sein kann von
ihrer Gründung an bis ans Ende der Welt, da das neue Jerusalem
offenbart werden wird, zu dem nur jene gehören werden, die an
Jesus glauben.

Zusammenfassend können die folgenden Punkte angeführt
werden, die gemäss der Lehre der hl. GOK die wichtigsten sind
in bezug auf die Lehre über das Wesen der Kirche. Und diese Punkte
sind nicht im geringsten verschieden in bezug auf das Wesen der
Kirche, wie die ungeteilte Kirche dieses sieht.

1. Die Kirche ist Eine als sichtbare (kämpfende) und unsichtbare

(triumphierende).
2. Die Sendung der Kirche ist die Rettung der Gläubigen.
3. Die Mittel, um diesen Zweck der Kirche zustande zu bringen,

sind Wort und Sakramente.
4. Das Haupt und der Lenker der Kirche ist Jesus Christus,

und ihre Autorität ruht in der Wahrheit, die durch Ihn offenbart
worden ist.

5. Die Kirchenordnung, wie sie in der Kirche durch Jesus den

Herrn eingesetzt wurde, garantiert nicht nur die Reinheit ihrer
Lehre, sondern sichert auch den Erfolg ihrer Sendung in der Welt.

6. Geistlichkeit und Laien bilden zusammen die Fülle
(Pleroma) der Kirche und den Ausdruck ihrer Autorität durch das

Bewusstsein der Kirche, welches der Ausdruck des mystischen Leibes
der Kirche ist.

7. Diese Kirche hat nie zu bestehen aufgehört, und ihre
Existenz widerspricht den Bemühungen, die unternommen werden,

um sie wiederherzustellen.
Prof. H. S. Alivisatos. Athen

Übersetzt von Pfarrer Hans Frei, Rheinfelden.


	Das Wesen der Kirche nach der Lehre der heiligen griechisch-orthodoxen Kirche

