
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 40 (1950)

Heft: 2

Artikel: Orthodoxe Verlautbarungen zur Amsterdamer Ökumenischen Tagung
von 1948

Autor: Spuler, Bertold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404266

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 69 —

Orthodoxe Verlautbarungen
zur Amsterdamer Ökumenischen Tagung von 1948

Herrn Bischof Prof. Dr. Adolf Küry
zum 21. Juli 1950

Die Frage einer Teilnahme an der Ökumenischen Kirchentagung

in Amsterdam (22. August bis 5. September 1948) x) ist
von den einzelnen orthodoxen Landeskirchen bekanntlich verschieden

gelöst worden. Doch haben es die Kirchen nicht einfach bei
der Teilnahme oder bei einer glatten Ablehnung (besonders durch
die Moskauer Orthodoxe Kirchentagung vom Juli 1948) 2) bewenden

lassen. Verschiedene von ihnen sind vielmehr mit einer
ausführlichen Stellungnahme zur Frage der Ökumenischen

Bewegung überhaupt oder ihrer Mitarbeit beim Ökumenischen Rate
der Kirchen im besonderen hervorgetreten: ein Zeichen für die

grosse Bedeutung, die diesem Fragenkreise innerhalb der orthodoxen

Kirchen zugeschrieben wird.
Schon am 15. Oktober 1948 hatte Erzbischof Hermogenes

von Kazaii bei der Eröffnung der Moskauer Geistlichen Akademie
deren Aufgabe als «Wahrung der Orthodoxie innerhalb des
russischen Volkes» bestimmt, «wodurch ihre Stellung zurÖkumenischen

Bewegung festgelegt» sei, und hatte erklärt, «eine Betrachtung des

radikalen Protestantismus mit seiner Leugnung der Gottmenschlichkeit

Christi, der sieben Sakramente, der Jungfrau Maria, der

Heiligenverehrung usw. erweise, dass die Ökumenische Bewegung
eine politische Partei und Bundesgenossin derer sei, die einen dritten
blutigen Krieg entfesseln wollen»3). Aus dieser Äusserung spricht
neben politischen Beweggründen die auch sonst bestätigte Tatsache,
dass die verantwortlichen Männer der russischen orthodoxen
Kirche «von einer heillosen Angst vor dem Rationalismus des

Westens befangen und von einer konservativen Haltung sind, die
in einem tiefen religiösen Mystizismus gründet. Sie haben nur
Sinn für ihre rein religiösen und kirchlichen Aufgaben und zeigen

*) So ist IKZ 1950, S. 27, Z. 4, und S. 30, Z. 11, zu lesen! — Bei
Zitaten ist im folgenden die Jahreszahl 1949 zu ergänzen, sofern keine
genannt ist.

2) Vgl. IKZ XXXIX, 1949, S. 37-40.
3) ËMP Dez. 1948; Ök.P.D. 29. IV., S. 1 f.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1950. 6



— 70 —

gar kein Verständnis für öffentliche Angelegenheiten; sie glauben,
dass ein Christ sich auch einer bösen Regierung fügen müsse.
Dementsprechend lehnt die russische orthodoxe Geistlichkeit jede
Einmischung in weltliche Geschäfte, wie die Ökumenische Bewegung
sie betreibe, ab 4).»

Aus dieser Haltung heraus ist die Stellungnahme des

Erzpriesters G. Razumovskij verständlich, die sich in der Moskauer
Patriarchats-Zeitschrift 5) findet.

Die Entwicklung der Ökumenischen Bewegung sei eine Enttäuschung
für die Freunde wahrer Ökumenizität gewesen. Die Grenze zwischen wahrer
Verehrung Gottes und blossen Kundgebungen drohe zu verschwimmen.
Auch die WeltJugendkonferenz in Oslo 1947 habe das Anliegen der Orthodoxie

vielfach nicht verstanden und die oben angedeutete Trennung offenbar
gemacht. Die Amsterdamer Konferenz habe schon damals begonnen, als
Papst Pius XII. den Feldzug gegen Russland segnete, oder mindestens, als
er 1945 als Fürsprecher der Deutschen aufgetreten sei. Die Ökumenische
Bewegung könne sich in der «Katholischen Aktion» wie in einem Spiegelbilde

sehen. Überdies hätten in den Glocken für das Gelingen der Tagungauch
der Broadway und Wallstreet mitgeklungen. Überhaupt seien die Amerikaner
politisch daran interessiert. Die Ziele der Versammlung seien ekstatisch
fixiert; die Haltung der Konferenz gegenüber der Orthodoxie sei (trotz der
Anwesenheit von deren Vertretern) unwürdig gewesen. Die Aufgaben der
Kirche seien von John Foster Dulles politisch umrissen worden; das
Verlangen nach einer erdumfassenden Organisation für die Durchführung kirchlicher

Aufgaben sei dem wahren ökumenischen Geiste völlig entgegengesetzt.
Da die Trennung der Kirche 1054 sicherlich nicht ohne Gottes Willen erfolgt
sei, laufe alles Streben nach einer mechanischen Einheit Gottes Willen
zuwider. Eine künstliche Einheit diene nur den Freimaurern.

Die Rede Josef Hromâdkas habe demgegenüber das Ende des
westlichen Übergewichtes festgestellt. Der Westen sei nicht geeignet, das von der
UdSSR gewonnene Terram zu übernehmen; die Kirche habe nur für
Gerechtigkeit und Erlösung zu wirken. So sei Hromâdkas Rede das
Gegengewicht gegen Dulles gewesen und habe zur Verurteilung des Kapitalismus
durch die Tagung wesentlich beigetragen.

Bei der Arbeit in den Sektionen sei häufig auch von einem politischen
Einsätze die Rede gewesen. Wenn dabei der Vatikan zur Teilnahme an der
Arbeit aufgefordert worden sei, so nur zum Zwecke eines gemeinsamen
Kampfes gegen den Bolschewismus.

Insbesondere müsse gegen mehrere der von Dr. W. A. Visser 't Hooft
formulierten Ziele der Versammlung Einspruch erhoben werden. Der Aufruf

an die Christen der Welt (der in wesentlichen Abschnitten angeführt
wird) sei nicht aufrichtig. Die Gründung eines Ökumenischen Rates der
Kirchen sei eine unmittelbare Bedrohung für die Gesamtkirche.

Karl Barths Rede über «Die Unordnung der Welt und Gottes Heils-
plan» berühre tatsächlich theologische Fragen, doch sei die Meinung,
Säkularismus und Gottlosentum seien Ausgeburten unserer Zeit, phantastisch.
Die Urteile der 3. Sektion über die soziale Frage sowie über Kommunismus

4) Kath. 26. XL, S. 368.
5) 2MP Mai, S. 47-70.



— 71 —

und Kapitalismus seien rein politisch, und die der 4. Sektion über den Krieg
seien wahre Hammerschläge und bedeuteten einen neuen Ruf zur Kreuzigung.

Die Forderung nach einer Freiheit des Bekenntnisses schliesslich widerstreite

dem christlichen Missionsauftrag und Wahrheitsbewusstsein. Sie
führe zur Anarchie.

So zeige es sich, dass die russische Kirche der Einladung zu dieser
Tagung mit Recht nicht gefolgt sei. An der Ökumenischen Bewegung sei
vor allem der Protestantismus interessiert. Hier werde eine neue ökumenische
Theologie geschaffen. Damit könne die Orthodoxie nicht übereinstimmen.
Auch die übrigen orthodoxen Kirchen, die bis jetzt noch nicht grundsätzlich
Stellung genommen hätten, mussten dies nun tun. Eine wirkliche religiöse
Bewegung könne nur Christus als ihr Haupt anerkennen oder den, der vor
Christus und an Stelle Christi kommt. Die russische Kirche erkenne mit
Bedauern das Abweichen von der ursprünglichen ökumenischen Idee und
die Versuche zur Bildung einer übernationalen Ökumenischen Kirche. Nach
der Amsterdamer Tagung sei auf eine Einigung in dogmatischer Hinsicht
nicht mehr zu hoffen. Überdies gäben die Freimaurer selbst zu, dass die
Ökumenische Bewegung unter ihrem Einflüsse stehe. Aus der Durchsicht einer
ganzen Zahl von früheren und jetzigen Zeugnissen der Ökumenischen
Bewegung ergebe sich deutlich die Änderung von deren Charakter. In Edinburg

1937 noch seien zweideutige Formulierungen bewusst abgelehnt worden.
Die Orthodoxie habe vom Ökumenismus eine Vereinigung der Kirchen

erhofft. Nun arbeiteten nur noch die griechischen Kirchen mit; ob sie wohl
als Vertreter der ganzen Orthodoxie betrachtet werden könnten Die
Zulassung russischer «Schismatiker» sei eine bewusste Nichtachtung der
russischen Kirche. Die Hinzuziehung von Beratern sei keineswegs konzils-
gemäss und habe bei den alten Konzilien nicht stattgefunden. Die
Vollversammlung von Amsterdam sei überdies keine «Tagung der Kirchen» im
eigentlichen Sinne gewesen, sondern eine Zusammenkunft von Vertretern
verbündeter Organisationen und kirchlicher Gruppen sowie besonderer
Berater. Die nicht-griechischen orthodoxen Kirchen seien vor die Wahl
gestellt worden, in Amsterdam als einflusslose Teilnehmer oder gewöhnliche
Beobachter zu erscheinen.

Die Orthodoxie erstrebe die Einheit der Kirche, aber nicht durch eine
Organisation. Auch wolle die orthodoxe Kirche kein «Drittes Rom» sein,
wie man ihr im Auslande so oft fälschlich nachsage 6). — «Der Weg der
Orthodoxie hat nur eine Richtung: zum Reiche Gottes. Auf dem Wege dorthin

rasten wir im Schatten des Kreuzes, wir werden geführt und bewacht
von der hl. Kirche, unsere Nahrung ist das Leben spendende Wort Gottes,
unsere Früchte sind Demut und Milde. Was wir wirklich erreichen, sind Gaben
des Hl. Geistes, die unermesslich über alle Glieder unserer Kirche
ausgegossen werden.»

Zu einigen Punkten dieser Erklärung, die der Verfasser nicht
als eine Kränkung, sondern lediglich als eine «Ermahnung der

6) Wilhelm de Vries : Moskau, das «Dritte Rom» (in den «Stimmen
der Zeit», Freiburg im Breisgau, Aug. 1948, S. 345-359) gibt eine gute
Materialzusammenstellung, die aber von der Voraussetzung ausgeht, dass die
Versuche, das Moskauer Patriarchat zu einem religiösen Mittelpunkte zu
machen, lediglich von der Kirche eingeleitet seien, ohne die gleichlaufenden
Wünsche politischer Stellen zu berücksichtigen.



— 72 —

christlichen Brüder» aufgefasst sehen will, hat der Ökumenische
Pressedienst eine «Richtigstellung» veröffentlicht 7).

Für die Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung sei die
Edinburger Tagung nicht ein Ende, sondern ein Anfang gewesen. Sie bereite
jetzt ihre Weltkonferenz von 1952 vor, eingegliedert in den Ökumenischen
Rat der Kirchen als einer seiner wichtigsten Zweige. Dieser habe den Auftrag
dieser Bewegung voll übernommen und in der ersten Sektion in Amsterdam
ausgiebig erörtert. Das könne Erzpriester Razumovskij nicht entgangen sein.

Die Meinung, der Ökumenische Rat erstrebe eine politische Vormachtstellung,

sei ein Missverständnis. Die Vollversammlung habe in ihrem Aufrufe

«mutig im Namen Christi zu den Völkern» gesprochen «und zu denen,
die Macht über sie haben». Die Vollversammlung habe erklärt, dass sie sich
mit keinem politischen System gleichsetze; es liege in ihrem Wesen, dass
sie Christen sehr verschiedener politischer Überzeugung einschliesse.

Die Tagung sei übrigens eine solche der Kirchen gewesen; die
Beschlüsse wurden nur von den offiziellen Abgeordneten gefasst. Die
nichtgriechischen orthodoxen Kirchen seien selbst zur Entscheidung darüber
aufgefordert worden, ob sie durch offizielle Abordnungen oder nur durch
Beobachter vertreten sein wollten. Ihre Rolle sei also nicht von vornherein
und von aussen her festgelegt worden.

Auch die auslandsrussische Kirche in Frankreich (unter dem
Exarchen Vladimir) hat sich mit der Amsterdamer Tagung befasst.
Für sie hat Prof. Georg Florovskij erklärt8):

Die Beteiligung der Orthodoxie am Ökumenischen Gespräch sei nicht
nur zulässig, sondern erwachse aus der Verpflichtung, unablässig von der
Orthodoxie Zeugnis abzulegen. Es handle sich also um eine missionarische
Handlung der Bowahrerin der apostolischen Wahrheit, die innerhalb der
gespaltenen Christenheit einen einzigartigen Platz einnehme. Der orthodoxe
Theolog habe also auch einer zahlenmässigen Mehrheit die undiskutierbare
Lehre der Kirche (die nicht als eine Privatmeinung aufzufassen sei)
darzulegen. Dabei müsse die Orthodoxie der Problematik der Reformation
nachgehen, ohne deren Lösungen anzunehmen, vielmehr um sie zu wahrhaft
katholischen Lösungen zu führen.

Dass von den 85 der Orthodoxie vorbehaltenen Plätzen 1948 nur 23

eingenommen worden seien, müsse angesichts der Haltung Moskaus als
(bis auf weiteres) endgültig betrachtet werden.

Aber auch bei dem Fehlen orthodoxer Landeskirchen sei zu bedenken,
dass die orthodoxe Vertretung von vornherein als repräsentativ für die
Gesamtorthodoxie angesehen worden sei, da angesichts der völligen dogmatischen

Übereinstimmung die Vertreter nicht lediglich als solche einer
bestimmten Landeskirche angesehen worden seien. In Moskau habe man das
als Zurücksetzung empfunden; es sei aber das Gegenteil. Denn wenn man

7) Ök. P.D. 7.X., S. 2.

8) Im «Cerkovnyj Vestnik» (Messager de l'Eglise Russe en Europe
Occidentale, Paris) 18. V., S. 9-12; französisch in «Russie et Chrétienté»
Jan./Juni, S. 53-58; zusammengefasst im Ök. P. D. 6. V., S. 1 f. — Schon
8./13. Jan. 1949 hatten orthodoxe Theologen vom Pariser Institut in Bossey
(Kt. Genf) vor orthodoxen Jugendlichen Fragen der Ökumenischen
Bewegung behandelt: Sobornost' Sommer 1949, S. 212-218.



— 73 —

auch die territoriellen Fragen nicht unterschätzen dürfe, so könne im
Grunde jede orthodoxe Landeskirche doch die Gesamtorthodoxie vertreten.
— Alles hänge davon ab, wie man die Mitarbeit der Orthodoxie an der
Ökumenischen Bewegung auffasse und welche Beantwortung die gestellten
Fragen nicht nur bei den Teilnehmern der Tagung, sondern bei den Kirchen,
der Geistlichkeit und dem Kirchenvolke finden.

Ebenso vertritt Bischof Kassian (Bezobrazov) die Meinung,
die auslandsrussische Kirche sei bei den Ökumenischen Tagungen
teilnahmeberechtigt, auch wenn sie nicht schlechthin die russische
Kirche vertrete. Aber auch der Moskauer Patriarch könne diesen

Anspruch nicht erheben, da er «nicht frei» sei9).
Auf Grund dieser positiven Äusserungen hat die Bischofsversammlung

des russischen Exarchats für Westeuropa unter der
Leitung des Exarchen Vladimir (Tichonickij am 5. Oktober 1949

folgenden Beschluss gefasst:
Die Bischofsversammlung erkennt die Ökumenische Bewegung als wichtigen

Faktor im Leben der heutigen Christenheit an. Sie fordert jeden, der
sich als dafür fähig betrachtet, zur Teilnahme auf und bittet die Bischöfe,
diese Arbeit in ihren Diözesen zu fördern.

Da die Gesamtorthodoxie in dieser Frage noch keinen verbindlichen
Beschluss gefasst hat, muss die gegenwärtige tatsächliche Haltung der
Orthodoxie — d. h. die Teilnahme — als richtungweisend angesehen werden.

Die Hauptaufgabe soll dabei in der Verbreitung der orthodoxen
Auffassungen liegen, da die Wahrheit nicht nur für ihre Kirche, sondern für die
ganze Welt bestimmt ist.

«Die Bischofsversammlung ist der Ansicht, dass dieses Zeugnis den
nichtorthodoxen Kirchen gegenüber im Geiste der Liebe und der Duldsamkeit,
aber auch mit voller, unerschütterlicher Festigkeit allen Zugeständnissen
in Glaubensfragen gegenüber abgelegt werden muss.»

«Der für die Ökumenische Bewegung kennzeichnende Geist christlicher
Bruderschaft soll nicht dazu dienen, die Bewegung als ein Organ der
Ökumenischen Kirche zu deuten, die nach orthodoxem Verständnis nur in der
orthodoxen Kirche gegeben ist und in ihr Gestalt angenommen hat 10). »

Ganz ablehnend hat sich dagegen die Münchner (früher
Karlowitzer) Jurisdiktion der auslandsrussischen Kirche durch den
Mund ihres Bischofs Nathanael (L'vov) n) auf der Synode in
Brüssel 16./18. Oktober 1948 12) geäussert, da «die Ökumenische

Bewegung eine Einheit in Christus zwischen Personen verschiedenen
Bekenntnisses voraussetze». Dadurch werde der orthodoxe Glaube

gefährdet.

9) Russie et Chrétienté Jan./Juni, S. 58 f.
10) Ök. P. D. 21. X. — Da mir der russische Urtext nicht vorliegt,

verwende ich die hier gebotene Übersetzung.
") Vgl. IKZ 1947, S. 114 mit Anm. 69.
12) Vgl. IKZ 1950, S. 10. Danach ist dort das Datum zu berichtigen.



— 74 —

Eine Teilnahme auf Grund einer Einladung könne nur den Zweck
verfolgen, hier den orthodoxen Glauben zu bekennen (ohne in Verhandlungen

darüber einzutreten). Freilich stelle die «in ungünstigem Sinne
veränderte Linie der Bewegung», die Zulassung von Leugnern der Gottheit
Christi und von Vertretern der Meinung (genannt wird Karl Barth), eine
Verehrung der Gottesmutter schliesse vom christlichen Glauben aus, oder
auch von Kommunisten (genannt wird Josef Hromâdka) die Möglichkeit
der Teilnahme auch lediglich zu dem oben genannten Zwecke in Frage 13).

In der griechischen orthodoxen Kirche, die ja in Amsterdam
offiziell vertreten war, hat eine Bemerkung Karl Barths 14) einen
«Aufruhr» hervorgerufen, dass nämlich keine der dort anwesenden
Kirchen den Anspruch erhoben habe, die eine, rettende und unfehlbare

Kirche zu sein.

Das Nachrichtenblatt des Christlichen Studentenverbandes in Griechenland

(Nr. 3) hat daraufhin eine Erklärung veröffentlicht, die orthodoxe
Kirche müsse sich zwar die übrigen (evangelischen) Kirchen in vieler
Hinsicht (Mission, soziale Tätigkeit) zum Vorbilde nehmen; hinsichtlich des
Dogmas aber habe sie nichts zu lernen, sondern nur das weiterzugeben, was
sie selbst empfangen habe. Das sei keine Feststellung des Hochmutes oder
der Anmassung; aber der etwaigen Gründung eines Kirchenbundes, der
Anspruch darauf erhebe, die eine, heilige, katholische Kirche zu ersetzen,
könne von der Orthodoxie nie und nimmermehr zugestimmt werden.
Äusserungen wie die Karl Barths seien nur geeignet, Missverständnisse auszulösen
und bedauerliche Auswirkungen hervorzurufen 15).

Tatsächlich ist es innerhalb der griechischen Kirche zu
Erörterungen über ihre Stellung zur Ökumenischen Bewegung
gekommen.

Metropolit Michael (Konstandinidis) von Korinth hat in einem
Aufsatze 16) bedauert, dass in Amsterdam nicht wie früher eine klare und deutliche

Darlegung des orthodoxen Dogmas über die Kirche und die Glaubenslehren

veröffentlicht und die Teilnahme der Orthodoxen auf die gemeinsame
Lösung praktischer und sozialer Anliegen beschränkt wurde. Das hätte
zur Aufklärung der übrigen Teilnehmer sicherlich wesentlich beigetragen.

In ähnlicher Form hat sich der Metropolit auch nach seiner Ankunft
in Amerika als Patriarchatsexarch 17) hinsichtlich einer Beschränkung der
Teilnahme an ökumenischen Vereinigungen auf praktische und soziale
Fragen geäussert. Er hat dementsprechend allen griechischen Bischöfen
Amerikas die Übernahme eines Abgeordnetenmandats beim Ökumenischen
Rate oder eines Amtes dort verboten.

Damit steht Exarch Michael in einem gewissen Gegensatze
zum Exarchen Germanos von Thyatira, der bei seiner Inthroni-

13) Russie et Chrétienté Jan./Juni, S. 59-61.
14) In der «Réforme» 23. X. 1948; vgl. Ök. P. D. 29. X. 1948.
15) Ök.P.D. 13. V., S. 6 f.
16) Ekkl. 1.III., S.65; 15.VL, S. 210 (Antwort auf das unten Genannte).
17) Vgl. IKZ 1950, S. 25.



— 75 —

sation in Neuyork Ende Dezember 1949 als Vertreter des
Ökumenischen Rates zugegen war18). Exarch Germanos — einer
der sechs Präsidenten des Ökumenischen Rates — hat seinen Standpunkt

auch öffentlich dargelegt 19).

Auch er legt Wert auf die Feststellung, dass sich auf Ökumenischen
Tagungen Gelegenheit biete, das orthodoxe Dogma zu vertreten und andere
dogmatische Auffassungen gegebenenfalls zu widerlegen. Auch wenn sich
bisher nur wenig « praktischer Nutzen » bei solchen Aussprachen ergeben habe,
so dürfe diese Pflicht doch nicht vergessen werden, um so weniger, als der
orthodoxe Glaube durch eine solche Teilnahme nicht gefährdet werde.

Anschliessend daran unterstrich Metropolit Panteleëmon
von Edessa (in Makedonien; das frühere Vodena) — Mitglied des

Vollzugsausschusses des Ökumenischen Rates 20),

der Ökumenische Rat sei kein Herr, sondern ein Diener der Kirchen; er
habe keine Befehlsbefugnis. Doch dürfe die griechische Kirche einer
Diskussion nicht ausweichen. Ihre Glieder sollten aber in der Heimat wegen
einer solchen Erörterung auch nicht angegriffen werden, da ja nichts gegen
die orthodoxe Kirche oder Griechenland geschehen sei, auch wenn die
orthodoxe Stimme in der Amsterdamer Versammlung nur wenig zu Gehör
gekommen sei. Die Frage des Verbleibens der griechischen Kirche im
Ökumenischen Rate müsse noch erörtert werden (um so mehr, als die orthodoxe
Kirche nach einer Äusserung Prof. Lev Sanders in Paris weit von der Theologie

Karl Barths entfernt sei, der verlange, dass die «Kirchen im Hinblick
auf die Hl. Schrift ihre Existenz radikal in Fragen stellen lassen» oder
«im Hören auf andere Kirchen die Wahrheit suchen» sollten) 21).

In einem späteren Aufsatze betont Panteleëmon ausdrücklich, die
Una Sancta bestehe (in der orthodoxen Kirche) schon 22).

Im Zusammenhang mit dieser kritischen Stellungnahme der

griechischen Kirche und im Gegensatze zu einer positiveren Äusserung

des Professors B. Ioannidis in Saloniki23) legt Prof.
Johannes N. Karm ir is in Athen den eigenen Standpunkt der
Orthodoxie hinsichtlich der Natur der Kirche fest (die als die orthodoxe

definiert wird, die nicht in eine sichtbare und eine unsichtbare

geteilt werden sollte, die vielmehr eine und in ihrer Gesamtheit
unfehlbar sei) und untersucht dann (in historischer Überschau) die

18) H. K. März 1950, S. 256 f.
ls>) Ekkl. 15. IV., S. 122 f.
20) Ekkl. 15. IV., S. 123 f. — Wiedergegeben in der H. K. Juli, S. 472 f. ;

Ök. P. D. 27. V., S. 2 f.; Irenikon XXIII (1950), S. 89-92.
21) Ecumenical Review Nr. 3.
a2) Ekkl. 15. III. 1950, S. 81-83. — Ein weiterer, mir noch nicht

zugänglicher Aufsatz soll sich mit der Unfehlbarkeit dieser Una Sancta
beschäftigen.

23) Die Leser der IKZ finden sie im Jahrgang 1949, S. 266-270.



— 76 —

Stellung der orthodoxen Kirche zu den andern Kirchen und zum
Weltkirchenrate 24).

Zu dem zuletzt genannten Problem vertritt der Verfasser (in einem
der griechischen Hl. Synode am 31. Dezember 1948 unterbreiteten Separat-
votum) — unter Berufung auf verschiedene eigene Äusserungen darüber in
früheren Jahren — die Meinung, dass eine Teilnahme nur an der Konferenz
für praktisches Christentum möglich sei, während zu Besprechungen über
Glaubens- und Verfassungsfragen nur inoffizielle Teilnehmer (ohne Stimmrecht)

entsandt werden sollten. Die unmittelbare Verhandlung mit
nahestehenden Kirchen (genannt werden die altkatholische, die anglikanische
und die armenisch-gregorianische) würde nützlicher sein. Auch sollte der
Ökumenische Patriarch ein Einverständnis unter allen orthodoxen Landeskirchen

herbeiführen, dass sie nur an einer «Koinonia ton ekklêsiôn» (im
Sinne eines Kirchenbundes), nicht aber an einer Ökumenischen Kirche
teilnehmen könnten. Die dogmatischen und ekklesiologischen Grundlagen des
Kirchenrates könnten der Orthodoxie nicht genügen; Ungetaufte wie die
Quäker könnten von ihr nicht einmal als Christen angesehen werden. Überdies

müsse jeder Versuch einer Werbung anderer Konfessionen unter den
Orthodoxen abgestellt werden. Nur eine allmählich fortschreitende
Beseitigung dogmatischer Hindernisse, Missverständnisse und Unterschiede könne
mit Hilfe des Hl. Geistes allmählich zu einer höheren und vollkommeneren
Form äusserlicher Einigung führen, bis in einer entfernteren Zukunft eine
innere und dogmatische Einigung im Glauben als wirkliche Bürgschaft
einer echten Union erreicht werden könne.

Im Gegensatze zu dieser Auffassung vertritt Prof. Georg
Fl orov ski j die Ansicht, die Lehre von der Kirche befinde sich noch
im vor-theologischen Stadium.

Unter Berufung auf die Auseinandersetzung zwischen Cyprian und
Papst Stefan I. erklärt er, die Orthodoxie müsse in der Lehre von der Kirche
eine «Theologie des Abnormalen» zulassen und erkennen, dass es verschiedene

Grade der Mitgliedschaft an der einen Kirche gebe, deren Wächter
allerdings die Orthodoxie sei. Dadurch sollen die Oberhäupter der orthodoxen
Kirchen dazu gebracht werden, den gegenwärtigen Status der getrennton
Christen zu begreifen und zu definieren. Dabei wird die Möglichkeit einer
gültigen Verwaltung der Sakramente in beschränktem Masse auch ausserhalb
der Rechtseinheit der (orthodoxen) Kirche zur Erwägung gestellt 25). —
Der Verfasser « erstrebt also eine grosse ökumenische Weite, ohne die ortho -

doxe Grundanschauung aufzugeben. Er zeigt die beherrschende Tendenz,
aber auch ihre Widerstände 26).»

24) Ekkl. 15. IV., S. 130; I.V., S. 141-145; 15. V., S. 159-161; l.VL,
S. 195-197; 1. VIL, S. 222-227. — Als engl. Berieht: The Orthodox Catholic
Church and her relations with other Churches and with the World Council
of Churches (30 S.), hrsg. vom «World Council of Churches», Study
Department, Genf, Dez. 1949 (Study 49 E/607 A, Orthodox Series/Karmiris).
— Frz. Zusammenfassung im «Irenikon» XXIII (1950), S. 92-95.

25) Vgl. Hamilkar Alivisatos : Economy according to Canon Law of
the Orthodox Church, Athen 1949.

26) Ecumenical Review Winter 1950, danach H. K. Febr. 1950, S. 236.



— 77 —

Vollzieht also die orthodoxe Theologie eine Neubesinnung
hinsichtlich ihres Verhältnisses zur Ökumenischen Bewegung, so
werden in der Praxis die Beziehungen zwischen der Orthodoxie
und dem Ökumenischen Rate weiterhin gepflegt. Dessen
Generalsekretär, Dr. W. A. Visser 't Hooft, hatte im November 1949
anlässlich seiner Reise zur Tagung der ostasiatischen Kirchen in
Bangkok (4.—11. Dezember 1949) Gelegenheit, mit dem
Ökumenischen und dem Alexandriner Patriarchen, dem Athener
Erzbischof und dem Koptischen Patriarchen zu sprechen. Dabei wurde
vor allem die Stellung des Zweiges «für Glauben und Verfassung»
behandelt. Die Kommission der griechischen Kirche für
Auswärtige Angelegenheiten erklärte sich nach einem Vortrage des

Generalsekretärs zu einer weitestmöglichen Zusammenarbeit der
Kirchen bereit, und der Ökumenische Patriarch würdigte die
Ökumenische Bewegung als eines der hoffnungsvollsten und
bedeutsamsten Zeichen der Zeit und versprach einen Ausbau der
Erziehung zum ökumenischen Denken sowie die Sammlung und
Herausgabe eines entsprechenden Schrifttums 27).

Darüber hinaus schlägt der Präsident des amerikanischen Seminars

von Drew vor, eine Verständigung zwischen Vertretern der
orthodoxen Kirchen und den protestantischen Denominationen
durch einen zwischenstaatlichen theologischen Ausschuss zu
versuchen, der Studienbücher über die Beratungsgegenstände des

Zweiges «für Glauben und Verfassung» herausgeben soll, die durch
einen zusammenfassenden Band abgeschlossen werden sollten 28).

— Der Versuch eines solchen Gesprächs zwischen Vertretern des

Pariser Theologischen Instituts und solchen des Ökumenischen
Rates zum Zwecke der Abklärung und Annäherung wurde am
23. September 1949 in Paris unternommen 29). — Die
Flüchtlingsabteilung des Ökumenischen Rates bestrebt sich (zusammen
mit YMCA und YWCA), im Sinne einer weiteren praktischen
Zusammenarbeit, für die orthodoxen Einwanderer in Südamerika
durch Beratung und materielle Unterstützung orthodoxe Geistliche

bereitzustellen 30). — In Melbourne (Australien) bemühte

27) Pant. 11. XL, S. 545 f.; LXII., S. 581 f.; Ök.P.D. 18. XL,
25. XL; The Christian Century 14. XIL; H. K. März 1950, S. 257.

28) Kath. 26. XL, S. 368.
29) Contacts (Bulletin mensuel des Orthodoxes Français/Redaktion:

6, rue de la Verrerie, Paris IVe; erscheint seit 1949) Nov./Dez., S. 12.

30) Ök. P. D. 19. III. — Prot, und orth. Kirchen in den Vereinigten
Staaten sammeln Bürgschaften für 60 000 D(isplaced) P(ersons), die in
Amerika aufgenommen werden sollen: Kath. 22. X., S. 327.



— 78 —

sich die dortige anglikanische Gemeinde um die Festhaltung der
syrischen Orthodoxen bei ihrer Kirche und stellte die Verbindung
mit der Mutterkirche her 31). Die Neuyorker Columbia-Universität

hat nun auch drei orthodoxe Geistliche (einen russischen,
griechischen und rumänischen) als Studentenpfarrer eingesetzt
und einen orthodoxen Freundeskreis ins Leben gerufen 32). Bei
der Weltgebetswoche für die Einheit der Kirchen 18.-25. Januar
1950 wurde auch der Orthodoxen und Protestantischen in der
UdSSR und in Osteuropa gedacht, die an einer persönlichen
Beteiligung an der Ökumenischen Bewegung verhindert sind oder
ihrer Zustimmung zur christlichen Einheit nicht Ausdruck verleihen
können 33).

Von den Beziehungen der Orthodoxie zu einzelnen Kirchen
ist zuerst die weitergehende Verbindung zur anglikanischen Kirche
zu nennen, die sich in verschiedenen Tagungen (Chichester 16. bis
20. Juli 1949: «Konferenz für Glaube und Kirchenverfassung» 3i);
Abingdon 27. Juli bis 17. August 1949: Brüderschaft des hl. Alban
und des hl. Sergius 35); Southwark 24. November 1949: Jahresfeier

der gleichen Bruderschaft36)), sowie anlässlich der Weihe der
orth. Kapelle im Londoner St. Basil's House am 28. April 1949 37)

geäussert hat. Der Erzbischof von Canterbury sandte an den
Ökumenischen Patriarchen eine Botschaft des guten Willens mit dem
Wunsche nach weiterer Zusammenarbeit zwischen beidenKirchen38).
Dem Moskauer Patriarchat hat er am 15. Februar 1949 die
anglikanisch-altkatholische Interkommunionsurkunde (Bonn 1931) als

Muster für eine mögliche Lösung des Problems (in Beantwortung
der Moskauer Stellungnahme vom Juli 1948) 39) vorgeschlagen 40).

31) Broadsheet Jan./Feb. 1950, S. 3 f.
32) Ök. P. D. 14. IV. 1950. 33) Kath. 14. I. 1950, S. 10.

3i) Kath. 3. IX., S. 269 (behandelte Fragen der Gebets-und
Abendmahlsgemeinschaft und der gottesdienstlichen Form bei Ökumenischen Tagungen).

35) Sobornost' Winter 1949, S. 258-260; Contacts Nov./Dez., S. 13 f. —
Kritische Bemerkungen dazu von (Pfr.) M(ax) H(einz) im Kath. 5. XL,
S. 342-344.

36) Teilnahme des Exarchen Germanos sowie russ., serb., poln.,
lettischer, estnischer und rumän. Geistlicher: Broadsheet Dez., S. 4. — Jahresbericht

der Bruderschaft für die Zeit 1. X. 1948 bis 30. IX. 1949: Sobornost'
Winter 1949, S. 265-269.

3') Ebd. 225-230.
38) Der Altkatholik (Bistumsblatt der altkath. Kirche Österreichs)

Nov./Dez., S. 5.
39) Vgl. IKZ 1949, S. 40-42.
4°) Church Quarterly Review Apr./Juni, S. 108-124.



— 79 —

An den oben genannten Zusammenkünften nahmen neben
Vertretern anderer Bekenntnisse verschiedentlich auch Altkatholiken

teil. Die Beziehungen zu dieser Kirche finden seit Neujahr
1949 auch durch den Austausch von Glückwünschen zwischen dem
Moskauer Patriarchat und dem christkatholischen Bistum der
Schweiz ihren Ausdruck 41). Das silberne BischofsJubiläum des

H. H. Bischofs Dr. Adolf Küry (16. Juni 1949) wurde in der orthodoxen

Kirchenpresse eingehend gewürdigt 42) und dabei der engen
Beziehungen zwischen beiden Kirchen gedacht. — Der altkatholische

Bischof von Wien, Dr. Stefan (von) Török, liess sich beim
Ostergottesdienste 1949 sowie anlässlich der 50-Jahrfeier der Wiener
orthodoxen St. Nikolaus-Kirche (22. Mai 1949) wegen Verhinderung

vertreten 43) und erhielt am 28. Mai 1949 den Besuch des

russischen orthodoxen Bischofs von Berlin und Wien (in Abhängigkeit

vom Moskauer Patriarchat), Sergius 44). Eine Fortsetzung
dieses freundschaftlichen Verkehrs wird erhofft 45).

Bischof Sergius hat auch den Leiter der Evangelischen Kirche
in Deutschland, den Berliner Bischof D. Dr. Otto Dibelius, am
7. Oktober 1949 besucht, wobei Fragen der kirchlichen Zusammenarbeit

und eines gegenseitigen Sich-Kennenlernens der Kirchen
besprochen wurden 46). In diesem Sinne arbeitet auch die ostkirchliche

Abteilung des Kirchlichen Aussenamtes der Evangelischen
Kirche in Deutschland (Frankfurt am Main) 47) weiter. 25./28.
Oktober 1949 wurde im Christophorus-Stift in Hemer östl. Iserlohn
(Westf.) eine Tagung abgehalten, auf der sich vor allem die
evangelischen Vertreter der Konfessionskunde mit dem Problem der

Hl. Schrift, der Tradition und des Verhältnisses von Kirche und
Welt in orthodoxer und evangelischer Schau befassten 48). — Bei
einer Tagung der Exil-Kirchen-Vertreter in Bad Pyrmont Anfang

41) Kath. 28. V., S. 175 rechts unten im «Bericht des Bischofs über
das religiöse und kirchliche Leben».

42) Ekkl. 15. XL, S. 369 f.
43) ZMP Juli, S. 61-64; Alt-Katholik Juli/Aug., S. 5.

") Alt-Katholik Juli/Aug., S. 5.
45) Ebd. Nov./Dez., S. 5.
46) Ebd. S. 5; Welt (Ztg., Hamburg) 8. X., S. 13.

47) Vgl. IKZ 1949, S. 184 mit Anm. 160.
48) Auf Einladung des Kirchl. Aussenamtes hat der Verfasser dieser

Zeilen daran als Gast teilgenommen. — Vgl. auch Wolfgang Kretschmer :

Gedanken zur Frage der Beziehungen zwischen dem deutschen Luthertum
und der griech. orth. Kirche, in den Blättern für Orthodoxes Christentum
(vgl. IKZ 1950, S. 11) Jg. II (1950), S. 7-10, und Sergius Arbogast Heitz :

Der dritte Gesprächspartner, ebd. S. 12 f.



— 80 —

Februar 1950 trafen sich unter der Leitung des evangelisch-lutherischen

Landesbischofs von Hannover, D. Dr. Hans Lilje,
russischorthodoxe, ungarisch-reformierte sowie lettische und litauische
evangelische Abordnungen 49). Am 1. Februar 1950 fand in der
abendländisch-orthodoxen St. Irenäus-Kirche in Paris ein gemeinsamer

orthodox-evangelischer Gottesdienst für die Einheit der
Kirche statt 50).

Mit der koptischen Kirche schliesslich hat Patriarch Christof IL
von Alexandrien die Beziehungen durch den Besuch eines
koptischen Klosters (21. Juni 1949), eine Aussprache mit Patriarch
Joasaph IL (20. Juli 1949) und die Entsendung von Glückwünschen
zu Beginn des koptischen Jahres 1666 51) (10. September n. St.
1949) aufrecht erhalten 52).

All diese zwischenkirchlichen Beziehungen hindern natürlich
nicht, dass die orthodoxe Kirche sich gegen Versuche wehrt,
Proselyten für andere christliche Bekenntnisse aus ihren Reihen
zu gewinnen. Das will Prof. Hamilkar Alivisatos in Athen durch
einen Antrag an den Ökumenischen Rat der Kirchen zum Ausdruck
bringen, in dem ein entsprechendes Verbot angeregt wird 53).

Hiergegen wendet sich auch Parth. K. im Alexandriner
Patriarchatsblatte besonders gegenüber den Anglikanern 54), die tatsächlich

gerade in Ägypten von den Orthodoxen schon wiederholt für
kirchliche Dienstleistungen in Anspruch genommen worden
sind 55).

Hamburg, 19. April 1950.

Bertold Spuler

49) Welt 8. IL 1950, S. 10.
50) Contacts Jan./Febr. 1950, S. 9.
51) Die koptische Zeitrechnung beginnt am 29. August (a. St.) 284 n. Chr.

mit dem Regierungsbeginn Kaiser Diokletians als «Ära der Märtyrer». Vgl.
A. Chaine : La chronologie des temps chrétiens de l'Egypte et de l'Ethiopie,
Paris 1925.

52) Pant. LVII., S. 319; 21. VIL, S. 361 ; 11. IX., S. 443.
53) Liv. Ch. 13. III., S. 5.
54) Pant. 21. III., S. 151-154; LUI. 1950, S. 119-121.
55) Vgl. IKZ 1941, S. 64.


	Orthodoxe Verlautbarungen zur Amsterdamer Ökumenischen Tagung von 1948

