Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 40 (1950)

Heft: 2

Artikel: Orthodoxe Verlautbarungen zur Amsterdamer Okumenischen Tagung
von 1948

Autor: Spuler, Bertold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404266

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Orthodoxe Verlautbarungen
zur Amsterdamer Okumenischen Tagung von 1948

Herrn Bischof Prof. Dr. Adolf Kury
zum 21. Juli 1950

Die Frage einer Teilnahme an der Okumenischen Kirchen-
tagung in Amsterdam (22. August bis 5. September 1948) 1) ist
von den einzelnen orthodoxen Landeskirchen bekanntlich verschie-
den gelost worden. Doch haben es die Kirchen nicht einfach bei
der Teilnahme oder bei einer glatten Ablehnung (besonders durch
die Moskauer Orthodoxe Kirchentagung vom Juli 1948) 2) bewen-
den lassen. Verschiedene von ihnen sind vielmehr mit einer aus-
fiihrlichen Stellungnahme zur Frage der Okumenischen Be-
wegung iiberhaupt oder ihrer Mitarbeit beim Okumenischen Rate
der Kirchen im besonderen hervorgetreten: ein Zeichen fir die
grosse Bedeutung, die diesem Fragenkreise innerhalb der ortho-
doxen Kirchen zugeschrieben wird.

Schon am 15. Oktober 1948 hatte Erzbischof Hermogenes
von Kazan bei der Eroffnung der Moskauer Geistlichen Akademie
deren Aufgabe als « Wahrung der Orthodoxie innerhalb des rus-
sischen Volkes» bestimmt, «wodurch ihre Stellung zur Okumenischen
Bewegung festgelegt» sei, und hatte erklirt, «eine Betrachtung des
radikalen Protestantismus mit seiner Leughung der Gottmensch-
lichkeit Christi, der sieben Sakramente, der Jungfrau Maria, der
Heiligenverehrung usw. erweise, dass die Okumenische Bewegung
eine politische Partei und Bundesgenossin derer sei, die einen dritten
blutigen Krieg entfesseln wollen» 3). Aus dieser Ausserung spricht
neben politischen Beweggriinden die auch sonst bestitigte Tatsache,
dass die verantwortlichen Minner der russischen orthodoxen
Kirche «von einer heillosen Angst vor dem Rationalismus des
Westens befangen und von einer konservativen Haltung sind, die
in einem tiefen religivsen Mystizismus griindet. Sie haben nur
Sinn fiir ihre rein religiosen und kirchlichen Aufgaben und zeigen

1) So ist IKZ 1950, S.27, Z.4, und 8. 30, Z. 11, zu lesen! — Bei
Zitaten ist im folgenden die Jahreszahl 1949 zu ergéinzen, sofern keine
genannt ist.

%) Vgl. IKZ XXXIX, 1949, S. 37-40.

3) ZMP Dez. 1948; Ok. P.D. 29.1IV.,, 8.1 f.

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1950.



— 70 —

gar kein Verstdndnis fiir 6ffentliche Angelegenheiten; sie glauben,
dass ein Christ sich auch einer bosen Regierung fiigen miisse. Dem-
entsprechend lehnt die russische orthodoxe Geistlichkeit jede Kin-
mischung in weltliche Geschiifte, wie die Okumenische Bewegung
sie betreibe, ab 4).»

Aus dieser Haltung heraus ist die Stellungnahme des Erz-
priesters G. Razumovskij verstindlich, die sich in der Moskauer
Patriarchats-Zeitschrift 5) findet.

Die Entwicklung der Okumenischen Bewegung sei eine Enttduschung
fiir die Freunde wahrer Okumenizitiit gewesen. Die Grenze zwischen wahrer
Verehrung Gottes und blossen Kundgebungen drohe zu verschwimmen.
Auch die Weltjugendkonferenz in Oslo 1947 habe das Anliegen der Ortho-
doxie vielfach nicht verstanden und die oben angedeutete Trennung offenbar
gemacht. Die Amsterdamer Konferenz habe schon damals begonnen, als
Papst Pius XII. den Feldzug gegen Russland segnete, oder mindestens, als
er 1945 als Fiirsprecher der Deutschen aufgetreten sei. Die Okumenische
Bewegung konne sich in der «Katholischen Aktion» wie in einem Spiegel-
bilde sehen. Uberdies hitten in den Glocken fiir das Gelingen der Tagungauch
der Broadway und Wallstreet mitgeklungen. Uberhaupt seien die Amerikaner
politisch daran interessiert. Die Ziele der Versammlung seien ekstatisch
fixiert; die Haltung der Konferenz gegeniiber der Orthodoxie sei (trotz der
Anwesenheit von deren Vertretern) unwirdig gewesen. Die Aufgaben der
Kirche seien von John Foster Dulles politisch umrissen worden; das Ver-
langen nach einer erdumfassenden Organisation fiir die Durchfithrung kirch-
licher Aufgaben sei dem wahren ékumenischen Geiste vollig entgegengesetzt.
Da die Trennung der Kirche 1054 sicherlich nicht ohne Gottes Willen erfolgt
sei, laufe alles Streben nach einer mechanischen Einheit Gottes Willen zu-
wider. Eine kiunstliche Einheit diene nur den Freimaurern.

Die Rede Josef Hromédkas habe demgegeniiber das Ende des west-
lichen Ubergewichtes festgestellt. Der Westen sei nicht geeignet, das von der
UdSSR gewonnene Terrain zu iibernehmen; die Kirche habe nur fir Ge-
rechtigkeit und Erlésung zu wirken. So sei Hromédkas Rede das Gegen-
gewicht gegen Dulles gewesen und habe zur Verurteilung des Kapitalismus
durch die Tagung wesentlich beigetragen.

Bei der Arbeit in den Sektionen sei hédufig auch von einem politischen
Einsatze die Rede gewesen. Wenn dabei der Vatikan zur Teilnahme an der
Arbeit aufgefordert worden sei, so nur zum Zwecke eines gemeinsamen
Kampfes gegen den Bolschewismus.

Insbesondere miisse gegen mehrere der von Dr. W. A. Visser 't Hooft
formulierten Ziele der Versammlung Einspruch erhoben werden. Der Auf-
ruf an die Christen der Welt (der in wesentlichen Abschnitten angefiihrt
wird) sei nicht aufrichtig. Die Griindung eines Okumenischen Rates der
Kirchen sei eine unmittelbare Bedrohung fir die Gesamtkirche.

Karl Barths Rede liber «Die Unordnung der Welt und Gottes Heils-
plan» beriihre tatséchlich theologische Fragen, doch sei die Meinung, Siku-
larismus und Gottlosentum seien Ausgeburten unserer Zeit, phantastisch.
Die Urteile der 3. Sektion iiber die soziale Frage sowie tiber Kommunismus

1) Kath. 26. XI., S. 368.
5) ZMP Mai, S. 47-70.



W 3 I

und Kapitalismus seien rein politisch, und die der 4. Sektion iiber den Krieg
seien wahre Hammerschlige und bedeuteten einen neuen Ruf zur Kreuzi-
gung. Die Forderung nach einer Freiheit des Bekenntnisses schliesslich wider-
streite dem christlichen Missionsauftrag und Wahrheitsbewusstsein. Sie
fithre zur Anarchie. '

So zeige es sich, dass die russische Kirche der Einladung zu dieser
Tagung mit Recht nicht gefolgt sei. An der Okumenischen Bewegung sei
vor allem der Protestantismus interessiert. Hier werde eine neue 6kumenische
Theologie geschaffen. Damit kénne die Orthodoxie nicht tibereinstimmen.
Auch die iibrigen orthodoxen Kirchen, die bis jetzt noch nicht grundsétzlich
Stellung genommen hétten, miissten dies nun tun. Eine wirkliche religiése
Bewegung koénne nur Christus als ihr Haupt anerkennen oder den, der vor
Christus und an Stelle Christi kommt. Die russische Kirche erkenne mit
Bedauern das Abweichen von der urspriinglichen dkumenischen Idee und
die Versuche zur Bildung einer iibernationalen Okumenischen Kirche. Nach
der Amsterdamer Tagung sei auf eine Einigung in dogmatischer Hinsicht
nicht mehr zu hoffen. Uberdies giben die Freimaurer selbst zu, dass die Oku-
menische Bewegung unter ihrem Einflusse stehe. Aus der Durchsicht einer
ganzen Zahl von fritheren und jetzigen Zeugnissen der Okumenischen
Bewegung ergebe sich deutlich die Anderung von deren Charakter. In Edin-
burg 1937 noch seien zweideutige Formulierungen bewusst abgelehnt worden.

Die Orthodoxie habe vom Okumenismus eine Vereinigung der Kirchen
erhofft. Nun arbeiteten nur noch die griechischen Kirchen mit; ob sie wohl
als Vertreter der ganzen Orthodoxie betrachtet werden kénnten ? Die Zu-
lassung russischer «Schismatiker» sei eine bewusste Nichtachtung der rus-
sischen Kirche. Die Hinzuziehung von Beratern sei keineswegs konzils-
geméss und habe bei den alten Konzilien nicht stattgefunden. Die Vollver-
sammlung von Amsterdam sei iiberdies keine «Tagung der Kirchen» im
eigentlichen Sinne gewesen, sondern eine Zusammenkunft von Vertretern
verbiindeter Organisationen und kirchlicher Gruppen sowie besonderer
Berater. Die nicht-griechischen orthodoxen Kirchen seien vor die Wahl
gestellt worden, in Amsterdam als einflusslose Teilnehmer oder gewohnliche
Beobachter zu erscheinen.

Die Orthodoxie erstrebe die Einheit der Kirche, aber nicht durch eine
Organisation. Auch wolle die orthodoxe Kirche kein «Drittes Rom» sein,
wie man ihr im Auslande so oft filschlich nachsage ). — «Der Weg der
Orthodoxie hat nur eine Richtung: zum Reiche Gottes. Auf dem Wege dort-
hin rasten wir im Schatten des Kreuzes, wir werden gefiihrt und bewacht
von der hl. Kirche, unsere Nahrung ist das Leben spendende Wort Gottes,
unsere Friichte sind Demut und Milde. Was wir wirklich erreichen, sind Gaben
des HI. Geistes, die unermesslich iiber alle Glieder unserer Kirche aus-
gegossen werden.»

Zu einigen Punkten dieser Erklirung, die der Verfasser nicht
als eine Kriinkung, sondern lediglich als eine «KErmahnung der

6) Wilhelm de Vries: Moskau, das «Dritte Rom» (in den «Stimmen
der Zeit», Freiburg im Breisgau, Aug. 1948, S. 345-359) gibt eine gute Mate-
rialzusammenstellung, die aber von der Voraussetzung ausgeht, dass die
Versuche, das Moskauer Patriarchat zu einem religiosen Mittelpunkte zu
machen, lediglich von der Kirche eingeleitet seien, ohne die gleichlaufenden
Wiinsche politischer Stellen zu beriicksichtigen.



o BB s

christlichen Briider» aufgefasst sehen will, hat der ()kumenische
Pressedienst eine «Richtigstellung» verdffentlicht 7).

Fir die Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfassung sei die Edin-
burger Tagung nicht ein Ende, sondern ein Anfang gewesen. Sie bereite
jetzt ihre Weltkonferenz von 1952 vor, eingegliedert in den Okumenischen
Rat der Kirchen als einer seiner wichtigsten Zweige. Dieser habe den Auftrag
dieser Bewegung voll iibernommen und in der ersten Sektion in Amsterdam
ausgiebig erértert. Das kénne Erzpriester Razumovskij nicht entgangen sein.

Die Meinung, der Okumenische Rat erstrebe eine politische Vormacht-
stellung, sei ein Missverstdndnis. Die Vollversammlung habe in ihrem Auf-
rufe «mutig im Namen Christi zu den Vélkern» gesprochen «und zu denen,
die Macht iiber sie haben». Die Vollversammlung habe erklart, dass sie sich
mit keinem politischen System gleichsetze; es liege in ihrem Wesen, dass
sie Christen sehr verschiedener politischer Uberzeugung einschliesse.

Die Tagung sei ubrigens eine solche der Kirchen gewesen; die Be-
schliisse wurden nur von den offiziellen Abgeordneten gefasst. Die nicht-
griechischen orthodoxen Kirchen seien selbst zur Entscheidung dariiber
aufgefordert worden, ob sie durch offizielle Abordnungen oder nur durch
Beobachter vertreten sein wollten. Ihre Rolle sei also nicht von vornherein
und von aussen her festgelegt worden.

Auch die auslandsrussische Kirche in Frankreich (unter dem
Exarchen Vladimir) hat sich mit der Amsterdamer Tagung befasst.
Fir sie hat Prof. Georg Florovskij erklart 8):

Die Beteiligung der Orthodoxie am Okumenischen Gespriich sei nicht
nur zuléssig, sondern erwachse aus der Verpflichtung, unablissig von der
Orthodoxie Zeugnis abzulegen. Es handle sich also um eine missionarische
Handlung der Bewahrerin der apostolischen Wahrheit, die innerhalb der
gespaltenen Christenheit einen einzigartigen Platz einnehme. Der orthodoxe
Theolog habe also auch einer zahlenmissigen Mehrheit die undiskutierbare
Lehre der Kirche (die nicht als eine Privatmeinung aufzufassen sei) dar-
zulegen. Dabei miisse die Orthodoxie der Problematik der Reformation nach-
gehen, ohne deren Losungen anzunehmen, vielmehr um sie zu wahrhaft
katholischen Lésungen zu fiithren.

Dass von den 85 der Orthodoxie \orbehdltom‘n Plitzen 1948 nur 23
eingenommen worden seien, miisse angesichts der Haltung Moskaus als
(bis auf weiteres) endgliltig betrachtet werden.

Aber auch bei dem Fehlen orthodoxer Landeskirchen sei zu bedenken,
dass die orthodoxe Vertretung von vornherein als repriasentativ fiir die
Gesamtorthodoxie angesehen worden sei, da angesichts der vélligen dogma-
tischen Ubereinstimmung die Vertreter nicht lediglich als solche einer be-
stimmten Landeskirche angesehen worden seien. In Moskau habe man das
als Zuriicksetzung empfunden; es sei aber das Gegenteil. Denn wenn man

) Ok.P.D. 7. X, 8. 2.

8) Im «Cerkovnyj Véstnik» (Messager de I'Eglise Russe en Europe
Occidentale, Paris) 18. V., S. 9-12; franzosisch in «Russie et Chrétienté»
Jan./Juni, S. 53-58; zusammengefasst im Ok, P. D. 6. V., S.1 f. — Schon
8./13. Jan. 1949 hatten orthodoxe Theologen vom Pariser Institut in Bossey
(Kt. Genf) vor orthodoxen Jugendlichen Fragen der Okumenischen Be-
wegung behandelt: Sobornost’ Sommer 1949, S. 212-218.



73

auch die territoriellen Fragen nicht unterschitzen diirfe, so koénne im
Grunde jede orthodoxe Landeskirche doch die Gesamtorthodoxie vertreten.
— Alles hiinge davon ab, wie man die Mitarbeit der Orthodoxie an der Oku-
menischen Bewegung auffasse und welche Beantwortung die gestellten
Fragen nicht nur bei den Teilnehmern der Tagung, sondern bei den Kirchen,
der Geistlichkeit und dem Kirchenvolke finden.

Ebenso vertritt Bischof Kassian (Bezobrazov) die Meinung,
die auslandsrussische Kirche sei bei den Okumenischen Tagungen
teilnahmeberechtigt, auch wenn sie nicht schlechthin die russische
Kirche vertrete. Aber auch der Moskauer Patriarch konne diesen
Anspruch nicht erheben, da er «nicht frei» sei ?).

Auf Grund dieser positiven Ausserungen hat die Bischofsver-
sammlung des russischen Exarchats fiir Westeuropa unter der
Leitung des Exarchen Vladimir (Tichonickij) am 5. Oktober 1949
folgenden Beschluss gefasst:

Die Bischofsversammlung erkennt die Okumenische Bewegung als wich-
tigen Faktor im Leben der heutigen Christenheit an. Sie fordert jeden, der
sich als dafir fahig betrachtet, zur Teilnahme auf und bittet die Bischéfe,
diese Arbeit in ihren Di6zesen zu férdern.

Da die Gesamtorthodoxie in dieser Frage noch keinen verbindlichen
Beschluss gefasst hat, muss die gegenwirtige tatsdchliche Haltung der
Orthodoxie — d. h. die Teilnahme — als richtungweisend angesehen werden.

Die Hauptaufgabe soll dabei in der Verbreitung der orthodoxen Auf-
fassungen liegen, da die Wahrheit nicht nur fiir ihre Kirche, sondern fiir die
ganze Welt bestimmt ist.

«Die Bischofsversammlung ist der Ansicht, dass dieses Zeugnis den nicht-
orthodoxen Kirchen gegeniiber im Geiste der Liebe und der Duldsamkeit,
aber auch mit voller, unerschiitterlicher Festigkeit allen Zugestédndnissen
in Glaubensfragen gegeniiber abgelegt werden muss.»

«Der fiir die Okumenische Bewegung kennzeichnende Geist christlicher
Bruderschaft soll nicht dazu dienen, die Bewegung als ein Organ der Oku-
menischen Kirche zu deuten, die nach orthodoxem Verstédndnis nur in der
orthodoxen Kirche gegeben ist und in ihr Gestalt angenommen hat 1°).»

Ganz ablehnend hat sich dagegen die Miinchner (friiher
Karlowitzer) Jurisdiktion der auslandsrussischen Kirche durch den
Mund ihres Bischofs Nathanael (L’vov) 1) auf der Synode in
Briissel 16./18. Oktober 1948 12) geiussert, da «die Okumenische
Bewegung eine Einheit in Christus zwischen Personen verschiedenen
Bekenntnisses voraussetze». Dadurch werde der orthodoxe Glaube
gefihrdet.

) Russie et Chrétienté Jan./Juni, S. 58 f.

10) Ok. P. D. 21. X. — Da mir der russische Urtext nicht vorliegt,
verwende ich die hier gebotene Ubersetzung.

11) Vgl. TKZ 1947, S. 114 mit Anm. 69.

12) Vgl. IKZ 1950, S. 10. Danach ist dort das Datum zu berichtigen.



— T4 —

Eine Teilnahme auf Grund einer Einladung kénne nur den Zweck
verfolgen, hier den orthodoxen Glauben zu bekennen (ohne in Verhand-
lungen dariiber einzutreten). Freilich stelle die «in unglinstigem Sinne ver-
anderte Linie der Bewegung», die Zulassung von Leugnern der Gottheit
Christi und von Vertretern der Meinung (genannt wird Karl Barth), eine
Verehrung der Gottesmutter schliesse vom christlichen Glauben aus, oder
auch von Kommunisten (genannt wird Josef Hromadka) die Moglichkeit
der Teilnahme auch lediglich zu dem oben genannten Zwecke in Frage 1%).

In der griechischen orthodoxen Kirche, die ja in Amsterdam
offiziell vertreten war, hat eine Bemerkung Karl Barths 14) einen
«Aufruhr» hervorgerufen, dass nimlich keine der dort anwesenden
Kirchen den Anspruch erhoben habe, die eine, rettende und unfehl-
bare Kirche zu sein.

Das Nachrichtenblatt des Christlichen Studentenverbandes in Griechen-
land (Nr. 3) hat daraufhin eine Erkldrung verdffentlicht, die orthodoxe
Kirche miisse sich zwar die ubrigen (evangelischen) Kirchen in vieler Hin-
sicht (Mission, soziale Tatigkeit) zum Vorbilde nehmen; hinsichtlich des
Dogmas aber habe sie nichts zu lernen, sondern nur das weiterzugeben, was
sie selbst empfangen habe. Das sei keine Feststellung des Hochmutes oder
der Anmassung; aber der etwaigen Griindung eines Kirchenbundes, der
Anspruch darauf erhebe, die eine, heilige, katholische Kirche zu ersetzen,
koénne von der Orthodoxie nie und nimmermehr zugestimmt werden. Ausse-
rungen wie die Karl Barths seien nur geeignet, Missverstindnisse auszuldsen
und bedauerliche Auswirkungen hervorzurufen 1%).

Tatsdchlich ist es innerhalb der griechischen Kirche zu Er-
orterungen iiber ihre Stellung zur Okumenischen Bewegung ge-
kommen.

Metropolit Michael (Konstandinidis) von Korinth hat in einem Auf-
satze 1¢) bedauert, dass in Amsterdam nicht wie frither eine klare und deut-
liche Darlegung des orthodoxen Dogmas tiber die Kirche und die Glaubens-
lehren verdffentlicht und die Teilnahme der Orthodoxen auf die gemeinsame
Lésung praktischer und sozialer Anliegen beschrankt wurde. Das hiétte
zur Aufkldrung der iibrigen Teilnehmer sicherlich wesentlich beigetragen.

In &hnlicher Form hat sich der Metropolit auch nach seiner Ankunft
in Amerika als Patriarchatsexarch 17) hinsichtlich einer Beschrinkung der
Teilnahme an o6kumenischen Vereinigungen auf praktische und soziale
Fragen geéiussert. Er hat dementsprechend allen griechischen Bischofen
Amerikas die Ubernahme eines Abgeordnetenmandats beim Okumenischen
Rate oder eines Amtes dort verboten.

Damit steht Exarch Michael in einem gewissen Gegensatze
zum Exarchen Germanos von Thyatira, der bei seiner Inthreni-

13) Russie et Chrétienté Jan./Juni, S. 59-61.

14) In der «Réformer 23. X. 1948; vgl. Ok. P. D. 29. X. 1948.

15) Ok. P.D. 13. V., S.6 f.

18) Fkkl. 1.1I1., S.65; 15.VI., S.210 (Antwort auf das unten Genannte).
17y Vgl. IKZ 1950, S. 25.



sation in Neuyork Ende Dezember 1949 als Vertreter des Oku-
menischen Rates zugegen war 18). Exarch Germanos — einer
der sechs Prisidenten des Okumenischen Rates — hat seinen Stand-
punkt auch o6ffentlich dargelegt 19).

Auch er legt Wert auf die Feststellung, dass sich auf Okumenischen
Tagungen Gelegenheit biete, das orthodoxe Dogma zu vertreten und andere
dogmatische Auffassungen gegebenenfalls zu widerlegen. Auch wenn sich
bisher nur wenig «praktischer Nutzen» bei solchen Aussprachen ergeben habe,
so diirfe diese Pflicht doch nicht vergessen werden, um so weniger, als der
orthodoxe Glaube durch eine solche Teilnahme nicht gefahrdet werde.

Anschliessend daran unterstrich Metropolit Panteleémon
von Edessa (in Makedonien; das frithere Vodena) — Mitglied des
Vollzugsausschusses des Okumenischen Rates 29),

der Okumenische Rat sei kein Herr, sondern ein Diener der Kirchen; er
habe keine Befehlsbefugnis. Doch diirfe die griechische Kirche einer Dis-
kussion nicht ausweichen. Thre Glieder sollten aber in der Heimat wegen
einer solchen Erorterung auch nicht angegriffen werden, da ja nichts gegen
die orthodoxe Kirche oder Griechenland geschehen sei, auch wenn die
orthodoxe Stimme in der Amsterdamer Versammlung nur wenig zu Gehor
gekommen sei. Die Frage des Verbleibens der griechischen Kirche im Oku-
menischen Rate miisse noch erortert werden (um so mehr, als die orthodoxe
Kirche nach einer Ausserung Prof. Lev Sanders in Paris weit von der Theo-
logie Karl Barths entfernt sei, der verlange, dass die «Kirchen im Hinblick
auf die HI. Schrift ihre Existenz radikal in Fragen stellen lassen» oder
«im Hoéren auf andere Kirchen die Wahrheit suchen» sollten) 21).

In einem spiteren Aufsatze betont Panteleémon ausdriicklich, die
Una Sancta bestehe (in der orthodoxen Kirche) schon 22).

Im Zusammenhang mit dieser kritischen Stellungnahme der
griechischen Kirche und im Gegénsatze zu einer positiveren Ausse-
rung des Professors B. Ioannidis in Saloniki ?3) legt Prof.
Johannes N.Karmiris in Athen den eigenen Standpunkt der
Orthodoxie hinsichtlich der Natur der Kirche fest (die als die ortho-

“doxe definiert wird, die nicht in eine sichtbare und eine unsichtbare
geteilt werden sollte, die vielmehr eine und in ihrer Gesamtheit
unfehlbar sei) und untersucht dann (in historischer Uberschau) die

18

) H. K. Marz 1950, S. 256 f.
19) Ekkl. 15.1V., S.122 f.

. 20) Ekkl. 15. IV., S. 123 f. — Wiedergegeben in der H. K. Juli, S. 472 f.;
Ok.P.D. 27. V., 8.2 f.; Irénikon XXIII (1950), S. 89-92.

21) Ecumenical Review Nr. 3.

22) Ekkl. 15. II1. 1950, S. 81-83. — Ein weiterer, mir noch nicht zu-
ginglicher Aufsatz soll sich mit der Unfehlbarkeit dieser Una Sancta be-
schaftigen.

23) Die Leser der IKZ finden sie im Jahrgang 1949, S. 266-270.



—_ 76 —

Stellung der orthodoxen Kirche zu den andern Kirchen und zum
Weltkirchenrate 24).

Zu dem zuletzt genannten Problem vertritt der Verfasser (in einem
der griechischen HI. Synode am 31. Dezember 1948 unterbreiteten Separat-
votum) — unter Berufung auf verschiedene eigene Ausserungen dariiber in
fritheren Jahren — die Meinung, dass eine Teilnahme nur an der Konferenz
fur praktisches Christentum moglich sei, wiahrend zu Besprechungen iiber
Glaubens- und Verfassungsfragen nur inoffizielle Teilnehmer (ohne Stimm-
recht) entsandt werden sollten. Die unmittelbare Verhandlung mit nahe-
stehenden Kirchen (genannt werden die altkatholische, die anglikanische
und die armenisch-gregorianische) wiirde niitzlicher sein. Auch sollte der
Okumenische Patriarch ein Einverstiéndnis unter allen orthodoxen Landes-
kirchen herbeifiihren, dass sie nur an einer «Koinonia tén ekklésién» (im
Sinne eines Kirchenbundes), nicht aber an einer Okumenischen Kirche teil-
nehmen koénnten. Die dogmatischen und ekklesiologischen Grundlagen des
Kirchenrates koénnten der Orthodoxie nicht gentigen; Ungetaufte wie die
Quiiker kénnten von ihr nicht einmal als Christen angesehen werden. Uber-
dies misse jeder Versuch einer Werbung anderer Konfessionen unter den
Orthodoxen abgestellt werden. Nur eine allméhlich fortschreitende Besei-
tigung dogmatischer Hindernisse, Missverstdndnisse und Unterschiede kénne
mit Hilfe des HI. Geistes allméhlich zu einer héheren und vollkommeneren
Form #dusserlicher Einigung fithren, bis in einer entfernteren Zukunft eine
mnere und dogmatische Einigung im Glauben als wirkliche Birgschaft
einer echten Union erreicht werden koénne.

Im Gegensatze zu dieser Auffassung vertritt Prof. Georg
Florovskij die Ansicht, die Lehre von der Kirche befinde sich noch
1m vor-theologischen Stadium.

Unter Berufung auf die Auseinandersetzung zwischen Cyprian und
Papst Stefan I. erklart er, die Orthodoxie miisse in der Lehre von der Kirche
eine «Theologie des Abnormalen» zulassen und erkennen, dass es verschie-
dene Grade der Mitgliedschaft an der einen Kirche gebe, deren Wiéchter
allerdings die Orthodoxie sei. Dadurch sollen die Oberhédupter der orthodoxen
Kirchen dazu gebracht werden, den gegenwirtigen Status der getrennten
Christen zu begreifen und zu definieren. Dabei wird die Moglichkeit einer
giltigen Verwaltung der Sakramente in beschranktem Masse auch ausserhalb
der Rechtseinheit der (orthodoxen) Kirche zur Erwigung gestellt 23). —
Der Verfasser «erstrebt also eine grosse 6kumenische Weite, ohne die ortho-
doxe Grundanschauung aufzugeben. Er zeigt die beherrschende Tendenz,
aber auch ihre Widerstiande 28).»

* *
*

24) Ekkl, 15.1IV., 8, 130; 1. V., 8. 141-145; 15. V., S. 159-161; 1. V1.,
S. 195-197; 1. VIL.,, S. 222-227, — Als engl. Bericht: The Orthodox Catholic
Church and her relations with other Churches and with the World Council
of Churches (30 8.), hrsg. vom «World Council of Churches», Study De-
partment, Genf, Dez. 1949 (Study 49 E/607 A, Orthodox Series/Karmiris).
— Frz. Zusammenfassung im «Irénikon» XXIII (1950), S. 92-95.

25) Vgl. Hamilkar Alivisatos: Economy according to Canon Law of
the Orthodox Church, Athen 1949.

26) Ecumenical Review Winter 1950, danach H. K. Febr. 1950, S.236.



Vollzieht also die orthodoxe Theologie eine Neubesinnung
hinsichtlich ihres Verhiltnisses zur Okumenischen Bewegung, so
werden in der Praxis die Beziehungen zwischen der Orthodoxie
und dem Okumenischen Rate weiterhin gepflegt. Dessen Gene-
ralsekretdar, Dr. W. A. Visser 't Hooft, hatte im November 1949
anldsslich seiner Reise zur Tagung der ostasiatischen Kirchen in
Bangkok (4.—11. Dezember 1949) Gelegenheit, mit dem Oku-
menischen und dem Alexandriner Patriarchen, dem Athener Erz-
bischof und dem Koptischen Patriarchen zu sprechen. Dabei wurde
vor allem die Stellung des Zweiges «fiir Glauben und Verfassung»
behandelt. Die Kommission der griechischen Kirche fiir Aus-
wartige Angelegenheiten erklirte sich nach einem Vortrage des
Generalsekretirs zu einer weitestmoglichen Zusammenarbeit der
Kirchen bereit, und der Okumenische Patriarch wiirdigte die Oku-
menische Bewegung als eines der hoffnungsvollsten und bedeut-
samsten Zeichen der Zeit und versprach einen Ausbau der Kr-
ziehung zum 6kumenischen Denken sowie die Sammlung und Her-
ausgabe eines entsprechenden Schrifttums 27).

Dariiber hinaus schligt der Prisident des amerikanischen Semi-
nars von Drew vor, eine Verstidndigung zwischen Vertretern der
orthodoxen Kirchen und den protestantischen Denominationen
durch einen zwischenstaatlichen theologischen Ausschuss zu
versuchen, der Studienbiicher iiber die Beratungsgegenstinde des
Zweiges «fiir Glauben und Verfassung» herausgeben soll, die durch
einen zusammenfassenden Band abgeschlossen werden sollten 2%).
— Der Versuch eines solchen Gesprichs zwischen Vertretern des
Pariser Theologischen Instituts und solchen des Okumenischen
Rates zum Zwecke der Abklirung und Anndherung wurde am
23. September 1949 in Paris unternommen 2°). — Die Fliicht-
lingsabteilung des Okumenischen Rates bestrebt sich (zusammen
mit YMCA und YWCA), im Sinne einer weiteren praktischen Zu-
sammenarbeit, fiir die orthodoxen Einwanderer in Siidamerika
durch Beratung und materielle Unterstiitzung orthodoxe Geist-
liche bereitzustellen 3°). — In Melbourne (Australien) bemiihte

27} Pant. 11. XI., S.545 f.; 1.XII, S.581 f.; Ok.P.D. 18.XI,
25. XI.; The Christian Century 14. XIIL.; H. K. Marz 1950, S. 257.

) Kath. 26. XI., S. 368.

29) Contacts (Bulletin mensuel des Orthodoxes Francais/Redaktion:
6, rue de la Verrerie, Paris IVe; erscheint seit 1949) Nov./Dez., S. 12.

30) Ok. P. D. 19. ITI. — Prot. und orth. Kirchen in den Vereinigten
Staaten sammeln Biirgschaften fiir 60 000 D(isplaced) P(ersons), die in
Amerika, aufgenommen werden sollen: Kath. 22. X., 8. 327.




— 78 —

sich die dortige anglikanische Gemeinde um die Festhaltung der
syrischen Orthodoxen bei ihrer Kirche und stellte die Verbindung
mit der Mutterkirche her 31). Die Neuyorker Columbia-Uni-
versitat hat nun auch drei orthodoxe Geistliche (einen russischen,
griechischen und ruminischen) als Studentenpfarrer eingesetzt
und einen orthodoxen Freundeskreis ins Leben gerufen 32). Bei
der Weltgebetswoche fiir die Einheit der Kirchen 18.-25. Januar
1950 wurde auch der Orthodoxen und Protestantischen in der
UdSSR und in Osteuropa gedacht, die an einer personlichen Be-
teiligung an der Okumenischen Bewegung verhindert sind oder
ihrer Zustimmung zur christlichen Einheit nicht Ausdruck verleihen
konnen 23),

Von den Beziehungen der Orthodoxie zu einzelnen Kirchen
ist zuerst die weitergehende Verbindung zur anglikanischen Kirche
zu nennen, die sich in verschiedenen Tagungen (Chichester 16. bis
20. Juli 1949: «Konferenz fir Glaube und Kirchenverfassungy 3%);
Abingdon 27. Juli bis 17. August 1949: Briiderschaft des hl. Alban
und des hl. Sergius ®%); Southwark 24. November 1949: Jahres-
feier der gleichen Bruderschaft 36)), sowie anlisslich der Weihe der
orth. Kapelle im Londoner St. Basil’s House am 28. April 1949 37)
gediussert hat. Der Erzbischof von Canterbury sandte an den Oku-
menischen Patriarchen eine Botschaft des guten Willens mit dem
Wunsche nach weiterer Zusammenarbeit zwischen beiden Kirchen3?).
Dem Moskauer Patriarchat hat er am 15. Februar 1949 die angli-
kanisch-altkatholische Interkommunionsurkunde (Bonn 1931) als
Muster fiir eine mogliche Lésung des Problems (in Beantwortung
der Moskauer Stellungnahme vom Juli 1948) 3%) vorgeschlagen 0).

31} Broadsheet Jan./Feb. 1950, 8.3 f.

32) Ok. P. D. 14.IV. 1950. 33) Kath. 14. 1. 1950, S. 10.

34) Kath.3.IX., S.269 (behandelte Fragen der Gebets- und Abendmahls-
gemeinschaft und der gottesdienstlichen Form bei Okumenischen Tagungen).

35) Sobornost’ Winter 1949, S. 258-260; Contacts Nov./Dez., S. 13 f. —
Kritische Bemerkungen dazu von (Pfr.) M(ax) H(einz) im Kath. 5. XI.,
S. 342-344. -

36) Teilnahme des Exarchen Germanos sowie russ., serb., poln., let-
tischer, estnischer und rumién. Geistlicher: Broadsheet Dez., S. 4. — Jahres-
bericht der Bruderschaft fur die Zeit 1. X. 1948 bis 30. IX. 1949: Sobornost’
Winter 1949, S. 265-269.

37) Ebd. 225-230.

38) Der Altkatholik (Bistumsblatt der altkath. Kirche Osterreichs)
Nov./Dez., 8. 5.

39) Vgl. IKZ 1949, S. 40-42.

40y Church Quarterly Review Apr./Juni, S, 108-124,



— 79 —

An den oben genannten Zusammenkiinften nahmen neben
Vertretern anderer Bekenntnisse verschiedentlich auch Altkatho-
liken teil. Die Beziehungen zu dieser Kirche finden seit Neujahr
1949 auch durch den Austausch von Gliickwiinschen zwischen dem
Moskauer Patriarchat und dem christkatholischen Bistum der
Schweiz ihren Ausdruck 4!). Das silberne Bischofsjubilium des
H. H. Bischofs Dr. Adolf Kiiry (16. Juni 1949) wurde in der ortho-
doxen Kirchenpresse eingehend gewiirdigt 42) und dabei der engen
Beziehungen zwischen beiden Kirchen gedacht. — Der altkatho-
lische Bischof von Wien, Dr. Stefan (von) Térok, liess sich beim
Ostergottesdienste 1949 sowie anlésslich der 50-Jahrfeier der Wiener
orthodoxen St. Nikolaus-Kirche (22. Mai 1949) wegen Verhinde-
rung vertreten 13) und erhielt am 28. Mai 1949 den Besuch des
russischen orthodoxen Bischofs von Berlin und Wien (in Abhén-
gigkeit vom Moskauer Patriarchat), Sergius 4%). Eine Fortsetzung
dieses freundschaftlichen Verkehrs wird erhofft #3).

Bischof Sergius hat auch den Leiter der Evangelischen Kirche
in Deutschland, den Berliner Bischof D. Dr. Otto Dibelius, am
7. Oktober 1949 besucht, wobei Fragen der kirchlichen Zusammen-
arbeit und eines gegenseitigen Sich-Kennenlernens der Kirchen be-
sprochen wurden %%). In diesem Sinne arbeitet auch die ostkirch-
liche Abteilung des Kirchlichen Aussenamtes der Evangelischen
Kirche in Deutschland (Frankfurt am Main) 47) weiter. 25./28. Ok-
tober 1949 wurde im Christophorus-Stift in Hemer 6stl. Iserlohn
(Westf.) eine Tagung abgehalten, auf der sich vor allem die evan-
gelischen Vertreter der Konfessionskunde mit dem Problem der
HIl. Schrift, der Tradition und des Verhiltnisses von Kirche und
Welt in orthodoxer und evangelischer Schau befassten 45). — Bei
einer Tagung der Exil-Kirchen-Vertreter in Bad Pyrmont Anfang

41) Kath. 28.V., S.175 rechts unten im «Bericht des Bischofs tiber
das religiése und kirchliche Leben».

12) Ekkl. 15. XI., S. 369 f.

13) ZMP Juli, S. 61-64; Alt-Katholik Juli/Aug., S. 5.

41) Alt-Katholik Juli/Aug., S. 5.

15) Ebd. Nov./Dez., S. 5.

46) Ebd. S.5; Welt (Ztg., Hamburg) 8. X., S. 13.

47) Vgl. IKZ 1949, 8. 184 mit Anm. 160.

18) Auf Einladung des Kirchl. Aussenamtes hat der Verfasser dieser
Zeilen daran als Gast teilgenommen. — Vgl. auch Wolfgang Kretschmer:
Gedanken zur Frage der Beziehungen zwischen dem deutschen Luthertum
und der griech. orth. Kirche, in den Blittern fiir Orthodoxes Christentum
(vgl. IKZ 1950, S. 11) Jg. II (1950), S. 7-10, und Sergius Arbogast Heitz:
Der dritte Gesprichspartner, ebd. S. 12 f.



— 80 —

Februar 1950 trafen sich unter der Leitung des evangelisch-luthe-
rischen Landesbischofs von Hannover, D. Dr. Hans Lilje, russisch-
orthodoxe, ungarisch-reformierte sowie lettische und litauische
evangelische Abordnungen 4?). Am 1. Februar 1950 fand in der
abendldndisch-orthodoxen St. Irenédius-Kirche in Paris ein gemein-
samer orthodox-evangelischer Gottesdienst fiir die Einheit der
Kirche statt °°).

Mit der koptisehen Kirche schliesslich hat Patriarch Christof I1.
von Alexandrien die Beziehungen durch den Besuch eines kop-
tischen Klosters (21. Juni 1949), eine Aussprache mit Patriarch
Joasaph II. (20. Juli 1949) und die Entsendung von Gliickwiinschen
zu Beginn des koptischen Jahres 1666 51) (10. September n. St.
1949) aufrecht erhalten 32).

All diese zwischenkirchlichen Beziehungen hindern natiirlich
nicht, dass die orthodoxe Kirche sich gegen Versuche wehrt,
Proselyten fiir andere christliche Bekenntnisse aus ihren Reihen
zu gewinnen. Das will Prof. Hamilkar Alivisatos in Athen durch
einen Antrag an den Okumenischen Rat der Kirchen zum Ausdruck
bringen, in dem ein entsprechendes Verbot angeregt wird 53).
Hiergegen wendet sich auch Parth. K.im Alexandriner Patriar-
chatsblatte besonders gegeniiber den Anglikanern 5¢), die tatsich-
lich gerade in Agypten von den Orthodoxen schon wiederholt fiir
kirchliche Dienstleistungen in Anspruch genommen worden
sind 5%).

Hamburg, 19. April 1950.
Bertold Spuler

19) Welt 8. II. 1950, S. 10.

50) Contacts Jan./Febr. 1950, S.9.

1) Die koptische Zeitrechnung beginnt am 29. August (a. St.) 284 n. Chr.
mit dem Regierungsbeginn Kaiser Diokletians als «Ara der Mirtyrer». Vgl.
A. Chaine : La chronologie des temps chrétiens de I’Egypte et de I'Ethiopie,
Paris 1925.

52) Pant. 1. VIL., S.319; 21. VII.,, S.361; 11.IX., S.443.

®3) Liv. Ch. 13. II1., S. 5.

) Pant. 21. IIL., S.151-154; 1. II1. 1950, S. 119-121.

35) Vel. IKZ 1941, S. 64.



	Orthodoxe Verlautbarungen zur Amsterdamer Ökumenischen Tagung von 1948

