
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 40 (1950)

Heft: 4

Artikel: Die heilige Eucharistie [Fortsetzung]

Autor: Rinkel, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 260

Die heilige Eucharistie
(Fortsetzung) 1)

(B. Die Lehre der Eucharistie in ihrer kirchlichen Entwicklung)

II. Die Lehrkontroversen in der scholastischen Zeit

Paschasius Radbertus
Angesichts aller Zeugnisse aus der Zeit des klassischen Christentums

und vor allem aus der lebendigen Praxis des liturgischen
Lebens lässt sich nirgends der Glaube an die Realpräsenz
bezweifeln. Abgesehen von vereinzelten Aussagen, die uns sogar als

zu realistisch und materialistisch erscheinen, ist der Glaube, dass

in der eucharistischen Eeier der Herr gegenwärtig ist, dass Brot
und Wein kraft des Wortes des Herrn durch den Hl. Geist zum
Leib und Blut des Herrn werden, feste Überzeugung aller Schriftsteller.

Ausdrücken wie âXrjêwç vere da sein, verum corpus,
pexaßaXXeiv, transmutari und so viele andere, begegnet man überall,

wo von der Eucharistie gesprochen wird. Aber immer
überrascht uns auch die Freiheit, dass man von ,pvaxixwç cpayëïv',

von ,spiritualis esca' spricht und Worte wie ,xvnoç', figura, imago
etc. für die konsekrierten Gaben des Brotes und Weines nicht
scheut. Diese sogenannte spiritualistische Auffassung wird stets
betont, sobald die Väter befürchten, dass ihre Hörer oder Leser
in ihrer Einfalt oder in ihrem bequemen Aberglauben allzu sinnlich,

zu fleischlich von diesem heiligen Geheimnis denken und daran

geniessen könnten. Die Gefahr des Kapharnaitismus musste
wohl immer in einer heiligen Handlung nahe sein, wo solche
gewöhnliche Elemente wie Brot und Wein im Mittelpunkt standen
und wo es sich um eine richtige Mahlzeit aus Essen und Trinken
handelte. Da musste davor gewarnt werden, dass das Fleisch zu
nichts nützt und nur der Geist lebendig macht, dass nicht der
blosse Genuss schon heilbringend ist, sondern dass alles von der

Gesinnung abhängt, von dem Geist, womit man die Gaben

entgegennimmt. Wer die Väter liest, spürt deutlich, dass sie selten als

gelehrte Theologen, sondern an erster Stelle als weise Seelenhirten

zu schreiben wünschen. Dass übrigens in ihrer Schreibart kein

x) Siehe l.K.Z. 1947: S. Iff.; 1950: S. 156.



— 261 —

innerlicher Gegensatz vorliegt, beweist schon die Tatsache, dass
wiederholt derselbe Schriftsteller sich nach beiden Seiten hin
ausdrückt. Und dabei ist zu bedenken, dass Begriffe wie ,mystice'
und .spiritualiter' nie eine geringere Realität bedeuten, sondern
gerade alle irdische Erscheinung zu einer höheren, tieferen,
wesentlich-wirklichen Realität zu erheben beabsichtigten. Die wirkliche
Einheit der patristischen Gedanken liegt darin, dass man die
signa ' als vera signa ' betrachtete, als Zeichen, welche Sein und

Geben, was sie be 'zeichnen, mit andern Worten, dass die consecratio

die communio zu einem wahren und wirklichen, zu einem
wesentlichen und realen Teilnehmen am Kreuzesopfer Christi macht.

In der ganzen patristischen Zeit begegnet man nie ausgesprochenen

Gegensätzen bei den Scriptores über die eucharistische
Lehre, nie hört man von einer Häresie sprechen, nie sieht man
Autoren auf diesem Gebiete miteinander im Streit. Erst die
Ansichten des Paschasius Radbertus riefen Widerspruch hervor. Er
war Abt von Corbie in Frankreich und lebte in der ersten Hälfte
des 9. Säkulums, in einer Zeit, die man manchmal theologielos
genannt hat und die jedenfalls in Westeuropa einen ganz anderen
Charakter trug als die ersten 6 Jahrhunderte unseres Zeitalters.
Die Karolingische Zeit brachte dem Christentum den germanischen
Geist. Das Denken war noch ungeordnet, und der christliche Glaube
hatte sich noch nicht vom alten Heidentum befreit. Demzufolge
reichten sich Glauben und Aberglauben willig die Hand. Die
Busspraxis hatte das Sündenbewusstsein verschärft, und damit ging
das Bedürfnis nach einem sichtbaren Tilgungsopfer Hand in Hand.
Die Zeit der Sakramentswunder beginnt, und ein religiöser
Materialismus fängt an, das gottesdienstliche Leben zu überwuchern.
Es lässt sich verstehen, dass einfaches theologisches Denken sich

verführen lassen konnte, dieser massiven Religiosität entgegenzukommen,

und wie sehr man auch Paschasius Radbertus gerecht
werden soll, es lässt sich nicht leugnen, dass manche seiner
Ausdrucksweisen eine Vergröberung der eucharistischen Vorstellungen
veranlasst haben. Dennoch muss man gestehen, dass er in seinem

«Liber de corpore et sanguine Domini» beweist, dass er die Theologie

der Väter gekannt und sich bemüht hat, innerhalb der Grenzen

dieser Theologie zu bleiben. Er spricht vom ,mysticum corpus' und

von einem ,mystice consecrari' und ,mystice immolari', von
Gaben, die «spiritualiter accipienda sunt» und nicht «carnaliter».

Wenn er die Begriffe ,vere' und ,mystice' miteinander zu ver-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1950. 19



— 262 —

söhnen versucht, drückt er sich gewiss ganz augustinisch aus,
indem er sagt: «quia mysticum est sacramentum, nec figuram
illud negare possumus; sed si figura est, querendum, quomodo
veritas esse possit. Omnis enim figura alicuius rei figura est et
semper refertur ad earn, ut sit res vera, cuius figura est.» Er will
also sagen, dass die Sinnesorgane nur die ,figura' wahrnehmen,
indem der Glaube die .veritas' erfasst, den wahren Leib empfängt.
Diese veritas ist ein Werk des allmächtigen Gottes, sie ist eine
,creatio', eine Schöpfung, wodurch Er Fleisch und Blut ,operatur'
durch die .Substanz' panis et vini. Er fasst die Lehre folgendermassen

zusammen: «substantia panis et vini in Christi carnem et
sanguinem efficaciter interius commutatur, ita ut deinceps post
consecrationem Christi iam vera Christi caro et sanguinis veraciter
credatur», welche Worte sich gewiss richtig verstehen lassen und
wobei im Wort ,substantia' noch gar kein philosophischer Begriff
gesehen zu werden braucht. Auch wenn er weiter sagt, dass «corpus
et sanguis Christi» in der Eucharistie dieselben sind, welche im
Schoss der Magd geboren, durch die Soldaten gegeisselt worden
sind, am Kreuze gelitten haben und aus dem Grabe auferstanden
sind, lässt auch dies sich im Geiste seiner ganzen Vorstellung
richtig verstehen, aber Tatsache ist, dass er die von alters her
geglaubte Identität Christi in der Eucharistie zu einer mehr oder

weniger materiell-körperlichen und numerischen Einheit forcierte,
was späteren materialistischen Irrlehren den Weg ebnete. Und
dies wurde noch verhängnisvoller, weil er diese Art .veritas' mit
vielen Hostien- und Blutwundern «beweist».

Paschasius Radbertus wurde dann auch von unverdächtigen
Zeugen, wie Rabanus Maurus und Ratramnus scharf bekämpft, die
hier die Gefahr des alten Kapharnaitismus (Anthropophagismus,
Sterkoranismus) erblickten. Rabanus Maurus bezeichnet die

Meinung, dass in der Eucharistie der aus Maria geborene Leib
gegessen werde, als «unerhört» und ist über diese gefährliche Neuigkeit

sehr entrüstet. Er, Ratramnus und andere wollen am
allerwenigsten die Einheit in der Gegenwart Christi leugnen, als ob

Christus zwei oder mehrere Leiber gehabt hätte, aber er führt aus,
dass bei dieser Einheit oder Identität doch immer die «Seinsiveise»,
die Offenbarungsform, verschieden ist ; es soll tatsächlich ein Unterschied

zwischen dem historischen und dem sakramentalen Christus
da sein, «non quidem, quod absit, naturaliter, sed specialiter aliud
esse corpus Domini, quod ex substantia panis ac vini pro mundi



— 263 —

vita quotidie... consecratur. quod a sacerdote... offertur. et
aliud specialiter corpus Christi, quod natum est de Maria virgine.
in quod istud transferrin*, et aliud specialiter corpus Christi, sanctam
scilicet ecclesiam. qui corpus Christi sumus» (Ep. 3 ad Egilonem, 3).
Also, der Natur nach ist eine Identität da, nicht der Erscheinungsform

nach. Dies letztere gibt gerade dem kapharnaitischen
Gedanken Raum und enthält die Gefahr, dass der ganze eucharistische
Gedanke materialisiert wird, das eucharistische Opfer als eine
tägliche Wiederholung des Kreuzesopfers betrachtet und die
Kommunion als etwas Nebensächliches angesehen wird. — Deshalb
muss man sagen, dass Paschasius Radbertus zwar nicht die
Absicht hatte, eine materialistische Auffassung zu lehren, sondern
dass er doch die herkömmlichen Begriffe und Ausdrucksweisen
unklar und verworren brauchte. Indem seine Gegner mit Recht

sagen, dass der Leib und das Blut Christi in der Eucharistie anders

geartet sind, in einer anderen Weise gegenwärtig sind als am
Kreuze, beharrt er auf dem Leibe Christi selber, dass numerisch
einer und deshalb identisch ist. Da in Wirklichkeit kein Widerspruch

erhoben oder nötig wurde, versagte die Terminologie und
ermöglichte manche wesentlichere Differenzen.

Berengar

Es ist begreiflich, dass die stark realistischen Aussagen des

Paschasius gerade dem volkstümlichen Denken und der auf das

Sinnfällige gerichteten Frömmigkeit entgegenkamen. Es war die

Theorie, die der Praxis folgte und sie bestätigte. Zwei Jahrhunderte

später wäre ein Paschasius keine Ausnahme mehr gew*esen. In der

zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts ist Berengar von Tours als

Vertreter einer spiritualistischen Auffassung schon in der Minderheit

und zur Verteidigung gezwungen; er findet eine «neue Tradition»

vor sich, die schon kirchliche Autorität erworben hat. Er
kennt die Schriften des Paschasius und erklärt ihn für einen

«ineptus monachus», was beweist, dass Paschasius einseitig nur
in stark realistischem Sinne verstanden wurde und seine

Auffassungen tatsächlich die neue Theorie für die neue Praxis

geworden waren. Berengar behauptet, die alte Auffassung der Kirchenväter,

vor allem Augustins. zu vertreten, und lehrt, dass durch die

Konsekration Brot und WTein zwar Leib und Blut Christi werden,

aber «substantialiter» bleiben, was sie w*aren. Zu ihrem substan-



— 264 —

tiellen — d. h. materiellen — Inhalt kommt ein geistlicher Inhalt
hinzu, sie werden «sacramentum corporis et sanguinis Christi», sie

«significant» Leib und Blut und sind also ,similitudo, signum,
figura, pignus' dieses Leibes und Blutes. Nichtsdestoweniger ist
dieser neue, geistliche oder sakramentale Inhalt nicht weniger
real, aber er hebt die Realität des Brotes und des Weines nicht
auf. Wenn, sagt er, Brot und Wein der Leib und das Blut Christi
sind, geht daraus hervor, dass die ersten zwei noch fortbestehen
müssen, damit sie die letzten zwei sein können. So sind beide
wirklich, die irdische .species' und der durch die Konsekration
hervorgerufene sakramentale Inhalt, die .res sacramenti', welch
letztere aber nicht ,in manum' oder ,in os' kommt, «sed in
Cognitionen!», denn sie wird durch den Geist, spiritualiter ' empfangen,
im Glauben, so dass nur die ,credentes' diese ,res sacramenti'
erhalten. Daraus erhellt, dass es sich bei Berengar vor allem noch
um die ,vera communio', um wirkliche, persönliche Gemeinschaft
mit Christo handelt, welche der Konsekration ihren eigentlichen
Sinn und ihren Zweck verleiht. — Die neuen Gedanken waren
aber schon zu weit fortgeschritten, als dass Berengar noch solche

,alte Auffassungen' vortragen konnte, ohne ketzerisch zu sein.

Im Jahre 1059 musste er in Rom eine Formel unterschreiben,
welche beweist, zu welch einer Schroffheit die neue Religiosität
die Theologie schon getrieben hatte; er musste erklären: «panem
et vinum.. post consecrationem non solum sacramentum — dieses

Wort wird in dieser Zeit noch immer in seinem alten breiten Sinne

von ,signum sacrum' gebraucht —, sed etiam verum corpus et
sanguinem Domini nostri Jesu Christi esse et sensualiter, non solum

in sacramento sed in veritate manibus sacerdotium tractari et frangi
et fidelium dentibus atteri.» Damit waren seine ,epistula ad Adel-
mannum' und sein liber de sacra coena', welchen er gegen seinen

Gegner Lanfranc schrieb, verdammt. Zwar hat er seine Lehre,
in Frankreich zurückgekehrt, aufs neue verteidigt, vor allem auch,
weil Papst Gregor VII. ihm persönlich zugetan war, aber schliesslich

war auch dieser, um seines eigenen Ansehens willen, gezwungen,
im Jahre 1079 Berengar zum Widerruf seiner Lehre aufzufordern.

Berengar musste unterschreiben und bekennen «. .panem et

vinum, quae ponuntur in altari, per mysterium sacrae orationis
et verba nostri Redemptoris substantialiter converti in veram et
propriam ac vivificatricem carnem et sanguinem Jesu Christi
Domini nostri et post consecrationem esse verum Christi corpus,



— 265 —

quod natum est de Virgine et quod pro salute mundi oblatum in
cruce pependit, et quod sedet ad dexteram Patris, et verum
sanguinem Christi, qui de latere eius effusus est, non tantum per
signum et virtutem sacramenti, sed in proprietate naturae et veritate
substantiae.» Zwar war in dieser Formel die Schroffheit von 1059
etwas gemildert, aber die materielle Auffassung ist geblieben, das
Wort ,substantia' hat einen dogmatischen Inhalt erhalten wie nie
vorher, und so wurden diese beiden Formulierungen für die Lehre
der Eucharistie entscheidend.

Die Transsubstantiationslehre

Dieser Entscheid bedeutete allererst, dass jede abweichende
Meinung, möchte sie sich auch in alt-traditionellen Worten
ausdrücken, als häretisch bezeichnet wurde. Das zweite war, dass die
aufkommende scholastische Wissenschaft sich daranmachte, die

neue Lehre zu begründen, und dies rief eine Anzahl Fragen hervor.
Die Tatsache der Wandlung der Elemente stand nunmehr fest,
jetzt war es Aufgabe der Wissenschaft, die Frage nach dem «wie»

zum Gegenstand der thematischen Behandlung zu stellen. Wie
können die Elemente noch als Brot und Wein angesehen werden,
wenn sie «verwandelt» sind? Wo bleibt die «verwandelte»
Substanz dieser Elemente Wann, wodurch und durch wessen Macht
geschieht diese Verwandlung Wird der irdische Leib Christi wirklich

entzweigebrochen und empfängt man nur einen Teil dieses

Leibes 1 Wie kann dieser Leib überall gegenwärtig sein und wie
kann er immer genügen, wenn er zerstückelt wird Was empfängt
der Sünder und der Gottlose und was geschieht, wenn Tiere die
hl. Hostie verschlingen Welches ist die Macht des Priesters, und
was bleibt den Laien als Recht und Anteil Wo liegt weiter der

Schwerpunkt, in der Konsekration oder in der Kommunion, im
Opfer oder im Mahle Welches ist die Bedeutung der Messe

Alle diese Fragen, sowohl die vollkommen unwichtigen wie die

äusserst wichtigen, haben die Scholastik einige Jahrhunderte lang
beschäftigt; indessen genügt hier für uns das, was man unter die

«Transsubstantiationslehre» zusammengefasst hat.
Das Wort .substantia' steht endgültig im Mittelpunkt der

Betrachtung. Die Philosophie, die ancilla theologiae, wird deren

Meisterin. Nominalismus und Realismus, die Lehre der Universalia
und Akzidentia, werden die geschmeidigen Instrumente und



— 266 —

Waffen, die bessere Dienste als Bibelwort und Väterzeugnis leisten
können. Noch war das Wort .transsubstantiatio' nicht gebraucht,
aber die Sache ist schon da. Hugo v. St. Victor formuliert: «per
verba santificationis vera panis et vera vini substantia in verum
corpus et sanguinem convertitur, sola specie panis et vini remanente,
substantia in substantiam transeunte»; die Spezies, die äusseren
Erscheinungsformen bleiben, aber die Substanz, das Wesen' des einen
geht in das des andern über. Der Ausdruck .transsubstantiatio'
scheint aus der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts zu stammen,
aber es steht nicht fest, wer ihn zuerst gebraucht hat; das Verb
kennen wir aus der Erklärung der unter Innozenz III., im Jahre
1215 abgehaltenen 4. Lateransynode, welche das Dogma bestimmt
mit den Worten: «ipse sacerdos est sacrificium Jesus Christus,
cuius corpus et sanguis in sacramento altaris sub speciebus panis
et vini veraciter continentur, transsubstantiatis pane in corpus
et vino in sanguinem potestate divina... Et hoc utique
sacramentum nemo potest conficere nisi sacerdos, qui rite fuerit ordi-
natus.» Im selben Jahrhundert hat dann Thomas von Aquin die
Lehre wissenschaftlich vollständig ausgearbeitet (Summa Theol.
III. qu. 73-83), und dabei ist das Verhängnisvolle nicht zuerst diese

Lehre selbst, sondern die Tatsache, dass jede andere Lehre oder
Auffassung, möchte sie auch noch so stark die Realpräsenz betonen,
damit als mit der Kirchenlehre im Widerspruch abgewiesen wäre.
Die virtus consecrativa', lehrt Thomas, besteht nicht allein in
den Konsekrationsworten, sondern auch in der Macht des Priesters,
«in potestate sacerdoti tradita in sua consecratione et ordinatione».
Gegenüber der daraus folgenden Ansicht, dass der Priester die

alleinige Macht hat, Gott aus dem Himmel herabzubefehlen,
verteidigen die Franziskaner mit Duns Scotus eine concomitantia
der Wirksamkeit Gottes mit den Worten des Priesters. Aber
allgemein steht fest, dass das Sakrament nicht erst ,in usu', beim

Empfang, gegenwärtig ist, sondern, in consecratione materiae ', denn

«incipit esse sacramentum in termino prolationis verborum», und
die «conversio est subito et in instanti». Das Ergebnis ist dann die
,transsubstantiatio', d.h. «substantia corporis Christi vere et
realiter continetur sub specie panis», und die Beweisführung beruht
dann, abgesehen vom Herbeibringen allerhand Sakramentsmirakel,
auf der Unterscheidung von Substanz ' und Akzidens ' oder

,species', ganz nach der aristotelischen Gedankenwelt. Thomas
lehnt die Radbertsche Lehre einer neuen ,creatio' ab, denn der



— 267 —

Leib Christi, der ja da ist, kann nicht noch einmal erschaffen
werden; er spricht von einer .transsubstantiatio (re)productiva',
ein schwer zu verstehender Notausdruck. Thomas begreift auch,
dass die Brot- und Weinsubstanzen nicht vernichtet werden
können, er lehnt eine annihilatio ' ab ; aber wenn er dem Dilemma
der Frage, wo bleiben denn die Substanzen, ausweichen will mit der
Lösung, dass sie «verwandelt» werden, so bleibt diese Lösung
ebenso leer wie unbegreiflich. Als Duns Scotus u. a. dagegen
sprechen von einer .transsubstantiatio adductiva', wobei das ,hic
esse' des Brotes ersetzt wird durch das ,hic esse' des Corpus
Christi, lässt sich dies ebensowenig verstehen; indessen ist diese
letztere «Erklärung» eine Modifikation der Lehre der ,impanatio',
die von einigen vertreten wurde, wonach das corpus im Brote
gegenwärtig ist, und der Lehre der .consubstantiatio', laut welcher
beide Substanzen nebeneinander präsent seien.

Die Logik musste aber weiterführen. Die Substanz des Leibes
und Blutes kann doch nicht von der Seele und von der Gottheit
Christi gelöst werden; also sind auch diese gegenwärtig, und zwar
auch wirklich, real, nicht nur in geistiger Weise, «non ex vi
sacramentali, sed ex reali concomitantia». Und hier findet dann auch die
Frage nach der Zerstückelung des corpus ihre Antwort und Lösung.
Durch die concomitantia der Seele und der Gottheit Christi mit
seinem Leib und Blut ist sowohl im Brote als im Wein der ganze
Christus gegenwärtig, «sub utraque specie totus Christus indivisus

est, seil, corpus et anima et deus.» Ja, es folgt logisch daraus, dass

Christus in jedem Partikel vollkommen .praesens' ist, sei es ein
Partikel des Brotes oder ein Tropfen Wein ; und deshalb genügt eine

species zum vollwertigen Empfang und ist für die Kommunion
der Laien der Kelch nicht nötig; für seine Vollständigkeit und
Integrität fordert das Messopfer nur die .communio sub utraque'
des Priesters. Wie sehr diese Gedanken dem Thomas am Herzen

liegen, hört man in der von ihm verfassten Sequenz des Frohn-
leichnamsfestes. «Dogma datur christianis, quod in carnem transit
panis, et vinum in sanguinem.» «Sub diversis speciebus, signis

tantum, et non rebus, latent res eximiae.» «Caro cibus, sanguis

potus : manet tamen Christus totus sub utraque specie.» «A sumente

non concisus, non confractus, non divisus, integer aeeipitur.»
«Sumit unus, sumunt mille: quantum isti, tantum ille: nec sumptus
consumitur.» «Fracto demum Sacramentum, ne vacilles, sed

memento, tantum esse sub fragmento, quantum toto tegitur.» «Nulla



— 268 —

rei sit scissura: signi tantum sit fractura: qua nec status, nec
statura signati minuitur.» Die ganze geläufige Terminologie ist
in der einfachen Poesie des Lauda Sion ' in einer Weise verwertet,
die das Dogma für jedermann zugänglich machte. — Für die Logik
blieb aber die Frage, wie die species, die Akzidentien des Brotes
und des Weines, ohne ihre Substanz weiter bestehen könnten. Es
gab für diese Frage keine Antwort, man konnte es nur ein zweites
Wunder nennen. Wenn der Glaube dieses Wunder akzeptierte,
schloss die Logik weiter, dass die Gegenwart Christi fortdauerte,
so lange die .species' weiter besteht. Zugleich folgte aus dieser an
dem Fortbestehen der ,species' gebundene Gegenwart Christi, dass

auch der Ungläubige Christum empfängt, jedoch nur «essentia,
non salubri efficientia ; quantum ad substantiam et non vere quantum

ad effectus gratiae»; der Empfang ist dann nur eine «comestio
eorporalis», keine «comestio spiritualis»; die äussere ,species' wird
von den Gottlosen genossen, die innere lebendigmachende Kraft
wird ihnen vorenthalten. Deshalb singt auch im Lauda Sion '

:

«Sumunt boni, sumunt mali: sorte tamen inacquali, vitae vel
interitus.» «Mors est malis, vita bonis: vide paris sumptionis, quam
sit dispar exitus.» Man sieht, dass Thomas, wie weit seine Theologie
sich hier von der des Augustins auch unterscheidet, doch die scharfe

Unterscheidung zwischen dem visibile signum ' und der res
sacramenti' kennt. — Auch die Frage, wie Leib und Blut Christi zu
gleicher Zeit an vielen Stellen sein könnten, die Frage der ,multi-
locatio' oder ,ubiquitas' konnte auch der grösste Scharfsinn nicht
\ösen. Thomas versucht jeden Gedanken der Dimension und der

Qualität fernzuhalten und definiert, mehr spitzfindig als denkbar
und vorstellbar, dass «corpus Christi est in hoc sacramento per
modum substantiae et non per modum quantitatis»; das würde
Augustin nie geschrieben haben.

Der Opfercharakter

Die Transubstantiationstheorie hat den Gedanken der alten
Kirche, dass Christus selbst gegenwärtig erscheint, umgekehrt und
lässt den Priester von neuem Christum erschaffen oder jedenfalls
ihn aus dem Himmel auf die Erde herabgebieten. Dadurch aber
erhält der Opfercharakter einen neuen Inhalt. Der nach der
Substanz präsente Leib und das Blut werden durch den Priester
geopfert, wie einst Christus sich selbst am Kreuze opferte. Petrus



— 269 —

Lombardus lehrt (Lib. Sent. IV, 12:7) noch ganz terminologisch
richtig, er bezeichnet die Messe als Opfer, diese Gedächtnisfeier
(memoria) ist die «repraesentatio veri sacrificii facti in cruce, et
semel Christus mortuus est in cruce, ibique immolatus in seme-
tipso ; quotidie autem immolatur in sacramento, quia in sacramento
recordatio, quod factum est semel.» Also ist die Messe deshalb ein
Opfer, weil es die ,recordatio', das Gedächtnis, d. h. die .repraesen¬
tatio', die Vergegenwärtigung, die Wiederpräsentmachung
desjenigen Opfers ist, das für einmal am Kreuze von Christo selber
dargebracht wurde. So erklärt auch noch Innozenz III.: «quotidie
mortis Christi memoria renovatur», und sagt auch Thomas, dem
Wortlaut nach richtig, «in hoc sacramento repraesentatur passio
Christi, qua Christus obtulit se hostiam Deo»; es ist eine «imago
quaedam repraesentativa passionis Christi, quae est vera eius im-
molatio»; aber der Transsubstantiationsgedanke machte Messopfer

und Kreuzesopfer mehr als nur identisch, das erste wurde
eine Wiederholung des zweiten. So lehrt denn auch Gabriel Biel,
der «letzte Scholastiker» im 15. Jahrhundert, «licet (semel) oblatus
est Christus in cruce. offertur tamen idem in altari quotidie
velatus in panis vinique specie. ; et ideo.. vere sacrificium
dicitur, quia idem in eucharistia offertur qui in cruce immolatus
est.» Damit wurde das Opfer der Messe wichtiger als die
Kommunion; zwar ist die letzte heilsam, sie fordert Vorbereitung, sie
verwandelt die .attritio' in ,contritio', sie vergibt die ,culpae veniales',
aber sie ist nicht das Wichtigste in der Messe, welche gerade als

Opfer von gleicher Kraft ist wie das Kreuzesopfer und, abgesehen

von der Kommunion, als Opfer an sich eine Frucht trägt «pro
vivis et mortuis». Wie die Transsubstantiationslehre die Verehrung
der sakramentalen species in neue Formen hervorrief und steigerte,
so veranlasste die Lehre des das Kreuzesopfer immer wiederholende

Messopfer die zahllosen «intentiones», welche mit der Messe
verbunden wurden. Beide, Transsubstantiations- und Wiederholungslehre,

erweiterten die Kluft zwischen Priester und Volk, steigerten
die Gewalt des Priesters bis ins Schöpferische, entzogen den

Laien den Kelch und machten den Kommunionsempfang, im
Vergleich mit dem altkirchlichen Gebrauch, zu einer Seltenheit, zu
etwas Nebensächlichem etwas Dazukommendem, das auch, wenn

sogar nicht schicklicher, ausserhalb der Messe stattfinden könnte.
Indessen soll gesagt werden, dass die Scholastik sich fast
ausschliesslich mit den Transsubstantiationsfragen beschäftigte und



— 270 —

nur wenig mit der Lehre des Sacrificiums ; in letzterer Hinsicht
gab es mehr eine fortwährend krasser entartende Messpraxis als
eine darauf bezügliche Messopferlehre. Die verschiedenen
Messopfertheorien gehören der nachtridentinischen Zeit an. — In
der Spätscholastik findet die Transsubstantiationslehre auch bei
mehreren doctores Bedenken und Ablehnung; bekannt ist, dass
Occam u. a. mit ihrer Erneuerung der Gedanken von der con-
substantiatio ' und der Ubiquität grossen Einfluss auf Luther
ausgeübt haben.

Das Trienter Konzil des 16. Jahrhunderts, das im allgemeinen
die scholastischen Schulstreitfragen ängstlich meidet und seine
Anathemen gegen die Reformation richtet, dekretiert dennoch
ausdrücklich die scholastische Transsubstantiationslehre (Sessio XIII).
Es sagt in cp. 4 «per consecrationem panis et vini conversionem

fieri totius substantiae panis in substantiam corporis Christi... et
totius substantiae vini in substantiam sanguinis eius. Quae
conversio convenienter et proprie a sancta catholica Ecclesia
transsubstantiatio est appellata» (vgl. can. 2), und definiert dann weiter
die übliche scholastische Lehre. Erst in der 21. Sitzung handelt
es ,de communione' und in der 22. ,de sacrificio missae', wo es in
can. 1 die reformatorische Meinung verdammt, laut welcher die
Messe kein «eigentliches Opfer» ist als nur insoweit uns da «Christum
ad manducandum» gegeben wird, und es in cap. 1, richtig und sehr

vorsichtig, lehrt, dass Christus im letzten Abendmahl ein
sacrificium' gab, durch welches das für einmal auf blutiger Weise am
Kreuze dargebrachte «repraesentaretur» vergegenwärtigt werden
soll und dessen Gedächtnis, «eiusque memoria», für immer bleiben
werde, und dessen heilbringende Kraft zur Vergebung unserer
täglich begangenen Sünden uns zugewandt werde, «applicaretur».
Man kann wohl sagen, dass man dieser richtigen Terminologie
(repraesentatio, memoria, applicatio) hier zum letzten Mal begegnet.

III. Die reformatorische Abendmahlslehre

Die Ablass- und Messopferpraxis war der Ausgangspunkt des

Auftretens und des Einspruchs Luthers. Dass die Kirche krank war
«in capite et membris», war ungezweifelt. Dies war nicht allein
durch diese Praxis verschuldet, aber sicher ist, dass die materialistische

Transsubstantiationslehre zusammen mit der Lehre vom
Messopfer als einer fortwährend wiederholte Erneuerung des



— 271 —

Kreuzesopfers, verbunden mit der Lehre von den Verdiensten
jeder absonderlichen Messe, viel dazu beitrugen und vom wirklich
frommen Geist am peinlichsten empfunden wrurden. Den Laien
war der Kelch entzogen, der Empfang der Kommunion war selten
— «ad minus in Pascha», IV. Lateranum, cp. 21 —, war sie ja
doch für den «effectus sacrificii» nicht nötig; die Sakramentsverehrung

wurde in der Form von Expositionen, circumgestationes
(Fronleichnamsfest) immer mehr gesteigert, Wunderglaube und
allerhand Aberglauben wucherten üppig, indem die hl. Hostie für
alle denkbaren «Segnungen» missbraucht wurde. Dazu trat als

logische Folge die Erhöhung der Stellung des Priesters, also eine

Verschärfung der hierarchischen Verhältnisse und die Zurücksetzung

des Laienstandes, indem auch in all diesem noch ein neuer
Beweggrund für die Aufrechterhaltung der liturgischen lateinischen
Sprache gefunden wurde.

Schon mehrere Scholastiker hatten sich diesen Ekzessen
widersetzt und die Transsubstantiationslehre kritisiert. Am schärfsten

vielleicht geschah dies vom englischen Priester Joh. von
Wicliff (f 1384), der gerade die Möglichkeit verneinte, dass Gott
in einer Hostie konsekriert und geopfert werden könnte. Das
.Zeichen' bleibt ein «nudum naturale», es erhält nur ein
«superadditum sacramentale», es wird keine andere Substanz und nimmt
auch keine andere Substanz dabei auf; es empfängt nur eine
besondere Qualität, d. h. «facit praesentiam corporis Christi»,
welche Gegenwart aber «virtualiter est et in signo, non corpus
Christi ut est in coelo»; deshalb wird es vom Gläubigen nicht
«corporaliter sed spiritualiter» gegessen. Im folgenden Jahrhundert
wird diese Lehre auch von den Hussiten verteidigt, obwohl Hus
selber wahrscheinlich nicht so weit ging.

Trotz aller Kritik an der Messepraxis wollte Luther doch die
Messe als Abendmahlsfeier beibehalten, jedoch gelöst von jedem
Opfergedanken. Er weist die Transsubstantiationslehre mit den
schärfsten Worten ab, aber lehrt ausdrücklich eine wirkliche
«praesentia corporis et sanguinis». Gerade der symbolischen
Auffassung Zwingiis gegenüber betont er mit dem grössten Nachdruck
das «tcwtó èaxiv», das ,hoc est' der Einsetzungsworte und bekennt
sich zu der Realpräsenz. Mit mehreren Scholastikern, von denen

er manches gelernt hatte, hält er am Fortbestehen der Substanzen
des Brotes und Weines fest und lehrt also eine .consubstantiatio',
bei welcher Leib und Blut Christi sub, cum et in (unter, mit und in)



— 272 —

pane et vino anwesend sind, in einer Union, welche die beiden
Substanzen vereinigt wie Feuer und Eisen (ferrum ignitum), so
dass «der verherrliche Leib Christi auf diese Weise in jedem Teil
der Brotsubstanz gegenwärtig sein kann». Dies ist deshalb möglich,
weil Christus «sedet ad dextram Patris», was bedeutet: er besitzt
die Allmacht und ist allwirksam und allgegenwärtig — die Lehre
der Ubiquität —, und für uns ist er dort, wo er ausdrücklich sagt,
dass er für uns dort ist, «toüto èoxiv», «dieses ist» dort also essen
und trinken wir Ihn wirklich, sogar die Unwürdigen und die
Ungläubigen, sei es denn zu ihrem Verderben. Durch dieses Essen
und Trinken «im Glauben» eignet man sich die Sündenvergebung
an, von welcher Gott uns im Leibe und Blute Christi das Unterpfand

gibt. ,Realis praesentia' und reali s communio' also, und
zwar in der Form der consubstantiatio ' oder ,impanatio', sind die
Kennzeichen der lutherischen Lehre, welche auch die Anbetung
der Hostie abweist, weil sie keine dauernde Gegenwart ausserhalb
der Abendmahlsfeier annimmt.

Zwingli lehrt viel mehr rationalistisch. «In eucharistia nihil
aliud est quam commemoratio», das «Nachtmahl» ist nur Gedächtnismahl.

Brot und Wein sind ,Zeichen', «hoc poculum est symbolum
aut significabit vobis sanguinem illum meum pro vobis effusum».
Das ,èaxT — «dieses ist» — hat nur den Sinn von «significat», «es

bedeutet». Christus ist also nicht «per essentiam et realiter»
gegenwärtig, sondern «contemplatione fidei», denn nur «durch den
Glauben» eignet der Mensch sich die Gnade des Heils an. Auf
Grund von Joh. 6 lehrt er, dass in Christo glauben sein Fleisch
essen ist, und zwar besonders : glauben in seinem Tode um unsertwillen.

« Quomodo repraesentat panis corpus Nimirum cum sie

editur, revocatur in memoriam, Christum corpus suum percutienti-
bus praebuisse pro nobis.» Also besteht die ganze Gegenwart des

Leibes nur darin, dass wir beim Essen uns seinen Tod ins
Gedächtnis zurückrufen und uns zu diesem Tod als einem Erlösungstod

für uns im Glauben bekennen. Dies alles ist in Übereinstimmung

mit der schwachen Christologie Zwingiis, welche keine essentielle

Menschwerdung Gottes anerkennt; deshalb kann auch ein
Sakrament selber nichts als eigenen Inhalt enthalten; es kann nur
«Zeichen und Bekenntnis» sein. Indessen bleibt bei aller Schwachheit

dieser Abendmahlslehre dies wichtig, dass Zwingli in dem
Gedanken des Gedächtnismahles ' den Zusammenhang zwischen
Abendmahl und Kreuzesopfer bewahrt hat.



— 273 —

Calvin nimmt seine Stellung zwischen Luthers Consubstantia-
tionslehre, welche eine substantielle und lokale Präsenz annimmt,
und der symbolischen Auffassung Zwingiis, welche jede Form der
praesentia ablehnt und für unmöglich erklärt (weil Christus eben im
Himmel ist) und den Hauptakzent auf die ethische Wirksamkeit,
auf die gläubige Handlung des Empfängers des Abendmahls legt.
Calvin nimmt (mit Luther) die Realität der Gegenwart Christi
an, aber weist (mit Zwingli) die Lokalität ab. Leib und Blut Christi
sind im Himmel, können deshalb nicht substantiell hier auf Erden
sein, aber sie können doch hier auf Erden Kraft ausüben; diese

Kraftausübung findet nach dem Wort Gottes im Abendmahl statt,
und diese Kraft wird durch den Glauben des Kommunikanten
angeeignet. Also ist das Abendmahl eine .communicatio', eine
Verbindung, eine Vereinigung der Gläubigen mit ihrem Heiland, und
nicht nur — wie Zwingli meint — eine Erinnerung an die
Vergangenheit, d. h. an seinen Tod. So gewiss wde Brot und Wein
empfangen werden und den Körper nähren, ebenso gewiss werden
durch den Glauben Leib und Blut Christi empfangen und nähren
diese den gläubigen Kommunikanten. «Edimus corpus, sed

spiritualiter», sagt Calvin, und Zwingli nannte dies ein «monstrum
orationis». Calvin bestreitet die transsubstantiatio ' und die ,con-
substantiatio' gleich scharf, aber er lässt jede Umschreibung
gelten, welche dazu dienen kann «ad exprimendam veram sub-

stantialemque corporis ac sanguinis Domini communicationem, quae
sub sacris Coenae symbolis fidelibus exhibetur». Also, keine ,realis
praesentia ' nach scholastischer oder lutherischer Art, aber sehr
bestimmt eine ,realis communio', denn Calvin will diese ,realis
communio', im Gegensatz mit Zwingli, gerade so ,wirklich' verstehen,
dass man Leib und Blut nicht «imaginatione dumtaxat aut mentis
intelligentia» — symbolisch und als Gedächtnis — empfängt,
sondern dass man sie «re ipsa» geniesst «in alimentum vitae aeternae».

Calvin also glaubt an eine ,communio', an eine Mitteilung der

,virtus Christi', aber er glaubt nicht an das Mittel der Gnade, er

glaubt nicht an das Sakrament. Es ist vor allem seine Sakramentsauffassung,

die ihn leitet; das Sakrament gibt nichts, was nicht
schon im Worte und durch das Wort geschenkt wird; das Sakrament

,obsignat', besiegelt dieses Geschenkte als signum und

Siegel. Da überdies Calvin immer vom .verherrlichten' Christus

spricht, ist der Zusammenhang mit dem Kreuzesopfer abhanden

gekommen. Insoweit denn auch Calvin von einer Realpräsenz



— 274 —

spricht, gilt diese nie den Zeichen, sondern der «vera communio
per fidem». Und übrigens soll auch gesagt sein, dass seine Gedanken
bei langem nicht immer und nicht überall scharf und klar präzisiert
sind, wie auch die Mannigfaltigkeit der «Erklärungen» seiner

Nachfolger beweist.
Die Gegensätze in der Abendmahlslehre haben endgültig über

den Bruch zwischen den reformatorischen Kirchen entschieden.
Im Luthertum bleibt — soweit es nicht vom Calvinismus beeinflusst

wurde, was mancherseits der Fall gewesen ist — ein
Anlehnen am altkirchlichen Gedanken, sei es manchmal in
scholastischer Formulierung. Die .Confessio Augustana' von 1530 spricht
von der «Gegenwart des lebenden Christus» und sagt, dass im
Abendmahl Leib und Blut wahrhaftig und nach der Substanz
(vere et substantialiter) gegenwärtig sind und den Empfangenden
ausgeteilt werden (vere adsint et distribuantur vescentibus). Ein
halbes Jahrhundert später lehrt die .Formula Concordiae' sowohl
scholastisch als lutherisch fast in gleichen Worten, dass «corpus
et sanguis vere et substantialiter sint praesentia» und «quod una
cum pane et vino vere distribuantur atque sumantur». Die
calvinistischen Bekenntnisse dagegen, wie die ,Confessio Helvetica', die
.Confessio Gallicana' und der Heidelberger Katechismus, weisen
sowohl Luther und Zwingli wie Rom ab, ohne aber deshalb selber
vollkommen miteinander übereinzustimmen oder klar zu formulieren.

Sie machen den Eindruck, aus Furcht für den Zwinglischen
Rationalismus eine Art der .praesentia' zu verteidigen, ohne dabei
die lutherischen Konsequenzen ziehen zu wollen; und von der
.Pfaffenmesse' weiss der Heidelberger Katechismus nicht viel
Freundliches zu sagen. Auch die späteren Theologen des Calvinismus

sind weder einstimmig noch klar in ihren Aussagen. Indem
das Luthertum meistens sich selbst ziemlich gleich bleibt, dringt
in den Calvinismus vielerorts eine rationalistische Auffassung ein.
Die Sozinianen und Remonstranten symbolisieren das Abendmahl
als blosses Gedächtnismahl, die Quäker nennen es geradewegs

überflüssig, was schliesslich die logische Konsequenz der
symbolischen Auffassung ist. Im allgemeinen kann man sagen, dass

nach der protestantischen Auffassung der Gläubige im Abendmahle

Zeugnis gibt, dass er Christus als für sich gestorben annimmt,
aber damit wird das Abendmahl mehr eine Tat des Christen als

des Christus; andererseits gilt das Abendmahl als eine Handlung
der Kirche, die den Glauben an die Vergebung der Sünden und an



— 275 —

die Gemeinschaft mit Gott bestätigt und verstärkt. Bis auf den
heutigen Tag ist es schwer, eine Einstimmigkeit herauszufinden;
vielleicht kann man sagen, dass, obwohl es noch viele Theologen
gibt, die für das Abendmahl nur wenig Verständnis haben, vieler-
seits doch ein grösseres und tieferes Verständnis sich Bahn bricht ;

es gibt gerade solche, denen man als katholischer Theologe in ihrer
Sakramentsauffassung und besonders in der des Abendmahles
die Hand reichen könnte, was unzweifelhaft dem Durchdringen von
altkirchlich-katholischen Gedanken in die ökumenischen
Gedankenwelt zu verdanken ist.

IV. Weitere ,katholische' Entwicklung

Die Kirche von England geriet unter calvinistischen Einfluss,
aber die Oxford Movement seit 1830 hat diesem Einfluss einen Damm
entgegengesetzt, wodurch der Anglikanismus vielerorts den Weg
zum gesunden Katholizismus zurückfand. Tatsache ist, dass die
Bewegung von Pusey u. a. ihr Gepräge der ganzen anglikanischen
Kirche aufgedrückt hat. Die Realpräsenz ist in dieser Kirche
allgemeine Bekenntnis, obwohl die Vorstellungen über das .quomodo'
starke Verschiedenheit aufzeigen. Die 39 Artikel bekennen in
Art. 28, dass «the Lords Supper is a Sacrament of our Redemption
by Christ's death», und dass «to such as rightly, worthily, and
with faith, receive the same, the Bread which we break is a partaking

of the Body of Christ... ». Die Transsubstantiation wird
abgelehnt als im Widerspruch mit der Hl. Schrift und als Quelle

von Aberglauben. Weiter heisst es: «The Body of Christ is given,
taken and eaten, in the Supper, only after an heavenly and spiritual
manner. And the mean whereby the Body of Christ is received and
eaten in the Supper is Faith.» Art. 29 erklärt, dass die Sünder
und die Ungläubigen «allthough they do carnally and visibly
press with their teeth (as St. Augustine saith) the Sacrament of
the Body and Blood of Christ, yet in no wise are. partakers of
Christ, but rather, to their condemnation, do eat and drink the

sign or Sacrament of so great a thing». Art. 31 weist die römische

Messopferlehre ab, weil diese das Messopfer selbständig macht und

vom Kreuzesopfer gelöst hat. The Order of the administration of
the Lord's Supper or Holy Communion trägt einen gut katholischen
Charakter: vor allem der heutige «alternative order» enthält
sowohl charakteristisch orientalische wie okzidentalische Grund-



— 276 —

züge; der Zusammenhang mit dem Kreuzesopfer bleibt rein
bewahrt, indem der Nachdruck auf der Kommunion liegt, wie man
auch heutzutage von der .anglikanischen Messe' immer spricht
als von «Holy Communion Service».

Die Orthodoxe Kirche des Ostens, die lieber von .mysteria'
als von .sacramenta' spricht, hat aus der mittelalterlichen Scholastik

des Westens den Ausdruck .pexovalwaiç', als Übersetzung von
.transsubstantiatio' übernommen, aber die scholastische Erklärung
dieses Begriffes ist nie Gemeingut ihrer Theologie geworden, indem
sie im Gegenteil die materialistische Form dieser Theorie
entschieden abweist. Die Eucharistie — oder «die heilige Liturgie» —
ist die dramatische Gedächtnisfeier von Christus und seinem
Erlösungswerk, in welcher das Symbol Realität ist und das Reale

Symbol. «Hier sind Lehre und Erlebnis, Symbol und Wirklichkeit,
Geschichte (Menschwerdung) und Gegenwart (neue Erscheinung),
Gott und Mensch vereinigt.» Sie nennt die Eucharistie ein Opfer,
aber sie kennt keine ausschliesslich einzige Theorie darüber; das

Wichtigste bleibt immer die ,realis praesentia', ohne nähere
Erklärung über das ,wie', gleichwie auch die Patres dies lehrten
(Joh. Damasc. : ô Uè xgânoç àveÇegvvrjxoç, modus vero investigari
prorsus nequit), und der Höhepunkt ist immer die Kommunion als

die mystische Gemeinschaft von Gott und Mensch. «Die Liturgie
ist symbolische Darstellung und Betrachtung des Lebens Christi
und des heiligen Dramas des Golgothaopfers. Sie ist aber zugleich
das erhabenste Geheimnis des immer neuen Wiederkommens
Christi zu den Seinigen und die wahre und innigste Vereinigung
mit ihnen» (St. Zankow, Das Orthodoxe Christentum des Ostens,
S. 104). In der Orthodoxen Kirche des Ostens ist der Sinn der

Eucharistie vollkommen rein bewahrt geblieben, ihre Theologie
zeigt eine merkwürdige Schlichtheit und Zurückhaltung gegenüber

dem überschwenglichen Reichtum ihrer Liturgie.
Die Vorsicht, womit das Tridentinum ihre eucharistische

Lehre formulierte, war für den Catechismus Romanus nicht mehr

nötig. So lehrt dieser, dass Christus uns ein sichtbares Opfer hinterlassen

hat, in welchem das für einmal am Kreuze dargebrachte
blutige Opfer «erneuert» wird, «nobis visibile sacrificium reliquit,
quo cruentum illud, semel in cruce paulo post immolandum,
instauraretur, eiusque memoria usque in finem saeculi quotidie,
summa cum utilitate, ab ecclesia per universum orbem diffusa
coleretur». Seitdem beschäftigt die römische Theologie sich mit der



— 277 —

Frage nach der Identität von Kreuzesopfer und Messopfer und
dem Unterschied zwischen beiden. Natürlich lässt die Identität
sich nie ablehnen, ebensowenig wie die neutestamentliche Wahrheit,

dass das Kreuzesopfer das einzige und völlig genügende Opfer
für die Erlösung ist, aber das Drängen, das Messopfer zu einem
eigenen, selbständigen Opfer zu erheben, wurde Anleitung dazu,
den, wenn auch nicht wesentlichen, so doch den akzidentellen
Unterschied zwischen beiden so stark wie möglich zu betonen.
Als Unterschiede nennt man folgende: am Kreuze opfert Christus
sich selbst, in der Eucharistie tut es der Prister; das Kreuzesopfer
ist eine ,oblatio cruenta', das Messopfer ist eine unblutige Oblatio;
das Kreuzesopfer ist Erlösungsopfer, das Messopfer vermittelt die
Früchte jener. Jenes ist absolut, dieses relativ, durch jenes bedingt.
All das hatte den Erfolg, dass in der Praxis des kirchlichen Lebens
die Messe gänzlich auf sich selbst gestellt und für jeden Zweck
dienstbar gemacht wurde. Die Opferlehre überwucherte die Lehre
der Eucharistie als Mahl, die Konsekration siegte über die
Kommunion. Seit dem 17. Jahrhundert sind viele Messopfertheorien
aufgestellt worden — über welche die Dogmatiker wie Heinrich,
Scheeben, Bartmann u. a. uns ausführlich belehren können —,
von denen aber keine von der römischen Kirche dogmatisch
bevorzugt worden ist, und die also Gegenstand der theologischen
Betrachtung bleiben.

Obwohl es gegenwärtig Stimmen in der römischen Kirche
gibt, die ein besseres Verständnis erkennen lassen, sind doch auch
in der Enzyclica «Mediator Dei» Pius XII. vom 20. November
1947 «Über die heilige Liturgie» keine neuen Gesichtspunkte zu
bemerken. Im 2. Teil des Rundschreibens, der besonders über den
eucharistischen Kult spricht, heisst es, dass Christus die Eucharistie

«per suos administros perpetuo in Ecclesia renovari iubet». Zwar
ist — hier wird das Tridentinum zitiert — «die Opfergabe ein und
dieselbe und ist es derselbe, der jetzt durch den Dienst des Priesters

opfert und der sich selbst damals am Kreuze darbrachte, nur ist die

Weise des Opferns verschieden», aber diese Verschiedenheit ist
derart, dass die Feier der Eucharistie eine wahre Erneuerung des

Kreuzesopfers heissen soll, in der Christus «sich täglich auf den

Altären für unsere Erlösung opfert» (in altaribus cotidie sese offert

pro redemptione nostra). Bei dieser Auffassung bleiben alle oben

erwähnten Ansichten über die einzigartige Stellung des Priesters,
die missa privata — bei der jedenfalls ein Altardiener, der dem

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1950. 20



— 278 —

Priester dient und antwortet, anwesend sein soll, obwohl auch das

vom Priester ganz allein, ohne jede Anwesenheit von Gläubigen
gefeierte Opfer ein vollkommen gültiges und wirksames Opfer ist —,
betreffend der Trennung von ,sacrificium' und ,communio' und
dergleichen, aufrecht bestehen.

Auf den Bonner Unionskonferenzen im Jahre 1874 waren
Altkatholiken, Orthodoxen und Anglikaner einig über den Glauben
an die Realpräsenz und an die wahrhaftige Kommunion wie auch
über den Opfercharakter, welcher in folgenden Worten umschrieben
wurde. «Die Eucharistische Feier in der Kirche ist nicht die
fortwährende Wiederholung oder Erneuerung des Sühneopfers, welches
Christus ein für allemal am Kreuze dargebracht hat, aber der
Opfercharakter besteht darin, dass sie das bleibende Gedächtnis
desselben ist und eine auf Erden stattfindende Darstellung und
Vergegenwärtigung jener einen Darbringung Christi für das Heil
der erlösten Menschheit, welche nach Hebr. 10:11, 12 fortwährend
im Himmel von Christus geleistet wird, indem er jetzt in der Gegenwart

Gottes für uns erscheint (Hb. 9 : 24). Indem dies der Charakter
der Eucharistie bezüglich des Opfers Christi ist, ist sie zugleich ein
geheiligtes Opfermahl, in welchem die den Leib und das Blut des

Herrn empfangenden Gläubigen Gemeinschaft miteinander haben. »

Diese Worte hat die Bischofserklärung der altkatholischen Bischöfe
(September 1889) übernommen und damit als Lehre der
Altkatholischen Kirche anerkannt.

(Fortsetzung folgt)

Utrecht. A. Rinkel


	Die heilige Eucharistie [Fortsetzung]

