Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 40 (1950)

Heft: 4

Artikel: Die heilige Eucharistie [Fortsetzung]
Autor: Rinkel, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404273

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 260 —

Die heilige Eucharistie

(Fortsetzung) 1)

(B. Die Lehre der Eucharistie in ihrer kirchlichen Entwicklung)

II. Die Lehrkontroversen in der scholastischen Zeit

Paschasius Radbertus

Angesichts aller Zeugnisse aus der Zeit des klassischen Christen-
tums und vor allem aus der lebendigen Praxis des liturgischen
Lebens lasst sich nirgends der Glaube an die Realprisenz be-
zweifeln. Abgesehen von vereinzelten Aussagen, die uns sogar als
zu realistisch und materialistisch erscheinen, ist der Glaube, dass
in der eucharistischen Feier der Herr gegenwirtig ist, dass Brot
und Wein kraft des Wortes des Herrn durch den HI. Geist zum
Leib und Blut des Herrn werden, feste Uberzeugung aller Schrift-
steller. Ausdriicken wie ainddc vere da sein, verum corpus,
uetafdiiew, transmutari und so viele andere, begegnet man iiber-
all, wo von der Eucharistie gesprochen wird. Aber immer iiber-
rascht uns auch die Freiheit, dass man von ,uvotixds @ayeiv’,
von ,spiritualis esca‘ spricht und Worte wie ,7dmog°, figura, imago
etc. fir die konsekrierten Gaben des Brotes und Weines nicht
scheut. Diese sogenannte spiritualistische Auffassung wird stets
betont, sobald die Viter befiirchten, dass ihre Horer oder Leser
in ihrer Einfalt oder in ihrem bequemen Aberglauben allzu sinn-
lich, zu fleischlich von diesem heiligen Geheimnis denken und dar-
an geniessen konnten. Die Gefahr des Kapharnaitismus musste
wohl immer in einer heiligen Handlung nahe sein, wo solche ge-
wohnliche Elemente wie Brot und Wein im Mittelpunkt standen
und wo es sich um eine richtige Mahlzeit aus Essen und Trinken
handelte. Da musste davor gewarnt werden, dass das Fleisch zu
nichts niitzt und nur der Geist lebendig macht, dass nicht der
blosse Genuss schon heilbringend ist, sondern dass alles von der
Gesinnung abhingt, von dem Geist, womit man die Gaben ent-
gegennimmt. Wer die Viter liest, spiirt deutlich, dass sie selten als
gelehrte Theologen, sondern an erster Stelle als weise Seelenhirten
zu schreiben wiinschen. Dass iibrigens in ihrer Schreibart kein

1) Siehe I. K.Z. 1947: S. 1 ff.; 1950: S. 156.



— 261 —

mnnerlicher Gegensatz vorliegt, beweist schon die Tatsache, dass
wiederholt derselbe Schriftsteller sich nach beiden Seiten hin aus-
driickt. Und dabei ist zu bedenken, dass Begriffe wie ,mystice"
und ,spiritualiter nie eine geringere Realitit bedeuten, sondern
gerade alle irdische Erscheinung zu einer hoheren, tieferen, wesent-
lich-wirklichen Realitéit zu erheben beabsichtigten. Die wirkliche
Einheit der patristischen Gedanken liegt darin, dass man die
,signa’ als ,vera signa‘ betrachtete, als Zeichen, welche Sein und
Geben, was sie ,be ‘zeichnen, mit andern Worten, dass die conse-
cratio die communio zu einem wahren und wirklichen, zu einem
wesentlichen und realen Teilnehmen am Kreuzesopfer Christi macht.

In der ganzen patristischen Zeit begegnet man nie ausgespro-
chenen Gegensiatzen bei den Scriptores iiber die eucharistische
Lehre, nie hort man von einer Héiresie sprechen, nie sieht man
Autoren auf diesem Gebiete miteinander im Streit. Erst die An-
sichten des Paschasius Radbertus riefen Widerspruch hervor. Er
war Abt von Corbie in Frankreich und lebte in der ersten Hilfte
des 9. Sakulums, in einer Zeit, die man manchmal theologielos
genannt hat und die jedenfalls in Westeuropa einen ganz anderen
Charakter trug als die ersten 6 Jahrhunderte unseres Zeitalters.
Die Karolingische Zeit brachte dem Christentum den germanischen
Geist. Das Denken war noch ungeordnet, und der christliche Glaube
hatte sich noch nicht vom alten Heidentum befreit. Demzufolge
reichten sich Glauben und Aberglauben willig die Hand. Die Buss-
praxis hatte das Siindenbewusstsein verschirft, und damit ging
das Bediirfnis nach einem sichtbaren Tilgungsopfer Hand in Hand.
Die Zeit der Sakramentswunder beginnt, und ein religioser Mate-
rialismus fingt an, das gottesdienstliche Leben zu iiberwuchern.
Es lidsst sich verstehen, dass einfaches theologisches Denken sich
verfithren lassen konnte, dieser massiven Religiositit entgegenzu-
kommen, und wie sehr man auch Paschasius Radbertus gerecht
werden soll, es ldsst sich nicht leugnen, dass manche seiner Aus-
drucksweisen eine Vergroberung der eucharistischen Vorstellungen
veranlasst haben. Dennoch muss man gestehen, dass er in seinem
«Liber de corpore et sanguine Domini» beweist, dass er die Theo-
logie der Viiter gekannt und sich bemiiht hat, innerhalb der Grenzen
dieser Theologie zu bleiben. Er spricht vom ,mysticum corpus’ und
von einem ,mystice consecrari’ und ,mystice immolari‘, von
Gaben, die «spiritualiter accipienda sunt» und nicht «carnaliter».
Wenn er die Begriffe ,vere’ und ,mystice’ miteinander zu ver-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1950. 19



— 262 —

sohnen versucht, driickt er sich gewiss ganz augustinisch aus,
indem er sagt: «quia mysticum est sacramentum, nec figuram
illud negare possumus; sed si figura est, querendum, quomodo
veritas esse possit. Omnis enim figura alicuius rei figura est et
semper refertur ad eam, ut sit res vera, cuitus figura est.» Er will
also sagen, dass die Sinnesorgane nur die ,figura‘ wahrnehmen,
indem der Glaube die ,veritas® erfasst, den wahren Leib empfiingt.
Diese veritas ist ein Werk des allmichtigen Gottes, sie ist eine
,creatio’, eine Schépfung, wodurch Er Fleisch und Blut ,operatur"
durch die ,Substanz‘ panis et vini. Er fasst die Lehre folgender-
massen zusammen: «substantia panis et vini in Christi carnem et
sanguinem efficaciter interius commutatur, ita ut deinceps post
consecrationem Christi iam vera Christi caro et sanguinis veraciter
credatur», welche Worte sich gewiss richtig verstehen lassen und
wobei im Wort ,substantia® noch gar kein philosophischer Begriff
gesehen zu werden braucht. Auch wenn er weiter sagt, dass «corpus
et sanguis Christi» in der Eucharistie dieselben sind, welche im
Schoss der Magd geboren, durch die Soldaten gegeisselt worden
sind, am Kreuze gelitten haben und aus dem Grabe auferstanden
sind, ldsst auch dies sich im Geiste seiner ganzen Vorstellung
richtig verstehen, aber Tatsache ist, dass er die von alters her ge-
glaubte Identitit Christi in der Eucharistie zu einer mehr oder
weniger materiell-korperlichen und numerischen Einheit forcierte,
was spiteren materialistischen Irrlehren den Weg ebnete. Und
dies wurde noch verhingnisvoller, weil er diese Art ,veritas‘ mit
vielen Hostien- und Blutwundern «beweist».

Paschasius Radbertus wurde dann auch von unverdichtigen
Zeugen, wie Rabanus Mawrus und Ratramnus scharf bekampft, die
hier die Gefahr des alten Kapharnaitismus (Anthropophagismus,
Sterkoranismus) erblickten. Rabanus Maurus bezeichnet die Mei-
nung, dass in der Eucharistie der aus Maria geborene Leib ge-
gessen werde, als «unerhort» und ist iiber diese gefihrliche Neuig-
keit sehr entrustet. Er, Ratramnus und andere wollen am aller-
wenigsten die Einheit in der Gegenwart Christi leugnen, als ob
Christus zwei oder mehrere Leiber gehabt hitte, aber er fithrt aus,
dass bei dieser Einheit oder Identitit doch immer die «Setnsweise»,
die Offenbarungsform, verschieden ist; es soll tatsichlich ein Unter-
schied zwischen dem historischen und dem sakramentalen Christus
da sein, «non quidem, quod absit, naturaliter, sed specialiter aliud
esse corpus Domini, quod ex substantia panis ac vini pro mundi



— 263 —

vita quotidie... consecratur, quod a sacerdote. .. offertur. et
aliud specialiter corpus Christi, quod natum est de Maria virgine,
in quod istud transfertur, et aliud specialiter corpus Christi, sanctam
scilicet ecclesiam, qui corpus Christi sumus» (Ep. 3 ad Egilonem, 3).
Also. der Natur nach ist eine Identitiit da, nicht der Erscheinungs-
form nach. Dies letztere gibt gerade dem kapharnaitischen Ge-
danken Raum und enthilt die Gefahr, dass der ganze eucharistische
Gedanke materialisiert wird, das eucharistische Opfer als eine tig-
liche Wiederholung des Kreuzesopfers betrachtet und die Kom-
munion als etwas Nebensichliches angesehen wird. — Deshalb
muss man sagen, dass Paschasius Radbertus zwar nicht die Ab-
sicht hatte, eine materialistische Auffassung zu lehren. sondern
dass er doch die herkémmlichen Begriffe und Ausdrucksweisen
unklar und verworren brauchte. Indem seine Gegner mit Recht
sagen. dass der Leib und das Blut Christi in der Eucharistie anders
geartet sind, in einer anderen Weise gegenwirtig sind als am
Kreuze. beharrt er auf dem Leibe Christi selber, dass numerisch
einer und deshalb identisch ist. Da in Wirklichkeit kein Wider-
spruch erhoben oder notig wurde, versagte die Terminologie und
ermoglichte manche wesentlichere Differenzen.

Berengar

Es ist begreiflich. dass die stark realistischen Aussagen des
Paschasius gerade dem volkstiimlichen Denken und der auf das
Sinnfillige gerichteten Frommigkeit entgegenkamen. Es war die
Theorie, die der Praxis folgte und sie bestitigte. Zwei Jahrhunderte
spiter wiire ein Paschasius keine Ausnahme mehr gewesen. In der
zweiten Hilfte des 11. Jahrhunderts ist Berengar von Tours als
Vertreter einer spiritualistischen Auffassung schon in der Minder-
heit und zur Verteidigung gezwungen; er findet eine «neue Tradi-
tion» vor sich, die schon kirchliche Autoritat erworben hat. Er
kennt die Schriften des Paschasius und erklart ihn fiir einen
«ineptus monachus», was beweist, dass Paschasius einseitig nur
in stark realistischem Sinne verstanden wurde und seine Auf-
fassungen tatsichlich die neue Theorie fiir die neue Praxis ge-
worden waren. Berengar behauptet, die alte Auffassung der Kirchen-
viter, vor allem Augustins. zu vertreten., und lehrt. dass durch die
Konsekration Brot und Wein zwar Leib und Blut Christi werden.
aber «substantialiter» bleiben, was sie waren. Zu ihrem substan-



— 264 —

tiellen — d. h. materiellen — Inhalt kommt ein geistlicher Inhalt
hinzu, sie werden «sacramentum corporis et sanguinis Christi», sie
«significant» Leib und Blut und sind also ,similitudo, signum,
figura, pignus‘ dieses Leibes und Blutes. Nichtsdestoweniger ist
dieser neue, geistliche oder sakramentale Inhalt nicht weniger
real, aber er hebt die Realitit des Brotes und des Weines nicht
auf. Wenn, sagt er, Brot und Wein der Leib und das Blut Christi
sind, geht daraus hervor, dass die ersten zwei noch fortbestehen
miissen, damit sie die letzten zwel sein kénnen. So sind beide
wirklich, die irdische ,species‘ und der durch die Konsekration
hervorgerufene sakramentale Inhalt, die ,res sacramenti‘, welch
letztere aber nicht ,in manum°® oder ,in os‘ kommt, «sed in cogni-
tionem», denn sie wird durch den Geist, ,spiritualiter‘ empfangen,
im Glauben, so dass nur die ,credentes‘ diese ,res sacramenti‘ er-
halten. Daraus erhellt, dass es sich bei Berengar vor allem noch
um die ,vera communio‘, um wirkliche, personliche Gemeinschaft
mit Christo handelt, welche der Konsekration ihren eigentlichen
Sinn und ihren Zweck verleiht. — Die neuen Gedanken waren
aber schon zu weit fortgeschritten, als dass Berengar noch solche
,alte Auffassungen‘ vortragen konnte, ohne ketzerisch zu sein.
Im Jahre 1059 musste er in Rom eine Formel unterschreiben,
welche beweist, zu welch einer Schroffheit die neue Religiositit
die Theologie schon getrieben hatte; er musste erkliren: «panem
et vinum. . . post consecrationem non solum sacramentum — dieses
Wort wird in dieser Zeit noch immer in seinem alten breiten Sinne
von ,signum sacrum‘ gebraucht —, sed etiam verum corpus et
sanguinem Domini nostri Jesu Christi esse et sensualiter, non solum
wn sacramento sed in veritate manibus sacerdotium tractari et frange
et fidelitum dentibus attert.» Damit waren seine ,epistula ad Adel-
mannum ‘ und sein ,liber de sacra coena’, welchen er gegen seinen
Gegner Lanfranc schrieb, verdammt. Zwar hat er seine Lehre,
in Frankreich zuriickgekehrt, aufs neue verteidigt, vor allem auch,
weil Papst Gregor VII. ihm personlich zugetan war, aber schliess-
lich war auch dieser, um seines eigenen Ansehens willen, gezwungen,
im Jahre 1079 Berengar zum Widerruf seiner Lehre aufzufordern.
Berengar musste unterschreiben und bekennen «...panem et
vinum, quae ponuntur in altari, per mysterium sacrae orationis
et verba nostri Redemptoris substantialiter converti in veram et
propriam ac vivificatricem carnem et sanguinem Jesu Christi
Domini nostri et post consecrationem esse verum Christi corpus,



— 2656 —

quod natum est de Virgine et quod pro salute mundi oblatum in
cruce pependit, et quod sedet ad dexteram Patris, et verum
sanguinem Christi, qui de latere eius effusus est, non tantum per
signum et virtutem sacramenti, sed in proprietate naturae et veritate
substantiae.» Zwar war in dieser Formel die Schroffheit von 1059
etwas gemildert, aber die materielle Auffassung ist geblieben, das
Wort ,substantia‘ hat einen dogmatischen Inhalt erhalten wie nie
vorher, und so wurden diese beiden Formulierungen fiir die Lehre
der Eucharistie entscheidend.

Die Transsubstantiationslehre

Dieser Entscheid bedeutete allererst, dass jede abweichende
Meinung, méchte sie sich auch in alt-traditionellen Worten aus-
driicken, als hiretisch bezeichnet wurde. Das zweite war, dass die
aufkommende scholastische Wissenschaft sich daranmachte, die
neue Lehre zu begriinden, und dies rief eine Anzahl Fragen hervor.
Die Tatsache der Wandlung der Elemente stand nunmehr fest,
jetzt war es Aufgabe der Wissenschaft, die Frage nach dem «wie»
zum Gegenstand der thematischen Behandlung zu stellen. Wie
kénnen die Elemente noch als Brot und Wein angesehen werden,
wenn sie «verwandelt» sind ? Wo bleibt die «verwandelte» Sub-
stanz dieser Elemente ? Wann, wodurch und durch wessen Macht
geschieht diese Verwandlung ? Wird der irdische Leib Christi wirk-
lich entzweigebrochen ? und empfingt man nur einen Teil dieses
Leibes ? Wie kann dieser Leib tberall gegenwértig sein und wie
kann er immer geniigen, wenn er zerstiickelt wird ? Was empfingt
der Siinder und der Gottlose ? und was geschieht, wenn Tiere die
hl. Hostie verschlingen ? Welches ist die Macht des Priesters, und
was bleibt den Laien als Recht und Anteil ? Wo liegt weiter der
Schwerpunkt, in der Konsekration oder in der Kommunion, im
Opfer oder im Mahle? Welches ist die Bedeutung der Messe ?
Alle diese Fragen, sowohl die vollkommen unwichtigen wie die
dusserst wichtigen, haben die Scholastik einige Jahrhunderte lang
beschiiftigt; indessen geniigt hier fiir uns das, was man unter die
«Transsubstantiationslehre» zusammengefasst hat.

Das Wort ,substantia‘ steht endgiiltig im Mittelpunkt der
Betrachtung. Die Philosophie, die ancilla theologiae, wird deren
Meisterin. Nominalismus und Realismus, die Lehre der Universalia
und Akzidentia, werden die geschmeidigen Instrumente und



— 266 —

Waffen, die bessere Dienste als Bibelwort und Viterzeugnis leisten
kénnen. Noch war das Wort ,transsubstantiatio‘ nicht gebraucht,
aber die Sache ist schon da. Hugo v. St. Victor formuliert: «per
verba santificationis vera panis et vera vini substantia in verum
corpus et sanguinem convertitur, sola specie panis et vini remanente,
substantia in substantiam transeunte»; die Spezies, die dusseren Er-
scheinungsformen bleiben, aber die Substanz, das , Wesen * des einen
geht in das des andern iiber. Der Ausdruck ,transsubstantiatio
scheint aus der zweiten Hilfte des 12. Jahrhunderts zu stammen,
aber es steht nicht fest, wer ihn zuerst gebraucht hat; das Verb
kennen wir aus der Erklirung der unter Innozenz III., im Jahre
1215 abgehaltenen 4. Lateransynode, welche das Dogma bestimmt
mit den Worten: «ipse sacerdos est sacrificium Jesus Christus,
cuius corpus et sanguis in sacramento altaris sub speciebus panis
et vini veraciter continentur, transsubstantiatis pane in corpus
et vino in sanguinem potestate divina... Et hoc utique sacra-
mentum nemo potest conficere nisi sacerdos, qui rite fuerit ordi-
natus.» Im selben Jahrhundert hat dann Thomas von Aquin die
Lehre wissenschaftlich vollstindig ausgearbeitet (Summa Theol.
III. qu. 73-83), und dabei ist das Verhdngnisvolle nicht zuerst diese
Lehre selbst, sondern die Tatsache, dass jede andere Lehre oder Auf-
fassung, moéchte sie auch noch so stark die Realprisenz betonen,
damit als mit der Kirchenlehre im Widerspruch abgewiesen wire.
Die ,virtus consecrativa‘, lehrt Thomas, besteht nicht allein in
den Konsekrationsworten, sondern auch in der Macht des Priesters,
«in potestate sacerdoti tradita in sua consecratione et ordinatione».
Gegeniiber der daraus folgenden Ansicht, dass der Priester die
alleinige Macht hat, Gott aus dem Himmel herabzubefehlen,
verteidigen die Franziskaner mit Duns Scotus eine concomitantia
der Wirksamkeit Gottes mit den Worten des Priesters. Aber all-
gemein steht fest, dass das Sakrament nicht erst ,in usu‘, beim
Empfang, gegenwirtig ist, sondern ,in consecratione materiae‘, denn
«incipit esse sacramentum in termino prolationis verborum», und
die «conversio est subito et in instanti». Das Ergebnis ist dann die
,transsubstantiatio®, d.h. «substantia corporis Christi vere et
realiter continetur sub specie panis», und die Beweisfiihrung beruht
dann, abgesehen vom Herbeibringen allerhand Sakramentsmirakel,
auf der Unterscheidung von ,Substanz‘ und ,Akzidens‘’ oder
,species‘, ganz nach der aristotelischen Gedankenwelt. Thomas
lehnt die Radbertsche Lehre einer neuen ,creatio‘ ab, denn der



— 267 —

Leib Christi, der ja da ist, kann nicht noch einmal erschaffen
werden; er spricht von einer ,transsubstantiatio (re)productiva‘,
ein schwer zu verstehender Notausdruck. Thomas begreift auch,
dass die Brot- und Weinsubstanzen nicht vernichtet werden
konnen, er lehnt eine ,annihilatio‘ ab; aber wenn er dem Dilemma
der Frage, wo bleiben denn die Substanzen, ausweichen will mit der
Losung, dass sie «verwandelt» werden, so bleibt diese Losung
ebenso leer wie unbegreiflich. Als Duns Scotus u.a. dagegen
sprechen von einer ,transsubstantiatio adductiva‘, wobei das ,hic
esse’ des Brotes ersetzt wird durch das ,hic esse‘ des Corpus
Christi, ldsst sich dies ebensowenig verstehen; indessen ist diese
letztere «Erklirung» eine Modifikation der Lehre der ,impanatio®,
die von einigen vertreten wurde, wonach das corpus im Brote
gegenwirtig ist, und der Lehre der ,consubstantiatio’, laut welcher
beide Substanzen nebeneinander prisent seien.

Die Logik musste aber weiterfithren. Die Substanz des Leibes
und Blutes kann doch nicht von der Seele und von der Gottheit
Christi gelost werden; also sind auch diese gegenwiirtig, und zwar
auch wirklich, real, nicht nur in geistiger Weise, «non ex vi sacra-
mentali, sed ex reali concomitantia». Und hier findet dann auch die
Frage nach der Zerstiickelung des corpus ihre Antwort und Loésung.
Durch die concomitantia der Seele und der Gottheit Christi mit
seinem Leib und Blut ist sowohl im Brote als im Wein der ganze
Christus gegenwirtig, «sub utraque specie totus Christus indivisus
est, scil. corpus et anima et deus.» Ja, es folgt logisch daraus, dass
Christus in jedem Partikel vollkommen ,praesens‘ ist, sei es ein
Partikel des Brotes oder ein Tropfen Wein; und deshalb geniigt eine
species zum vollwertigen Empfang und ist fiir die Kommunion
der Laien der Kelch nicht nétig; fiir seine Vollstdndigkeit und
Integritit fordert das Messopfer nur die ,communio sub utraque’
des Priesters. Wie sehr diese Gedanken dem Thomas am Herzen
liegen, hért man in der von ihm verfassten Sequenz des Frohn-
leichnamsfestes. « Dogma datur christianis, quod in carnem transit
panis, et vinum in sanguinem.» «Sub diversis speciebus, signis
tantum, et non rebus, latent res eximiae.» «Caro cibus, sanguis
potus: manet tamen Christus totus sub utraque specie.» «A sumente
non concisus, non confractus, non divisus, integer accipitur.»
«Sumit unus, sumunt mille: quantum isti, tantum ille: nec sumptus
consumitur.» «Fracto demum Sacramentum, ne vacilles, sed me-
mento, tantum esse sub fragmento, quantum toto tegitur.» «Nulla



— 268 —

rei sit scissura: signi tantum sit fractura: qua mnec status, nec
statura signati minuitur.» Die ganze geldufige Terminologie ist
in der einfachen Poesie des ,Lauda Sion‘ in einer Weise verwertet,
die das Dogma fiir jedermann zuginglich machte. — Fiir die Logik
blieb aber die Frage, wie die species, die Akzidentien des Brotes
und des Weines, ohne ihre Substanz weiter bestehen konnten. Es
gab fiir diese Frage keine Antwort, man konnte es nur ein zweites
Wunder nennen. Wenn der Glaube dieses Wunder akzeptierte,
schloss die Logik weiter, dass die Gegenwart Christi fortdauerte,
so lange die ,species‘ weiter besteht. Zugleich folgte aus dieser an
dem Fortbestehen der ,species‘ gebundene Gegenwart Christi, dass
auch der Ungldubige Christum empfingt, jedoch nur «essentia,
non salubri efficientia; quantum ad substantiam et non vere quan-
tum ad effectus gratiae»; der Empfang ist dann nur eine «comestio
corporalis», keine «comestio spiritualis»; die dussere ,species‘ wird
von den Gottlosen genossen, die innere lebendigmachende Kraft
wird ihnen vorenthalten. Deshalb singt auch im ,Lauda Sion°‘:
«Sumunt boni, sumunt mali: sorte tamen inaequali, vitae vel
interitus.» « Mors est malis, vita bonis: vide paris sumptionis, quam
sit dispar exitus.» Man sieht, dass Thomas, wie weit seine Theologie
sich hier von der des Augustins auch unterscheidet, doch die scharfe
Unterscheidung zwischen dem , visibile signum ‘ und der ,res sacra-
menti‘ kennt. — Auch die Frage, wie Leib und Blut Christi zu
gleicher Zeit an vielen Stellen sein konnten, die Frage der ,multi-
locatio‘ oder ,ubiquitas‘ konnte auch der grosste Scharfsinn nicht
\osen. Thomas versucht jeden Gedanken der Dimension und der
Qualitdt fernzuhalten und definiert, mehr spitzfindig als denkbar
und vorstellbar, dass «corpus Christi est in hoc sacramento per
modum substantiae et non per modum quantitatis»; das wiirde
Augustin nie geschrieben haben.

Der Opfercharakter

Die Transubstantiationstheorie hat den Gedanken der alten
Kirche, dass Christus selbst gegenwiirtig erscheint, umgekehrt und
ldsst den Priester von neuem Christum erschaffen oder jedenfalls
ihn aus dem Himmel auf die Erde herabgebieten. Dadurch aber
erhilt der Opfercharakter einen neuen Inhalt. Der nach der Sub-
stanz prisente Leib und das Blut werden durch den Priester ge-
opfert, wie einst Christus sich selbst am Kreuze opferte. Petrus



— 269 —

Lombardus lehrt (Lib. Sent. IV, 12:7) noch ganz terminologisch
richtig, er bezeichnet die Messe als Opfer, diese Gedichtnisfeier
(memoria) ist die «repraesentatio veri sacrificii facti in cruce, et
semel Christus mortuus est in cruce, ibique immolatus in seme-
tipso; quotidie autem immolatur in sacramento, quia in sacramento
recordatio, quod factum est semel.» Also ist die Messe deshalb ein
Opfer, weil es die ,recordatio’, das Gedichtnis, d. h. die ,repraesen-
tatio‘, die Vergegenwirtigung, die Wiederprisentmachung des-
jenigen Opfers ist, das fiir einmal am Kreuze von Christo selber
dargebracht wurde. So erklirt auch noch Innozenz III.: «quotidie
mortis Christi memoria renovatur», und sagt auch Thomas, dem
Wortlaut nach richtig, «in hoc sacramento repraesentatur passio
Christi, qua Christus obtulit se hostiam Deo»; es ist eine «imago
quaedam repraesentativa passionis Christi, quae est vera eius im-
molatio»; aber der Transsubstantiationsgedanke machte Mess-
opfer und Kreuzesopfer mehr als nur identisch, das erste wurde
eine Wiederholung des zweiten. So lehrt denn auch Gabriel Biel,
der «letzte Scholastiker» im 15. Jahrhundert, «licet (semel) oblatus
est Christus in cruce. .., offertur tamen idem in altari quotidie
velatus in panis vinique specie...; et ideo... vere sacrificium
dicitur, quia idem in eucharistia offertur qui in cruce immolatus
est.» Damit wurde das Opfer der Messe wichtiger als die Kom-
munion; zwar ist die letzte heilsam, sie fordert Vorbereitung, sie ver-
wandelt die ,attritio in , contritio’, sie vergibt die ,culpae veniales®,
aber sie ist nicht das Wichtigste in der Messe, welche gerade als
Opfer von gleicher Kraft ist wie das Kreuzesopfer und, abgesehen
von der Kommunion, als Opfer an sich eine Frucht tragt «pro
vivis et mortuis». Wie die Transsubstantiationslehre die Verehrung
der sakramentalen species in neue Formen hervorrief und steigerte,
so veranlasste die Lehre des das Kreuzesopfer immer wiederholende
Messopfer die zahllosen «intentiones», welche mit der Messe ver-
bunden wurden. Beide, Transsubstantiations- und Wiederholungs-
lehre, erweiterten die Kluft zwischen Priester und Volk, steigerten
die Gewalt des Priesters bis ins Schopferische, entzogen den
Laien den Kelch und machten den Kommunionsempfang, im Ver-
gleich mit dem altkirchlichen Gebrauch, zu einer Seltenheit, zu
etwas Nebensidchlichem etwas Dazukommendem, das auch, wenn
sogar nicht schicklicher, ausserhalb der Messe stattfinden konnte.
Indessen soll gesagt werden, dass die Scholastik sich fast aus-
schliesslich mit den Transsubstantiationsfragen beschiftigte und



— 270 —

nur wenig mit der Lehre des Sacrificiums; in letzterer Hinsicht
gab es mehr eine fortwihrend krasser entartende Messpraxis als
eine darauf beziigliche Messopferlehre. Die verschiedenen Mess-
opfertheorien gehdéren der nachtridentinischen Zeit an. — In
der Spatscholastik findet die Transsubstantiationslehre auch bei
mehreren doctores Bedenken und Ablehnung; bekannt ist, dass
Occam u. a. mit ihrer Erneuerung der Gedanken von der ,con-
substantiatio‘ und der Ubiquitat grossen Einfluss auf Luther aus-
geiibt haben.

Das Trienter Konzil des 16. Jahrhunderts, das im allgemeinen
die scholastischen Schulstreitfragen #ngstlich meidet und seine
Anathemen gegen die Reformation richtet, dekretiert dennoch aus-
driicklich die scholastische Transsubstantiationslehre (Sessio XIII).
Es sagt in cp. 4 «per consecrationem panis et vini conversionem
fieri totius substantiae panis in substantiam corporis Christi. .. et
totius substantiae vini in substantiam sanguinis eius. Quae con-
versio convenienter et proprie a sancta catholica Kcclesia trans-
substantiatio est appellata» (vgl. can. 2), und definiert dann weiter
die iibliche scholastische Lehre. Erst in der 21. Sitzung handelt
es ,de communione‘ und in der 22. ,de sacrificio missae‘, wo es in
can. 1 die reformatorische Meinung verdammt, laut welcher die
Messe kein «eigentliches Opfer» ist als nur insoweit uns da «Christum
ad manducandum» gegeben wird, und es in cap. 1, richtig und sehr
vorsichtig, lehrt, dass Christus im letzten Abendmahl ein ,sacri-
ficium* gab, durch welches das fiir einmal auf blutiger Weise am
Kreuze dargebrachte «repraesentaretur» vergegenwéirtigt werden
soll und dessen Gedéchtnis, «eiusque memoria», fiir immer bleiben
werde, und dessen heilbringende Kraft zur Vergebung unserer
tdglich begangenen Siinden uns zugewandt werde, «applicaretur».
Man kann wohl sagen, dass man dieser richtigen Terminologie
(repraesentatio, memoria, applicatio) hier zum letzten Mal begegnet.

II1. Die reformatorische Abendmahlslehre

Die Ablass- und Messopferpraxis war der Ausgangspunkt des
Auftretens und des Einspruchs Luthers. Dass die Kirche krank war
«in capite et membris», war ungezweifelt. Dies war nicht allein
durch diese Praxis verschuldet, aber sicher ist, dass die materiali-
stische Transsubstantiationslehre zusammen mit der Lehre vom
Messopfer als einer fortwihrend wiederholte Erneuerung des



— 271 —

Kreuzesopfers, verbunden mit der Lehre von den Verdiensten
jeder absonderlichen Messe, viel dazu beitrugen und vom wirklich
frommen Geist am peinlichsten empfunden wurden. Den Laien
war der Kelch entzogen, der Empfang der Kommunion war selten
— «ad minus in Pascha», 1V. Lateranum, cp. 21 —, war sie ja
doch fiir den «effectus sacrificii» nicht nétig; die Sakraments-
verehrung wurde in der Form von Expositionen, circumgestationes
(Fronleichnamsfest) immer mehr gesteigert, Wunderglaube und
allerhand Aberglauben wucherten iippig, indem die hl. Hostie fiir
alle denkbaren «Segnungen» missbraucht wurde. Dazu trat als
logische Folge die Erhéhung der Stellung des Priesters, also eine
Verschirfung der hierarchischen Verhiltnisse und die Zurtck-
setzung des Laienstandes, indem auch in all diesem noch ein neuer
Beweggrund fiir die Aufrechterhaltung der liturgischen lateinischen
Sprache gefunden wurde.

Schon mehrere Scholastiker hatten sich diesen KEkzessen
widersetzt und die Transsubstantiationslehre kritisiert. Am schérf-
sten vielleicht geschah dies vom englischen Priester Joh. von
Wacliff (T 1384), der gerade die Moglichkeit verneinte, dass Gott
in einer Hostie konsekriert und geopfert werden konnte. Das
,Zeichen® bleibt ein «nudum naturale», es erhélt nur ein «super-
additum sacramentale», es wird keine andere Substanz und nimmt
auch keine andere Substanz dabei auf; es empfingt nur eine
besondere Qualitdt, d.h. «facit praesentiam corporis Christi»,
welche Gegenwart aber «virtualiter est et in signo, non corpus
Christi ut est in coelo»; deshalb wird es vom Gldubigen nicht
«corporaliter sed spiritualiter» gegessen. Im folgenden Jahrhundert
wird diese Lehre auch von den Hussiten verteidigt, obwohl Hus
selber wahrscheinlich nicht so weit ging.

Trotz aller Kritik an der Messepraxis wollte Luther doch die
Messe als Abendmahlsfeier beibehalten, jedoch geldost von jedem
Opfergedanken. Er weist die Transsubstantiationslehre mit den
schirfsten Worten ab, aber lehrt ausdriicklich eine wirkliche
«praesentia corporis et sanguinis». Gerade der symbolischen Auf-
fassung Zwinglis gegeniiber betont er mit dem grossten Nachdruck
das «rodtd otv», das ,hoc est® der Einsetzungsworte und bekennt
sich zu der Realprisenz. Mit mehreren Scholastikern, von denen
er manches gelernt hatte, hiilt er am Fortbestehen der Substanzen
des Brotes und Weines fest und lehrt also eine ,consubstantiatio,
bei welcher Leib und Blut Christi sub, cum et in (unter, mit und in)



— 272 —

pane et vino anwesend sind, in einer Union, welche die beiden
Substanzen vereinigt wie Feuer und Eisen (ferrum ignitum), so
dass «der verherrliche Leib Christi auf diese Weise in jedem Teil
der Brotsubstanz gegenwiirtig sein kann». Dies ist deshalb méglich,
weil Christus «sedet ad dextram Patris», was bedeutet: er besitzt
die Allmacht und ist allwirksam und allgegenwirtig — die Lehre
der Ubiquitdit —, und fiir uns ist er dort, wo er ausdriicklich sagt,
dass er fiir uns dort ist, «todrd doTiv», «dieses ist» dort also essen
und trinken wir Ihn wirklich, sogar die Unwiirdigen und die Un-
gliubigen, sei es denn zu ihrem Verderben. Durch dieses Essen
und Trinken «im Glauben» eignet man sich die Siindenvergebung
an, von welcher Gott uns im Leibe und Blute Christi das Unter-
pfand gibt. ,Realis praesentia‘ und ,realis communio‘ also, und
zwar in der Form der ,consubstantiatio‘ oder ,impanatio‘, sind die
Kennzeichen der lutherischen Lehre, welche auch die Anbetung
der Hostie abweist, weil sie keine dauernde Gegenwart ausserhalb
der Abendmahlsfeier annimmt.

Zwingly lehrt viel mehr rationalistisch. «In eucharistia nihil
aliud est quam commemoratio», das «Nachtmahl» ist nur Geddchtnis-
mahl. Brot und Wein sind ,Zeichen®, «hoc poculum est symbolum
aut significabit vobis sanguinem illum meum pro vobis effusumy.
Das ,éo1{‘ — «dieses #st» — hat nur den Sinn von «significat», «es
bedeutet». Christus ist also nicht «per essentiam et realiter» gegen-
wirtig, sondern «contemplatione fidei», denn nur «durch den
Glauben» eignet der Mensch sich die Gnade des Heils an. Auf
Grund von Joh. 6 lehrt er, dass in Christo glauben sein Fleisch
essen ist, und zwar besonders: glauben in seinem Tode um unsert-
willen. « Quomodo repraesentat panis corpus? Nimirum cum sic
editur, revocatur in memoriam, Christum corpus suum percutienti-
bus praebuisse pro nobis.» Also besteht die ganze Gegenwart des
Leibes nur darin, dass wir beim KEssen uns seinen Tod ins Ge-
déchtnis zuriickrufen und uns zu diesem Tod als einem KErlésungs-
tod fir uns im Glauben bekennen. Dies alles ist in Ubereinstim-
mung mit der schwachen Christologie Zwinglis, welche keine essen-
tielle Menschwerdung Gottes anerkennt; deshalb kann auch ein
Sakrament selber nichts als eigenen Inhalt enthalten; es kann nur
«Zeichen und Bekenntnis» sein. Indessen bleibt bei aller Schwach-
heit dieser Abendmahlslehre dies wichtig, dass Zwingli in dem
Gedanken des ,Gedédchtnismahles‘ den Zusammenhang zwischen
Abendmahl und Kreuzesopfer bewahrt hat.



— 273 —

Calvin nimmt seine Stellung zwischen Luthers Consubstantia-
tionslehre, welche eine substantielle und lokale Prisenz annimmt,
und der symbolischen Auffassung Zwinglis, welche jede Form der
praesentia ablehnt und fiir unméglich erklirt (weil Christus eben im
Himmel 1st) und den Hauptakzent auf die ethische Wirksamkeit,
auf die glaubige Handlung des Empfingers des Abendmahls legt.
Calvin nimmt (mit Luther) die Realitit der Gegenwart Christi
an, aber weist (mit Zwingli) die Lokalitdt ab. Leib und Blut Christi
sind im Himmel, kénnen deshalb nicht substantiell hier auf Erden
sein, aber sie konnen doch hier auf Erden Kraft ausiiben; diese
Kraftausiibung findet nach dem Wort Gottes im Abendmahl statt,
und diese Kraft wird durch den Glauben des Kommunikanten an-
geeignet. Also ist das Abendmahl eine ,communicatio’, eine Ver-
bindung, eine Vereinigung der Gliubigen mit ihrem Heiland, und
nicht nur — wie Zwingli meint — eine Erinnerung an die Ver-
gangenheit, d. h. an seinen Tod. So gewiss wie Brot und Wein
empfangen werden und den Korper nihren, ebenso gewiss werden
durch den Glauben Leib und Blut Christi empfangen und néhren
diese den glidubigen Kommunikanten. «Edimus corpus, sed spiri-
tualiter», sagt Calvin, und Zwingli nannte dies ein «monstrum
orationis». Calvin bestreitet die ,transsubstantiatio‘ und die ,con-
substantiatio® gleich scharf, aber er lisst jede Umschreibung
gelten, welche dazu dienen kann «ad exprimendam veram sub-
stantialemque corporis ac sanguinis Domini communicationem, quae
sub sacris Coenae symbolis fidelibus exhibetur». Also, keine ,realis
praesentia‘ nach scholastischer oder lutherischer Art, aber sehr be-
stimmt eine ,realis communio‘, denn Calvin will diese ,realis com-
munio‘, im Gegensatz mit Zwingli, gerade so ,wirklich® verstehen,
dass man Leib und Blut nicht «imaginatione dumtaxat aut mentis
intelligentia» — symbolisch und als Gedédchtnis — empfingt,
sondern dass man sie «re ipsa» geniesst «in alimentum vitae aeter-
nae». Calvin also glaubt an eine ,communio‘, an eine Mitteilung der
,virtus Christi‘, aber er glaubt nicht an das Maittel der Gnade, er
glaubt nicht an das Sakrament. Es ist vor allem seine Sakraments-
auffassung, die ihn leitet; das Sakrament gibt nichts, was nicht
schon im Worte und durch das Wort geschenkt wird; das Sakra-
ment ,obsignat‘, besiegelt dieses Geschenkte als signum und
Siegel. Da iiberdies Calvin immer vom ,verherrlichten® Christus
spricht, ist der Zusammenhang mit dem Kreuzesopfer abhanden
gekommen. Insoweit denn auch Calvin von einer Realprisenz



— 274 —

spricht, gilt diese nie den Zeichen, sondern der «vera communio
per fidem». Und tbrigens soll auch gesagt sein, dass seine Gedanken
bei langem nicht immer und nicht iiberall scharf und klar prézisiert
sind, wie auch die Mannigfaltigkeit der «Erklirungen» seiner
Nachfolger beweist.

Die Gegensitze in der Abendmahlslehre haben endgiiltig tiber
den Bruch zwischen den reformatorischen Kirchen entschieden.
Im Luthertum bleibt — soweit es nicht vom Calvinismus beein-
flusst wurde, was mancherseits der Fall gewesen ist — ein An-
lehnen am altkirchlichen Gedanken, sei es manchmal in schola-
stischer Formulierung. Die ,Confessio Augustana‘ von 1530 spricht
von der «Gegenwart des lebenden Christus» und sagt, dass im
Abendmahl Leib und Blut wahrhaftic und nach der Substanz
(vere et substantialiter) gegenwértig sind und den Empfangenden
ausgeteilt werden (vere adsint et distribuantur vescentibus). Ein
halbes Jahrhundert spiter lehrt die ,Formula Concordiae‘ sowohl
scholastisch als lutherisch fast in gleichen Worten, dass «corpus
et sanguis vere et substantialiter sint praesentia» und «quod una
cum pane et vino vere distribuantur atque sumantur». Die cal-
vinistischen Bekenntnisse dagegen, wie die , Confessio Helvetica‘, die
,Confessio Gallicana‘ und der Heidelberger Katechismus, weisen
sowohl Luther und Zwingli wie Rom ab, ohne aber deshalb selber
vollkommen miteinander iibereinzustimmen oder klar zu formu-
lieren. Sie machen den Eindruck, aus Furcht fiir den Zwinglischen
Rationalismus eine Art der ,praesentia‘ zu verteidigen, ohne dabei
die lutherischen Konsequenzen ziehen zu wollen; und von der
,Pfaffenmesse‘ weiss der Heidelberger Katechismus nicht viel
Freundliches zu sagen. Auch die spiteren Theologen des Calvinis-
mus sind weder einstimmig noch klar in ihren Aussagen. Indem
das Luthertum meistens sich selbst ziemlich gleich bleibt, dringt
in den Calvinismus vielerorts eine rationalistische Auffassung ein.
Die Sozinianen und Remonstranten symbolisieren das Abendmahl
als blosses Gedidchtnismahl, die Quéiker nennen es geradewegs
iberfliissig, was schliesslich die logische Konsequenz der sym-
bolischen Auffassung ist. Im allgemeinen kann man sagen, dass
nach der protestantischen Auffassung der Gliubige im Abend-
mahle Zeugnis gibt, dass er Christus als fiir sich gestorben annimmt,
aber damit wird das Abendmahl mehr eine Tat des Christen als
des Christus; andererseits gilt das Abendmahl als eine Handlung
der Kirche, die den Glauben an die Vergebung der Siinden und an



— 275 —

die Gemeinschaft mit Gott bestitigt und verstirkt. Bis auf den
heutigen Tag ist es schwer, eine Einstimmigkeit herauszufinden;
vielleicht kann man sagen, dass, obwohl es noch viele Theologen
gibt, die fiir das Abendmahl nur wenig Verstindnis haben, vieler-
seits doch ein grosseres und tieferes Verstindnis sich Bahn bricht;
es gibt gerade solche, denen man als katholischer Theologe in ihrer
Sakramentsauffassung und besonders in der des Abendmahles
die Hand reichen konnte, was unzweifelhaft dem Durchdringen von
altkirchlich-katholischen Gedanken in die O6kumenischen Ge-
dankenwelt zu verdanken ist.

IV. Weitere ,katholische' Entwicklung

Die Kirche von England geriet unter calvinistischen Einfluss,
aber die Oxford Movement seit 1830 hat diesem Einfluss einen Damm
entgegengesetzt, wodurch der Anglikanismus vielerorts den Weg
zum gesunden Katholizismus zurilickfand. Tatsache ist, dass die
Bewegung von Pusey u. a. ihr Geprige der ganzen anglikanischen
Kirche aufgedriickt hat. Die Realprisenz ist in dieser Kirche allge-
meine Bekenntnis, obwohl die Vorstellungen iiber das ,quomodo’
starke Verschiedenheit aufzeigen. Die 39 Artikel bekennen in
Art. 28, dass «the Lords Supper is a Sacrament of cur Redemption
by Christ’s death», und dass «to such as rightly, worthily, and
with faith, receive the same, the Bread which we break is a parta-
king of the Body of Christ...» Die Transsubstantiation wird ab-
gelehnt als im Widerspruch mit der HI. Schrift und als Quelle
von Aberglauben. Weiter heisst es: «The Body of Christ is given,
taken and eaten, in the Supper, only after an heavenly and spiritual
manner. And the mean whereBy the Body of Christ is received and
eaten in the Supper is Faith.» Art. 29 erkliart, dass die Siinder
und die Ungldubigen «allthough they do carnally and visibly
press with their teeth (as St. Augustine saith) the Sacrament of
the Body and Blood of Christ, yet in no wise are... partakers of
Christ, but rather, to their condemnation, do eat and drink the
sign or Sacrament of so great a thing». Art. 31 weist die romische
Messopferlehre ab, weil diese das Messopfer selbstdndig macht und
vom Kreuzesopfer gelost hat. The Order of the administration of
the Lord’s Supper or Holy Communion tré;',gt einen gut katholischen
Charakter: vor allem der heutige «alternative order» enthilt so-
wohl charakteristisch orientalische wie okzidentalische Grund-



— 276 —

zlige; der Zusammenhang mit dem Kreuzesopfer bleibt rein be-
wahrt, indem der Nachdruck auf der Kommunion liegt, wie man
auch heutzutage von der ,anglikanischen Messe‘ immer spricht
als von «Holy Communion Servicen.

Die Orthodoxe Kirche des Ostens, die lieber von ,mysteria’
als von ,sacramenta‘ spricht, hat aus der mittelalterlichen Schola-
stik des Westens den Ausdruck ,ustoveimois®, als ﬂbersetzung von
,transsubstantiatio* iibernommen, aber die scholastische Erklarung
dieses Begriffes ist nie Gemeingut ihrer Theologie geworden, indem
sie im Gegenteil die materialistische Form dieser Theorie ent-
schieden abweist. Die Eucharistie — oder «die heilige Liturgie» —
ist die dramatische Gedéchtnisfeier von Christus und seinem Er-
losungswerk, in welcher das Symbol Realitéit ist und das Reale
Symbol. «Hier sind Lehre und Erlebnis, Symbol und Wirklichkeit,
Geschichte (Menschwerdung) und Gegenwart (neue Erscheinung),
Gott und Mensch vereinigt.» Sie nennt die Eucharistie ein Opfer,
aber sie kennt keine ausschliesslich einzige Theorie dariiber; das
Wichtigste bleibt immer die ,realis praesentia‘, ohne nihere Er-
klirung iiber das ,wie, gleichwie auch die Patres dies lehrten
(Joh. Damasc.: ¢ ¥¢ tpdnoc dvefepvvnrog, modus vero investigari
prorsus nequit), und der Hohepunkt ist immer die Kommunion als
die mystische Gemeinschaft von Gott und Mensch. «Die Liturgie
ist symbolische Darstellung und Betrachtung des Lebens Christi
und des heiligen Dramas des Golgothaopfers. Sie ist aber zugleich
das erhabenste Geheimnis des immer neuen Wiederkommens
Christi zu den Seinigen und die wahre und innigste Vereinigung
mit ihnen» (St. Zankow, Das Orthodoxe Christentum des Ostens,
S. 104). In der Orthodoxen Kirche des Ostens ist der Sinn der
Eucharistie vollkommen rein bewahrt geblieben, ihre Theologie
zeigt eine merkwiirdige Schlichtheit und Zuriickhaltung gegen-
iiber dem tiberschwenglichen Reichtum ihrer Liturgie.

Die Vorsicht, womit das 7T'ridentinum ihre eucharistische
Lehre formulierte, war fiir den Catechismus Romanus nicht mehr
notig. So lehrt dieser, dass Christus uns ein sichtbares Opfer hinter-
lassen hat, in welchem das fiir einmal am Kreuze dargebrachte
blutige Opfer «erneuert» wird, «nobis visibile sacrificium reliquit,
quo cruentum illud, semel in cruce paulo post immolandum,
instauraretur, eiusque memoria usque in finem saeculi quotidie,
summa cum utilitate, ab ecclesia per universum orbem diffusa
coleretur». Seitdem beschiiftigt die rémische Theologie sich mit der



— 27T —

Frage nach der Identitit von Kreuzesopfer und Messopfer und
dem Unterschied zwischen beiden. Natiirlich lisst die Identitéit
sich nie ablehnen, ebensowenig wie die neutestamentliche Wahr-
heit, dass das Kreuzesopfer das einzige und vollig geniigende Opfer
fiir die Erlosung ist, aber das Driéngen, das Messopfer zu einem
eigenen, selbstdndigen Opfer zu erheben, wurde Anleitung dazu,
den, wenn auch nicht wesentlichen, so doch den akzidentellen
Unterschied zwischen beiden so stark wie mdglich zu betonen.
Als Unterschiede nennt man folgende: am Kreuze opfert Christus
sich selbst, in der Kucharistie tut es der Prister; das Kreuzesopfer
ist eine ,oblatio cruenta‘, das Messopfer ist eine unblutige Oblatio;
das Kreuzesopfer ist Erlosungsopfer, das Messopfer vermittelt die
Friichte jener. Jenes ist absolut, dieses relativ, durch jenes bedingt.
All das hatte den Erfolg, dass in der Praxis des kirchlichen Lebens
die Messe géinzlich auf sich selbst gestellt und fiir jeden Zweck
dienstbar gemacht wurde. Die Opferlehre iiberwucherte die Lehre
der Eucharistie als Mahl, die Konsekration siegte iiber die Kom-
munion. Seit dem 17. Jahrhundert sind viele Messopfertheorien
aufgestellt worden — tiiber welche die Dogmatiker wie Heinrich,
Scheeben, Bartmann u. a. uns ausfiithrlich belehren kénnen —,
von denen aber keine von der romischen Kirche dogmatisch be-
vorzugt worden ist, und die also Gegenstand der theologischen
Betrachtung bleiben.

Obwohl es gegenwirtig Stimmen in der roémischen Kirche
gibt, die ein besseres Verstindnis erkennen lassen, sind doch auch
in der KEnzyclica «Mediator Dei» Pius XII. vom 20. November
1947 «Uber die heilige Liturgie» keine neuen Gesichtspunkte zu
bemerken. Im 2. Teil des Rundschreibens, der besonders iiber den
eucharistischen Kult spricht, heisst es, dass Christus die Eucharistie
«per suos administros perpetuo in Kcclesia renovar: iubet». Zwar
ist — hier wird das Tridentinum zitiert — «die Opfergabe ein und
dieselbe und ist es derselbe, der jetzt durch den Dienst des Priesters
opfert und der sich selbst damals am Kreuze darbrachte, nur ist die
Weise des Opferns verschieden», aber diese Verschiedenheit ist
derart, dass die Feier der Eucharistie eine wahre Erneuerung des
Kreuzesopfers heissen soll, in der Christus «sich tédglich auf den
Altiren fiir unsere Erlosung opfert» (in altaribus cotidie sese offert
pro redemptione nostra). Bei dieser Auffassung bleiben alle oben
erwithnten Ansichten iiber die einzigartige Stellung des Priesters,
die missa privata — bei der jedenfalls ein Altardiener, der dem

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1950. 20



— 278 —

Priester dient und antwortet, anwesend sein soll, obwohl auch das
vom Priester ganz allein, ohne jede Anwesenheit von Gliubigen
gefeierte Opfer ein vollkommen giiltiges und wirksames Opfer ist —,
betreffend der Trennung von ,sacrificium‘ und ,communio‘ und
dergleichen, aufrecht bestehen.

Auf den Bonner Unionskonferenzen im Jahre 1874 waren
Altkatholiken, Orthodoxen und Anglikaner einig tiber den Glauben
an die Realprisenz und an die wahrhaftige Kommunion wie auch
iiber den Opfercharakter, welcher in folgenden Worten umschrieben
wurde. «Die Eucharistische Feier in der Kirche ist nicht die fort-
wihrende Wiederholung oder Erneuerung des Sithneopfers, welches
Christus ein fiir allemal am Kreuze dargebracht hat, aber der
Opfercharakter besteht darin, dass sie das bletbende Geddchtnis
desselben ist und eine auf Erden stattfindende Darstellung und
Vergegenwdirtigung jener einen Darbringung Christi fiir das Heil
der erlosten Menschheit, welche nach Hebr. 10:11, 12 fortwdihrend
vm Himmel von Christus geleistet wird, indem er jetzt in der Gegen-
wart Gottes fir uns erscheint (Hb. 9: 24). Indem dies der Charakter
der Kucharistie beziiglich des Opfers Christi ist, ist sie zugleich ein
geheiligtes Opfermahl, in welchem die den Leib und das Blut des
Herrn empfangenden Gliaubigen Gemeinschaft miteinander haben.»
Diese Worte hat die Bischofserklirung der altkatholischen Bischofe
(September 1889) iibernommen und damit als Lehre der Alt-
katholischen Kirche anerkannt.

(Fortsetzung folgt)
Utrecht. A. Rinkel




	Die heilige Eucharistie [Fortsetzung]

