
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 40 (1950)

Heft: 4

Artikel: Ist die leibliche Himmelfahrt Mariae ein katholisches Dogma?

Autor: Pfister, Paul F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 209

Ist die leibliche Himmelfahrt Mariae
ein katholisches Dogma?

Nachdem am 30. Oktober d. J. ein geheimes Konsistorium die
Absicht des Papstes gutgeheissen hat, hat Pius XII. als oberster
Hirte und Lehrer der römisch-katholischen Kirche am Allerheiligenfest

1950 vor der patriarchalischen Basilika auf dem Petersplatz
in Anwesenheit von 36 Kardinälen, 580 Bischöfen und Äbten,
500 weiteren Würdenträgern und 600 000 Gläubigen erklärt :

«Wir, die wir unser Pontifikat unter den besonderen Schutz
der Heiligen Jungfrau gestellt haben, erklären und definieren als
von Gott offenbartes Dogma, dass die unbefleckte Gottesmutter
und immerwährende Jungfrau Maria mit Seele und Leib in die
himmlische Herrlichkeit aufgenommen worden ist1).»

Diese Erklärung will nach der Absicht des Papstes als eine
unfehlbare alle Katholiken im Gewissen verpflichten. Als feierliche

Verkündung aber soll die darin ausgesprochene Wahrheit
als für unsere Zeit besonders heilsam ins Bewusstsein der Christenheit

erhoben werden. Dieser Stuhlspruch ist der erste seiner Art
seit der Unfehlbarkeitserklärung des Papstes vor 80 Jahren auf
dem vatikanischen Konzil. Inhaltlich handelt es sich um die

Dogmatisierung einer sogenannten dogmatischen Tatsache,
nicht um eine rein metaphysisch-religiöse Wirklichkeit.

Endlich wurde dieses Dogma erklärt, nicht, um ein angegriffenes

Glaubensgut zu schützen, vielmehr um eine dogmengeschichtliche

Entwicklung zum Abschluss zu bringen, nicht zuletzt, um
im Hl. Jahr 1950 einen Beitrag in der Wirrnis unserer Tage zu
leisten, damit die Menschheit in der Gestalt der vollerlösten Mutter
Christi das gottgewollte rechte Menschenbild in strahlender
Schönheit erkenne, das durch den Materialismus, Existentialismus,
Spiritualismus und atheistischen Humanismus bedroht ist.

Wohl vermutete man auf Grund spärlicher Nachrichten, im Hl. Jahr
werde das Dogma der Assumptio M. verkündet. Dennoch waren selbst viele

1) Nachtrag, siehe Seite 259.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1950. 15



— 210 —

römisch-katholische Kreise überrascht. Man hat es vielfach — vorab in den
deutschsprochenden Ländern — wegen der besonderen erkenntnistheo-
logischen Schwierigkeiten, in Rücksicht auf die ökumenischen Gespräche
und die Una-Sancta-Arbeit wie auch im Hinblick auf näherliogendo
Aufgaben besonders von dem jetzt regierenden Papst nicht erwartet. Die
Vorbereitungen waren in aller Stille getroffen worden. Zu einer weitere Kreise
erfassenden theologischen Aussprache in den theologischen Zeitschriften
ist es mit verschwindenden Ausnahmen nicht gekommen. Die Ähnlichkeit
dieses Vorgehens mit der (jberrasehungspolitik anderer totalitärer Systeme
ist hinsichtlich der letzten Entwicklungsphase auffallend.

Die Art der Verkündigung und die vorausgegangene Umfrage haben
ihr Vorbild in der Verkündigung der Immaculata Conceptio vom 8.
Dezember 1854. Sie zeigen, dass das Papsttum von seinen Prärogativen
Gebrauch macht und ein Konzil, solange schon von weitblickenden
Romkatholiken für durchgreifende Reformen sehnlichst gewünscht, von Rom
einstweilen für unnötig erachtet wird, obwohl eine offene Aussprache gewiss
auch vielen die Augen über die tatsächlichen Schwierigkeiten dieses neuen
Dogmas hätte öffnen können.

Dennoch kommt das neue Dogma nicht gänzlich unerwartet.
Seit der Dogmatisierung der Immaculata Conceptio trotz ähnlicher
theologischer Schwierigkeiten 1) war deutlich zu erkennen, dass die römisch-
katholische Kirche in ihr marianisches Zeitalter getreten war. Wie die
unbefleckte Empfängnis Mariens in der mariologischen Systematik zwar
weniger in sich selbst als in der Überwindung der entgegenstehenden
Schwierigkeiten für die Assumptio M. wegweisend wurde, so wird das neue Dogma
der leiblichen Himmelfahrt Mariae «die dogmatische Thronberoitung
sein, der dann in einer nachfolgenden Dogmatisation der Gnadenmittlerschaft

die Thronerhebung der Regina Mediatrix folgen möchte»2).

Werfen wir, bevor wir in die eigentliche Erörterung unseres
Themas eintreten, noch einen kurzen Blick auf die unmittelbare

Vorgeschichte
der Definition. Obwohl kein wirklicher Fortschritt in der
Beweisführung darin vorliegt, dürfen dennoch die Petitionen einiger
Konzilsväter anlässlich des vatikanischen Konzils, die 204 Bischöfe
unterschrieben 3), als Präludium des letzten Stadiums der
dogmatischen Entwicklung angesehen werden. Sie sind in zweierlei
Hinsicht beachtenswert, auch wenn die Wirkung zunächst wegen
der «stürmischen Zeitverhältnisse» nur wenig sich geltend machte.
Zunächst suchen sie wie 1854 das Protevangelium auch für die

letzte Folge der Sünde, den Tod, im Hinblick auf die Assumptio
auszuwerten. Sodann fehlt nicht der Hinweis, ein in der Kirche
so allgemein — wie sie wähnten — gewordener Glaube sei ohne

einschlussweise Offenbarung unerklärlich. Erst um die Jahrhundertwende

setzten Petitionsstürme ein. Sie können ihrer Natur nach

zur Klärung der Definibilität nichts beitragen. Überhaupt — darin



— 211 —

pflichten wir dem Würzburger Patristiker Altaner 4) bei, die von
einem kleinen Kreis ausgelösten Aktionen wie auch die neuere
mariologische Literatur haben, allerdings darin unterstützt durch
die marianische Haltung der beiden letzten Päpste, nur ein neues
Klima, aber keinen echten Fortschritt bewirkt. «Ja, im
Vergleich zu den im 17. und 18. Jahrhundert veröffentlichten
Untersuchungen und erarbeiteten theologischen und dogmengeschichtlichen

Erkenntnissen muss angesichts der eingerissenen
Kritiklosigkeit und oberflächlich-summarischen Beweismethode, die
mit Übertreibungen und Verallgemeinerungen arbeitet, von einem
entschiedenen Rückschritt und wissenschaftlichen Defizit
gesprochen werden.» «An Stelle einer soliden Wissenschaft ist eine
unwissenschaftliche Methode getreten, die starke, wortreiche
Behauptungen aufstellt; bei näherem Zusehen lösen sie sich aber in
nichts auf, d. h. sie beweisen nichts, weil Behauptungen nicht
Tatsachen und Gründe ersetzen können 5).»

Aus Raumgründen kann nicht näher auf die «Bewegungen» und
amtlichen Massnahmen, die der stimmungsmässigen, theologischen und defini-
torischen Vorbereitung dienten, eingegangen werden. Für eine ausführliche
Darstellung sind auch noch zu wenig Unterlagen vorhanden. Das marianische
Klima wurde besonders erzeugt durch die Vorehrung des leiblichen Herzens
Mariae 6), durch die Propagierung der Grignionschen «vollkommenen
Andacht zu Maria» 7), durch Vereinigungen und Bünde, wie z. B. den Apostolischen

Bund 8) in Deutschland. Dio Petitionsstürme wurden in der Hauptsache

organisiert von den marianischen und eucharistischen Kongressen,
aber auch z. B. von der Veroneser Organisation zum Schutz ehrbarer Mode 9).

— Um die theologische Klärung bemühten sich besonders die Jesuiten
O. Faller, Ternus, Semmelroth, ferner M. Jugie. Eine starke Wirkung übt
heute noch Scheeben auf das mariologische Denken aus. — Pius XIL, dessen
marianische Haltung schon die Einführung eines eigenen Messformulars
und Festes des hl. Hauses von Loreto 10) sowie der Weihe der bedrängten
Menschheit an Maria (1942) verriet, hat 1942 den Auftrag erteilt, alle
Eingaben seit 1869 für die Assumption M. zu sammeln n). In einer eignen
Umfrage forderte er ausserdem durch das Rundschreiben «Deiparae Virginis» 12)

vom 1. Mai 1946 alle Bischöfe der römischen Kirche auf, die Definibilität
und Opportunität der corp. Ass. M. zu begutachten. Nachdem auf den
15. August dio erwarteten Vorbereitungen der Definition nicht erfolgten,
wurde die Öffentlichkeit durch die Mitteilung des «Osservatore Romano»
vom 14./15. August 1950 überrascht, dass am Fest Allerheiligen der Hl. Vater
das Dogma von der Auffahrt Mariae in den Himmel verkünden werde. Die
Hoffnung, es werde ähnlich wie die Kanonisation von Heiligen das Dogma,
wie die Wahl des Allerheiligentages vermuten liess, nur fide ecclesiastica

vorgeschrieben, hat sich nicht erfüllt.
Im folgenden soll nun versucht sein, in jener Ehrfurcht, wie sie dem

Gegenstand und der auch uns teuren Mutter unseres Herrn angebracht ist,
die Frage zu prüfen, ob das neue Dogma als katholisches Dogma
angesprochen werden kann und für katholische Christen eine verbindliche



— 212 —

Kraft besitzt. Obwohl die meisten römisch-katholischen Theologen den
Nachdruck auf den dogmatischen Beweis legen, soll doch die historische
Traditionsgrundlage nicht übersehen werden. Es empfiehlt sich schon auch
in Rücksicht auf die römisch-katholische volkstümliche Darstellung. Ausserdem

lässt sich diese Seite schon deswegen nicht überspringen, weil die
dogmengeschichtliche Entwicklung davon ihren Ausgang genommen hat.
Die folgende Darstellung stützt sich einzig und allein auf die katholische
Theologie der Vorzeit und neuere römisch-katholische Autoren. Schon diese
Tatsache wird die Darlegung vor dem Vorwurf bewahren, sie sei
voreingenommen oder argumentiere vom Standpunkt unkatholischen Glaubens-
denken aus.

I. Teil

Ist die leibliche Aufnahme Mariens formell geofifenhart

Kriterium katholischer Wahrheit bildet das Enthaltensein in
Schrift oder Überlieferung (quae in verbo Dei scripto vel tradito
continentur, Vat. Denz. 1792). Tradition umfasst jene Überlieferungen,

die aus dem Munde Christi selbst von den Aposteln
empfangen oder durch Mitteilung des Hl. Geistes an die Apostel auf
uns (quasi per manus traditae) gekommen sind (Trid. Denz. 783).
Ob eine göttliche Wahrheit in der Hl. Schrift sich findet, muss
aus dem Literalsinn, nicht aus dem typischen oder allegorischen
Sinn sich erheben lassen. Der unanimis consensus der Väter, die
aber «weniger gezählt als gewogen werden müssen», insbesondere
der Väter der christlichen Frühzeit, kann Unklarheiten in der
Erfassung des Literalsinnes der Schrift beseitigen. Demnach kann
nur das als vere proprieque catholicum angesprochen werden, was
überall (ubique), immer (semper) und von allen (ab omnibus)
geglaubt worden ist (Vinzenz von Lerin 43). Ein Erkenntnis-
Zuwachs unter dem Einfluss des Hl. Geistes, «der uns in alle Wahrheit,

die Christus verkündet hat, einführt», ist möglich, auch
durch die subjektive Traditionstätigkeit der Kirche, aber nur in
eodem sensu, eademque sententia (Vat. Denz. 1800). Dafür zeugt
Paulus und die ganze Urkirche (siehe Kol 2, 4—23; Eph. 4, 13 f.;
2 Tim. 2, 15 f.; Tit. 1, 10 f.; usw.).

Damit haben wir uns kurz die wichtigsten Grundsätze in
Erinnerung gerufen, nach denen eine wahrhaft katholische Theologie
aus dem Glauben der Väter und des Herrn der Kirche im Hl. Geist
das depositum fidei, den thesaurus ecclesiae beurteilt und verwaltet.

Wenn wir die Frage stellen, ob die leibliche Himmelfahrt Mariae
ein katholisches Dogma sei, haben wir zunächst die Pflicht, die



— 213 —

A. Heilige Schrift

als den «Brief Gottes» an uns zu befragen. Das erste, was jedem
sofort auffällt, ja fast beunruhigt, ist der unverhältnismässig
geringe Raum, den das N. T. für die doch immerhin wichtige
Persönlichkeit Maria übrig hat. Dies gilt ganz allgemein. Nicht nur das.
Maria wird in den real-historischen Stellen gar nicht über-
schwänglich gezeichnet. Gegenüber dem Einbruch der Gnade
Gottes in Christus, der allein Grund- und Eckstein ist, an dem
die Geister sich scheiden, haben alle andern Figuren, mögen sie
nach dem freien Ratschluss Gottes in der Hand Gottes, der sie

wie der Töpfer ge- und verbraucht nach seinem Plan, noch so

wichtig sein, eine deutlich abgesetzte Rolle. Das gilt auch von
Maria, der Gottesmutter.

Im Hinblick auf ihre wunderbare Begnadigung und mütterliche
Aufgabe grüsst sie zwar der Engel als die Mutter des Sohnes des Allerhöchsten
(Lk. 1, 26—57, siehe auch Judith 13, 23).

Maria empfängt auch den ehrfürchtigen Willkommgruss ihrer Base
Elisabeth («Mutter meines Herrn») 13). Darüber freudig bewegt, stimmt
Maria den Hochgesang des Magnificat an, denn nun hat sich durch Gottes
Macht an ihr, der auserwählten Magd, erfüllt, worauf Israels Mütter im
Hinblick auf die Verheissungen Gottes hoffen durften. Was ihr Herz in diesem
Augenblick dankbar überquellen lässt, muss freilich von ihr sieghaft
behauptet worden. Darum kann Lukas unbefangen berichten, dass die
Weissagung Simeons in Maria Erstaunen weckt (Lk. 2, 33-35), dass sie alle Worte,
die man ihr sagte, in ihrem Herzen erwägt (Lk. 2, 19), ja ihren im Tempel
verbliebenen Knaben zunächst nicht versteht (Lk. 2, 41-50).

Dass auch Jesus gemäss der strengen Beobachtung des vierten Gebotes
im Alten Bund seine Sohnespflicht gegen seine Mutter gewissenhaft erfüllte,
zeigen sein Gehorsam (Lk. 2, 51) und die Fürsorge für seine Mutter vom
Kreuze aus (Joh. 19, 25-27). Das hindert ihn jedoch nicht, seine
messianische Sendung, sein einzigartiges Gottverhältnis und höhere Gehorsamspflicht

zu dokumentieren, so in Kana in jener fast brüsken Form («quid
mihi et tibi mulier», Joh. 2, 4) wie gegenüber dem Weib, dessen betonter
Lobpreis der physischen Mutterschaft von Jesus — damit auch zur Ehre
seiner cigonen Muttor — zurechtgerückt wird: «Ja selig sind, dio Gottes
Wort hören und bewahren» (Lk. 11, 27/28).

Man muss sieh diese Gesamthaltung des N. T., besonders der Evangelien

vor Augen führen, um den gewaltigen Abstand dieser zarten
Zurückhaltung gegenüber der späteren Neugierde und Zudringlichkeit zu spüren.
Wenn der inspirierende Gottesgeist die hl. Verfasser des N. T. zur
Behutsamkeit anleitete, könnten, ja sollten nicht auch die späteren Jahrhunderte
darin einen Fingerzeig erblicken Maria hat sicher ihren göttlichen Sohn

mit ihrer jungfräulich-mütterlichen Liebe begleitet, um ihn gebangt und
mit ihm gelitten, aber sie tritt sogar hinter den Aposteln zurück, so sehr,
dass man schon von der «Verborgenheit Mariens in den Evangelien» sprach.
Gewiss, ihre Demut sollte geschont werden. Vieles lässt sich aus der Stellung
der Frau in damaliger Zeit verstehen, obwohl Christus sich ja über engherzige

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4. 1950 ' '¦>



— 214 —

Vorurteile souverän hinwegsetzte. Vielleicht dürfen wir auch daran denken,
dass vom lauteren Evangelium alles ferngehalten werden sollte, was auch
nur entfernt an den Kult des Weiblichen erinnerte. Gerade in unsern Tagen
sind wir von der Religionsgeschichte über die starke Verflochtenheit der
Menschheitsreligionen mit dem Kult der Muttergöttinnen, besonders im
Umkreis des Quellortes der christlichen Offenbarungsreligion, belehrt.

Diese Erinnerung an die Stellung Mariens im N. T. sollte uns
stets gegenwärtig sein, wenn wir in das Gottgeheimnis Mariens
theologisch einzudringen suchen. Aus ihm wird uns auch das

ehrfürchtige Schweigen verständlich, das das N. T. über den Ausgang
der Mutter Jesu breitet. Der Herr hat seine Mutter Johannes
anvertraut (Joh. 19, 25—27), sie befindet sich inmitten der Apostel
am Pfingstfest (Apg. 1, 14). Von da ab hören wir nichts mehr
über sie.

Aber indirekt bezeugt das N. T., dass der Gedanke einer
Assumptio ihm fern liegt. Wie sein Anliegen ganz auf das Reich
Gottes zielt, das mit Christus nahe herbeigekommen ist, das in
Christus mächtig geworden, so erscheint eben dieser Christus auch
als der einzige Todesüberwinder. Alle Menschen sind auf den Tod
hin geboren in Adam, sie werden — zu seiner Zeit — das Leben
erhalten (1. Kor. 15, 22). Und : «Niemand ist in den Himmel
hinaufgestiegen ausser dem, der vom Himmel herniedergekommen ist,
nämlich des Menschen Sohn, der im Himmel ist» (Joh. 3, 13).

So dürfen wir als 1. Ergebnis feststellen: Das N.T. ehrt
Maria mit keuscher Verhaltenheit. Sie ist die Mutter
des Herrn. Ein kultisches Anliegen Maria gegenüber
kennt die Reichsgottesverkündigung nicht. Der Sohn
steht zu Maria nicht im Verhältnis wie ein gewöhnlicher

Mensch. Vom Ausgang Mariens weiss die Hl.
Schrift nichts.

B. Die altkirchliche Tradition der ersten fünf Jahrhunderte

verläuft in den durch das N. T. vorgezeichneten Bahnen. Die
meisten vornicaenischen Väter erwähnten Maria kaum oder wie

Justin, Irenäus und Tertullian nur am Rande. Aus nachnicaenischer
Zeit lassen sich in Ost und West eine Reihe von Zeugnissen
anführen, in denen so bedeutende Väter wie Hilarius von Poitiers

(f350), Chrysostomus (f407), Epiphanius (f403), Hieronymus (f 420)

u. a. nicht nur kultische Verehrung Mariens ablehnen, sondern an



— 215 —

Maria Glaubensmangel, Ehrgeiz und andere Unvollkommenheiten
wahrnehmen oder gar rügen.

Hilarius v. Poitiers spricht davon, dass sogar die Hl. Jungfrau, welche
Gott empfangen hat, unter die Strenge des Gerichtes kommen muss (Comm.
in Ps. 117). Origines: «Durch deine Seele. wird das Schwort des Unglaubens

gehen und du wirst getroffen werden mit der scharfen Spitze des
Zweifels» (Hom. in Luk. 17). — Ähnlieh Basilius d. Gr. (Epist. 260) und
Hieronymus (Comm. in Luk.). — Cyrill von Alexandrien (f 440) bringt die
Übergabe Mariens an Johannes sogar in Zusammenhang mit einer
Unkenntnis Mariens über die Erlöseraufgabe ihres Sohnes, wenn er schreibt:
«Wie konnten ihm (dem Sohn) ihre Gedanken entgehen, die sie am
hochgepriesenen Kreuz in Verwirrung brachten Da er also wusste, was sie
bedrückte, vertraute er sie dem Jünger an, der sie am besten in die Geheimnisse

einweihen konnte (Comm. in Johann. 19, 26/27). Gregor von Nyssa
fordert, Dienst und Ehrfurcht nur der ungeschaffenen Gottheit zu erweisen
(contra Eunomium).

Diese biblisch-unbefangene Haltung ist allen Vätern der ersten
fünf Jahrhunderte gemeinsam, wenngleich einige, wie Irenäus 14),

Justin, Hieronymus, durchaus auch Worte höchster Ehrerbietung
uns hinterlassen haben. Kein einziges echtes Zeugnis aber ist aus
jener Zeit überliefert oder bisher bekannt geworden, das
entweder a) historisch das Factum einer Assumptio Mariens
bezeugt oder gar den b) Glauben daran bekundet, geschweige
denn, dass irgendein Vater lehrt, die leibliche Aufnahme Mariens
sei c) g e offenb art. Deshalb sahen sich auch ausnahmslos alle
angesehenen Dogmatiker veranlasst, diesen Tatbestand zuzugeben.

So erklärt, um nur einige der bekanntesten deutschen Theologen
anzuführen, der ehemalige Würzburger Dogmatiker Schell15): «Eine
historische Tradition über die letzten Lebensschicksale Mariae, über Zeit, Ort
und Umstände ihres Todes und die Tatsache ihrer Auferweckung und
Himmelfahrt ist in den ersten 5 Jahrhunderten nicht vorhanden.» Scheeben

16), einer der spekulativsten Köpfe des 19. Jahrhunderts, sieht sich zu
dem Eingeständnis genötigt: «Es ist eine höchst undankbare, weil unmöglich

zu lösende und mehr schädliche als nützliche Aufgabe, im Interesse der
theologischen Wahrheit der leiblichen Aufnahme Marias in den Himmel
eine historische Spezialtradition über diesen Gegenstand bis auf die apostolische

Zeit zurückzukonstruieren. Über den leeren Raum der ersten 6

Jahrhunderte kommt man auch dadurch nicht hinweg, dass man mit Lana
annimmt, dieser Lehrpunkt sei infolge der disciplina arcana verheimlicht worden,

weil man gefürchtet habe, durch die damit verknüpfte Verherrlichung
Marias den Heiden und schwachen Christen Anlass zu geben, „Mariaals
Göttin anzusehen".»

Trotz dieser klaren Feststellung, der fast alle führenden Theologen

im deutschen Sprachgebiet in ähnlichen Wendungen
zustimmen, haben wir Anlass, diesen wichtigsten Zeitabschnitt

genauer zu prüfen. Gerade hierbei können wir uns auf gediegene

Forschungen römisch-katholischer Autoren 17) stützen.



— 216 —

A. Den Assumptionisten bereitet das völlige Schweigen von
fünf Jahrhunderten Verlegenheit. Sie möchten trotz Bagatellisierung

der historischen Tradition diese doch bis möglichst an die
apostolische Zeit heran nachweisen. Bereits glaubte Faller 18) und
Ternus 18), von einer Zeugnislücke von nur zweieinhalb
Jahrhunderten sprechen zu können. Träfe dies zu, würde die Behauptung
«eines schmalen Rinnsales der Überlieferung aus dem Kreis des

Johannes, das keinen literarischen Niederschlag gefunden und
zunächst wenig beachtet blieb, um dann später in dem Rankenwerk
apokrypher Legenden auftretend, — weitere Kreise auf sich zu
lenken» 19), eine gewisse Wahrscheinlichkeit für sich beanspruchen
können, wenngleich auch dann mit Scheeben 20) daran erinnert
werden könnte, dass einer bloss lokalen Überlieferung «keine solche
Beweiskraft beigemessen werden kann, dass diese schon zur
apostolischen Glaubenshinterlage gehöre». Die Verringerung einer
Schweigepause21) musste also schon auf einer breiten Grundlage
nachgewiesen werden, um dogmengeschichtlich ergiebig werden zu
können. Zwei Zeugen, einen unbekannten Presbyther Timotheus
von Jerusalem und Epiphanius von Salamis, glaubte nun Faller
namhaft dafür machen zu können, dass schon im 4. Jahrhundert
der Glaube an die Assumptio M. nachweisbar sei. Dieser Versuch
darf nach den Untersuchungen des Benediktiners B. Capelle 22)

hinsichtlich der Hypapante Homilie des Timotheus und durch
die Kritik Altaners in der «Theologischen Revue» 23) hinsichtlich
des Epiphanius als gescheitert betrachtet werden.

Es genügt daher ein kurzer Hinweis an dieser Stelle.

a) B. Capello hat den Nachweis erbracht, dass die Homilie nicht dem
vierten, wie Faller meinte, sondern dem Zeitraum dos 6.-8. Jahrhundorts
zuzuweisen sei (Bardonhewer 24) hatte sie dem 6. Jahrhundort zugesprochen).
Der unbekannte Verfasser sei von einem Transitusbericht beeinflusst. Aus
dem fragwürdigen Text könne nur ein Hinweggenommenwerden Marias
erschlossen werden. Nach Zeit, Inhalt und Person handelt es sich demnach
um ein gänzlich unwichtiges Zeugnis. Eine Verstärkung der spätpatristischen
Zeugnisse bedeutet os schon darum nicht, weil für diese Zeit bessere und
unbozweifelte zur Verfügung stehen.

b) Epiphanius von Salamis hat von 337-367 eino Klostergemeinschaft
in Eleutheropolis (Judäa) geleitet. Er gehört demnach zu den besten Kennern

des hl. Landes und der dortigen Überlieferungen. Man wird ihm
zubilligen müssen, dass er sich Gedanken über den Ausgang M. gemacht hat.
Sie sind ihm teils nahegelegt worden durch die Lk.-Stolle 2, 35 («Schwert
des Schmerzes», die überhaupt öfter damals auf ein Martyrium Mariens
gedeutet wird) sowie durch den Kampf mit den Antidikomarianiten 25),

Syneisakten und Kollyridianerinnen 25). Soweit die Ausführungen des Ep.



— 217 —

unklar sind, lassen sie sich durch bestimmtere Äusserungen deuten.
Zunächst kann ein Beweis dafür, dass er von einer Assumptio M. nichts weiss,
e silentio gewonnen werden. Er erwähnt in seiner Ankerschrift zur Widerlegung

der originistischen Leugner der Auferstehung alle Auferweckungen,
die die hl. Schrift kennt. Als Beispiel für die Verheirateten nennt er
Henoch, für die jungfräulich lebenden Elias. Mit keinem Wort Maria.
Ähnliches trifft zu für die einschlägigen Stellen im Kampf gegen die
Kollyridianerinnen 26).

Im Kampf mit der marcionitischen Irrlehre, die das Fleisch in sich
sündhaft wähnen, weist er auf die Hl. Jungfrau hin, die doch «mit ihrem
Leib in den Himmel aufgenommen werden wird» (kleronomesei). Er
erwartet also die Aufnahme des Leibes erst in der Zukunft. Im Zusammenhang
mit der Bekämpfung der Antidikomarianiten weist Ep., die Reinheit Marias
verteidigend, darauf hin, dass die Schrift nichts aussage, ob Maria mit
Johannes nach Ephesus übersiedelte, man findet darin auch nichts, «dass
sie gestorben oder nicht gestorben, begraben oder nicht begraben ist; ich
behaupte nicht, dass sie nicht gestorben, noch will ich entscheiden, ob sie
gestorben. Dio Hl. Schrift hüllt sich in Schweigen, und zwar wegen des
über das Mass hinausgehenden Wunderbaren, damit sie den Geist des
Menschen nicht in Erstaunen setze. Mag die Hl. Jungfrau gestorben oder
begraben sein, eine fleischliche Verbindung kann bei ihr nicht angenommen
werden. Ihr Ende kennt niemand.» Altaner 26) bemerkt hierzu: «Wenn
Epiphanius in diesem Zusammenhang erklärt, das Nichtwissen um das Ende
Mariens verberge ein Geheimnis und sei verbunden mit einem überaus
grossen Wunder... so haben wir nicht das Recht dazu. eine dunkle
Anspielung auf die Aufnahme Mariens in den Himmel zu vermuten. Mariens
Ende ist in ein geheimnisvolles Dunkel gehüllt, und das Wunderbare und
Staunenswerte daran ist der Umstand, dass man mit der Möglichkeit rechnen
müsse, dass Maria als Märtyrerin gestorben ist, aber wir wissen nichts
Sicheres darüber, oder dass sie an einen uns unbekannten Ort auf dieser
Erde entführt wurde (Apoc. 12, 13) und noch weiter lebt10).» Die oben
zitierten Ausführungen von Epiphanius (Haer. 78, 11; MG. 42, 716) werden
von seinen Ausführungen in Haer. 78, 24 (MG. 42, 737) bestätigt, aus denen
hervorgeht, dass Ep. mit den Möglichkeiten des natürlichen Todes, des

gewaltsamen Todes und des Weiterlebens M. an unbekanntem Ort, nicht
dagegen von der Möglichkeit einer Assumptio M. spricht. Die Kritik, die
Ternus in der « Scholastik » an Altaner in dieser Frage übt, überzeugt in
keiner Weise.

Ein besonders wichtiger Zeuge ist der Einsiedler von
Bethlehem, Hieronymus. Er verkörpert die Traditionen von Ost und
West. Obwohl er 34 Jahre im Hl. Land lebte, weiss er weder etwas

von einem Mariengrab noch von einer Marienkirche, ganz und

gar nichts von einer Assumptio M. In seinen beiden Streitschriften

gegen Rufin und Johannes von Jerusalem nimmt er gegen die

Ablehnung der geschlechtsunterschiedenen Auferstehung Stellung:
« Quaero, quod Origines negat, utrum in eodem sexu quo mortua
sunt corpora, suscitentur — et Maria Maria, Joannes resurgat
Joannes — an commisto sexu atque turbato nec vir, nec femina

sit. (Contra Ruf. 2, 5; ML 23, 447). Ich frage, was Origines leugnet,



— 218 —

ob die Körper im gleichen Geschlecht, in dem sie gestorben,
auferweckt werden und Maria als Maria, Johannes als Johannes
auferstehen, oder ob das Geschlecht erlösche, vermischt und verwirrt
nicht Mann noch Frau ist. Ferner: «Ubi sexus diversitas est, ibi
Joannes Joannes, Maria Maria» (worin Verschiedenheit des
Geschlechtes besteht, darin bleibt Johannes Johannes und Maria
Maria). In diesem Zusammenhang darf noch auf das Trostschreiben
an Theodora (Epist. 75; ML 22, 687) verwiesen werden. Wie hätte
H. als Beispiele für das Weiterbestehen der Geschlechtsunterschiede
nach der Auferweckung gerade Maria neben Johannes wählen
können, hätte er von einer Assumptio M. etwas gewusst, zumal
nach der damals bekannten metastasischen Legende Johannes
noch gar nicht in den Himmel aufgenommen war.

Aus den bisherigen Darlegungen ergibt sich : die besten Kenner
des Hl. Landes kennen keine jerusalemische, ja überhaupt keine
Tradition über eine Assumptio M. Diese Unwissenheit, bei

Epiphanius ein Tasten im Dunkeln, erfährt eine nochmalige
Bestätigung durch das beharrliche Schweigen dort, wo die Väter
über die Assumptio M. im Hinblick auf ihre seelsorgliche
Verantwortung und wegen der Durchschlagskraft dieses Argumentes
hätten sprechen müssen. Es ist nicht Gepflogenheit der Väter,
auf irgendwelche mögliche Beweismittel in ihrer Apologetik oder
Polemik zu verzichten. Bereits bei Epiphanius wie Hieronymus
konnten wir beobachten, wie beide im Kampf mit den
Widersachern der geschlechtsunterschiedenen Auferstehung wie gegen
die Leugner einer Auferstehung überhaupt unter Anführung aller
möglichen Beispiele streiten, aber nie auf die Assumptio M.
abheben. Das gilt von allen Vätern jener Zeit, auch dort, wo sie

soteriologisch reden. Darum ergibt dieses Verhalten nicht nur
negativ einen Hinweis auf die Unwissenheit der Väter bezüglich
einer Assumptio M., ihr Verhalten erweist auch

B.positiv ihren Glauben, dass Christus allein der « primogenitus
ex mortuis ist, in quo omnes quidem praerogativam futurae
resurrectionis aeeipimus (Erstling aus den Toten, in dem wir freilich
alle den Anspruch unserer zukünftigen Auferweckung erlangen);
solus, — so vernehmen wir Ambrosius in De interpellatione Job
et David (I, 7; ML 14, 846) tamen ipse adhuc resurrectionis

perpetua ressurrexit» (er jedoch ist bisher in einer währenden

Auferstehung erstanden). So auch Augustinus: Unus ressurrexit,
jam non moriturus. Resurrexit Lazarus, sed moriturus, resurrexit



— 219 —

filia archisynagogi, sed moritura, resurrexit filius viduae, sed
moriturus, resurrexit Christus, non moriturus (Einer ist auferstanden
und stirbt nicht mehr. Lazarus ist auferstanden, aber als einer,
der wieder sterben wird, das Töchterchen des Synagogenvorstehers
ebenso aber als Sterbliche wie auch der Sohn der Witwe, als einer
der zum Sterben bestimmt ist ; Christus ist auferstanden, er stirbt
nicht mehr). (Enarr. Ps. 126; ML 37, 1673.) Ähnlich auch
Athanasius (f373) und Avitus von Vienne (f500), während der Lobredner
Mariens, Ephräm der Syrer (f373) zur Verteidigung der
Auferstehung des Fleisches biblische Gründe und Beispiele aus der
Natur anfügt, aber den so naheliegenden Hinweis auf die Assumptio
M. ebenso wie die übrigen Väter unterlässt.

Der Einwand, die Väter übergingen die Assumptio M., weil
sie nicht wie bei Christus de jure, sondern de privilegio erfolgt sei,
wird durch die Unbefangenheit der Väter widerlegt. Sie sind von
der Kongruenztheologie der spätpatristischen Zeit noch ganz
unberührt. Der römisch-katholische B. Messen 27) sieht sich daher zu
dem Urteil veranlasst: «Die christliche Lehre von der Auferstehung
aller Menschen hat von Anfang an ihre Gegner gehabt, aber kein
einziger Verteidiger des Auferstehungsglaubens hat in den ersten
vier Jahrhunderten auf eine Auferstehung Mariens hingewiesen,
was doch unbegreiflich wäre, wenn darüber in Jerusalem eine

traditio bestanden hätte.»
Da auch die Apokryphen der ersten vierhundert Jahre keinen

Hinweis auf eine Assumptio M. bringen, obwohl bereits seit dem
2. Jahrhundert das legendäre Schlinggewächs dieser Literaturgattung

üppig zu spriessen begann (darunter auch marianisch
interessierte und bestimmte Schriften) 28), so kann als 2.

Ergebnis mit dem hochangesehenen römisch-katholischen
Dogmatiker Pohle 29) gesagt werden: «So wenig wie der Tod und
die Grablegung, lässt sich die körperliche
Wiederauferstehung und Himmelfahrt Mariens durch einen
historischen Beweis erhärten. Eine geschichtliche
Tradition existiert nicht, wenigstens keine solche,
die als Grundlage eines dogmatischen Traditionsbeweises

dienen könnte. Denn die ersten fünf
Jahrhunderte stellen einen leeren Raum dar, über den
keine historische Brücke führt, die mit ihren letzten
Bogen etwa an das von Augenzeugen wahrgenommene
und bezeugte Faktum selbst heranreichte, wie dies



— 220 —

hinsichtlich der Auferstehung und Himmelfahrt Christi
der Fall ist.»

Angesichts dieses niederdrückenden Schweigens dieser der
apostolischen Zeit so nahen, darum wichtigsten Epoche, die auch
als Zeitraum mehr als ein Viertel der bisherigen Kirchengeschichte
umspannt, macht Ternus 30) geltend, das mariologische Dogma
habe den Weg seiner subjektiven Entfaltung erst antreten können,
als die Dogmen der Christologie dafür entsprechende
Voraussetzungen boten, also erst vom 5. Jahrhundert an. Er denkt dabei
offensichtlich an das Ephesinum, das, obwohl primär christologisch
interessiert, den Kult Mariens tatsächlich ungemein gefördert hat
(dem dann Legenden und theologische Spekulation folgten).

Dieser Verlegenheitsversuch, der einzig echten Folgerung
zu entgehen, dass nämlich die Fehlanzeige von Schrift und
Überlieferung auf das Fehlen des angeblichen Faktums zwingend
verweise, verkennt:

1. dass ein Faktum als solches einer subjektiven Entwicklung
im Glaubensbewusstsein unfähig ist. Entwicklungsfähig an einem
Faktum — und die leibliche Aufnahme Mariens ist ein historisches
Wunder, das seiner Umgebung angesichts der einzigartigen
Bedeutung Mariens nicht unbekannt bleiben konnte — sind nur die
Einsicht in die Gründe seiner Angemessenheit (wie z. B. in der

Soteriologie die Frage, die das Mittelalter so stark bewegte, cur
Deus homo), die Verknüpfung mit andern heilsgeschichtlichen
Tatsachen und Wahrheiten, die Formulierung und Lehrdarbietung.
Heilsgeschichtliche Tatsachen ad extra, die zudem für die Christen
als Offenbarungstatsache heilsnotwendig sein sollen, können so

wenig aus späterer subjektiver Traditionstätigkeit der Kirche
gefunden oder abgeleitet werden wie die Wirklichkeit des in den

Evangelien bezeugten und verkündeten Lebens Jesu, seines

Kreuzestodes, seiner Auferstehung und Himmelfahrt.
2. Einer christologischen Entwicklung bedurfte gerade die

Assumptio M. nicht. Wir sahen ja bereits, wie die Väter an einer
Himmelfahrt Mariens hochinteressiert sein mussten. Die bezeugte

Auferweckung eines Menschen nach Christus — und Maria war,
wie Epiphanius 31) sagt, dem Fleische nach Mensch wie die
andern — hätte ihnen die beste Waffe in die Hand gegeben.
Wussten sie davon, dann mussten sie reden. Der hart bedrängte
Auferstehungsglaube in der damals schwer ringenden Kirche
verlangte dies, die Trostbedürftigkeit der Verfolgten machte eine



— 221 —

solche Botschaft aufs höchste opportun, die Ehre der von den Anti-
dikomarianiten beleidigten Mutter Christi konnte gerade dadurch
sieghaft verteidigt werden, die Gefahren einer Akzentverlagerung
der Frömmigkeit aber waren damals nicht kleiner und nicht grösser
als heute.

3. Die Würde der Hl. Jungfrau als Mutter Jesu war der
Christenheit von allem Anfang an bekannt. Oder will die
römischkatholische Kirche etwa behaupten, die ersten fünf Jahrhunderte
hätten die Gottesmutterwürde Mariens nicht gekannt und
geglaubt Sie hätten nicht gewusst, dass Maria als «auserwähltes
Gefäss» eine einzigartige Stellung im Heilsplan Gottes innehatte?
Dass erst die Väter des Ephesinum, das übrigens in der Bestimmung

der hypostatischen Union der zwei Naturen in der einen
Person Christi ein primär christologisches Anliegen mit den Mitteln
der damals geprägten Begriffe zu formulieren hatte, die Würde
Mariens als Gottesgebärerin erkannt hätte Nein Dann muss sie

zugeben, dass die junge Kirche nicht auf das Ephesinum
angewiesen war, um eine nicht metaphysische Wirklichkeit wie die

Assumptio M. schon damals als sinnvoll und angemessen zu
erkennen und auf ein Wunder der Himmelfahrt vorbereitet zu sein.
Dies um so mehr, als gerade die Urkirche durch die Aussagen des

A. T. über Henoch (Gn. 5, 18—24), Elias, Moses (5 Mos. 34, 6) und
durch Christi Auferstehung und Himmelfahrt besser als jede andere

kirchengeschichtliche Epoche auf eine Himmelfahrt Mariens
vorbereitet und glaubensbereit sein musste. Die Ehre Christi aber
konnte damals nicht weniger und nicht mehr durch ein solches

Faktum beeinträchtigt werden als zu späterer Zeit.
4. Wenn aber schon das Faktum der Himmelfahrt Mariae

aus einer unbegreiflichen Providenz Gottes damals nicht bezeugt
werden konnte oder durfte, sei es aus Rücksicht auf die Festigung
der Christologie, sei es, um der heidnischen Umgebung der Christen
nicht vorzeitig Anlass zu Verwechslungen der christlichen Botschaft
mit heidnischen Religionen zu geben — das Mittelmeergebiet war
ja das Eldorado heidnischer Muttergottheiten —, sei es, aus
irgendwelchen andern verborgenen Rücksichten, wie ist es dann zu
erklären, dass derselbe Hl. Geist den heiligen Schriften des N. T.

einen so ganz andern Tenor hinsichtlich Mariens mitgab, als er
heute in der römisch-katholischen Kirche üblich ist, wie konnte
ein Glaubensgut so lange der Christenheit gänzlich verborgen,
unbekannt und angezweifelt bleiben, wenn es heilsnotwendig nach



— 222 —

Auffassung des Papstes ist. Wie kann Paulus, der doch glaubte,
den ganzen Heilsratschluss seinen Gemeinden mitgeteilt zu haben,
der auch als Vertreter einer pneumatischen Theologie für spekulative

Verknüpfung heilsgeschichtlicher Zusammenhänge grösstes
Verständnis hatte, mit keinem Wort, obwohl, lebhaft wie die Väter an
der Auferstehung interessiert, eine Assumptio M. andeuten und
behaupten, wer ein anderes Evangelium verkünde — und sei es

ein Engel des Himmels —, verdiene keinen Glauben (Gal. 1, 8). Wie
konnte Gott ein so wichtiges Faktum so unbezeugt lassen, dass

nicht nur Un- und Andersgläubige, auch fromme Glieder der
römisch-katholischen Kirche jetzt in eine schwierige Gewissenslage

kommen können, ja müssen, wenn sie sich über die Tradition
der ersten fünf Jahrhunderte vergewissern wollen, um ihren
Glauben als einen «vernünftigen Dienst» (Röm. 12, 1 ; 1 Petr. 3, 15;
1 Joh. 4, 1) freudig leisten zu können. Musste nicht gerade eine so

vorzeitige Erweckung eines einzelnen Menschen ganz besonders
solide bezeugt und geoffenbart sein

C. Die erste « Urkunde »

Die dogmengeschichtliche Entwicklung nahm ihren Ausgang
nicht von einer verborgen unter der Oberfläche weiterfliessenden
Tradition, die dann wie ein artesischer Brunnen im 6. Jahrhundert
«ans offene Tageslicht trat und von da an mit allen Charakteren
einer geoffenbarten Überlieferung sich über die folgenden
Jahrhunderte ergoss» 32), vielmehr, wie schon Scheeben 33) erkannte,
von dem sogenannten

a) Transitusbericht 34)

Er will von Johannes angeblich verfasst sein und taucht frühestens
Ende des 4., wahrscheinlich aber erst im 5. Jahrhundert auf, wurde
aber sehr schnell in verschiedenen Varianten allüberall in Ost und
West verbreitet und fand — wie ähnliche Literatur auch heute
noch —, teils begeisterte, teils zurückhaltende Aufnahme 35).

Schon Epiphanius empfand, wie wir sahen, das unbekannte
Schicksal Marias als Problem. Vor ihm haben schon eine Reihe

apokrypher Schriften wie das Protevangelium des Jakobus, das

Thomasevangelium, das Kindheitsevangelium, die Schrift: De

nativitate Mariae ein Bedürfnis offenkundig gemacht, mehr von
Maria zu erfahren, als die spärlichen Aussagen des N. T. berichten.



— 223 —

Die schwärmerischen Kollyridianerinnen wurden schon erwähnt.
Ohnedies bestand in der nach der Verfolgungszeit schnell
anwachsenden Kirche ein Mangel an christlichen Heiligendarstellungen.

Das Interesse wandte sich mehr und mehr den Gestalten
der Frühzeit, den Märtyrern, Wundertätern, ihren Gräbern und
Reliquien zu. Noch heute spielt ja im schlichten Volk die Heiligenlegende

eine grosse Rolle. Pilgerreisen ins Hl. Land regten die
Phantasie an. Es war daher nicht verwunderlich, dass allerlei Funde
gemacht und Gedächtnis- bzw. Grabeskirchen gebaut wurden.
Historische Kritik war der damaligen Zeit fremd. Wie wundersüchtig

und leichtgläubig das Volk gewesen sein muss, davon
legen die Theklaakten und vor allem die metastasis 36) des Apostels
Johannes, aber auch viele passiones und unhistorische Berichte
beredtes Zeugnis ab. Scheeben 33) hält übrigens einen Zusammenhang

zwischen Legende vom Lebensende des Johannes und dem
Transitusbericht, der von eben diesem Apostel Johannes verfasst
zu sein vorgibt, nicht für ausgeschlossen. Dazu kamen die
temperamentvollen Auseinandersetzungen des Ephesinum (431), die ihre
Wellen bis ins Volk schlugen und auch das theologische Interesse

an Maria stark anregten.
Wenn man alle diese Tatbestände zusammenschaut, kann man

aus der Geisteshaltung jenes Zeitraumes verstehen, dass ein der

Auferstehung Jesu in vielen Zügen nachgebildeter dichterischer
Versuch gewertet werden kann als eine Bemühung, «die der christlichen
Gläubigkeit sich aufdrängenden Fragen nach dem Ausgang der
Hl. Jungfrau und insbesondere dem Schicksal ihres Leibes mit
ihren Mitteln zu beantworten» 37). Man wundert sich weniger, dass

ein solch legendärer Bericht entstand, als darüber, dass er so spät,
später als andere apokryphen Legenden entstanden ist. Da jene
apokryphen Romane gewöhnlich eine Tendenz vertreten, ist die

Frage nicht unberechtigt, ob nicht auch diese Legende gegen
Angriffe auf die Ehre M. oder im Kampf um die Theotokos gegen
die noch lange hartnäckigen Gegner eine Glorifizierung Mariens

beabsichtigten, um dadurch die Widersacher um so eher von der

einzigartigen Stellung Mariens zu überzeugen.

Wenn wir alle ausmalenden wunderbaren Begleitumstände weglassen,
hat der Transitusbericht etwa folgenden Inhalt:

Auf Bitte der von Gabriel über ihren bevorstehenden Tod unterrichteten
Maria werden alle Apostel von den vier Windrichtungen nach Bethlehem
getragen. Um jüdischerseits erwarteten Gefahren zu entgehen, bringt sie

der Hl. Geist in einer Wolke samt Maria nach Jerusalem. Nach allerlei



— 224 —

Wundern und Engelgesang verkündet der auf den Wolken des Himmels
erseheinende Christus die Aufnahme Mariens in den Himmel. Maria segnet
die Apostel und stirbt. Ihre Seele wird von Christus emporgetragen, ihr
Leib von den Aposteln in Gethsemane bestattet. Drei Tage erklingt
Engelgesang am Grab; aus seinem Verstummen folgern die Apostel, dass Maria
in den Himmel aufgenommen ist. Es erseheinen ihnen dann noch Anna,
die Mutter Mariens, die Base Elisabeth, Abraham, David und Engel. Die
Apostel danken dafür, dass sie gewürdigt waren, Zeugen dieses Geschehens
geworden zu sein.

Schon der wundersüchtige, phantastische Inhalt dieser
apokryphen Schrift nimmt dem transitus jeden historischen Wert.
Auch ein so genauer Kenner wie Jugie 38) bestätigt auf Grund
quellenkritischer Prüfung und Vergleichung von etwa 20
Varianten, dass dem oder den Verfassern «keine ernstzunehmende
historische Überlieferung zur Verfügung stand». Auch die von
Johannes von Thessalonich ausgesprochene Vermutung, die älteste
Fassung könne auf eine von einem Augenzeugen verfasste Niederschrift

zurückgehen, ist nach Jugie und Altaner eine blosse

Vermutung und falsch. Wer den Transitus dennoch verteidigt, wird
die ernstgemeinte Frage sich vorlegen müssen, ob der Hl. Geist
wirklich keinen andern Weg wusste, um seine Kirche über ein
heute so wichtig empfundenes Geheimnis zu unterrichten, als ein
solches Phantasieprodukt. Eine zugrunde liegende historische
Quelle 39) oder auch nur eine örtliche Tradition anzunehmen,
erübrigt sich, weil Hieronymus und Epiphanius davon einfach nichts
wissen.

Das kirchliche Lehramt sah sich veranlasst, verhältnismässig
bald vor dem Transitusbericht zu warnen. Der dem Pseudo-Melito
zugeschriebene Transitus wurde in das den Namen des Papstes
Gelasius tragende Verzeichnis jener Bücher gesetzt, die nicht
aufgenommen werden («qui non recipiuntur»). Von da aus fand er
Aufnahme in das mittelalterliche Decretum Gratiani.

Trotzdem wirkte in jener in einen Strom wundersüchtiger
Gläubigkeit eingebetteten Zeit die Märe sich aus. Ähnlich, wie
heute noch ein so gebildeter Jesuit wie Ternus eine sanatio in
radice, also einen dem Transitus zugrundeliegenden historischen
Kern 40) für möglich 41) hält, gab es auch damals solche Theologen.
Über Mariens Würde in Auswirkung des Ephesinums nachsinnend,
unter Ablehnung des wuchernden Rankenwerkes des sich als alte
Überlieferung gebenden Transitusberichtes meinten sie, sich dem

siegreich im gläubigen Volk vordringenden Glauben an die Hinwegnahme

des Leibes, ja sogar Aufnahme Mariens in den damals unter



— 225 —

Einfluss des ptolomäischen Weltbildes lokal vorgestellten Himmel
sich anschliessen zu können. Wie leicht eine unter bestimmten
Willens- und Gemütseinflüssen stehende Intellektualität sich zur
Annahme auch zunächst wenig verbürgter oder gar
unglaubwürdiger frommer Behauptungen bereitfinden lässt, dafür bieten
Vergangenheit und Gegenwart genügend Beispiele; es sei nur an
die Muttergotteserscheinungen in Fatima und neuerdings in vielen
Gegenden Deutschlands hingewiesen (unter dem Einfluss von Werfel
und Bernadettefilm), aber auch an andere geistige Epidemien, wie
sie in Zeitwenden und nach Weltkatastrophen in zeitgebundenen
Formen aufzutreten pflegen.

Dass die in mancher Hinsicht auch poetisch-anmutige
Schilderung des Transitusberichtes, nicht aber eine davon unabhängige
apostolische Überlieferung die Theologen und die öffentliche
Meinung zur Annahme der leiblichen Himmelfahrt Mariens stärkstens
inspiriert haben muss (auch in nachpatristischer Zeit), davon legt
auch die Kunst Zeugnis ab. Die Legende wurde Vorwurf für die
zweizonalen Darstellungen, auf denen wir unten das Sterbebett und
Grab Mariens, umstellt von den zwölf Aposteln, sehen, während,
wenigstens in den älteren Bildern, Christus oder Engel die Seele

Mariens, symbolisiert als Kind, emportragen. (Hier war wohl der

zur Vorsicht mahnende Pseudo-Hieronymus bremsend wirksam.)
In den spätmittelalterlichen und vor allem in den Bildern der
Renaissance, in der die leibliche Himmelfahrt Mariens allgemeiner
angenommen wurde, betont die Kunst mehr die Leibverklärung,
Auffahrt und Krönung Mariens durch die lichtumflutete,
emporschwebende Gestalt Marias inmitten jubelnder Engelchöre.

Wenn es aber noch eines Beweises bedürfte, dass die Hypothese
von Ternus und Faller, es gebe neben dem durch die Apokryphen
führenden noch einen davon unabhängigen historischen Zweig 42)

der Tradition, unhaltbar ist — warum weist ihn die römisch-
katholische Theologie nicht nach so langer Zeit nach —, kann
noch auf ein Zeugnis verwiesen werden, das bisher dem Jerusalemer

Patriarchen Modestus zugeschrieben wurde, aber wohl einem
unbekannten Prediger um 700 angehört. Es handelt sich um die

älteste Predigt, die den Glauben an die Assumpta verkündet. Darin
wird ausdrücklich gesagt, dass «über das glorreiche Ende der

Jungfrau von denen, die in der Kirche Christi, unseres Gottes,
als Lehrer in der Vorzeit berufen waren, nichts überliefert ist und
dass auch deren Nachfolger darüber nichts hinterlassen haben»



— 226 —

(Migne PG 86 II, 3280). Also müssen auch die Väter des 6. und
7. Jahrhunderts, also Gregor von Tours (f 594), Modestus von
Jerusalem (*j* 634), Johannes von Damaskus (f 749), Andreas von
Kreta (f 767), die an die körperliche Auffahrt Mariens glaubten,
ihr Wissen darüber aus dem Transitus geschöpft haben.

Somit kann — unser 3. Ergebnis — als einzige,
allerdings pseudohistorische, im Kern aber damals für
historisch gehaltene Quelle für die Annahme der
Assumptio als einer «alten Überlieferung» nur der
Transitus in seinen vielen Varianten angenommen werden.

Mit andern Worten: soweit sich der Glaube an die
Assumptio überhaupt auf eine historische Tradition
stützt, wurde er das Opfer einer apokryphen Legende.
«Ein legendärer Bericht», sagt Altaner 43) treffend, «wird dadurch,
dass er von anderer Seite übernommen, wiederholt und als
glaubwürdig beurteilt wird, niemals in ein historisch zuverlässiges
Zeugnis umgewandelt, das eine echte Tradition begründen konnte.
Dieser Sachverhalt muss vom historischen Theologen ebenso wie
vom Profanhistoriker anerkannt werden und ist aus methodischen
Gründen allgemeinverbindlich, d.h. auch die spätpatristi-
schen Kirchenväter — und fügen wir hinzu, alle, die
zu irgendeiner Zeit in ihrem Wissen von ihnen beeinflusst

sind — sind keine historisch brauchbaren Zeugen
und Garanten für einen Traditionsbeweis.»

b) Ein leeres Mariengrab
wurde nach Jugie seit etwa 570, nach Faller 44) Ende des 4. Jahrhunderts,
in Jerusalem gezeigt. Ernst 45) glaubt, dieses Mariengrab sei das eigentliche
traditionelle Fundament der Ass. eorporalis (verbunden damit das Fehlen
von Reliquien ex ossibus). Sicherlich hat ein solches Grab — das nach
unserer Überzeugung sich im Zusammenhang mit dem Transitusbericht in
dieser Form einstellte, bzw. falls eine lokale Tradition auf ein solches
hingewiesen haben sollte, ihm akkomodierte — Hieronymus 46) und
Epiphanius wissen jedoch weder von Grab noch Grabeskirche etwas —, auf
Pilger und die leichtgläubigen Christen Eindruck gemacht. Das Sichtbare
wirkt immer als nachhaltigste Bestätigung des Glaubens, auch eines durch
eine Legende angefachten Glaubens, wie die Wallfahrtsorte bis heute noch
erweisen.

Jugie weist dem leeren Grab keine Bedeutung zu. Scheeben 47) tut
es mit der vielsagenden Bemerkung ab: «Das Grab hilft uns schon darum
nicht weit zurück, weil es jedenfalls sehr spät entdeckt worden ist.» «Der
lokale Charakter der Überlieferung würde — meint Scheeben — schlecht
dazu stehen, dass wie dieselbe in allen ihren Formen behauptet, alle Apostel
beim Tod Mariens gegenwärtig gewesen.»



— 227 —

Das Grab wird erwähnt in der IL Rede des Johannes Damascenus 48).
In ihr wird eine mündliche Verhandlung mit der Kaiserin Pulcheria bzw.
dem Kaiser Marcianus einerseits und dom auf dem Chalcedonense (461)
anwesenden Patriarchen Juvenal von Jerusalem wiedergegeben, die einer
Historia Euthymia entnommen ist. Dieser «vielberufone, sehr rätselhafte»
Bericht49) inmitten schwungvoll oratorischer Rede erweist sich als eine «von
später Hand» eingeschobene Variante des Transitus 50). Neu gegenüber der
uns bekannten Legende wird lediglich hinzugefügt — geschichtliche
Aussagen sollen die Glaubwürdigkeit offenbar erhöhen —, dass Juvenal das
Hl. Grab, in dem der Leib Mariens gelegen, mit den hl. Kleidern wohlversiegelt

nach Konstantinopel auf Wunsch des Kaisers Marcianus und seiner
Gemahlin Pulcheria für die Blachornä-Kirche geschickt habe. Das Schulterkleid

M. sei unter Leo I. ebenfalls dorthin gebracht worden. Der Bericht,
der vor Nicephorus, einem späteren Geschichtsschreiber, nirgends erwähnt
wird und schon deshalb sich als Einschiebsel bei Johannes erweist, spricht,
wie dies alle Fälschungen mit Vorliebe tun, natürlich von einer «antiquis-
sima autem et verissima traditione».

IL Teil

Ist die leibliche Himmelfahrt Mariens einschlussweise geoffenbart

Das N. T. und die ersten fünf christlichen Jahrhunderte wissen
nichts von einer leiblichen Himmelfahrt Mariae. Transitus M. und
leeres Mariengrab kommen für eine Bezeugung des Factums der

Assumptio nicht in Frage. Sie sind als unechte Fälschungen oder

apokryphe und kirchlich verbotene Machwerke entlarvt. Damit ist
für alle nicht römisch-katholische Christen die Frage entschieden:
Die leibliche Himmelfahrt gehört nicht zur Glaubenshinterlage,
zur göttlich verbürgten Offenbarung.

Worauf stützt sich die römisch-katholische Kirche, wenn sie

sich dennoch erkühnt, mit unfehlbarer Gewissheit die leibliche
Aufnahme Mariens zu verkünden Eine dem Papst etwa zuteil
werdende Privatoffenbarung kann niemals — auch nach

römisch-katholischen Grundsätzen nicht — für die ganze Kirche
Glaubensverbindlichkeit beanspruchen, sie wäre auch nicht zu
beweisen.

Die römisch-katholische Theologie unterscheidet, um den

Offenbarungscharakter dennoch zu retten, zwischen formeller
und einschlussweise (implicite) enthaltener Offenbarung. Sie

behauptet, die Wahrheit der leiblichen Himmelfahrt Mariae könne

durch einen rein dogmatischen Beweis als einschlussweise

geoffenbart dargetan werden. In diesem dogmatischen Verfahren

berufen sich die Verteidiger des neuen Dogmas



— 228 —

A. auf die von ihnen behauptete tausendjährige Glaubensvorlage durch die
Kirche (und den Glauben der Kirche),

B. auf die theologisch-spekulativen Erwägungen (Konvenienztheologie),
C. auf die Hl. Schrift des A. T. und N. T., deren sogenannte klassische

mariologische Stellen das Dogma implicite odor wenigstens aus
Schlussfolgerungen ableitbar (virtuell) enthalten sollen,

D. auf die endgültige Sicherstellung durch das kirchliche Lehramt.

Mit Rücksicht auf das Glaubensdenken der römisch-katholischen

Christenheit wollen wir nach katholischen Prinzipien
diesen von jeder historischen Zeugenschaft absehenden dogmatischen

Beweisgang prüfen. Es hat dies auch den Nebenerfolg,
dass wir uns mit der heute offenbar herrschend gewordenen
römischkatholischen dogmatischen Methode vertraut machen. Dabei werden
wir mit Erschrecken wahrnehmen, wieweit die römische Kirche
von katholischen erkenntnistheologischen Grundsätzen sich
entfernt und wie sie aus eigener Initiative sich mehr und mehr den

Weg zu einer Wiederversöhnung der übrigen Christenheit dadurch
mit sich selbst verbaut zum tiefen Schmerz aller Christen, die über
den zerrissenen Leibrock des Herrn Scham empfinden.

A. Die tausendjährige Glaubensvorlage

oder theologische Tradition soll nach Ternus und dem in der
römisch-katholischen Kirche offenbar immer allgemeiner werdenden
Traditionsverständnis ein sicherer Hinweis darauf sein, dass die

Assumptio M. zur apostolischen Überlieferung, damit zum
Offenbarungsgut der Kirche gehört. Wir sehen uns daher vor die
Aufgabe gestellt, die Doppelfrage zu beantworten:

1. Ist nach echt katholischer Auffassung dieses
Traditionsverständnis richtig? (quaestio juris).

2. Wurde die leibliche Himmelfahrt Mariens wirklich als

Offenbarungswahrheit verkündet und geglaubt? (quaestio facti).

1. Wir erinnern uns des Hinweises der vatikanischen Petitionen, ein
in der Kirche allgemein gewordener Glaube könne nicht ohne einschlussweises

Enthaltensein in der Offenbarung erklärt werden. Ternus 51) drückt
denselben Gedanken aus, wenn er behauptet, die Theologie könne sicli einer
echt apostolischen Überlieferung durch den Nachweis vergewissern, dass

eino Glaubonsüberzeugung unter der Gutheissung des kirchlichen
Lehramtes in der Kirche bestanden hat und besteht. Er kann sich dabei auf
Suarez berufen, der ebenfalls meint, allerdings umgekehrt, es genüge, dass

irgendeine übernatürlicheWahrheit in der Überlieferung oder in der Hl. Schrift
enthalten sei. «Durch die wachsende allgemeine Zustimmung der Kirche,



— 229 —

durch welche der Hl. Geist die Überlieferungen entfaltet und die Schrift
erklärt, kann die Kirche endlich zur Definition dieser Lehre schreiten,
welche für uns wegen des unfehlbaren Beistandes des Hl. Geistes die Gültigkeit

einer Art Offenbarung besitzt 62).»

In dieser Traditionsauffassung liegt ein Körnlein Wahrheit. Der
Hl. Geist ist der Kirche verheissen. Er soll sie in alle Wahrheit einführen,
die Christus gebracht hat (er wird von dem Meinigen nehmen, Joh. 15, 6).
Wir erfahren es immer wieder, wie von einzelnen oder auch vom Lehramt
in den Bekenntnissen hin und her in allen Jahrhunderten der
Kirchengeschichte es geschenkt wird, eine nicht geleugnete, aber auch nicht lebendig
erfasste Wahrheit, tiefer, besser und umfassender be- und ergriffen wurde.
Jedes Jahrhundert hat ja die Aufgabe, die göttliche Botschaft in Jesus
Christus neu zu ergreifen und mit den besonderen Zeitverhältnissen zur
Begegnung zu bringen. Umgekehrt kennt die Kirchengeschichte Beispiele, wie
wichtige Wahrheiten für Jahrhunderte schier versanken oder sich förmlich
eine dicke Staubschicht darübergelegt hat.

Wir werden aber auch im Einklang mit katholischen Grundsätzen der
theologischen Erkenntnislehre die Grenzen erkennend sagen müssen:

1. Da die Offenbarung abgeschlossen ist, ist es undenkbar, dass heils¬
notwendige Fakten (veritates ad extra) erst nach 2000 Jahren der
Kirche bekannt oder gewiss werden.

2. Solche dem Heilsgeschehen der Offenbarungszeit angehörende Fakten
können deswegen und auch ihrer Natur nach durch logisches Schluss-
vei fahren, Allegorese, fromme Meinung usw. niemals erzeugt,
entwickelt oder abgeleitet werden.

3. Auch Entfaltungen metaphysischer Wahrheiten sind nur im gleichen
Richtungssinn (eodem sensu, eademque sententia Denz 1800) möglich,
sie bedürfen evidenter Begründung und Bezeugung und müssen in
echtem Sinnzusammenhang mit der ganzen Offenbarung stehen.

4. Entfaltung geoffenbarter Wahrheit findet für den Glauben und die
verbindliche Vorlage durch das Lehramt dort ihre Grenze, wo die
Ehrfurcht vor Gottes freiem Handeln gebietet, menschlich gültige
Schlussfolgerungen nicht zwingend auf Gott zu übertragen.

Beachtet die Theologie diese Grundsätze, dann wird sie ihrer Aufgabe
ungestört nachgehen können, den verborgenen Ratschlüssen nachzudenken,
denn sie wird Theologoumena und Theologie nicht mit Offenbarung und
Glaube verwechseln. Und umgekehrt wird jedes Jahrhundert mit Respekt
die Erkenntnisse anderer Zeiten, Richtungen und Theologen daraufhin
prüfen — geschähe das nur mehr und allgemeiner —, ob in solchen
theologischen Überlieferungen gewisser Zeiten nicht echtes Offenbarungsgut zum
Leuchten gebracht wird.

Gerade, weil wir bereit sind, das Körnlein Wahrheit in dem neuen
Traditionsverständnis in der römisch-katholischen Theologie anzuerkennen,
haben wir um so mehr die Pflicht, den verhängnisvollen Irrtum ans Licht
zu bringen. Schon die Verkündigung der Immaculata Conceptio M. 1854

wie auch die der Unfehlbarkeit des Papstes 1870 waren nur möglich auf
Grund dieser neuen Traditionsauffassung. Sie ist kirchengeschichtlich
unhaltbar, sie widerspricht dem Wesen des Traditionsbegriffs und bedeutet
im Hinblick auf die Folgen geradezu ein Attentat nicht nur auf die gesunden

Prinzipien der katholisch-theologischen Erkenntnislehre, sondern auf die
römisch-katholische Kirche und indirekt auf die Christenheit überhaupt.

Internat Kirchl. Zeitschrift. Heft 4. 1050 17



— 230 —

Es kann sich in diesem Zusammenhang nur darum handeln, das
Abwegige dieses in seiner Bedeutung gar nicht überschätzbaren neuen
Traditionsverständnisses kurz anzudeuten.

1. Dieses neue Traditionsverständnis hebt den kontinuierlichen
Zusammenhang mit der apostolischen Zeit auf. Nach Vinzenz
von Lerin gehört unabdingbar das «semper», dass etwas immer
gelehrt wurde, wesensmässig zur Tradition hinzu.

2. Es verstösst gegen Begriff und Wesen der Tradition selbst, die nicht
Neues hervorbringen kann. Fakten, die weder in der Hl. Schrift noch
in den ersten 6 Jahrhunderten bekannt sind, sind keine Wahrheiten,
auf die das Wort «quasi per manus tradere» sowie das «fideliter
custodire et declarare» zutreffen kann.

3. Das neuere Traditionsverständnis fasst die subjektive Traditionstätigkeit
in Hinblick auf die menschliche Mitwirkung und auf

das Wirken des Hl. Geistes falsch auf.
a) Der Hl. Geist wirkt nicht mechanisch, sondern setzt gerade

nach der katholischen synergistischen Auffassung (Gnade-Natur)
die entsprechende Schaffung von Dispositionen, von Empfänglichkeit

für sein Wirken voraus. Zu dieser Cooperatio gehört auch
z.B. die kluge Prüfung aller Gründe, auch das «audiatur et altera
pars», auch die Befragung der einstimmig das neue Dogma z. B.
ablehnenden Christenheit, soweit sie nicht römisch-katholisch ist —
denn in der «Opposition» kann auch ein gewichtiger Hinweis
enthalten sein dafür, ob eine Lehre geoffenbart ist oder nicht.

b) Der Hl. Geist ist ein Geist der discretio, man darf ihn nicht
vermessentlich überfordern, und das geschieht, wenn man
ehrfurchtslos über den souveränen freien Willen Gottes auf
Grund blossen zeitweiligen «Glaubens» verfügen möchte. Gott
lässt sich nicht zwingen. «Sovielmal der Himmel höher denn die
Erde, sovielmal höher sind Gottes Gedanken über der Menschen
Gedanken. »

c) Dies neue Traditionsverständnis fasst die Tradition als Ergebnis
eines Wechselspiels auf zwischen den religiösen Erfahrungen eines
bestimmten Zeitraumes oder frommer Erwägungen einzelner, die
vom Gesamt der Kirche nachträglich dogmatisch sanktioniert
werden (modernistisch).

Grundsätzlich muss daher gesagt werden — das 4. Ergebnis

— : die Traditionsauffassung, auf die sich die
römisch-katholische Kirche, einem ungesunden
Entwicklungsgedanken huldigend, bei ihren letzten Dogmen
und jetzt in geradezu evidenter Weise stützt, ist in
sich unorganisch, unkatholisch, ja modernistisch.

Sie verträgt sich aber auch nicht mit den Tatsachen der Führung
Gottes in der Profan- und besonders in der Kirchengeschichte. Um von der
Weltgeschichte abzusehen, tatsächlich hat Gott die Kirche für lange Zeiten
in Irrtümer fallen lassen, so dass die Frage sinnvoll sein kann, gab es noch
eine Kirche Wo war sie Wurde nicht bis zum 17. Jahrhundert das ptolo-
mäische Weltbild für gottgeoffenbart geglaubt und Galiläi kirchlich
verfolgt Hat etwa die amtliche Kirche die Ketzerverfolgung durch viele
Jahrhunderte nicht etwa nur toleriert, nein in aller Form gutgeheissen, so dass



— 231 —

die Christenheit jetzt noch dafür büssen muss Und wie steht es mit dem
Hexenwahn in der Kirche Hat er nicht von allen Besitz ergriffen Nur
beiläufig, was sagt die Romkirche dazu, dass das ganze 12. und 13.
Jahrhundert in all seinen führenden Vertretern die Immaculata Conceptio nicht
nur verneinte, sondern bekämpfte Die Beispiele liessen sich noch vermehren.
— Auch für die Zukunft muss es uns allen bangen. Was werden unsere
romkatholischen Brüder an Glaubenslasten noch auferlegt bekommen Die
«Regina Mediatrix», vielleicht auch Maria als Miterlöserin (corredemptrix).
Von ernsten Theologen wurde schon die Meinung vertreten, Maria habe
bereits zu Lebzeiten die visio beata, d. h. im Wachen und Schlafen die
beständige Gottschau, die andern Heiligen in der Ekstase nur vorübergehend
erlebten, gehabt. Jeanjacquot wollte aus den Privilegien Mariens folgern,
dass Maria auf Erden schon alle Personen gekannt habe, auf welche sich
ihre mütterliche Tätigkeit erstrecken solle 63). —¦ Beginnt nicht bereits die
Theologie ihr besonderes Augenmerk auf den Hl. Joseph zu lenken Gibt
es nicht eine dem Transitus gleichwertige Apokryphe über Johannes und
sogar noch einen dunklen Schrifttext, so dass auch die Verklärung des
Liebesjüngers gefolgert werden könnte Man werfe uns nicht vor, wir wollten
spotten. Das liegt uns fern. Aber wir haben verlernt, an den allgemeinen
Fortschritt zu glauben. Es kann sich über die Menschheit im Jahr 2000
oder 3000 auch eine furchtbare Nacht der Unwissenheit und Primitivität
senken. Schon heute wird die kritisch-historische Betrachtungsweise
römischkatholischer Theologen in den Grenzen, die dem Romkatholiken gesteckt
sind, als Rationalismus und Cartesianismus verdächtigt. Und was soll man
dazu sagen, dass es auch bezüglich der Casa Santa in Loreto nicht nur eine
Legende, ein Messformular gibt, dass sich auch Verteidiger der Echtheit
des Hauses fanden, ja, dass — wie Jugie 54) mitteilt — ein
südamerikanischer Bischof aus der vermeintlichen «Tatsache» der Engelsübertragung
des Hl. Hauses a fortiori auf die Assumptio Mariae schliessen zu können
glaubte! Nicht etwa im Jahr 500, sondern im 20. Jahrhundert! Wie leicht
wird es Theologen im Jahr 2500 sein, Zeugen, ähnlich dem Priester Timotheus,
Apokryphen und Dokumente aus dem Jahr 1800 oder 1950 über die
genannten «frommen» Meinungen zusammenzutragen und einen Traditionsbeweis

aufzubauen, mittels moderner Propaganda Petitionsstürme zu
entfesseln und eine sententia communis zu konstruieren. Nein, so einfach will
es Gott seiner Kirche nicht machen. Zeiträume von fünfzig und hundert
Jahren bedeuten vor ihm, dem tausend Jahre sind wie ein Tag, nichts.
Die Kirche wird wohl nie in ihrer Gesamtheit von den geoffenbarten
Grundwahrheiten abfallen, wohl aber kann der Hl. Geist einer Kirche, die zu hoch

greifen will 55), sich versagen. Gottes Wege sind nicht unsere Wege. Er kann
auch seine Kirche dunkle Wege führen, die wir erst im Licht der Ewigkeit
begreifen. «Die Hungrigen erfüllt Er mit Segen, die Reichen lässt er leer
ausgehen» — ob das nicht auch im Raum der Gesamtkirche, die heute in
so viele Teilkirchen auseinanderfällt, gelten könnte!

Wir fassen im 5. Ergebnis unsere Überlegungen dahin

zusammen :

Eine zu späterer Zeit auftretende Übereinstimmung
der Theologen (consensus), eine in der Gesamtkirche
allgemein werdende Meinung kann, aber muss nicht ein
Hinweis darauf sein, dass in der Offenbarung eine



— 232 —

Wahrheit vorgegeben und enthalten ist. Für sich allein
kann eine allgemein gewordene Überzeugung niemals
ein heilsgeschichtliches Faktum und nur im Zusammenhang

mit andern Gegebenheiten die Entfaltung einer
metaphysischen Wahrheit als notwendige und pflicht-
gemässe Glaubenswahrheit dartun.

2. Das neue römische Traditionsverständnis ist nicht nur
unkatholisch und in seinen Folgen heillos (Heil-los), es liesse sich —
selbst wenn es richtig wäre (was es nicht ist) — in unserm Fall auch

gar nicht beweiskräftig heranziehen. Die katholische und
römischkatholische Kirche hat bis zum 1. November 1950 die leibliche
Himmelfahrt Mariens weder als Offenbarungswahrheit noch als
kirchliche pflichtmässige Wahrheit vorgelegt. Das beweist nicht
nur die Tatsache ihrer erst jetzt erfolgten Dogmatisierung. Es
lässt sich dies auch aufzeigen. Wir prüfen hierzu:

I. die Haltung der Theologen,
IL die Stellungnahme der römischen Kurie bzw. Päpste,

III. Fest und Liturgie Mariae Himmelfahrt.

I. Die Haltung der Theologen
braucht hier nur skizziert zu werden 56). Auch hier müssen wir uns
grundsätzlich daran erinnern lassen, dass nach römisch-katholischer

Lehre es jedem Theologen solange freisteht, eine andere
Meinung zu vertreten, solange auch nur ein Theologe von Gewicht
diese Ansicht vertritt und das Lehramt noch nicht endgültig die

Frage entschiedenhat. Nurhämische oder rein negativeKritik istnicht
mehr gestattet, wenn eine Lehrauffassung als sententia communis
bzw. ad fidem spectans usw. gilt. Die Diskussion über die kirchliche
Einstufung, über die Zwingkraft der Begründung bzw. die Defini-
bilität bleibt bis zur amtlichen Entscheidung jedem unbenommen.
Schon deswegen kann bis zum 1. November 1950 von einer
kirchlichen Lehre oder gar einem Glauben der Kirche nicht gesprochen
werden, denn wie die Forschungen von Ernst, Jugie und Altaner
erweisen, haben zu allen Zeiten bis zu diesem Jahr ernstzunehmende

Theologen von hohem Rang ihr Veto eingelegt. In den letzten
neun Jahrhunderten von der Karolingerzeit bis ausgangs des

13. Jahrhunderts hielten sich Gegner und Freunde die Waage.
Die Theologen, die der Warnung des Pseudo-Hieronymus Gehör
schenkten, darunter auch ein so glühender Verehrer Mariens wie
St. Bernhard, lehnen es ab, über die Assumptio M. ein positives Urteil



— 233 —

zu fällen; die durch Pseudo-Augustinus beeinflussten, darunter
seltsamerweise auch Abälard, halten die Assumptio M. für wahrscheinlich.

Vom 13. Jahrhundert ab wächst, wahrscheinlich auf die Autorität

des dem Augustinus zugeschriebenen Traktates, des Pseudo-
Dionysius usw., die Zustimmung. Wie Ernst, auf den wir uns hier
berufen, nachweist, wagen aber auch die Befürworter einer
Entrückung und vorzeitigen Verklärung M. es nicht, diese
Meinung als Gegenstand göttlicher Offenbarung oder auch nur
unfehlbarer kirchlicher Lehre auszugeben, auch wenn sie
selbst daran glauben. Nur wenige Zeugnisse hierfür:

Sogar der pseudoaugustinische Traktat (8. Jahrh.) spricht nur von
einem pium credere. Bischof Atto von Vercelli (960), ein Befürworter, sagt:
«Corporis eius iam factam resurrectionem affirmare minime audemus, quia
nec a S. Patribus hoc declaratum esse cognoscimus» (MP. 134, 856). Wir
wagen einer als Tatsache behaupteten Auferweckung ihres Körpers keineswegs

unsere Zustimmung zu geben, weil wir nicht zu erkennen vermögen,
dass dies von den hl. Vätern erklärt worden ist. Dr. Beleth, an der Sorbonne
(12. Jahrh.): Mariam, quod ad animam eius attinet, assumptam fuisse certe
novimus ; an vero corpus illius postea etiam assumptum fuerit, incertum est ;

pie tamen credimus ipsam integre fuisse assumptam, sed prius anima,
deinde corpore (MP. 1 202, 13-166). «Dass Mariens Seele in den Himmel
aufgenommen wurde, wissen wir mit Sicherheit; ob aber nachher auch ihr
Leib in den Himmel aufgenommen wurde, ist ungewiss. Dennoch glauben
wir es in frommer Weise, dass sie unversehrt zuerst freilich mit der Seele,
dann mit dem Körper in den Himmel einging» (Suarez in P. Ill q 37)
rügt Cajetanus, der die Ass. als de fide bezeichnet hatte: «sed revera non
est, quia neque est ab Ecclesia definita nec est testimonium Scripturae aut
sufficiens traditio, quae infallibilem faciat fidem». «Indes, es handelt sich
nicht um eine Tatsache, denn weder hat die Kirche es entschieden, noch
ist ein Schriftzeugnis oder eine hinreichende Überlieferung vorhanden, die
dem blossen Glauben Unfehlbarkeit verleiht. » Er meint daher, ein Katholik
könne die Ass. nicht sine temeritate negari (er hält also die Leugnung nur
für unbesonnen).

Das kritischere 17. und 18. Jahrhundert räumte mit manchem
wissenschaftlich unhaltbarem Ballast auf. Besonders die Kontroverse um eine
Streichung der Usuardschen kritischen Stelle veranlasste die Kanoniker
Joly, Launoy und Tillemont im 17. Jahrhundert in Paris 57) zu kritischen
Betrachtungen. So wuchs wieder die Zahl der Minimalisten. Zugleich vollzog
die Theologie von da an die Kehrtwendung zur rein spekulativ-dogmatischen
Argumentation.

Die Entwicklung vom vatikanischen Konzil an kennen wir bereits.
Beachtlich bleibt abor, dass, wie die «Frankfurter Allgemeine Zeitung»
mitteilen konnte, die angesehenen Universitäten Löwen und Paris, ferner die
theologischen Fakultäten an den Universitäten in Deutschland 5S) der
Petitionsaufforderung nicht nachkamen. Immerhin haben 22 Bischöfe das

Dogma für nicht definibel erklärt oder schwere Bedenken vorgebracht 59)

imd über 70 Bischöfe die Anfrage unbeantwortet gelassen! Dass heute die
Mehrheit der Bischöfe dem Ersuchen Roms um Zustimmung entsprach,
beweist nur, dass Rom nur linientreue Bischöfe ernannt bzw. bestätigt hat.



— 234 —

Die Integration der Führung im Sinn des Römischen Stuhls ist
weitergegangen. Darob herrscht in breiten Laienkreisen tiefe Niedergeschlagenheit

oder Indifferenz. Nicht nur wir beobachten einen lautlosen Massenabfall

60) in der römisch-katholischen Kirche selbst. Kein Wunder, wenn
die römisch-katholische Kirchenführung Steine statt Brot dem Volk gibt
und ernsten Gewissen eine Last auferlegt, deren Sinn und Begründung auch
ein von Herzen gläubiger Katholik heute nicht versteht.

IL Die römische Kurie und die Päpste
nahmen zu Anfang eine ablehnende Haltung gegenüber dem
Transitusbericht ein (s. S. 224 betreffend Gelasianisches Indexverzeichnis).

Auch die Aufnahme des pseudohieronymianischen Textes
in das Brevier bis zu Pius V. wurde bereits erwähnt. Diese beiden
Massnahmen zeigen, dass Rom selbst äusserste Zurückhaltung
bekundete. Innocenz IV. (1254) erklärte: «Wenn aber hl. Männer
Meinungsverschiedenheiten untereinander haben, etwa darüber,
ob Maria in den Himmel aufgenommen oder Salomo verdammt sei,

so steht jedem frei, zu sagen, was ihm beliebt61.» Unter dem
Eindruck der die Assumptio mehr begünstigenden Haltung der

Theologie führte Pius V. eine Brevierreform durch (1568), die aber
keineswegs, wie Ernst 62) nachwies, nur den Assumptionisten
entgegenkam. Ja, aus der Streichung des verissima (s. S. 235) kann
man folgern, dass die Meinung innerhalb der Brevierkommission
eher der früheren Auffassung mehr Rechnung trug, zumal ja auch
die Umbenennung des Namens in « dormitio » in Erwägung gezogen
worden war. Erst Benedict XIV. (1758) bezeichnet eine Leugnung
der Assumptio M. als temerär, sogar impium et blasphemum. Diese

Zensur will aber gerade der voreiligen Einstufung der Lehrmeinung
als «de fide», wie sie damals von zwei Jesuiten behebt war (Amicus
und Catharinus) entgegentreten. In Anbetracht der Tatsache, dass

erst seit ganz kurzer Zeit Rom eine freundliche Haltung
einnimmt (Pius X. jedoch soll gesagt haben, es bedürfte die Frage
noch vieler und gründlicher Studien, und er wie Leo XIIL und
Benedict XV. haben die Propagierung untersagt), muss man
Heiler 63) bepflichten: «Ist es nicht ein einzigartiger Widerspruch,
dass Rom bis in die nachreformatorische Zeit hinein sowohl im
Kirchenrecht wie in der Liturgie vor dem Glauben an die leibliche
Himmelfahrt der Gottesmutter gewarnt hat und nunmehr die

von ihr selbst solange bezweifelte Lehre als Stück der göttlichen
Offenbarung und als heilsnotwendiges Glaubensgesetz erklären
will?»



— 235 —

III. Fest und Liturgie Mariae Himmelfahrt.
1. Altaner weist mit Recht die Behauptung Jüssens 64) als masslose

Übertreibung zurück, die Festfeier des 15. August sei ein völlig zwingender
Beweis für die Tatsächlichkeit der Assumptio M.65). Eine wörtliche Bezugnahme
auf das neuerdings häufig zitierte «Gesetz»: Lex orandi, lex credendi ist
ganz allgemein misslich, weil es sich nur um einen empirisch, durch
Erfahrung gewonnenen, nicht normativen Satz handeln kann. Eine Anwendung
im Fall des Festes Mariae Himmelfahrt würde aber mit demselben Recht
oder Unrecht auch die gleichen Folgerungen erzwingen bei Festen, bei
denen dies wegen ihres erwiesenen legendären Ursprungs schlechterdings
nicht angenommen werden kann. Schon Ernst hat auf solche Feste
hingewiesen, also etwa auf Cathedra Petri am 22. Februar, Maria ad Nives
am 5. September, Rosenkranzfest am 7. Oktober, Übertragung des Hl. Hauses
von Loreto am 10. Dezember. Ebenso könnte man auf die sprichwörtlich
gewordene zweite Nocturn des Breviers verweisen. Feste, Liturgie und
Gebetstexte können für sich allein niemals die gefeierte Idee als vom Hl. Geist
garantiert dartun. Es kann ihnen höchstenfalls bei kirchlicher Gutheissung
(Approbation) insofern eine erkenntnistheologische Vereigenschaftung
zugesprochen werden, als damit — freilich cum grano salis — bekundet wird,
dass diese normalerweise nicht positiv gegen ein geoffenbartes Dogma
Verstössen.

2. Nach dieser grundsätzlichen Klarstellung muss aber nach den
Forschungsresultaten von Ernst und Jugie gerade das Fest Mariae Himmelfahrt

jene enttäuschen, die von ihm ein frühes Zeugnis für den Ass. Glauben
im Sinn einer leiblichen Himmelfahrt erwarten. M. H. besteht nach Jugie
erst seit etwa 57066). Kaiser Mauricius (602) hat es einheitlich auf den 15.
August festgelegt. Die Festidee galt ursprünglich dem seligen Sterben, dem
transitus a vita oder dem Entrücktwerden M. an einen paradiesischen Ort.
Darauf weisen schon die Namen dormitio, pausatio, depositio, transitus.
Das Lektionar von Jerusalem bezeichnet es als koimesis und als Tag der
Gottesgebärerin. In Rom wird es als Natale S. M.67) für das 7. Jahrhundert
bezeugt. Sogar die spätere, in der Karclingerzeit gebräuchlich werdende
Bezeichnung Assumptio 68) meint oft nur die Aufnahme der Seele in den
Himmel (siehe auch die bildliche Darstellung der frühmittelalterlichen Zeit).
Unter dem wachsenden Einfluss der Konvenicnztheologie und der Autorität
des Pseudo-Augustinus wurde als sekundärer Sinn des Festes auch die
leibliche Aufnahme Mariens allgemeiner mitgefeiert. Bis heute vermeiden
die liturgischen Texte (s. Sekret der Messe) die verbindlich klare Aussage.

3. Wie wenig aber die Liturgie als Kronzeuge für eine allgemeine
Glaubensvorlage durch die Kirche in Anspruch genommen werden kann,
erweist ausser dem bis ins 9. Jahrhundert in den Benediktinerklöstern
gebrauchten Usuardschen Martyrologium69) vor allem die Tatsache, dass bis
zur Brevierreform unter Pius V. (1568) in den Lektionen zum 15. August
ausdrücklich ein klares Wissen abgelehnt wird. Wir lesen darin u. a. :

«De Assumptione Mariae, qualiter assumpta est, praesentia
absens scribere vobis curavi ne forte, si venerit in manus vestras illud
apocryphum „De Transitu eiusdem Virginis", dubia pro certis recipiatis.
cum ex his nihil aliud experiri» possit pro certo nisi quod hodierna die
gloriosa migravit a corpore. Quomodo autem vel quo tempore vel a quibus
personis corpus eius ablatum fuerit, vel transportatum, utrumve resurrexerit
nescitur, quamvis nonnulli adstr.uere velint eam resuscitatam, et beata cum
Christo immortalitate in coelestibus vestiri 70). Hier wird klar zugegeben,



— 236 —

dass die Quelle trüb ist, aus der manche ihr Wissen von einer Assumptio
schöpfen. Zwar ist bei Gott nichts unmöglich, aber weil es mehr eino fromme
Meinung als sicheres Glauben betrifft, kann darüber nichts entschieden
werden.

Erst seit der Brevierreform Pius V. wurde diese Lesung mit jener aus
Johannes Damscenus vertauscht. Diese Annäherung geschah nicht
widerspruchslos. In der päpstlichen Brevierkommission war sogar erwogen
worden, die frühere Festbezeichnung dormitio wieder einzuführen, um dem
Missverständnis, als handle os sich um eino strenge Glaubenswahrheit,
vorzubeugen; ausserdem wurde in der Lesung der interpolierten Stelle aus der
Historia Euthymiaca auf den 18. August das verissima aus der Beteuerung,
dieser Bericht stamme ex antiqua et verissima traditione, gestrichen.

Diese kurze Betrachtung bestätigt — und dies soll kein
Geringerer als der um die Erforschung der kirchlichen Bussdisziplin
verdiente römisch-katholische Dogmatiker Poschmann 71),

München, als unser 6. Ergebnis zusammenfassen:

«Es trifft eben nicht zu, dass die Kirche die
Himmelfahrt Mariens als wirkliches Dogma verkündet, und
ebensowenig ist es richtig, dass das katholische Volk
diese Lehre als Dogma annimmt. Die Lehre wird im
Sinne der Kirche gepredigt als pia opinio und bleibt
pia opinio, auch wenn sie allgemeine Zustimmung
findet oder finden würde 72).»

B. Die theologisch spekulativen Erwägungen

oder die Konvenienztheologie erscheinen vielen Theologen angesichts der
Fragwürdigkeit der zeitlich so spät einsetzenden dogmatischen Tradition als
einzig gangbarer Ausweg. Ihr Anliegen war es, gleichsam von innen her das
vorzeitige Wunder aus der Mutterwürde und Virginität M. zunächst, sodann
aus den andern Privilegien, wie der unbefleckten Empfängnis, der Stellung
Marias als neuer Eva neben dem neuen Adam, ihrer Vorrangstellung in der
Erlösungsgemeinschaft, ihrer Mitwirkung im Erlösungswcrk, als angemessen,

ja wesenhaft notwendig darzutun. Schon das Mittelalter hat die
Hauptargumente, die zunächst für die Bewahrung vor der Verwesung, von
da aus für die vorzeitige Verklärung geltend gemacht werden können,
ziemlich vollzählig aufgeführt. Wenn wir von der Immaculata conceptio als
neuem Pfeiler absehen, wurde ein Zuwachs an durchschlagenden Gründen
nicht erzielt. Dagegen nahm die Häufung und innere Verknüpfung der
Gründe, ihre Abstimmung aufeinander, die Wärme des Tones und der
Farben, dor Reichtum des Sprachschatzes und vor allem die Lautstärke
und Selbstsicherheit der Behauptungen, damit zugleich die Suggestivkraft
auf die Zögernden, die strengere Qualifizierung der Lehre und die Propaganda
für die Dogmatisierung, besonders in romanischen Ländern, zu (s. S. 211).

Obgleich Maria im Tod dem Gesetz der Natur folgen sollte, wie die
Sekret des Himmelfahrtsfestes zugibt (quam etsi pro conditione carnis
migrasse cognoseimus), soll Maria, die «Bundeslade des neuen Bundes», die
Verwesung nicht schauen nach der



— 237 —

a) ratio legalis — weil Freiheit von Sünde auch Freiheit von den Folgen
der Sünde, also auch dem Tod verlange,

b) nach der ratio theologica, weil das caro matris das caro Christi ist
und es Undank des Sohnes wäre, würde er die Schmach der unehrenhaften

Verwesung zulassen,
c) nach der ratio oeconomica — die verlangt, dass die Mutter Christi

zuerst alle Früchte der Erlösung empfange,
d) nach der ratio analogica, — denn die immerwährende Jungfräulich¬

keit lasse analog die Unversehrtheit von der befleckenden Verwesung
folgen 73).

Johannes Damascenus hat bereits in seiner zweiten Predigt74) über die
Ass. M. nicht nur mit ähnlichen Gründen die Freiheit des Körpers M. vor
Verwesung, sondern schon die antizipierte Entrückung in den Himmel als
geziemend dargestellt, denn «wie sollte die, welche so innig mit Gott
verbunden war, welche „das Leben" in sich aufgenommen, aus welcher das
wahre Leben entströmte, die Mutter des lebendigen Gottes dauernd dem
Tode und der Verwesung anheimgefallen sein? „Musste" der Körper, der
bei der Geburt des göttlichen Sohnes die jungfräuliche Unverletztheit
bewahrt hat, nicht auch trotz des Todes die Unversehrtheit bewahren! 75)»
Die vatikanischen Eingaben weisen auf die rationes ex dignitate Matris Dei,
ab excellenti virginitate, ab insigni super omnes homines et angelos sanetitate,
ex intima cum Christo oonjunetione et consensione, ex Filii in Matrem dignis-
simo affectu, ja sie leiten geradezu aus der Sohnschaft eine strenge
Verpflichtung: lex enim sicut honorem matris praeeipit, ita inhonorationem
damnât 76). Darum muss auch der, so folgert man, der Maria vor allen andern
durch seine Inanspruchnahme der mütterlichen Dienste geehrt hat, sie auch
im Tod besonders ehren. Neuerdings tritt der Gedanke an das Schauerliche
der Verwesung (Frass der Würmer), in der der « Sold der Sünde» (Römer 6, 23)
und die Herrschaft des Todes am krassesten seinen Ausdruck findet, etwas
zurück. Man betont gern im Hinblick auf die schon von Irenäus gebrauchte
Parallele Eva Maria das Urbildliche Marions als Typus der Kirche. Aus der
Gloichsotzung von Kirche mit Christus (Enzykl. corpus Christi mysticum)
folgert man, müsse auch Maria vollerlöst mit Christus herrschen und darum
im Besitz aller Erlösungsgnaden, mithin auch der leiblichen Verklärung
sein. «Die volle Beweiskraft, all der „rationes theologicac" gesteht P. Ternus
freilich, ergibt sich erst, wenn man sie in eins fasst und im Zug der
kirchlichen Überlieferung sieht.» Dann bilde die theologische Reflexion die ideelle
Erhellung der Überlieferung und die Überlieferung die stützende Gewähr
der theologischen Reflexion, so dass die leibliche Himmelfahrt nicht etwa
nur als eine im Offenbarungsgut enthaltenen idea traditionalis de dignitate
Matris-Virginis-Immaculatae gefolgert, sondern unter Erleuchtung dos
Heiligen Geistes vom gemeinkirchlichen Verständnis als miteingeschlossenes
Offenbarungsgut «simplici quasi intuitu» erfasst worden sei 76.

Gegenüber dieser Beweisführung, die mit dem ontologistischen, von
der Kirche verurteilten Beweisverfahren, aus einer Idee des höchsten Wesens
auf das Dasein desselben zu schliessen, viele Ähnlichkeit hat, insofern
auch aus einer wachsenden Idee von der Herrlichkeit der Gottesmutter
und der ihr angemessenen Privilegien auf die Existenz dieser Privilegien
geschlossen wird, können wir schlicht mit Gerson antworten:

«In rebus ad extra non ideo Deus dicendus est facere aliqua,
quia decenti sunt et bona, sed econtra potius ideo aliqua dicuntur



— 238 —

et sunt bona, quia Deus talia vult esse ilia, d. h. also : Im Wirken
nach aussen kann nicht deshalb behauptet werden, Gott tue
einiges, weil es angemessen und gut sei, gerade im Gegenteil kann
um so eher ausgesagt werden, es sei etwas gut, weil Gott will,
dass jenes so Beschaffene Dasein besitze 77).» Mit andern Worten:
Vom Sein, von der wirklichen Existenz schliessen wir auf die Güte
und Gottangemessenheit, nicht von der erkannten Güte auf die
Tatsache der Existenz. «Ubi enim facti res agitur verius quam
dogmatis, quaeque ex Dei nutu atque arbitrio pendet unice,
rationes, ut schola loquitur, demonstrantes frustra quaesieris 78),

d. h. Wo es sich nämlich darum handelt, ob Tatsachen wahrer sind
als Dogmen, die vom Ermessen und freien Willen Gottes allein
abhängen, wirst du beweiskräftige Gründe, wie die Sfehule lehrt,
vergeblich suchen.» Und wenn der pseudo-augustinische Traktat,
der neben Pseudo-Dionysius wegen des Ansehens des vermeintlichen
Verfassers einen so gewaltigen Einfluss auch auf die mittelalterliche
Theologie in dieser Frage ausübte, in deutlicher Anwendung des

bekannten dreigliedrigen Schemas decuit, potuit, fecit (seil. Deus)
meint: «De cuius (Christi) potestate si nullus dubitet ecclesiasti-

corum, quia possit matrem sine corruptione in perpetuum
servare: cur dubitandum est voluisse, quod attinet ad tantae
benignitatis gratiam Christus autem Dei virtus est de Dei
sapientia, cuius. velie omnia, quae sunt justa et digna», so

darf mit Romano Guardini doch nüchtern ausgesprochen werden :

«Mit dem Schema, decuit, potuit, fecit liesse sich schliesslich alles
beweisen 79).» Sogar ein so eifrige Befürworter der Assumptio wie
Terrien und Renaudin 80) halten die spekulativen Erwägungen der

Kongruenz in Verbindung mit den Grunddogmen über Mariens
Würde durchaus nicht für zwingend. Terrien81) gesteht: «Des
raisons de convenance, fissent-elles la certitude, ne peuvent
motiver une définition où la vérité est proposée comme révélée.»
Schon das religiöse Gefühl weigert sich, über Gottes freies Handeln
nach aussen eigenmächtig und vorwitzig verfügen zu wollen.
«0 Tiefe des Reichtums und der Weisheit Gottes, wer hat den
Sinn des Herrn erkannt, wer ist sein Ratgeber gewesen» (Röm.
11, 33). Sovielmal höher der Himmel über der Erde, sovielmal
höher sind Gottes Gedanken über der Menschen Gedanken
(Jes. 55, 8, 4). Wir sträuben uns, anzunehmen, es sei für Christus
höchst geziemend, geschlagen, angespieen, mit Ruten gezüchtigt,
entkleidet und gekreuzigt worden zu sein, es scheint uns das



— 239 —

Leben Christi eine einzige Niederlage. Es scheint uns Gottes
unwürdig, dass er seine treuesten Freunde sooft unbestätigt lässt und
sein eigen Werk dem Toben der Feinde überantwortet. Gott kann
all dies verhindern und ändern. Tut er es Es bleibe daher dem
Urteil und der Ehrfurcht des Lesers überlassen, ob er glaubt, dass
man mit Jugie hinsichtlich der leiblichen Verklärung Mariens von
einer nécessité d'ordre positif et moral sprechen kann, die paraît
évident. Ob Maria ein «strenges Recht» auf die antizipierte Glorie
ihres Leibes hat, das steht, wie wir meinen, allein bei Gott. Petavius

erinnert — unser 7. Ergebnis — an die Regel Gersons,
dass Gott der Mutter des Sohnes viele und alle Gnaden
geben konnte gemäss seiner Allmacht, was nach
Menschenverstand angemessen und schicklich sei, «quod
tamen decens non fuit secundum ordinem sapientiae
suae82)», was jedoch im Hinblick auf seine Weisheit
nicht angemessen war.

C. Die klassischen Schriftstellen

Die Schwäche ihrer Position fühlend, denn auch die Häufung
ungewisser Angemessenheitsgründe ergibt so wenig Sicherheit —
wie die Summe endlicher Grössen Unendlichkeit—, hat die
römischkatholische Theologie angesichts der Dürftigkeit der real-historischen

Aussagen des N. T. über Maria nach andern Schriftstellen

Ausschau gehalten, die die Annahmen der spekulativen
Theologie unterbauen könnten. Sie fand sie in zwei weiteren
Gruppen, die man als ideelle und allegorische Texte gruppieren
kann. Diese mariologische Schriftdeutung befindet sich zwar mit
Thomas von Aquin in Widerspruch, der keine dieser Stellen für die

Assumptio auszuwerten verstand. Auch möchte sich eine Behandlung

schon deswegen erübrigen, weil nach dem Eingeständnis der
führenden Mariologen selbst erst rückschauend von den dogmatisch
«gesicherten» Erkenntnissen durch eine «pneumatische Exegese»
der prophetische und typologische Sinn dieser Stellen sich
erschliessen lässt. Da aber gerade jetzt wieder diese sog. klassischen

loci stärkstens für die Assumptio (nach dem Vorbild der Immaculata

Conceptio) ausgewertet werden, sei wenigstens kurz darauf

eingegangen.
Eine Exegese dieser Stellen wird die allgemein anerkannten

hermeneutischen Grundsätze nicht ausser acht lassen dürfen.



— 240 —

Thomas von Aquin selbst hat nur dem Literalsinn 83) beweisende
Kraft zugestanden. Inspiriert ist ausserdem nicht die Vulgata,
sondern der Urtext. Endlich kommt für die Erklärung unklarer
Stellen nur der unanimis consensus patrum der Frühzeit in Frage.

Nach diesen Feststellungen können wir uns bewährten
römischkatholischen Exegeten in der Sinnklärung der in Frage kommenden
Kronstellen anvertrauen.

1. Gruppe: Zu der Gruppe der ideellen Texte gehören vor
allem Gen. 3, 15; Is. 7, 14 (bei Matth. 1, 21 auf Maria bezogen),
ferner Lk. 1, 28 und Apoc. 12, 1.

a) Gen. 3, 1584) : «Ich will Feindschaft setzen (Menge übersetzt herrschen
lassen) zwischen dir und dem Weibe, und zwischen deinem Samen und ihrem
Samen; er wird dir den Kopf zertreten und du wirst ihn in die Ferse stechen»
(Arndt übersetzt: sie wird dir den Kopf zertreten und du wirst ihrer Ferse
nachstellen. Diese römisch-katholische Übersetzung hält sich an dio
Vulgata, die ipsa statt ipse im Gegensatz zum Hieronymustcxt und zur
Septuaginta hat).

Nach Merkelbach (O. P.) 85) bezieht sich diese Stelle nur auf Maria,
insofern Eva der Typus für M. sei. Er gibt zu, dass eine antizipierte
Auferweckung und Assumptio sich nicht aus dem Text erheben lasse. Ternus 86)

will aus der Tatsache, dass Christus der Schlangenzertreter und das mit ihm
am Siege teilnehmende Weib die Eva des Neuen Bundes sei, folgern, Maria
sei als die in höherem Mass Erlöste im Licht der bereits festgestellten Mutterwürde

und Jungfräulichkeit von der Sünde und damit auch von ihren Folgen,
dem Tod und der Verwesung, befreit. Sei es auch kein apriorischer Schluss,
so sei doch die in der Kirche allgemein gewordene Überzeugung dio
Bestätigung dieses Schlusses. Ich führe dies als typisches Beispiel für die
heute bei manchen beliebte Art an, Schicklichkeitserwägungen in den Text
hineinzutragen. Ternus glaubt zu seiner Annahme abor um so berechtigter
zu sein, weil ja der Hl. Geist als auctor primarius schon den Vollsinn des
Protevangeliums überschaute (warum hat er ihn textlich nicht deutlicher
inspiriert und der Kirche zur wachsenden Erkenntnis auf Grund der
subjektiven Traditionstätigkoit unter seinem Einfluss diesen Text übergab. 89)

Wir spüren, mit wieviel Annahmen und Zwischengliedern die Mariologen
arbeiten, um zu ihrem Ziel, dem Nachweis eines formell oder doch virtuell
mitgegebenen Offenbartseins der Assumptio M. zu gelangen.

Wir können auf das früher Gesagte verweisen. Mit einer solchen Argu-
montierung kann man künftig alles und jedes in den Text hineinlesen, was
eine Konvenienzthcologie herauszulesen wünscht.

Der wirkliche Sinn dieser Stelle 87) auf Grund des Urtextes ist dieser:
Im Kampf des bösen durch die Schlange symbolisierten Prinzips wird die
Nachkommenschaft Evas, darin eingeschlossen Christus, Maria und alle mit
ihm kämpfenden guten Menschen, einmal siegen. Altaner urteilt, das, was
über Art und Umfang des Sieges und der Beteiligten gesagt werde, sei nicht
Ergebnis einleuchtender Textinterpretation, vielmehr das Resultat einer
allmählich sich entwickelnden Auslegung und Spekulation, die bezüglich
Maria ganz abhängig sei von der ohne Zusammenhang mit dieser Stelle
aufkommenden Konvenienztheologie. «Die Behauptung, dass hier sogar
implicite formaliter uns geoffenbart worden sei, Maria sei als vollkommene



— 241 —

Besiegerin über den Teufel in den Himmel aufgenommen worden, ist eine
Eisegese, die erst im jüngsten Stadium mariologischer Spekulationen
aufgekommen ist und nicht anerkannt werden kann, wenn man nicht auf die
Anwendung der sonst in der theologischen Forschung geltenden Methoden
verzichtet 88) ».

Lk. 1, 28: «Gegrüsset seist du, Maria, du bist voll der Gnade.» So betet
das katholische Volk im «Englischen Gruss». Aber plena gratia heisst im
griechischen Text xexaeao/ilvr), d. h. Begnadete, Holdselige, Gepriesene.
Die Mariologen pressen nun das lateinische plena, finden darin plenitudo,
um aus der plenitudo der Gnade alle nur denkbaren Gnaden zu folgern89), also
auch die Assumptio. Schon Ernst hat darauf aufmerksam gemacht, dass
mit noch grösserem Recht dann dem Erzdiakon Stephanus diese Gnadenfülle

zugesprochen werden musste, denn er wird nyjgtjç yàgaot *<*' ôwà/ieuç
(Apg. 6, 8) genannt.

Neuerdings wird auch wieder gern die Apoc. 12, 8 zum Beweis der
Assumptio herangezogen. «Es erschien ein grosses Zeichen am Himmel, ein
Weib, gekleidet in die Sonne, der Mond unter ihren Füssen90).»

Diese Stelle, die in der römisch-katholischen Kirche viele Künstler zur
Darstellung des sonnonumkleideten Weibes mit dem Sichelmond zu Füssen
inspirierte, hat mit Maria nichts zu tun. Diese offenbar einem heidnischen
Mythos entnommene Stelle meinte ursprünglich eine babylonische Astralgöttin.

Die Juden haben sie auf das himmlische Zion gedeutet, aus der der
Messias hervorbrechen wird. Die christliche Gemeinde hat in dem Weib
die neutestamentliche Ekklesia erblickt. Die römisch-katholische Exegese
kann diese Stelle nur zu Unrecht auf Maria beziehen und in Zusammenhang
mit dem Protevangelium Gen. 3, 15 bringen.

b) Zur zweiten Gruppe der allegorisch-typologischen, marianisch
ausgewerteten Stellen gehören etwa Psalm 138, 8, Apoc. 11, 19, ferner die Typen
des Lebensbaumes, des unversehrten und doch brennenden Dornbusches,
der Arche (aus unverweslichem Holz) und der Bundeslade. Die letzteren
Typen sind uns aus der Lauretanischen Litanei geläufig.

Wir können uns hier mit wenigen Hinweisen begnügen. Ist Allegorese
und mystische Textauswertung schon immer fragwürdig, so dürfen wir Jugie
voll und ganz beipflichten, dass es Joh. Ernst gelungen ist, den versuchten
patristischen Nachweis von Renaudin für einen Gebrauch dieser Bilder im
Sinn einer vorzeitigen Entrückung Mariens in den Himmel zu zerpflücken.
Die Väter haben in der frühpatristischen Zeit Maria nicht als den Archityp
der Unverweslichkeit in diesen poetischen Bildern erkannt. Nur sechs Väter
wenden diese Typen auf Maria an, aber sie beziehen diese auf die Unsünd-
lichkoit und Gottesmutterwürde. Sie schmücken gern, wie auch die späteren
Zeiten, ihre Lobpreisungen mit diesen anmutigen Bildern, ohne ihren
möglichen Sinn allseitig zu erschöpfen. Treffend bemerkt Ernst, die Forderung,
im Antitypus alle einzelnen Züge des Typus vorzufinden, ist eine

unberechtigte Forderung. Erst spätere Theologen, und dann spärlich, bringen
diese Typen mit der Assumptio M. in Zusammenhang. Es ist dies ein
zweifelhaftes Vorrecht der jüngsten Zeit geworden (s. Scheeben). Unsere

moderne römisch-katholische Erbauungsliteratur bedient sich der mystischen

Texte mit Vorliebe. Billuart, der Commentator des Hl. Thomas

v. Aq. meint, mystische Schriftstellen ergeben höchstens Wahrscheinlichkeit,

keine Sicherheit.
Ähnliches gilt von der Psalmstelle des 131. Psalmes. Augustinus deutet

sie auf Christus.



— 242 —

Mit den Worten des römisch-katholischen Patristikers Altaner
können wir die Befragung der «marianischen» Schriftstellen ab-
schliessen — das 8. Ergebnis besonnener Prüfung aus
katholischem Geist —: «Die Definibilität der Assumptalehre
kann vom Standpunkt der wissenschaftlichen Theologie

nicht behauptet werden, weil jeder Schriftbeweis
und damit die biblische Grundlage des Dogmas fehlt.
Die Berufung auf die Typologie und allegorische Exegese
ist ohne wissenschaftlichen Wert91).

Zusammenfassung

Wir haben — das ergab die Befragung der Hl. Schrift, unsere
Wanderung durch die historia catholica und die sachliche Prüfung
der theologischen Angemessenheitsgründe — als Gesamtergebnis
der bisherigen Untersuchung festzustellen:

Die leibliche Himmelfahrt Mariens ist weder ausdrücklich
(formell), noch einschlussweise (implicite oder virtuell) geoffenbart. Es
lässt sich lediglich sagen, dass im Hinblick auf Mariens Gottesmutterschaft,

den Wurzelgrund aller Mariologie, sich Erwägungen nahelegen

können, die eine fromme Meinung über eine kurz nach
dem Hinscheiden erfolgte leibliche Verklärung nach menschlicher
Urteilsweise zu begünstigen scheinen. Es ergab sich weiter, dass

durch einen Zeitraum von über 1000 Jahren die leibliche Himmelfahrt

Mariens sekundär, neben der kirchlichen Lehre der Aufnahme
ihrer Seele, erörtert, teilweise auch geglaubt und als fromme
Meinung in Fest und erbaulicher Absicht dem Volk dargeboten wurde.
Dieser Tatbestand genügt nicht zur Definition eines Dogmas. Diese

Überzeugung teilen nicht nur die Protestanten 92), Orthodoxen 93),

Anglikaner 94) und Altkatholiken 95), sondern auch fast alle
namhaften Theologen der römisch-katholischen Kirche in allen
Jahrhunderten 96), auch solche, die persönlich an die leibliche Verklärung
glauben, ganz besonders jene Theologen, die mit streng
wissenschaftlicher Arbeitsweise vertraut sind (wie Ernst, Niessen, Capelle,

Balie, Altaner 97) u. a. aus jüngster Zeit). Nach Jugie bilden weder
die historische Beweisführung noch die dogmatische Tradition
ein tragfähiges Fundament. Karl Balie 98) macht unter Berufung
auf die scotistische Tradition des 17. und 18. Jahrhunderts geltend,
«es fehle der zwingende Zusammenhang mit andern Dogmen, aus



— 243 —

denen sich die leibliche Himmelfahrt Mariens als strikte theologische

Konklusion ergebe». Wenn einige Theologen, wie z. B.
Jugie, den inneren spekulativen Gründen dennoch durchschlagende
Beweiskraft zubilligen, so werden sie nicht nur von andern
Fachkollegen desavouiert. Diese inneren Gründe, auch bei intuitiver
Zusammenschau, können nicht einmal logisch99) zwingend sein,
weder früher noch jemals: 1. weil Angemessenheitsgründe ihrer
Natur nach Angemessenheitsgründe bleiben; 2. weil ihre Grundlage,

die Gottesmutterschaft Mariens, die gleiche blieb. Doch selbst
dann, wenn sie logisch zwingend wären — was sie nicht sind —, als
logische Gründe besitzen sie in Fragen ad extra, also bezüglich
Fakten, die der Kirchengeschichte angehören, nur Gültigkeit für
unser Denken; das Factum selbst, das esse im Sinne der Existenz,
können sie aus sich nie erzeugen oder schlüssig beweisen, solange
der ausstehende Beweis ihres Geoffenbartseins aus Schrift und
frühchristlicher Tradition als Beweggrund für den Glauben nicht
erbracht werden kann. Nur Voreingenommenheit und Unkenntnis
des wirklichen Sachverhaltes kann dieses Ergebnis bestreiten.
So bleibt für den Romkatholiken nur noch ein Ausweg : Die
Sicherstellung der pia sententia durch das

kirchliche Lehramt,
sei es a) durch ein Konzil, sei es, wie es jetzt geschah, b) durch
eine ex cathedra-Entscheidung des Papstes.

a) Eine — übrigens nicht erfolgte — Konzilsentscheidung, die
verbindliche Jurisdiktion besitzt, ist unseres Erachtens seit der Trennung der
Kirche in Ost- und Westkirche nicht mehr möglich 10°). Die erfolgte Umfrage
(s. S. 211 u. Anm. 12) ist kein Ersatz. Sie steht mit der Praxis des ersten
Jahrtausends der Kirchengeschichte im Widerspruch. Der Hl. Geist wirkt in der
Versammlung, nicht bei Fragebogen. Die Ausschlachtung des
Umfrageergebnisses für den zahlengläubigen Menschen beweist, dass auch die römisch-
Kirche der Tatsache der Vermassung und der hierfür zugkräftigen Propaganda

mehr, als für eine Kirche gut ist, Rechnung trägt. Das Ergebnis selbst
aber muss als niederdrückende Tatsache gewertet werden. Es zeigt auch
dem grössten Optimisten, dass die ultramontane extreme Richtung, wie sie
einst von Manning 1870 usw. vertreten wurde, nachträglich den Sieg
davongetragen hat, insofern die Prinzipien wahrhaft katholisch-theologischer
Erkenntnislehre durch das blinde Vertrauen auf den im Papst sich manifestieren
den Hl. Geist verdunkelt, ja verdrängt wurden 101).

b) Der Papst hat selbst durch feierlichen Stuhlspruch die

leibliche Verklärung Mariens glaubensverbindlich gemacht. Als

Dogma im strengen Sinn ist es für den Romkatholiken heilsnotwendig.

Es «reiht sich den hehren Glaubensgeheimnissen der



— 244 —

Trinität, der Menschwerdung, der Erlösung an, zwar nicht mit
gleicher Wichtigkeit, aber mit gleicher Gewissheit» 102).

Hierzu muss sogar vom römisch-katholischen Standpunkt aus
Einspruch erhoben werden. Der Papst hat danach seine Zuständigkeit

überschritten. Denn nach Aussage der sessio III cap. 4 hat
das Lehramt lediglich den Glaubensschatz treu zu bewahren und
zu erklären («divinum depositum fideliter custodienda et de-
claranda» Denz. 1800 und 1836). Der Beistand des Hl. Geistes ist
als assistentia negativa zu fassen, d. h. der Hl. Geist benutzt den
Papst nicht als Orakel für neue Offenbarungen, sondern verhindert
nach Lehre der römischen Kirche nur den Irrtum bei der
Erklärung und Darbietung des vorgegebenen Offenbarungsgutes. Der
Papst ist gehalten, sich ein diskretionäres Urteil 103), gestützt auf
den Literalsinn der Hl. Schrift und das einmütige Väterzeugnis
(also nicht ausschliesslich auf den Glaubenssinn 104) der Kirche) zu
bilden. Er kann daher nicht neue, im Offenbarungsschatz der
Kirche nicht nachweisbare Lehren, noch viel weniger heilsgeschichtliche

Fakten, soweit aus der apostologischen Zeit (die Offenbarung
ist mit dem letzten Apostel abgeschlossen) diese nicht klar bezeugt
sind, lehramtlich behaupten, in genauer Entsprechung zu dem,
was wir bereits von der echten Traditionsauffassung sagten. Tut
er es dennoch — und er hat es getan —, so fällt er selbst vom katho-
lichen Glauben ab 103).

Damit ist die Beweiskette geschlossen. Als 9. Ergebnis stellen
wir schlicht fest: Die leibliche Himmelfahrt Mariens
konnte und durfte auch vom Papst nicht sichergestellt
und als katholisches Dogma verkündet werden. Sein
Urteil stützt sich auf Scheingründe, sein Verfahren
war in Anbetracht der Sachlage voreilig. Es besteht
nirgends eine Verheissung — auch nach römisch-katholischem
Glaubensdenken nicht, dass verschuldete Fehler durch den Hl. Geist
als Lückenbüsser wettgemacht werden müssen. (Das hiesse ja,
vermessentlich auf Gottes Hilfe bauen). Deshalb kann das neue

Dogma auch einen Romkatholiken im Gewissen nicht
verpflichten. Er wird freilich, sofern er sich nicht unterwirft, die

Folgen tragen müssen, d. h. ohne innere, d. h. positive Zustimmung

muss er sich als aus der römisch-katholischen Kirche
ausgeschlossen betrachten.

Nach so vielen andern ungesicherten Dogmen wird os freilich für die
meisten römiscli-katholischen Christon «keine wesentliche Erschwerung mehr



— 245 —

bedeuten» (Ternus, S. 59), auch an das neue Dogma bzw. Glaubensgesetz
zu «glauben» (bzw. irgendwie damit zurechtzukommen). Die römisch-katholische

Kirche erwartet diesmal selbst keine Reaktion, wie sie immerhin noch
vom Vatikanum in der altkatholischen Bewegung ausgelöst wurde. Dennoch
hat diese Definition der Ass. M. weit über ihren Gegenstand hinaus, der für
das Glaubensleben selbst keine solch grosse Rolle spielen wird, wie manche
erhoffen, eine nicht zu übersehende Bedeutung. Diese erste
Erprobimg der Vatikanbeschlüsse vor 80 Jahren diskreditiert nicht nur das
Unfehlbarkeitsdogma. Pius XII. hat es selbst ad absurdum geführt. Wie
einst die Tatsachen der Naturerkenntnis die Theologie zum Rückzug auf
ihr ureigenstes Gebiet zur Folge hatten, so sollte nun für jeden, der sehen
will, klar geworden sein, dass am 18. Juli 1870 der Bogen bereits überspannt
und die dem Papst von vielen hochangesehenen Bischöfen des Erdkreises
unterbreitete Bitte, das Glaubensdekret zu mildern (ex sese), berechtigt
war. Jetzt ist der Beweis vor aller Welt dokumentarisch erbracht, dass eine
Fehlentscheidung damals schon ergangen, die Unfehlbarkeit dem Papst zu
Unrecht zuerkannt wurde. Die Altkatholiken sind nachträglich gerechtfertigt.

Wir massen uns nicht an, die göttliche Vorsehung zu interpretieren.
Aber unwillkürlich drängt sich angesichts dieses Tatbestandes — auch
wenn er selbstverständlich von den wenigsten erkannt und zugegeben wird —
die Frage auf, ob durch dieses Fehlurteil, dem andere folgen werden, nicht
doch der Hl. Geist die römische Kirche zur Einsicht führen möchte, dass
diese Kirche auf eine absolute Sicherheit, wenigstens in peripheren Fragen,
verzichten lerne — die leibliche Verklärung ist eine randgebietliche Frage.
Sollte man — und das ist in wohlmeinender Weise, in der Absicht, den
Brüdern drüben Seile zuzuwerfen gesagt — nicht um eine neue Auslegung
der bisher wohl nirgends beachteten Worte bemüht sein, Worte, die eine
sinnvolle Einschränkung bedeuten könnten : «Die Kirche verfügt über die
Unfehlbarkeit, mit der sie der göttliche Erlöser zur Bestimmung der Glaubenslehre

und der Sitten ausgestattet haben wollte» (ea infallibilitate pollere,
qua divinus Redemptor Ecclesiam suam in definienda doctrina de fide vel
moribus instruetam esse voluit» Denz. 1839). Wir meinen dies also im Sinne
einer Einschränkung dahingehend, dass der Hl. Geist die Kirche nur in
das einführt, was Christus verkündet hat; dass die Kirche auf die Dauer
nicht irren kann in ihrer Gesamtheit in dem, was wirklich dem
Menschen zum Heile nottut — nicht aber in Fragen, die manche Theologen um
der Vollendung und Ausfeilung ihres theologischen Systems 105) und manche
Frommen zur Schaffung eines neuen «Kultgegenstandes» (Koster)
wünschen. Mit andern Worten, dass es also in der Kirche wieder möglich
würde, wie es im Mittelalter der Fall war, dass die Richtungen, die heute
vielfach ein Sonderdasein als eigene Denominationen führen, im weiten
Haus der Kirche sich wieder legitim ansiedeln könnten, Schulmeinungen
als solche angesehen würden und der Grundsatz wieder in Kraft stände : in
necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas. Die Kirche besitzt
keine Securitas, keine Sicherheit in allem, wohl aber eertitudo im Notwendigen,

Gewissheit)106); sie ist noch nicht vollendet, sondern auf dem Weg;
sie triumphiert nicht und schaut noch nicht die volle Wahrheit, sondern

kämpft und sehnt sich nach ihr; sie ist noch nicht vollidentisch mit Christus
selbst, sondern er ist nur ihr Haupt, wir seine Glieder; das Reich Gottes
ist noch nicht angebrochen, aber es wird verkündet und ist Ziel der Kirche.
Ein Durchbruch solcher Erkenntnisse würde das «Römische» eliminieren

zugunsten des Katholischen ; diese Entkrampfung würde von einem frühlinghaften

Erwachen der Liebe zur katholischen Wahrheit allerorts begleitet

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1950. 1°



— 246 —

sein und eino Verheissung bedeuten für einen wahrhaft schöpferischen Frieden

und — zu seiner Stunde auch für eino wahre Glaubenseinheit der
christlichen Bekenntnisse, die an den Sohn Gottes glauben.

Diesem Zukunftsbild stehen aber freilich noch und gerade jetzt
jene Erwartungen gegenüber, die im Zusammenhang mit dem
Dogma der leiblichen Verklärung Mariens so siegessicher, allzu
sicher, um als wahr empfunden zu werden, verlautbart werden.
Sie, um das vornweg zu sagen, lassen im Gegenteil uns befürchten,
die Auseinanderentwicklung der Kirchen werde — Gott sei es

geklagt — durch die eindeutige und unprovozierte Initiative

der römisch-katholischen Kirche noch zunehmen.
Es will uns scheinen, als befände sich die römisch-katholische

Kirche auch in der «Begründung» der Assumptio M. auf dem
Weg zu einem verderblichen

Pragmatismus
Wer dies erkannt, hat die Liebespflicht, davor zu warnen.

Die verlegene Ratlosigkeit nämlich führt die römische Kirche dazu,
in poetisch-illusionären Darlegungen oratorisch dieses neue Dogma
zu feiern und mit der Notwendigkeit zu begründen, mittels
dieses Dogmas, das mit dem der «Unbefleckten Empfängnis» «ein

Compendium der ganzen Heilsökonomie darstelle», nach dem
Satz «Gaude Maria, eunetas haereses sola interemisti in universo
mundo 107)» «dem Generalangriff auf die Grundlehren des Glaubens

zu begegnen 108)».

Man hält die Konfrontierung der Himmelfahrt Mariens mit
dem Grundirrtum unserer Tage geradezu für ein Gebot der Stunde,
ja eine sittliche Pflicht des kirchlichen Lehramtes, damit «in Maria
alle Haercsien in ihrem Kern getroffen werden109) ». Maria soll als

Bild des vollerlösten Menschen, «wie Gott ihn ursprünglich
gewollt hat, und wie er ihn durch das Erlösungswerk des
Gottmenschen wiederherstellen will, unmittelbar hineinsprechen in die
Problematik unserer Zeit». «Ihre leibliche Aufnahme in den
Zustand der Verklärung gibt unserm Denken über den Tod eine
wesenhafte Richtung 110).» Damit wird, so hofft man, der
Rationalismus und Naturalismus ins Mark getroffen, besonders in seinen

heutigen Manifestationen des Existentialismus, der sich zum
Menschen, «der zum Nichts hin ist», bekennt; des Spiritualismus,
«der mit dem modernen Gnostizismus in Gefahr schwebt, alles

Sinnfällige gerade noch als Larve des Geistigen anzusehen»; des



— 247 —

Materialismus und seines legitimen Kindes, des totalen Staates,
«als der sozialen Form der Gottlosigkeit108)». Mit der Definierung
der «Immaculata Conceptio» habe die Kirche bereits begonnen und
nun vollende sie durch die feierliche Verkündigung der leiblichen
Verklärung Marias jenes katholische Marienbild, das dem
verwirrten Menschen — und das sei der Beitrag, den die Kirche mit
ihren Mitteln in unserer endzeitlichen Situation zur Rettung der
Welt leiste — nicht nur sage, sondern jedem, auch dem schlichtesten
Menschen zeige, dass nicht nur der Gottmensch Christus
auferstanden, dass auch der vollerlöste Mensch nach dem Gleichbild
Gottes auf Gott und sein ewiges Leben hin geschaffen sei. So
schaue der Mensch «im Bilde der mit Leib und Seele in den Himmel
aufgenommenen Jungfrau Maria den Sinn seines Daseins, die
Würde seiner Existenz, die Grösse seines Personseins, das Glück
seines Lebens m)».

Wer fühlt sich von den berauschenden Worten nicht
angerührt Und doch spüren wir die Gefahr dieser Gedankenwelt.
Sie entstammt nicht besonnener schriftgenährter Theologie, sie

entnimmt ihre Farben einer anmutig poetischen Marienmystik; sie

blüht nicht in Kreisen, die mit den Nöten unseres Volkes vertraut
sind, sondern in esoterisch-weltfremden Zirkeln und klösterlichen
Zellen; sie nährt das Volk nicht mit schmackhaftem Brot, sondern
mit der fata morgana unwirklicher, nicht geoffenbarter Bilder und
Spekulationen, die den Katholiken, dem Pilgerstand des Christen
vorauseilend, in ein Traumreich der Unwirklichkeit 112) führen
wollen — denn «noch strecken wir uns aus nach dem, was vor uns

liegt» (Phil. 3, 13) —noch haben wir es nicht erkannt (l.Kor. 14,12),
«was Gott denen bereitet hat, die ihn lieben» (1. Kor. 2, 9). Statt
Maria, Unsere Liebe Frau, dem Volk in seinen Erdennöten näher

zubringen, entrückt die römische Kirche sie ihm und raubt Maria
alles wahrhaft Menschliche. Eine Maria, die als Halbgöttin transzen-
diert wird, in die Trinität unklar hineinrückt, eine Mutter Jesu,

die mit dem Geschlecht der Adamsöhne nichts mehr gemein hat113),
die ganz und in jeder Beziehung «von Adam unabhängig gestellt
wird» 114), gerät in die Zone des Doketischen oder des «Unmenschlichen».

— Es waren bisher genug Ansatzpunkte hierzu in den

Lehren von der Jungfräulichkeit Mariens sogar in der Geburt (so

dass Jesus durch sie wie der Sonnenstrahl durch das Glas

gegangen sein soll) und der Ausgenommenheit von der Tatsache ihres

Schulclzusammenhangs durch die Lehre von der Immaculata Con-



— 248 —

ceptio vorhanden. Die Assumptio, die ja der Heiligkeit Mariens
nichts hinzufügt, trennt Maria endgültig von uns erdgebundenen
Menschen, sie bringt sie uns nicht näher! Ein Kirchenvater
Augustinus, ein Franz von Assisi, eine Landgräfin von Thüringen,
ein Petrus auch und Paulus werden dem ringenden und kämpfenden
Menschen künftig mehr zu sagen haben als eine vorauserlöste,
vorausgeheiligte, vorausverklärte Gottesmutter, der der göttliche
Sohn so recht nach der Weise menschlicher Ungeduld alle nur
denkbaren Privilegien vorausgewährt. So rückt dieses Dogma auch

inhaltlich, nach seinem Materialprinzip aus dem katholischen
Glaubensdenken hinaus.

Aber auch die Gründe der römisch-katholischen Assumptionisten

und des Lehramtes können uns nur mit wacher Vorsicht
erfüllen; denn das, was über die Zeitnotwendigkeit dieses Dogmas
und seine Opportunität gesagt wird, schiebt sich in der Propagierung,

aber auch in der Begründung selbst so stark in den

Vordergrund (neben den Hinweisen auf die Zahlenergebnisse der

Umfrage und der Betonung der päpstlichen Unfehlbarkeit), class

darin ein pragmatistisches Denken deutlich erkennbar sich

ankündigt. Kein Mensch aber — und wäre er Papst, hat das Recht,
gleichsam über das freie Tun Gottes verfügen zu wollen, wenn
oder weil er vermeint, dadurch eine wirksame Waffe gegen die

«geballten Mächte der Hölle» (Koster) gewinnen zu können. Kein
Kirchenfürst hat das Recht — auch wenn eine Kirchenpolitik mit
weiten Aspekten wie die Gewinnung der Ostkirche oder der Ost-
menschen dahinter stehen sollte, seine Beweggründe für
Glaubensentscheidungen anderen als der lauteren Wahrheit und Verbürgtheit

nach echtkatholischen Erkenntnisgrundsätzen zu entnehmen.
Der Zweck, auch der gute Zweck, heiligt niemals die Mittel.

Ist das Dogma von der körperlichen Vorausverklärung Mariens
ein katholisches Dogma, eine katholische Glaubenslehre?

Kann es ein wahrhaft katholisches Dogma sein, wenn der

Papst sogar seine ihm vom Vatikanum zugesprochenen — zu

Unrecht, wie wir glauben, zugesprochenen — Befugnisse
überschreitet Kann es eine katholische verbindliche Lehre sein, wenn
sie weder in Schrift noch altkirchlicher Tradition enthalten, auf
Grund eines modernistischen TraditionsVerständnisses die
Sanktionierung blosser innerer Erfahrungen oder WunschVorstellungen



— 249 —

bedeutet Kann die Leibverklärung Mariens katholische Wahrheit
sein, wenn sie mit ontologistischem Beweisverfahren und
pragmatistisch gefärbten Beweggründen untermauert wird?
Kann sie ein echtes katholisches Glaubensgut sein, wenn es in
ehrfurchtslosem Vorwitz und in vermessentlichem Nötigen
des Hl. Geistes erdacht und erklärt weder zur Bewahrung wahrhaft
christkatholischen Offenbarungsgutes gefordert, zur Seelsorgeaufgabe

der Kirche ganz und gar entbehrlich 115), zur Vertiefung
der Liebe zur Gottesmutter 116) eher ungeeignet ist Kann es eine
katholische Wahrheit sein, wenn sie vorschnell, gegen das
Urteil sachkundiger und besonnener Theologen der
eigenen römisch-katholischen Kirche und gegen den einstimmigen

Widerspruch der ganzen übrigen Christenheit
deklariert nur die Akzente im Gefüge gesunder Religiosität
verlagert, die Frömmigkeit statt auf Christus und über Christus auf
den Vater auf eine andere Gestalt, die immer eine menschliche bleibt
und bleiben muss, hinlenkt und dadurch, gewollt oder ungewollt,
die Kluft zu der übrigen Christenheit wissentlich 117) vertieft

Die Antwort möge jeder nach Prüfung der dargelegten Gründe
selber mit Gottes Hilfe finden.

Wir jedenfalls möchten die Auffassung vertreten, dass die wahrhaft

christliche und katholische Kirche der Welt nichts zu schenken

hat, was irgendwie mit Sensationen unserer Tage auch nur von
weitem verglichen werden kann. Nicht feierliche Krönungen von
Marienbildern, nicht die Einfügung einer neuen Perle oder eines

neuen Strahlenkranzes in das Diadem der gebenedeiten Mutter
Jesu wird den Segen des Himmels auf seine Kirche und die aus

den Fugen geratene Welt herabziehen. Verheissung hat nur das

selbstlose treue Dienen einer Kirche, die selbst nicht vorzeitig nach

dem Glorienschein der triumphierenden Kirche greift, vielmehr in
der Gebrochenheit dieses Daseins uns den ewigen Heilsratschluss

Gottes, zwar verhüllt, aber mit bergeversetzendem Glauben kündet.

Ist das neue Dogma unkatholisch — und das dürfte sich

zwingend aus dem dargelegten Sachverhalt ergeben haben, dann

ist damit zugleich die Frage nach seiner Heilsnotwendigkeit
mitbeantwortet. Was nicht deutlich im Offenbarungsgut enthalten

und als wahrhaft katholische Glaubenslehre angesprochen werden

kann, kann und darf auch keine entscheidende Bedeutung für



— 250 —

unserer Seelen Seligkeit und ewiges Heil beanspruchen. Zudem
könnte der Kirche mit Recht der Vorwurf gemacht werden, sie

habe ihren Gläubigen bisher heilsnotwendige Wahrheiten vorenthalten,

also ihr Seelenheil gefährdet. Denn was heute heilsnotwendig

im vollen Sinn des Wortes ist, war es immer.

Die römisch-katholische Entgegnung versucht drei Ausflüchte:
1. Sie unterscheidet zwischen pflichtmässig gebotenem und absolut

zum Heil unerlässlichem Glaubenswissen; ferner zwischen bewusst und
ausdrücklich zustimmendem Glauben und einem blossen Glaubenswillen, der im
Vertrauen auf das kirchliche Lehramt ohne Kenntnis der ganzen Wahrheitsfülle

einschlussweise glaubt, «was die Kirche zu glauben vorstellt».
2. Sie spricht von einer Entfaltung eines Glaubenskeimes. Dem

kirchlichen Lehramt werde selbst erst unter dem Einfluss des Hl. Geistes
imd ihrer subjektiven Mitwirkung im Laufe der Kirchengeschichte vieles
klarer und deutlicher und darum erst nach erlangter Klärung auch selbst
Pflicht lehramtlicher Verkündigung.

3. Sie verweist auf den der Kirche geschuldeten Gehorsam, der auch
die gläubige Annahme später definierter Wahrheiten fordere.

Auch hierauf können wir auf früher Gesagtes hinweisen. Nur kurz darf
noch einmal daran erinnert werden:

1. dass die Kirche in Fragen von Heilstatsachen nach dem Tod des
letzten Apostels keine bis dahin unverkündigt gebliebene Tatsache der
Heilsgeschichte mittels rein theologischer Schlussfolgerungen oder frommer

Annahme produzieren und als ein Wissen, das zum Seelenheil dienlich
oder gar unerlässlich ist, hinstellen kann. Auch die Heilsgeschichte ist
abgeschlossen, nur das Heilsgeschehen, die Aneignimg der Heilstat geht weiter;

2. dass Gott sich in seiner Offenbarung Menschen auf eine solche Weise
offenbaren wollte, dass auch eine Bezeugung möglich wurde. «Wir reden,
was wir wissen, und bezeugen, was wir gesehen haben» (Joh. 3,11; siehe auch
Joh. 12, 45; Joh. 19, 35; Mich. 7, 15). Die Bezeugung der Assumptio fehlt.

3. Eine Kirche, die an das Göttliche, soweit es nicht bezeugt und
verkündet, also in der Glaubenshinterlage nicht vorgegeben ist, mit menschlichen

Erwägungen herantritt, vergreift sieh an dem irnerforschlichen
freien Ratschluss Gottes und verlässt den Boden der
Offenbarung zugunsten von Fabeln und Mythen. Sie wird
mythologisch. Sie überfordert damit den Glaubenswillen imd wird ihrem Herrn
selber ungehorsam. Damit entbindet sie ihre Gefolgschaft von
dem Gehorsam gegen sie; ja sie zwingt ihre Gläubigen, alle Rechtsmittel
zu ergreifen, um sie auf den richtigen Weg zurückzuführen oder, falls
das kircldiche Lehramt in seiner vermessenen, gottversuchenden Haltung
verharrt, zur Trennung von diesem seine Befugnisse überschreitenden
Lehramt. Eben dieser Fall ist anlässlich des neuen Dogmas
für die Gläubigen der römisch-katholischen Kirche gegeben.

4. Überdies ist nicht einzusehen, wie Marias Vorausverklänmg etwas
Wirksames zu unserer Erlösung imd Heilserfahrung beizutragen
vermöchte, da unsere Erlösung, also unser Heil, doch ganz in der Tat Gottes
in Jesus Christus gründet und Maria selbst Objekt, nicht Subjekt
der Erlösung war.



— 251 —

In der Offenbarung seiner Herrlichkeit und der seines
himmlischen Vaters stand Jesus in der Mitte des Glaubens der
Ap ostel so sehr, dass — ein erhellendes Wort in der Verklärungsgeschichte

Jesu — die Jünger, «als sie ihre Augen erhoben, niemand
sahen als Jesum allein» (Matth. 17, 8). Genau dasselbe meint
das kostbare Wort der Apostelgeschichte : «Und ist in keinem Andern
Heil, ist auch kein anderer Name (unter dem Himmel) als Christus
selbst gegeben, darin wir sollen selig werden» (Apg. 4, 12; vgl.
auch Apg. 10, 43, ferner Phil. 2, 9 f. und Hebr. 1, 14). Wenn Maria
auch wusste, dass «alle Geschlechter sie selig preisen würden»
(Lk. 1, 48), so doch um Gottes willen, der sich an ihr mächtig
erwiesen, wie er sich auch unser annehmen will. Notwendig für
unser Seelenheil kann daher niemals der Glaube daran sein, wie
Gott Maria nach ihrem Tod erhöht oder geehrt hat, sondern nur,
dass Maria ein Tabernakel sein durfte für des «Höchsten einig
Kind», in dem wir Heil und Rettung finden, wenn wir in der Kraft
und im Vertrauen auf Gottes mächtiger Gnade das tun, was Jesus

uns sagt (Joh. 2, 5).

Nicht ein mythisches oder mystisches Glorienbild des

sonnenumkleideten Weibes noch der verzückte Aufblick zur
vorzeitig verklärten Gottesmutter kann die Welt retten und erlösen,
wohl aber der lebendige Christus, der Gekreuzigte und
Auferstandene, unser einziger Mittler, Haupt und Bischof. Mit Maria
unter dem Kreuz tragen wir im Glauben und in seiner Kraft die

Züchtigungen und Beschwernisse unserer Tage, mit Maria und
den Zeugen des jubelnden Ostermorgens hoffen wir, dass der

Erstling der Auferstandenen zu seiner Stunde auch unsern armen
Leib neu gestalten wird nach dem Bilde seiner Herrlichkeit
(1. Joh. 3, 2), wie Maria und alle von Gott Geheiligten wollen wir
Christus liebend in unsern Herzen tragen: Christus Jesus,

derselbe, gestern, heute und in Ewigkeit» (Hebr. 13, 8).

Frankfurt a. M. Paul F. Pfister

Anmerkungen

l) Wir erinnern uns, dass einst alle bedeutenden Theologen des 13.

Jahrhunderts, ein Alexander von Haies, Bonaventura, Albertus Magnus, Thomas von
Aquin, der Dominikanerorden u. a. die Unbefleckte Empfängnis ablehnten, dass

auch der im Dogma aufgegriffene Vorschlag eines Duns Scotus der Vorerlösung
im Hinblick auf die Verdienste Jesu Christi noch lange bekämpft wurde, weil man
diese gedankliche Konstruktion mit der tatsächlichen Heiligung der noch gar



— 252 —

nicht existenten, aber als Sprosse Adams erlösungsbedürftigen Maria nicht
zusammenbringen konnte.

2) Ternus S. J,. Der gegenwärtige Stand der Assumptio-Frage, Regensburg,
Habbel, 1948, S. 61.

3) 9 Postulate mit 4 verschiedenen Definitionstbrmeln wurden auf Betreiben
des A. Vaccari (OSB) und des R. Busellio (OSM) eingereicht. Die Unterschriften
stammen meist von italienischen, spanischen, südamerikanischen und
vorderasiatischen Bischöfen. (Granderath, Geschichte des Vat. Konzils I, 451.)

4) Zur Frage der Definibilität der Assumptio B. M. V., Theologische Revue,
Münster, Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung 1948, 3, 1949, 3, und 1950, 1.

Auf diese Ausführungen sei nachdrücklich hingewiesen. Sie sind von J. Ternus in
Heft III, 1950, der «Scholastik» (Herder, Freiburg) nicht entkräftet. — Ergänzend
sei auf die mir teilweise nicht zur Verfügung stehenden Aufsätze und Schriften
von Dr. Johann Ernst («Die leibliche Himmelfahrt Mariae», 1921, Habbel, ist
leider vergriffen!) hingewiesen. Semmelroth, Otto, S. 3. Urbild der Kirche,
Organischer Aufbau des Mariengeheimnisses, Echter-Verlag, Würzburg, lag dem
Verfasser noch nicht vor.

6) Theologische Revue 1949, 139 Altaner/Jugie.
8) Die Verehrung gilt dem leiblichen Herzen als Symbol der reinsten Liebe

Mariae zu Gott und ihres einzigartigen Innenlebens. Die Herz-Mariae-Andacht
wurde trotz anfänglicher Zurückhaltung Roms durch Herz-Mariae-Bilder und
Bruderschaften sowie durch Orden und Genossenschaften (Eudisten) propagiert.
Heute wird wohl in jeder Pfarrgemeinde wenigstens einmal im Monat eine Herz-
Mariae-Andacht gehalten.

') Grignion von Montfort (1673—1716), Volksmissionar und Ordensstifter der
Missionspriestergesellschaft Mariens, erstrebt durch die vollkommene Hingabe an
Maria, die Königin der Herzen, die Hingabe an Jesus. S. auch E. v. Kleist, Das
goldene Buch der wahren Andacht zu Maria, Freiburg/Schweiz, 1926.

8) Die Schönstädter Bewegung oder der «Apostolische Bund» gegr. 1919
durch den Pallottinerpater Jos. Kentenich in Schönstadt bei Vallender/Rhld.,
besonders in der jüngeren Geistlichkeit und unter Lehrerinnen verbreitet, hat ihren
Mittelpunkt in Schönstadt, wo sich das Gnadenbild «Mater ter admirabüis»
befindet. Als asketische Erziehungsgemeinschaft sucht sie angeblich an moderne
Seelenkunde anzuknüpfen. Charakteristisch für sie sind: kleine Gruppe, persönliches

Ideal, schriftliche Selbstkontrolle (Schedula) und Seelenführung durch
einen Beichtvater (Führungsprinzip).

9) Nach P. J. Ternus S. J. hat sie quantitativ die umfassendste Assumptio-
Bewegung seit 1929 « gestartet »(!).

10 Die casa santa von Loreto soll nach dem Traumbericht eines frommen
Mannes (1286) von Engeln aus Bethlehem bzw. Nazareth nach Italien übertragen
worden sein.

n) In zwei Bänden (2000 S.) haben die Jesuiten W. Hentrich und W. de
Moos alle Bittgesuche von Laien (8 Millionen Unterschriften), Ordensfrauen
(51 000), Ordensleuten und Priestern (32 000) und Mitgliedern der Hierarchie
(1789) gesammelt. Diese Sammlung nennt P. Ternus die entscheidende Zäsur in
der Beurteilung der Assumptio-Frage. Sie werden dem zahlengläubigen Volk
ständig vor Augen gehalten. Aber: wie viele Romkatholiken haben in dem
Zeitraum von 80 Jahren gelebt welches war die Methode, welches die Sachkenntnis
der Petitionisten Man erinnert sich unwillkürlich an die Scherzfrage, wieviel
Lügen es gebe: die echte Lüge, die Notlüge und die — statistische Lüge.

12) Die Frage lautete: «An censeant Assumptionem corpoream Beatissimae
Virginis tamquam Dogma fidei proponi ac definiri posse; et an id exoptent Ipsi
cum clero ac populo suo.»

Auf diese Fragen haben 94 % geantwortet. Von den eingegangenen Antworten
waren 1169 (98,2%) positiv, 22 Bischöfe trugen Bedenken, davon 6 betreffend der
Definibilität selbst. Leider erfährt man nicht, welche Bischöfe nicht geantwortet
haben. Immerhin haben damit rund 100 entweder nicht oder nicht zustimmend



— 253 —

geantwortet. Es macht einen grossen Unterschied, ob z. B. mehrere deutsche oder
mehrere italienische Bischöfe nicht geantwortet haben. Das Gewicht der Seelenzahl

wie des theologischen Niveaus kann den Zahlen nicht angesehen werden.
Auffallenderweise sollen gerade die englischen Bischöfe sich dafür ausgesprochen
haben (Ressentiment gegen die anglikanische Kirche während die Universität
Löwen und Paris sowie die theologischen Fakultäten an den deutschen Universitäten

die Bitte um eine Petition nicht erfüllten (s. Frankfurter Allgemeine Zeitung
vom 28. 8. 50 sowie Herder-Korrespondenz, September 1950). Dagegen sollen die
Dogmatiker von München, Freiburg und Bonn zugestimmt haben. Nach Hentrich
de Moos haben ferner zugestimmt 9 von 10 päpstlichen Hochschulen in 18 der
24 kanonisch errichteten Hochschulen ausserhalb Roms, 75 theologischen Fakultäten

staatlicher Hochschulen in Ungarn, Tschechoslowakei, Jugoslawien, Österreich,

Schweiz und Polen, 20 Ordensfakultäten, 80 sonstige Ordensstudien, 100
Priesterseminare usw. — Wir fragen: 1. Wie viele haben gebunden durch
Ordensgelübde des Gehorsams, wie viele auf Grund eigener Prüfung der Frage und unter
Berücksichtigung des audiatur et altera pars zugestimmt 2. Wie viele schweigen
und wie viele sehen mit Zittern dem neuen Dogma entgegen

13) Auch von Judith gilt «Benedicta es tu filia a Domino Deo prae omnibus
mulieribus super terram (Jud. 13, 23). Über Lk. 1, 36-57 wird später besonders
noch zu handeln sein. Diese Stelle gehört zu der ideellen Gruppe der mariol. Loci.

14) Irenäus bringt zum erstenmal die Parallele zu Eva, nachdem der Apostel
Paulus schon Christus den 2. Adam genannt hatte: «Wie Eva, da sie zwar einen
Mann, Adam, hatte, aber doch noch Jungfrau war. durch ihren Ungehorsam
sich selbst und dem ganzen Menschengeschlecht Ursache des Todes geworden ist,
so ist Maria, da sie auch einen vorbestimmten Mann hatte und doch Jungfrau
war, durch ihren Gehorsam sich selbst und dem gesamten Menschengeschlechte
Ursache des Heiles geworden (Adv. Haer. 3, 22, 4)». Wenn jene Gott ungehorsam
war, so liess diese hingegen sich raten, Gott gehorsam zu sein, damit die Jungfrau
Maria die advocata der Jungfrau Eva würde. Und wie das Menschengeschlecht
durch eine Jungfrau an den Tod gekettet wurde, so wird es durch eine Jungfrau
errettet, indem die Waagschalen gleichgestellt sind, Jungfrauen-Ungehorsam
aufgewogen durch Jungfrauen-Gehorsam (ebda. 5, 19, 1) zitiert nach Bardenhewer,
Patrologie 1910, 99.

15) Schell, Dogmatik III, 281.

16) Scheeben, Dogmatik III, 574 (1882).
17) Es sei besonders erinnert an Bartmann, Krebs, Pohle, aber auch an

Jugie, Ernst, Altaner, Capello, Niessen, Balie u. a.

18) Otto Faller S. J. De priorum saeculorum silentio circa Assumptionem
BMV. Anal. Gregoriana Bd. 36 A, Romae 1946; ferner Ternus S. J. Der
gegenwärtige Stand der Assumptio-Frage, Habbel, Regensburg 1948, S. 26.

19) Ternus, ebda. S. 41.

20) Scheeben, ebda. III, 573.

21) Schon Tillemont hat diese in «Notes sur la Sainte Vièrge» im Anhang zu
Bd. I s. Mémoires pour l'histoire ecclésiastique des six premières siècles, Paris
1693, nachgewiesen.

22) B. Capello OSB, Les homélies liturgiques du prétendu Timothée de
Jerusalem (Ephemerides Liturg. 1949, 5 f.).

23) Theologische Revue, 1948, 3.

24) S. Bardenhewer Patrologie, 1910, S. 76.

25) Die Antidikomarianiten bestritten die immerwährende Virginität
Mariens (Frage der adelphoi Jesu). Die Kollyridianerinnen bringen nach Art der
Thesmophorien zu Ehren der Ceres an bestimmten Festtagen Maria geweihte Brot-
kuchen in einer Art marianischer Liturgie zum Opfer dar.

26) Altaner verweist hierbei auf Epiphanius, der in Haer. 79, 5 (MG 42, 748)
die Kollyridianerinnen aufmerksam macht, dass Maria, obwohl ein auserwähltes
Gefäss, sich ihrem Körper nach nicht von andern heiligen Personen unterschied.



— 254 —

«Obwohl Elias, der jungfräulich gelebt, lebendig in den Himmel aufgenommen
wurde und Johannes der Apostel, der an der Brust des Herrn geruht, durch sein
Gebet sein Sterben wunderbar gestaltet hat, darf keine dieser Personen, auch die
hl. Thekla nicht, und ebensowenig die hl. Maria, die wegen ihrer Stellung im
Heilsplan einen höheren Rang einnimmt als die hl. Thekla, angebetet werden.»
Warum, fragt A. mit Recht, hat Ep., der hier die Himmelfahrt des Elias erwähnt,
nicht auch von der Assumptio M. gesprochen, zumal da er ihre besondere Stellung
im Heilsplane Gottes hervorgehoben hat

27) Joh. Niessen, Die Mariologie des hl. Hieronymus, ihre Quellen und ihre
Kritik, Münster 1913, S. 220.

28) Siehe S. 28.

29) Pohle, Dogmatik II, 1921, 263.
30) Ternus, Gegenwärtiger Stand S. 27.

31) Siehe S. 8.

32) Pohle, Dogmatik II, 264.
3a) Scheeben, Dogmatik III, 573.
34) Der griechische Originaltext und zwei lateinische Versionen wurden von

Tischendorf, Apocalypses apocryphäe 1866 ediert. Weitere Literatur siehe
Theologische Revue 1948, 135.

35) Da auch Theologie nicht mit Philologie in ihrer Arbeitsweise identisch
ist, können Vergleiche mit dem uns umflutenden Leben auch kirchengeschichtliche
Vorgänge anschaulich illustrieren. Wie Bücher und Aufsätze zwiespältig wirken
und doch auf Freund und Feind nachwirken können, dafür braucht man nur an
Erscheinungen der letzten Jahrzehnte im Raum des römisch-katholischen Deutschland

hinzuweisen. Ich nenne wahllos einige umstrittene Namen aus verschiedenen
Gebieten wie L. Burger, Werfel, Coudenhove-Görres, Weismantel, E. Langgässer.

36) Es wird darin berichtet, der Apostel Johannes habe sich selbst nach
einer Ansprache an seine Jünger ins Grab gelegt. In missverstandener Auslegung
der Äusserung des Herrn, der Jünger werde nicht sterben (Joh. 21, 22), berichtet
die eine Fassung der metastasis, der Leib des Johannes habe schlafend im Grab
gelegen und Lebenszeichen durch Bewegen der Erde gegeben, die andere lässt den
Leib verschwinden.

37) Altaner, in Theologische Revue 1949, 136.

3S) Jugie, Martin, La Mort et l'Assomption de la Sainte Vierge. Etude
historico-doctrinale, Città del Vaticano, Studi e Testi 114 6 1944.

39) Scheeben lässt viel vorsichtiger nur der Vermutung Raum, dass die
Schrift sich vielleicht an irgendeine schon bestehende kürzer gefasste historische
Tradition anschloss, fügt aber hinzu, dass eine solche blosse Vermutung «noch
entfernt nicht hinreiche, um das Dasein einer solchen zu beweisen». Dogm. III 575.

40) Ternus hat in Scholastik 1950, 3 Altaner nicht widerlegt. Eine Tradition,

die sich auf theologische innere Argumente stützt, ist eine zu bestimmten
Zeiten nachweisbare theologische oder besser spekulativ-dogmatische Tradition.
Sie hat Altaner nicht-geleugnet.

41) Da die römisch-katholische Darlegimg, besonders in volkstümlichen
Zeitschriften, die Komturen gern und absichtlich verschwimmen lässt, liess sich
die ausführliche Darstellung des wahren Sachverhaltes nicht vermeiden.

42) Die damalige Geisteslage, auf der die ganze apokryphe Literatur, auch
und gerade der Transitus erwuchs, hat ihre Parallele auch in manchen
Landstrichen unserer so gepriesenen Neuzeit. Vielleicht kann sogar gesagt werden, wo
Glaube, ist immer und überall auch eine Grenzüberschreitimg möglich («das
Wunder ist des Glaubens liebstes Kind»). Denken wir nur daran, welche Wirkung
der Film «Das Lied der Bernadette» auf eidetisch veranlagte Kinder (besonders
Mädchen) ausübte. Es ist durchaus möglich, dass solche ihr inneres Schauen
reproduzierten. Misstrauisch musste schon machen, dass die geschauten Bilder
die Farben der geistigen Umwelt trugen und die Worte die Frömmigkeit des
Milieus wiederspiegelten.



— 255 —

*») Theologische Revue 1948, 139 f.
44) Ternus sagt in Scholastik, 1950, 340 resigniert: «Weitere Forschung

mag wachsende Klärung und Sicherheit bringen.»
45) Ernst, Die leibl. H. M. Regensburg 1921, 23.
46) S. auch Joh. Niessen, Die Mariologie der hl. Hieronymus.
47) Scheeben, Dogmatik III, 573.
48 Johannes von Damaskus, eis ten koimesin.
49) Bardenhewer, Patrologie, 1910, 509 Anm.
60) Joh. Niessen, Panagia-Kapuli, Dülmen, 1906, 119 f.
61) Ternus, Der gegenwärtige Stand S. 14 f.
6a) Satis est, ut aliqua supernaturalis veritas in Traditione vel Scriptura

implicite contenta sit, ut crescente communi consensu Ecclesiae, per quam Spiritus
Sanctus Traditiones explicat et Scripturas déclarât, tandem possit Ecclesia de-
fìnitionem suam adhibere, quae vim habet cuiusdam revelationis respectu nostri,
propter infallibilem Spiritus Sancti assistentiam (Suarez, in III q 27, a 2 Disp. 3
sect 6).

53) Scheeben Dogm. Ili, 523.
54) Theologische Revue 1949, 141, s. auch Jugie S. 598 f.
55) Die römisch-katholische derzeitige Traditionsauffassung führt ganz

folgerichtig zu der Überzeugung, die Pius IX. in die Worte gekleidet hat: «Traditione

son io.» Suggerente Spiritus Sancti wird die Romkirche (die, obwohl
Teilkirche sich mit Kirche schlechthin identifiziert) auch Schrifttexte immer passend
zu den von ihr vertretenen Auffassungen auslegen, auch wenn Literalsinn und
Erklärung besonnener Exegeten dagegen sprechen. Die Verantwortung für
allenfallsigen Irrtum der Kirche schiebt man Gott zu (der in keinem Fall die Kirche
bzw. das Lehramt oder genauer den Papst in Irrtum fallen lassen dürfe), den
Theologen aber die nachträgliche Rechtfertigung und Begründung für die
Entscheidungen des Lehramtes. — Wenn, um das beiläufig zu sagen, es den Theologen

mit der leiblichen Himmelfahrt Mariens diesmal trotz besten Willens nicht
recht gelingen wird, liegt es wirklich nicht an ihnen, sondern an der wahrlich
spröden Materie.

56) Näheres s. Ernst, Die leibliche Himmelfahrt, und Jugie, La mort et
l'Assomption etc.

") Scheeben, Dogmatik III, 587.

58) Theologische Revue 1950, 18 Anm.
59) Die stille Opposition im Klerus soll beträchtlich sein. Dass sich offenbar

keine Bewegung spontan wie noch bei dem Vatikanum zeige, kann durchaus
negativ bewertet werden. Wie Rohner S. J. und auch der Papst in seiner Enzyklika
«Humanis generis» beklagen, nehmen viele Katholiken bis indie Geistlichkeit die
Dogmen mit Vorbehalten an und meinen mit gleichen Ausdrücken anderes damit.

60) So berichtet P. van Leuween OFM laut Herder-Korrespondenz
(September 1950, 529), dass sich «ein lautloser Abfall» in Deutschland vollziehe, wie
vordem in Frankreich. In Düsseldorf, Köln, also in Städten ältester katholischer
Überlieferung, sei die Entchristlichung beinahe so weit fortgeschritten wie in
Frankreich. — Wie es in Frankreich aussieht, darüber teilte der französische
Dominikanerpater Loew Erschütterndes von Marseille mit (s. Katholik, Bern
1950, 36). Von 100 Arbeitern glauben 99 weder an Gott noch an eine unsterbliche

Menschenseele. Die Jungen hören mit 14 Jahren, die Mädchen durchweg
mit der Heirat auf, sich am kirchlichen Leben zu beteiligen. Alle Riten verbinden
mit den Vorfahren, nicht mit Christus. — In München, so berichtet die Münchner
Katholische Kirchenzeitung (vom 30. 7. 1950), werden von Kindern aus Mischehen

nur 53 % katholisch getauft. 38 % rein katholische Ehen wurden nur standesamtlich

getraut. Seit 1946 sind 3500 Romkatholiken aus der Kirche ausgetreten. —
Der Priesternachwuchs vom Land beträgt in manchen Diözesen, in denen früher
30-40% Theologiestudenten aus der bäuerlichen Bevölkerung kamen, nur noch
5%, oft noch weniger.



— 256 —

n) « Si vero sancti diversas opiniones inter se habeant, ut de corpore beatae
Mariae assumpto, vel de Salomone damnato, licitum est cuicumque, quod vult
dicere.» (Apparatus Innocentii Quarti Pontificis Maximi super libros quinque
Deeretalium. Lib. I. Tit. 2. Cap. 5 (1570).

62) Ernst, Die leibliche Himmelfahrt Mariae S. 31.

63) Ökumenische Einheit, München 1948, I, 129.

64) K. Jüssen, Tatsachen und Definierbarkeit der leiblichen Aufnahme
Mariens 1948.

65) Theologische Revue 1950, 9.
66) Wenn Faller schon für das 5. Jahrhundert ein Fest mit dieser Festidee

annimmt, so hat Jugie erklärt, er verwechsle dieses Fest mit dem Fest memoria
Deiparae in Syrien, das der jungfräulichen Mutterschaft M. gegolten habe,
vielleicht unter Antönung des himmlischen Geburtstages der Heilbringerin, aber
ohne Hinweis auf Tod und Himmelfahrt.

67) Der Todestag gilt liturgisch als Einzug der Seele in den Himmel, also
als eigentliche Geburt (die erste die natürliche, die zweite die Wiedergeburt,
die dritte der Eingang in Gottes Reich).

68) Assumptio wird von Cyprian und Augustinus, wie Ernst nachweist
(Die leibliche Aufnahme, S. 31, Anm.) im Sinn von Tod und Auflösung gebraucht.

69) Das Martyrologium Usuardi bestimmt die Festidee: «cuius sacratis-
simum corpus, etsi non invenitur super terram, tamen pia mater Ecclesia ve-
nerabilem eius memoriam sic festivam agit, ut pro conditione carnis eam migrasse
non dubitet (ML. 124, 365).

Dieses Martyrologium wurde als «Martyrologium sec. morem Romanae
curiae» bezeichnet.

70) Diese Lektion ist die dem Transitusbericht kritischen Pseudohierony-
mianschen Traktat De Assumptione BMV eines Briefes Ad Paulus et Eusto-
chium entnommen (ML 30, 126).

71) Theologische Revue, 1950, 10 f.
72) Bartmann in seiner Dogmatik I, 449: «Die Himmelfahrt Mariae ist eine

in der Kirche angenommene fromme Meinung, welche seit dem 6. Jahrhundert
auch in einer eigenen Festfeier «M. H.» ihren äusseren Ausdruck erhielt und später
im Mittelalter, in der populären Unterweisung wie auch in den theologischen
Schriften Erörterung und Verteidigung fand.»

73) Nach Passaglia, s. Schell, Dogmatik III, 280.

74) Aus Pseudo-Augustin. Tractât De Assumptione M Ve 5.

75) S. 2. Nocturn vom 15. 8.

76) Ternus, Der gegenwärtige Stand 54.

77) Zitiert nach Raynaud (Diptycha Mariana, Caut. Ill n 7).
7S) S. Ernst, Die Kongruenzgründe für die leibliche Himmelfahrt Maria.

Theologische Quartalschrift 1921, 381 f.
79) Theologie und Glaube 1922, 14, 165.

80) Renaudin gesteht, dass die raisons de convenance keine volle Sicherheit
ergeben (De la definition dogmatique de l'Assomption BMV. S. 32).

81) Terrien, La Mère de Dieu I, 318, 1.

82) Petavius, De Incarn. 1. XIV.
83) Omnes sensus fundantur super unum scilicet litteralem, ex quo solo

potest trahi argumentum, non autem ex his, quae secundum allegoriam dicuntur
(S. th. 1 qia 10 ad 1).

84) Die Stelle Gen. 3, 15 wurde zwar in der Bulle «Ineffabilis» zur Begründung

der Imm. Conc. herangezogen. Aber nach römisch-katholischen Grundsätzen

sind Begründung und angeführte Schrifttexte nicht in die Unfehlbarkeit
mit einbezogen.

85) Merkelbach, Mariologie, Paris 1939, 274.



— 257 —

88) Ternus, Der gegenwärtige Stand S. 44.
87) Wie Drewniak in «Die mariologische Deutung von Gen. 3, 15» Breslau,

nachweist imd gegen Roschini siegreich verteidigt, haben die Väter diese Stelle!
von ganz wenigen Ausnahmen abgesehen, nicht mariologisch verstanden oder
gar im Sinn einer Ass. verwertet (Altaner in Theologische Revue 1949).

88) Theologische Revue 1949, 132.
89) Die vorzügliche Erlösung muss sich durchaus nicht darin auswirken,

dass Maria mit dem Erlöser den Vorzug teilt, «vor der allgemeinen Auferstehung
der Glorie ihrer unbefleckt empfangenen Seele mitsamt ihrem unversehrten
jungfräulichen Leib sich zu erfreuen» (Ternus, ebda. 45).

90) Sickenberger, Theologische Quartalschrift 1946, 357-427.
91) Theologische Revue 1950, 20.

92) So bedauert u. a. die evangelische Kirche des Rheinlandes, dass das
neue Dogma die alleinige Herrschaft Christi als des einzigen Mittlers und
Herrschers der Kirche in Frage stelle, überdies die Aussicht auf fruchtbare Gespräche
innerhalb der ¦ LTna Sancta • erlösche. — Dr. W. Künneth, Professor der evangelischen
Theologie in Erlangen, erklärte in Tutzing auf einer Maria-Tagung (3-5. 6. 1950):
Mariologie sei bestenfalls Mythologie (was wohl eine Übertreibung darstellt).

93) Die Orthodoxie verehrt Maria innigst. Dennoch hält sie im allgemeinen
die leibliche Verklärung Mariae nur als fromme Meinung fest. Der orthodoxe
Pfarrer Dr. Zacharias in München anerkennt die römisch-katholische Mariologie
nur als Hymnologie. Mit einziger Ausnahme der armenischen Kirche lehnen die
orthodoxen Kirchen die Assumptio als Dogma entweder ab oder zeigen zum
mindesten eine unentschiedene Haltung.

94) Die Erzbischöfe von Canterbury und York haben am 18. 8. 1950 bedauert,
dass die römisch-katholische Kirche fortan die Assumptio als verbindliche
Glaubenslehre verkündet.

95) Die altkatholische Kirche bezeichnet den 15. August von je als dormitio,
als Heimgang der Seele Mariens in die ewige Heimat.

96) Diese Anschauung, dass in unserer Frage eine ganz sichere Wissenschaft
unmöglich sei, blieb auch im ganzen lateinischen Mittelalter die herrschende
(s. Niessen, Die Mariologie des hl. Hieronymus, S. 219).

97) Altaner fasst das Ergebnis seiner Buchbesprechungen von Faller, Jugie
und Ternus in lapidaren Sätzen zusammen, deren Quintessenz dahin lautet:
«Die Definibilität der Assumptio-Lehre kann vom Standpunkt der wissenschaftlichen

Theologie nicht behauptet werden» (Theologische Revue, 1950, 1). Aber
er verzeihe unsre Frage: Werden wie 1870 die Vertreter der wissenschaftlichen
Theologie den Mut haben, standhaft zu bleiben Oder sind sie schon durch den

gegen sie erhobenen Vorwurf des Rationalismus eingeschüchtert Viele im
Gewissen beunruhigte Priester und Gläubige schauen gewiss auch jetzt auf die
Männer, die Führer zur alten katholischen Wahrheit werden könnten.

98) Ternus, Der gegenwärtige Stand, S. 50.

") Auch der gefeierte Hermann Schell (t 1905) steht auf unserer Seite.
Er lässt die Meinung nur gefolgert sein (Dogmatik III, 279 f.). — Bartmann
drückt sich klug, aber für jeden verständlich genug aus, der zwischen den Zeilen
zu lesen versteht: «Ergibt man sich dem Gewicht dieser rein theologischen und
doshalb weniger anfechtbaren Gründe, so liegt die leibliche Aufnahme Mariens in
den Himmel am logischen Ende des Marianischen Hauptdogmas» (Dogmatik
I, 450).

10°) Vielleicht will Gott dadurch semen Kindern, die sich auseinander -

gezankt haben, eine schöpferische Pause gönnen, damit der Wesensgehalt der

Offenbarung in allen seinen Bezügen und Tiefen erfasst und die Liebeskraft des

corpus christianum erprobt werde. Vielleicht befindet sich die Christenheit noch in
der Kinderstube und ist noch nicht zum Vollalter der Mündigkeit herangewachsen.

101) Darauf bezieht sich wohl auch die Klage Altaners (Theologie Revue

1950, 1): «M. E. würde eine solche Entwicklung in gewissem Sinn die Aushöhlung



— 258 —

und Entartimg der Theologie als Wissenschaft bedeuten. Indem die Theologie
als Wissenschaft beiseite geschoben und als nicht vorhanden betrachtet wird,
feiert ein kirchlicher Positivismus Triumphe, der sich... in etwa der Grund-
anschauung des spätmittelalterlichen Nominalismus insofern nähert, als dieser
einer sehr radikalen Trennung zwischen Glauben und Wissen das Wort redete und
darauf verzichten wollte, die theologische Wahrheit aus den Quellen der
Offenbarung direkt und unmittelbar wissenschaftlich zu erhoben und zu beweisen.»

102) Feckes, Prof. Dr., Zur komm. Definition d. H., Leutesdorf 1950, 6.
103) Dem dekretorischen geht nach Scheeben (Dogmatik I, 208 f.) ein

diskretionäres Urteil voraus, dass sich auf sichere Erkenntnis der Beweise für che
festzustellende Wahrheit stützen muss. Eine spätere Möglichkeit, vielleicht a malo
informato ad papam melius informandum zu appellieren Zumal nach unsern
Gewährsmännern (siehe auch Ernst, Bonner Zeitschrift für Theologie und
Seelsorge 1927, 327 und 334) stringente Beweise für ein solches sicheres Urteil
einfach nicht erhebbar sind. In der Tat dürfte Pius XII. von seiner persönlichen
Frömmigkeit, staatsmännischen Absichten, eschatologischer Einstellung in unsern
apokalyptischen Tagen, violleicht noch gedrängt von aussen, zu der Definierung
sich verpflichtet gefühlt haben.

104) Der von Dienern der Kirche geweckte Glaubenssinn kann a posteriori
nicht wieder als Beweis des Glaubens herangezogen werden, will man sich keines
Zirkelschlusses schuldig machen (fides ex auditu. Der Glaube kommt vom
Hören; Röm. 10, 17). Der Glaubenssinn hat nur eine beschränkte Aufgabe, z. B.
bei Aufkommen von Häresien für die überlieferte Wahrheit zu zeugen.

105) Wenn Ternus meint, «die Selbstentfaltung des Dogmas fordere ihr
Recht analog dem Entfaltungstrieb der Natur», so sei der Theologie dies unver-
wehrt — aber sie darf niomals schlechthin Theologie mit Offenbarung verwechseln.

10e) Siehe den beachtenswerten Una-Sancta-Vortrag des evangelischen
Bischofs Wilh. Stählin (Oldenburg): «Sicherheit oder Gewissheit», Ev. Verlagswerk,

Stuttgart.
107) «Freue dich, Maria, du hast alle Irrtümer auf dem Erdkreis besiegt.»
108) Koster, Die neue Ordnung 1948, 60.
109) In Maria glaubt man die Reformation zu treffen (Synergismus) — aber

gerade Maria verdankt doch alles der Gnade, wenngleich sie frei, aber ohne Kon-
kupiszenz ihr «Fiat» sprach. — Man will an ihr zeigen, dass die objektive
Erlösung ihre subjektive .Antwort im beständigen Ja dazu finden soll (eine Spielerei
dieser Auffassung ist P. KöstersP. S. M. Potenz-Akt Theorie). An all dem ist etwas
Richtiges, es wird schief durch eine abstrahierende losgelöste Betrachtungsweise,

durch falsche Akzentuierung und die Masslosigkeit des Kultes in der
Romkirche.

n0) Hirtenbrief der deutschen Bischöfe (vom 1. Oktober 1950).

ln) Feckes, ebda. 14.

112) Freilich hat die ganze Christenheit allen Anlass, sich um ein gültiges
Marienbild Sorge zu machen. Die römisch-katholische Kirche sündigt per ex-
cessum, die andern per defectum, die einen also durch Übermass (das Wort «de
Maria nunquam nimis» ist in sich falsch), die andern durch eine ebenfalls
unbiblische und nicht gerechtfertigte Vernachlässigung wahrhaft katholischer Marienehrung

und Erkenntnis ihrer Würde, die freilich immer auf Christus bezogen sein
muss. Der Weg geht nicht von Maria zu Christus, sondern von Christus fällt Licht
auf Maria. Maria soll nicht als Halbgöttin transzendiert, als Ikone ims entrückt,
als Advokatin, die die Aufgabe habe, «den strafenden Arm ihres göttlichen Sohnes
zurückzuhalten», angerufen werden. Diese anthropomorphen Vorstellungen mögen
dem primitiven Massenmenschen etwas sagen, der moderne und wahrhaftige
Mensch erträgt zu allen Zeiten jene ekstatischen Transzendierungen und unfrommen
Anwendungen menschlicher Verhältnisse auf die Gottheit nicht, wie sie leider
auch Scheeben beliebt, wenn er vom matrimonium Dei mit Maria, von der Braut
des Hl. Geistes in einem recht buchstäblichen Sinn seitenlang handelt und Maria
schon fast als 4. Gestalt der Trinität beigesellt. — Es ist auch eine verkehrte



— 259 —

Meinung, die Vielfalt des irdischen Lebens fordere als Complementum, als Gegenstück

auch eine Differenzierung des geistlich-religiösen Lebens. Gewiss, göttliche
Wahrheit ist unbegreiflich, ihr Reichtum unerschöpflich, und doch lehrt die
Theologie ihn uns auch als den actus purus und den absolut Einfachen kennen.
Differenzierung und Tiefe sind zweierlei. Richtig ist es, dass «religiös» nicht
gleichgesetzt werden darf mit «abstrakt», dass Gott als lebendiger Gott in allem
Gesehen und «auf vielerlei Weise» konkret zu uns spricht und uns nahe ist.

113) Eine «ab instanti originali» von der Erbsünde, damit auch vom
Zunder (fomes) der bösen Lust und Begehrlichkeit kraft der «merita Jesu Christi»
und durch «praevisa merita» Mariae im Hinblick auf ihre einzigartige Aufgabe
als «vas electionis» privilegierte Jungfrau kann ja an sich schon ringenden, nicht
privilegierten Menschen nicht sehr viel bedeuten. Dann schon mehr die «Helden
des Glaubens »

1U) Scheeben, Dogmatik III, 534.
115) Wer bisher nicht an das ewige Leben und die Auferweckung glaubte,

wird auch durch das neue Mariendogma nicht dazu bewegt werden. Dem reichen
Prasser antwortet Abraham im Gleichnis: «Wenn sie nicht auf Moses und die
Propheten hören, so werden sie sich auch nicht überzeugen lassen, wenn einer von
den Toten aufersteht.» (Lk. 16, 31.)

116) Kann in der römisch-katholischen Kirche die hyperdulische
Marienverehrung mit ihren fast 40 Marionfesten noch überboten werden Und sollte
man nicht lieber der Mahnung Altaners (Theologische Revue 1950, 16) Gehör
geben und den 25. März, Mariae Verkündigung (die Fleischwerdung des göttlichen
Wortes) mehr in den Mittelpunkt rücken Dabei käme es auch dem Volk mehr
zum Bewusstsein, dass Marienfeiertage wie ursprünglich so auch heute christologischen

Bezug haben und in diesem Sinn auch gefeiert werden sollten.
117) In allen römisch-katholischen Verlautbarungen wird dem Papst diesmal

ganz persönlich fast in auffallender Weise die Verantwortung für das Dogma
zugeschoben und unterstrichen, er kenne genau die vorgebrachten, gegen die
Dogmatisierung sprechenden Gründe. Zu allem Überfluss wurde auch in der knappen
Zeit zwischen Ankündigung (15. 8. 50) und Dogmatisierung unüberhörbare
Bedenken öffentlich und in engen Gremien geäussert. Wenn in Passau anlässlich
des Katholikentages vom Jubel gesprochen wurde, mit dem das katholische Volk
das neue Dogma aufnehme, so spürt man die Stimmungsmache sehr deutlich. Man
hat immer wieder den Eindruck in deutschen römisch-katholischen Kreisen einer
gewissen Verlegenheit und Unsicherheit. Und mit vollem Recht. Die altkatholische
Kirche, wäre sie bekannter, musste jetzt die Augen vieler auf sich ziehen, denn
sie ist die katholische Kirche der noch ungeteilten Christenheit, die den
Vatikanbeschlüssen der Unfehlbarkeit des Papstes die Gefolgschaft verweigerte. Die
Unfehlbarkeit des Papstes ist nun erwiesenermassen kein Garant gegen seine
Fehlsamkeit gowesen.

Nachtrag

Die Definition des Dogmas lautet nach der Bulle «Munificentissimus Deus»:
«Nachdem wir nun immer und immer Gott unsere inständigen Bitten

vorgetragen und den Geist der Wahrheit angerufen haben, verkündigen, erklären
und definieren wir zur Verherrlichung des allmächtigen Gottes, dessen ganz
besonders Wohlgefallen über der Jungfrau Maria gewaltet hat, zur Ehre seines

Sohnes, des unsterblichen Königs der Ewigkeit, des Siegers über Tod und Sünde,

zur Mehrung der Herrlichkeit der erhabenen Gottesmutter, zur Freude und zum
Jubel der ganzen Kirche, kraft der Vollmacht unseres Herrn Jesus Christus,
der hl. Apostel Petrus und Paulus und Unserer eigenen: Die unbefleckte,
immerwährend jungfräuliche Gottesmutter Maria ist, nachdem sie ihren irdischen
Lebenslauf vollendet hatte, mit Leib und Seele zur himmlischen Herrlichkeit
aufgenommen worden.»

Unterschrieben ist die Bulle: «Ich, Pius, Bischof der katholischen Kirche,
habe so definierend unterschrieben.»


	Ist die leibliche Himmelfahrt Mariae ein katholisches Dogma?

