Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 40 (1950)

Heft: 3

Artikel: Die heilige Eucharistie [Fortsetzung]
Autor: Rinkel, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404270

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 156 —

Die heilige Eucharistie

(Fortsetzung) 1)

Neutestamentliche Reminiszenzen

Es sollte nicht ausgeschlossen sein, dass einer zur tédglichen
Praxis gewordenen Einsetzung wie der Eucharistie auch beildufig
in den neutestamentlichen Schriften Erwdhnung geschihe; es lisst
sich jedoch nicht erwarten, dass solche gelegentliche Erwdhnungen
oder Anspielungen neues Licht auf unser Thema werfen koénnten,
indem auch die Gefahr vorliegt, dass die Exegese mehr oder anderes
herausliest, als die Verfasser haben sagen wollen.

So heisst es in Hebr. 13, 10 "Eyouey dvorastijotov £ ot payeiv
ovx Eyovow éovaiav oi TH oxnyi] Aatpsvovres, «Wir haben einen
Altar, von dem diejenigen, die der Stiftshiitte dienen, nicht das
Recht haben, zu essen.» Der Hebréerbrief erldutert die Bedeutung
Christi als desjenigen, der durch seinen Kreuzestod der einzige
Hohepriester geworden ist, weil dieser Tod als das «ein fiir allemal»
gebrachte Opfer gilt. Nach diesem Gedanken diirfte das Wort « Altar»
Hvoraotripov, als Stelle jeder alttestamentlichen Opferhandlung,
hier einfach als ein Bildwort fiir das «Kreuz» stehen. Es ist aber
gar nicht ausgeschlossen, vor allem im Zusammenhang mit dem
auffallenden Worte g@ayeiv, essen, dass der Verfasser hier an die
eucharistische Feier gedacht hat, denn diese Feier war ja doch die
«repraesentatio», die «Verkiindigung» des Kreuzesopfers, mit dem
Christus «fiir uns», 9xép fjudv, im Himmel vor dem Angesicht Gottes
erscheint (9, 24). Wie Paulus in 1. Kor. 10 die christliche Abend-
mahlsfeier den heidnischen Opfermahlzeiten gegeniiberstellt, diirfte
also der Hebriderbrief des christlichen Opfermahles (payeiv) als
des die jiidisch-alttestamentlichen iibersteigenden und aufhebenden
Erwihnung getan haben. .

Nur der Vollstindigkeit wegen sei hier die ziemlich dunkle
Stelle 1. Joh. 5, 6 ff. genannt. Da heisst Jesus ¢ éldwv 8 ddarog

1) Der erste Teil dieser Arbeit « Die Eucharistie in der Heiligen Schrift»
erschien im Jahre 1947, S. 1 ff. Aussere Ursachen, fiir die der Verfasser
nicht verantwortlich ist, verhinderten den Abdruck der Fortsetzung, die
hier und in den folgenden Heften erscheint.



— 157 —

xal aipwavog und noch nachdriicklicher & ©d @dare xai év T®
alpare, Jesus ist gekommen «mittelst Wassers und Blutes», «in
dem Wasser und in dem Blute». Die von Johannes bekimpften
Doketen (2, 22, 4, 2 f.) leugnen die wahre Menschheit Jesu und
glauben deshalb auch nicht an seinen Tod, denn der Logos oder
«Aion» Christus sei dem Leiden und Tode nicht zuginglich. Deshalb
beziehen «Wasser» und «Blut» sich bzw. auf die Offenbarung und
auf die Vollendung der Messiaswiirde; die erste geschah bei der
Taufe im Jordan, die zweite im Kreuzestode. Und dies wird vom
Heiligen Geiste, da er die Wahrheit ist, bezeugt, 7o @vetud éotwv
10 uaprvgotv. Infolgedessen liegt in dieser Trias: der Geist, das
Wasser und das Blut, ein dreifaches, gleichlautendes, einheitliches
- Zeugnis betreffs Jesu als des Sohnes Gottes. Aber ein sakramentaler
Gedanke an Taufe und Eucharistie — wobei die Allegorese auch
noch gerne Joh. 19, 34 f. zuzieht — ldsst sich hier nicht ohne
Zwang konstruieren.

Wenn die Apokalypse des Johannes spricht von einem «Mahl-
zeithalten Jesu mit denjenigen, die ihm die Tiir 6ffnen», devmrijow
uet’ adTd (3, 20), vom «Lamme als wie geschlachtet» (5, 6), von der
Hochzeit, yduog, und dem Hochzeitsmahle des Lammes (19, 7, 9)
und vom «grossen Gottesmahle» (19, 17), dann erinnert dies uns
ohne Zweifel an evangelische Gleichnisworte, und es dréngt sich uns
vor allem auch das eschatologische Wort iiber das zukiinftige
Messiasmahl aus den Einsetzungsberichten auf, aber der unmittel-
bare Sinn dieser Ausdriicke bezieht sich doch unabweislich auf
das fortwihrende Opfer Christi vor Gottes Angesicht im Himmel
und auf die Gemeinschaft mit Christus in seinem Opfertod; mehr
als eine schwache Reminiszenz deskirchlichen eucharistischen Lebens
soll man hier nicht suchen.

Und wenn, schliesslich, Paulus in Rém. 15, 16 sich den «Li-
turg, Aetrovpydv, Christi Jesu fiir die Heiden» nennt, der «den
priesterlichen Dienst, iepovoyodvra, des Evangeliums Gottes be-
dient», damit die Heiden «eine Opfergabe» mpoogopd, werden,
die «gottgefillig und geweiht im Heiligen Geiste», edmpoodextog,
fytaopévny, ist, erinnert dies zwar gewissermassen an eine spitere
eucharistische Terminologie, aber lisst sich doch nur herausstellen,
dass der Opfergedanke dem Paulus keineswegs fremd ist (vgl
Rom. 12, 1, Phil. 2, 17).



— 158 —

B. Die Lehre der Eucharistie in ibrer kirchlichen Entwicklung

1. Die patristische Lehre

Von einer systematischen Entwicklung der eucharistischen
Lehre im dogmenhistorischen Sinne lidsst sich bei den Vitern der
ersten sechs bis sieben Jahrhunderte eigentlich nicht reden. Wir
wiesen schon in unserer ersten Abhandlung (A) darauf hin, haben
jedoch ein gewisses Recht, hier noch einmal darauf zuriick-
zukommen. Bei aller dogmatischen Fiille der patristischen Zeit
kann man doch immerhin sagen, dass das christologische Dogma,
und dies sei denn auch gerade in seinem breitesten Umfang ver-
standen, immer, iiberall und allgemein die dogmatische Arbeit be-
herrscht. Die Offenbarung Gottes in Christo, Inkarnation und Er-
16sung, Menschheit und Gottheit Christi, Logoslehre und Trinitét
bleiben die grossen Ausgangs- und Stiitzpunkte alles theologischen
Denkens. Das bedeutet nicht, dass alles andere nur nebenbei gilt
und «auch» im Betrachtungsfeld erscheint, sondern dass es mit dem
zentralen Christusdogma in Verbindung gesetzt wird und diesem
zur Illustration, zur Folgerung oder zur Entfaltung dient. Gerade
fiir die Eucharistie sollte dies gelten, weil es sich hier um die reale,
lebendige, d. h. lebenspendende und das Leben vermittelnde Ge-
meinschaft mit dem menschgewordenen Gottessohne handelte, bei
welcher Gemeinschaft Wort und Leben, Leiden und Kreuzestod,
Auferstehung und Mittlerschaft des zum =xdgiog seines odua,
d. h. der Kirche, erhobenen Christus prinzipiell als vorausgesetzter
Glaubensreichtum feststanden. Es ldsst sich sogar schwer von einer
genau umschriebenen Lehre von den Sakramenten wm spditeren
Sinne in dieser Zeit reden, denn erstens kennen die Viter den
Terminus «sacramentum» im spiteren Sinne kaum, und zweitens,
wenn sie richtig dogmatisch vom «sacramentum» reden, geschieht
dies immer meistens in Bezugnahme auf die Initiatio, besonders
auf die Lehre von der Taufe, weniger auf die von der Eucharistie.
Dazu kommt noch, dass Fehlauffassungen iiber die eucharistische
Lehre nur vereinzelt, und dann nur in grober gnostischer, hére-
tischer Gestalt, sich zeigten und deshalb nur selten zur dogmatischen
Fundierung, Erorterung und Verteidigung der Eucharistie ver-
anlassten. Und wenn sich je solche Entgleisungen ebionitischer
oder doketischer Art im arianischen, nestorianischen oder mono-
physitischen Felde ergaben, trat hier doch immer wieder eher das
zentral-christologische als das akzidentiell-sakramentologische In-



— 159 —

teresse auf den Turnierplatz. Am meisten noch gilt die Uber-
legung, dass fiir die alte Kirche die Eucharistie an erster Stelle eine
Praxis ist, von welcher sie in Wort und Tat Zeugin und Behiiterin
zu sein sich zur Pflicht macht. So sind die Viiter an erster Stelle
die Dolmetscher der Lehre und der Einsetzung Christi im Neuen
Testament und denken gar nicht an den Versuch, die Eucharistie
in ihrer Unergriindlichkeit zu erkliren. Sie sind vor allem die
Zeugen davon, dass das, was fortwihrend in der Zusammenkunft
der Ekklesia der Gliaubigen geschieht, als das Zentrale im kirch-
lichen Gottesdienste dasteht und das christliche Leben ununter-
brochen praktisch-religios und kultisch-liturgisch beherrscht und
ernihrt. Viel eher liesse sich deshalb als von einer dogmatischen
von einer kultischen Entwicklung reden, welche aber dem Gebiete
der Liturgik angehort.

Aber mit diesen ausgesprochenen Gedanken will am aller-
wenigsten gesagt sein, die Viter redeten nur selten oder jedoch
nur nebenbei von der Eucharistie; man kann im Gegenteil sagen,
dass es fast keinen Kirchenvater gibt, der nicht wiederholt von der
Eucharistie Zeugnis ablegt. Das fragliche Material ist so unerschopf-
lich, dass es sich in dieser Abhandlung gar nicht fiir vollige Wieder-
gabe eignet. Wir beabsichtigen dies hier denn auch sehr bestimmt
nicht. Michaud hat eine derartige Aufzihlung versucht in seinen er-
staunlichen Abhandlungen inder «Revue Internationale de Théologie»
1894 ff.), Heinrich in seiner allzu umfangreichen und darum wenig
studierten Dogmatik, Schwane in seiner typisch romisch-katho-
lischen Dogmengeschichte, aber auch ihnen war es unmoglich, den
Stoff vollstindig zu erschopfen; wer diesen Stoff aber sucht, kann
ihn dort finden. Fiir unseren Zweck geniigt es, wenn wir uns an
die prinzipiellen Linien halten, die das neutestamentliche Zeugnis
uns geboten hat; aber dabei ist es wichtig, zuvor noch eine Be-
merkung zu machen.

Da fast jede Polemik fehlt, die eine scharfe Abgrenzung der
Gedanken und eine Zuspitzung und Verfeinerung der Begriffe
veranlasst, herrscht in der Ausdrucksweise der Viiter grosse Ver-
schiedenheit und begegnet uns manchmal eine auffallende Diver-
genz sogar bei einem und demselben Schriftsteller. Selbstverstéind-
lich ist es ausgeschlossen, dass dies eine Willkiir in der Auffassung
des zentralen liturgischen Geschehens bedeuten sollte; es bezeugt
im Gegenteil vielmehr die grosse innere Freiheit, welche ihre Biirg-
schaft in dem Bewusstsein des einstimmigen Glaubens und in der



— 160 —

Unmoglichkeit, missverstanden werden zu konnen, besitzt. Infolge-
dessen begegnet man mancher Ausdrucksweise, welche eine spétere,
wissenschaftliche Prizisierung und kritische Begriffsdefinierung als
ungenau und unrichtig abweist. Deshalb muss jeder Ausdruck
sorgfialtig nach seiner Bedeutung in loco abgewogen und in der
Totalauffassung des Verfassers und im Vokabularium seines Zeit-
alters besehen werden.

*

Das zuletzt Gesagte trifft schon zu, wenn die patristische
Exegese sich um den neutestamentlichen Stoff bemiiht. Es ist
z. B. selbstverstindlich, dass die Viter in der Behandlung von
Joh. 6 an die Eucharistie denken und vor allem den Passus 6, 51 ff.
in eucharistischem Sinne erklidren, aber vielfach fingt fiir sie mit
Vs. 51 gar kein neuer Gedankengang an, sie erkliren die Stelle als
identisch mit dem Vorangehenden oder sogar allegorisch. So sagt
Clemens von Alexandrien in seinem Paedagogus, dass «mein Fleisch
essen und mein Blut trinken» bildlich fiir « Glaube und Hoffnung»
gesagt wird, und weiter, dass «das Trinken des Blutes Jesu die
Teilnahme an der Unverginglichkeit des Herrn bedeutet». Origenes
spricht von einem, doppelten Sinn, wenn er sagt, dass «das Trinken
des Blutes Christi» nicht nur in sakramentaler Weise stattfindet
(non solum sacramentorum ritu), sondern auch, wenn man seine
Worte aufnimmt (sed et cum sermones eius recipimus in quibus
vita consistit, Hom. in Num. 16). Das nicht veraltete Buch des
Dr. Joseph Langen (Die Kirchenviter und das Neue Testament,
1874) gibt #dhnliche Stellen aus Eusebius, Athanasius, Basilius,
Cyrillus von Alexandrien und Theodoretus, iibrigens nur beispiels-
weise aus der ganzen patristischen Literatur. Indessen findet man
bei denselben Vitern wiederum leicht andere Aussagen, in denen
sie Joh. 6, 51 ff. geradewegs auf die FKucharistie beziehen.

Eine streng wissenschaftliche Auslegung der Einsetzungsworte
sucht man bei den Vitern gleichfalls vergebens. Die Bedeutung
dieser Worte stand zum ersten fiir sie nicht in Frage, denn sie lebten
in einer Kirche, in welcher die eucharistische Wirklichkeit lebendig
zentral war; und zweitens kennen sie die Frage «nach dem Ver-
hiiltnis der eucharistischen Gaben zum physischen Leibe und
Blute Christi» noch nicht (Langen, o.c. S. 153). EKine Theorie
iiber die «Verinderung» ist ihnen noch unbekannt, sie anerkennen
das «quid», und dies ist Glaubenssache; das «quomodo» interessiert



— 161 —

sie nicht, oder wenn diese Frage sich erhebt, wird sie, weil sie die
Grenze des Wissens iibersteigt, beiseite geschoben. Immer sind
ihre Aussagen Zeugnis fiir den Glauben der Kirche, und da gibt
es freilich einen Unterschied in ihrer Ausdrucksweise, je nachdem
sie sich gegen grobsinnliche oder gegen allzu bildliche Auffassungen
richten. Grobsinnliche Gedanken vor allem werden immer energisch
abgewiesen, und das Wort «uvoriedy» wird gerne gebraucht. Aber
man wiirde die Viater schlecht verstehen, wenn man dahinten eine
— sagen wir — zwinglianische Auffassung vermutete. Ein «zodrd
oty — «dieses ist», das mit «dies bedeutet» zu tibersetzen sei,
wire in der patristischen Glaubenswelt eine Unmoglichkeit. Wenn
das «mystische» der Eucharistie betont wird, soll das am aller-
wenigsten die Realitdt abschwichen, sondern bedeutet dies, dass
man diese Glaubensrealitit «in mysterio» sieht und anerkennt
und gerade als Glaubens«geheimnis» glaubt. Vor allem Joh. 6, 63
veranlasst die Viter wiederholt die Worte «mvevuarixdv spiritualiter»
zu gebrauchen, und dabei lag gewiss der (edanke an eine neblige,
verschwommene Vorstellung fern, und wollte man mit diesen
Worten gerade die pneumatische Prisenz, die Einwohnung und
Mitteilung «im Geiste» und «durch den Geist» betonen. Es ist
keine Spur der Moglichkeit vorhanden, dass je die Realitit, die
Prisentia, die wahrhaftige xowwvia in den patristischen Aussagen
oder durch ihren Wortgebrauch verneint werden kénnte.

B

Wenn wir jetzt einige Zeugnisse der patristischen Schriftsteller
anfithren, erinnern wir an das oben Gesagte; wir miissen uns auf
eine Auswahl beschrinken und fiir eingehendes Studium auf die
genannten Quellen verweisen. Die «Didache» (10, 3) betet in
ihrem eucharistischen Gebet, dass Gott uns «durch seinen Sohn
pneumatische Speise und Trank und ewiges Leben» schenkt.
Ignatius (ad Smyrn. 7, 1) sagt, dass die Doketen nicht glauben,
dass «die Eucharistie das Fleisch unseres Erlosers» ist. In seiner
berithmten Apologie sagt Justinus (Apol. I, 66), bei der Beschrei-
bung der eucharistischen Feier, dass die Christen die Gaben «nicht
als gewohnliches Brot und gewohnlichen Trank geniessen», sondern
«wir sind gelehrt worden» — also: kirchliche Glaubenslehre ist
es —, «dass die Nahrung, iiber welche das eucharistische Gebet

gesprochen ist und durch welche unser Blut und unser Fleisch
,durch Verinderung® (xatrce perafoiry, per mutationem) genidhrt



— 162 —

worden, Fleisch und Blut des fleischgewordenen Jesus sind».
Irenaeus lehrt, dass unser Fleisch der Verderbnis nicht unterliegt,
sondern am Leben teil hat, «weil es durch den Leib und das Blut
des Herrn gendhrt wirdy»; «denn das irdische Brot, woriiber das
eucharistische Gebet gesprochen worden ist, ist kein gewdhnliches
Brot mehr, sondern eine ,eucharistia‘, aus zwei Sachen bestehend,
einer irdischen und einer himmlischen» (adv. haer. 4, 18, 5; vgl. 5,
2,2 f.). Der alexandrinischen Denkart entspricht gerne eine
symbolische und allegorisierende Ausdrucksweise, wie z. B.
Clemens von Alexandrien (Paed. II, 2, 19 und 20) und Origenes (in
Matth. 11, 14 und ibid. series 85); aber obwohl diese Schriftsteller
wiederholt auch Worte wie «typisch», «symbolisch» oder «mystisch»
verwenden, ist doch der Glaube an die wahrhaftige Teilnahme am
Leib und am Blut des Herrn, und damit an seiner Unsterblichkeit
und an seinem ewigen Leben, bei ihnen iiberall unbestritten und
als selbstredend vorausgesetzt. «Wir essen Brot», sagt Origenes
(c. Celsum 8, 33), das durch das Gebet «zu einem heiligen Leib
geworden ist, welches diejenigen, die es in der richtigen Gesinnung
geniessen, heilig macht».

Nach dem Nizinum werden die Aussagen mannigfaltiger, aber
sie bleiben Glaubenszeugnisse, ohne jegliche theologisch-wissen-
schaftliche Spekulation. Die Worte «Type» und «Symbol» werden
wiederholt gebraucht, auch da wo man zugleich sagt, dass das
Brot und der Wein in Leib und Blut «verdndert» werden. Wir
kennen nur wenige, sehr vereinzelte Aussagen, in welchen diese
Worte abgewiesen werden; so sagt Theodorus von Mopsuestia (zu
Matth. 26, 26) «Der Herr sagt nicht: dies ist das ,, odufolov*
meines Leibes und das ,,oduflodov < meines Blutes, sondern: dies
ist mein Leib, dies ist mein Blut; er lehrt uns, dass wir nicht auf
die Natur der vor uns liegenden Sachen sehen sollten, sondern
dass diese Sachen durch das Gebet der Segnung in Fleisch und
Blut verindert worden sind»; und in einer dem Macarius Magnes
zugeschriebenen Schrift aus dem 5. Jahrhundert (Apocritica 3, 23)
wird, anlisslich derselben Stelle, Mt. 26, 26 ff., davor gewarnt,
«dass der Herr nicht einen ,,témoc¢ seines Leibes und einen ,,7dmoc*
seines Blutes gemeint habe, sondern seinen wahrhaftigen Leib und
sein wahrhaftiges Bluty. Auf den Gebrauch dieser und derartiger
Worte und ihre Bedeutung kommen wir spiter zuriick.

Athanasius, der besonders eine kapharnaitische Auffassung
bestreitet, hebt immer das «pneumatische» Element gegeniiber dem



— 163 —

¢sarkischen» hervor; zugleich sagt er doch sehr «realistisch», dass
der Logos in das Brot und in den Kelch herabsteigt und wir den
Leib des Logos empfangen (Ep.IV ad Ser. 19; Fragm. apud
Eutychium; Ep. ad Max. phil. 2). — Vielleicht der wichtigste Zeuge
ist C'yrillus von Jerusalem, der mit den unzweideutigsten Worten
von der realis praesentia spricht und doch zugleich sich die grésste
Freiheit in Wort- und Bildwahl erlaubt. Wie Brot und Wein durch
die Anrufung des HI. Geistes Leib und Blut Christi werden (yiverat,
fit), so werden auch Speisen bei heidnischen Opferfeiern durch An-
rufung der Goétter besudelt (Cat. myst. 1, 7, vgl. 3, 3). Es ist kein
Zweifel moglich hinsichtlich der Wahrheit der Einsetzungsworte
(ib. 4, 1); wie Er einst in Kana Wasser in Wein verwandelte, so
verwandelt Er in der KEucharistie (uetrafaidv, transmutavit)
Wein in Blut (ib. 4, 2), weshalb wir seinen Leib und sein Blut
empfangen; denn unter dem Zeichen (v 7dnw, figura) des Brotes
wird dir sein Leib gegeben und unter dem Zeichen des Weines sein
Blut (ib. 4, 3). Man lasse sich nicht verwirren durch das, was die
Sinnesorgane (aio¥noic xal yedorg, sensus und gustus) beobachten,
sondern urteile nach dem Glauben (ib. 4, 6 und 9). Und wenn er
in der bekannten 5. mystagogischen Catechese den Verlauf der
Liturgie beschreibt, sagt er, dass der Hl. Geist von Gott her iiber
die Gaben herabgefleht wird, «damit er das Brot zum Leibe Christi
mache (wowjoy, faciat) und den Wein zum Blut Christi; denn alles,
was der HIl. Geist beriihrt (épdpairo, attigerit), wird geheiligt
und verwandelt» (syiactar xai peraféfinrar, id sanctificatum et
transmutatum est, ib. 5, 7). — Gregorius von Nyssa gebraucht
gleichfalls das Wort uetamoteiodar, transmutari, und sogar,
uetaotoyeiwoas, transelementando (Orat. cat. 37); aber wie wenig
er dies im materialistischen Sinne versteht, erhellt wieder daraus,
dass er die heiligenden Segensworte bei der Taufe, der Olweihe.
der Eucharistie und der Priesterweihe auf gleiche Linie setzt
(Orat. in bapt. Chr.). — Eine gleiche Sprache finden wir bei Chryso-
stomus; das Einsetzungswort bringt die Verwandlung zustande
(netapoviduiler, transformat); es ist aber nicht der Priester, der
Mensch, der dies tut, sondern die Macht und Gnade Gottes (de
prod. Jud. hom. 1, 6). Doch gibt Christus uns nichts «sensibiley,
alles ist hier geistig (in Matth. hom. 82, 4).

Nichtsdestoweniger sagt er, dass dasjenige, was im Kelch ist,
dasselbe ist, was aus seiner Seite floss, und daran erhalten wir An-
teil (in ep. I ad.Cor. hom. 24, 1; vgl. 24, 2 und 4). — Auch



— 164 —

Cyrillus von Alexandrien warnt vor dem Wort «zdmoc», denn der
allmiéichtige Gott macht Brot und Wein zum Leib und Blut Christi
(ueramociofar, transformari), und wir werden dadurch der lebend-
und heiligmachenden Kraft Christi teilhaft (in Matth. comm. 26,
27; vgl. in Ioann. 10, 2; adv. Nest. 4, 5). — Theodoretus sagt, dass
die «gdufola» des Leibes und Blutes des Herrn nach der Epiklese
«verwandelt und etwas anderes werden» (uerafdilerar, mutari),
aber doch verlieren diese «uvotixa odufola», nach der Epiklese
ihre eigene Natur nicht; «sie bleiben in ihren vorherigen Sub-
stanz, Gestalt, Erscheinung (odoia, oyijua, eldog, substantia, figura,
forma), man kann sie sehen und beriihren, so wie sie vorher waren,
aber sie werden verstanden als dasjenige, was sie geworden sind,
und als solche werden sie geglaubt und angebetet» (Eranistes
dial. 2). — Schliesslich fasst Johannes von Damaskus die Lehre
der orientalischen Kirche zusammen. Brot und Wein werden
«verwandelt» (uetamotelodar, transmutari) in Leib und Blut. Wie
das geschieht, soll man nicht fragen (6 d¢ tpdmoc dvefepedvnrog);
es geniigt zu wissen, dass es durch den HI. Geist geschieht. Es
bleibt aber nach der Epiklese kein Dualismus bestehen, sondern
Brot und Wein werden auf iibernatiirlicher Weise verwandelt
(netamoeiodar, converti) in den Leib und das Blut Christi, «ut
nequaquam duo sint, sed unum et idem» (xal odx eioi dvo, AL &y
xal 10 adts). Brot und Wein sind denn auch kein «tdmog», sondern
der mit der Gottheit vereinte Leib des Herrn selber, und zwar auf
Grund der Einsetzungsworte. Der Gebrauch des Wortes «avtirvmos»,
wie z. B. — also sagt Johannes von Damaskus — Basilius dies in
der Epiklese seiner Liturgie gebraucht, muss von den Gaben «vor»
der Segnung (mplv dytacdijvar) nicht «danach» (uera) verstanden
werden; (de fide orth. 4, 13).

Das ist die Lehre der Orthodoxen Kirche des Ostens geblieben.
Wenn sie im Mittelalter das Wort « uetoveiwaig» als festen Terminus
fir den Begriff «Umwandlung» und als Ubersetzung des abend-
lindisch-scholastischen «transsubstantiatio» zu gebrauchen an-
fingt, hat sie damit nicht auch ihre Lehre und Auffassung in
scholastischem Sinne gedndert. Der orthodoxe Katechismus von
1839 (deutsch 1887) betont dies sehr nachdriicklich und ist damit
im Einklang mit dem Glaubensbekenntnis der Synode von Jeru-
salem d. J. 1672, welches sagt, dass «mit dem Wort ,uerovoiwots’
nicht die Art und Weise angezeigt wird, ,wie‘ das Brot und der
Wein in den Leib und das Blut des Herrn umgewandelt werden,



— 1656 —

denn das ist durchaus unbegreiflich, und niemand kann es fassen
als nur Gott selbst, und die, welche es zu fassen glauben, machen
sich zugleich einer Torheit und einer Gottlosigkeit schuldig;
sondern wir glauben, dass das Brot und der Wein nach der Konse-
kration nicht typisch oder bildlich, weder in iiberschwenglicher
Gnade, noch durch die Teilnahme oder die Gegenwart der Gottheit
des Eingeborenen allein, in den Leib und das Blut des Herrn um-
gewandelt werden ; nicht dass ein « Accidens» des Brotes und Weines
in ein «Accidens» des Leibes und Blutes Christi durch irgendeine
Wandlung oder Verinderung umgeschaffen wird, sondern dass
wahrhaft und tatsichlich und wesenhaft (dAnd@s xai moayuatixnds
xal ovowwdds) das Brot der wahre Leib des Herrn wird, und der
Wein das wahre Blut des Herrn...» (siche «Revue Intern. de
Théol.» 1893, S. 233).

£ S sk
*

Dieselbe Freiheit in der Ausdrucksweise finden wir wie im
Orient auch im Westen. Auch hier miissen wir uns auf eine Aus-
wahl in dem umfangreichen Stoff beschrinken und darf uns mehr
als die Zahl der Zeugnisse ihr Charakter und die Form, in welcher
sie verfasst sind, interessieren.

Indem Tertullianus die Realpriasenz so stark betont, dass er
sagen kann, unsere Hinde beriihren den Leib des Herrn (manus
admovere corpore Domini, de Idol. 7; vgl. de Cor. 3), scheut er
sich doch nicht, das Wort «figura» zu gebrauchen (corporis sui
figuram pani dedisse, adv. Marc. 3, 19), aber diese «figura» zeugt
eben fiir die Realitit, denn «figura non fuisset, nisi veritatis esset
corpus» (ib. 4, 40). Also ist diese «figura» die Erscheinungs- oder
Offenbarungsform; in gleichem Sinne gebraucht er auch das
Verbum «repraesentare», wenn er sagt, dass das Brot «ipsum corpus
suum repraesentat» (ib. 1, 14). Gleich wie an letztgenannter Stelle
weist er wiederholt darauf hin, dass Gott das Geschaffene, das
Fleischliche, das Sinnliche gebraucht als den Weg zu unserer Seele,
und dass deshalb «caro salutis est cardo», und dass unser Leib mit
dem Leibe und Blute Christi genihrt werde, damit unsere Seele
mit Gott gesittigt werde (de carnis resurr. 8).

In seinem bekannten 63. Brief gibt Cyprianus seine merk-
wiirdige Erklirung von dem «calix mixtus», in welchem der Wein
mit Wasser gemischt ist, wobei — erklirt er — unter dem Wasser
die Gemeinde zu verstehen ist und im Wein das Blut Christi an-

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1950, 12



-— 166 —

gezeigt wird, «in aqua populum intellegi, in vino vero ostendi
sanguinem Christi» (cp. 13). Wie «figurative» dies auch dem
spiteren Leser klingen moge, verhindert dies Cyprian nicht, anders-
wo wiederholt sich in den unzweideutigsten Worten auszudriicken.
Bekannt ist seine Aussage, dass die «lapsi», die Renegaten, die
ohne irgendeine Busse wieder zugelassen werden, gerade in der
Eucharistiefeier sich am Leib und Blut Christi vergreifen und da-
durch sich ¢mit Hénden und Mund» noch schwerer gegen den
Herrn versiindigen als durch ihre friihere Verleugnung (de lapsis 16;
vgl. auch de domin. orat. 18).

Zu Joh. 6, 56 f. sagt Hilarius, dass beziiglich der «veritas
carnis et sanguinis» es keine Moglichkeit fiir Zweifel gebe; diese
stehe durch das Wort des Herrn sowie durch unsern Glauben
fest; und die Wirkung des Empfanges, «haec accepta atque haustay,
sei, dass «et nos in Christo et Christus in nobis sit» (de Trin. 8, 14).

Ambrosius betont wiederholt, dass die eucharistische Speise
«non corporalis esca, sed spiritualis est», denn das «corpus Dei est
corpus spirituale». Dass er damit die Realprisenz nicht «ver-
fliichtigt», hat er vorher in demselben 9. Kapitel seines wichtigen
Buches «de mysteriis» gesagt; «wer sagt: ich sehe doch etwas
anderes, bedenke, dass hier nicht die Rede ist von dem, was die
Natur gebildet hat, sondern von dem was die ,benedictio con-
secravit', denn die Kraft der Segnung ist grosser als die der Natur,
die durch die Segnung verwandelt wird», «quia benedictione
etiam natura mutatur». « Wenn das Wort Christi bei der Schépfung
der Welt aus dem Nichts das schaffen konnte, was nicht da war,
sollte er dann nicht auch dasjenige, was schon da ist, verwandeln
kénnen in das was es nicht war ?» (de myst. 9 passim; vgl. auch de
fide, ad Grat. 4, 10, 124). Hier darf auch das félschlich ihm zu-
geschriebene, aber sicher ein Jahrhundert jiingere Werk «de
sacramentis» genannt werden, in dem der unbekannte Verfasser
im 4. Buch, Kap. 4 und 5, die Konsekrationsworte auslegt.

Vor allem bezeichnet man Augustinus vorzugsweise als den
Vertreter der «spiritualistischen» Auffassung. Er spricht vom
«convivium in quo corporis et sanguinis sui figuram discipulis
commendavit et tradidit» (Enarr. in Ps. 3, 1), aber weiter sagt er,
dass bei den Einsetzungsworten Christus in seinen eigenen Hinden
getragen wurde, «ferebatur Christus in manibus suis» (Enarr. in
Ps. 33, 1). «Auf irgendeine Weise ist das sacramentum corporis
Christi der Leib Christ (Ep. 98, 9), und in Joh. 6, 53 f. scheint der



— 167 —

Herr ein «facinus» oder «flagitium» zu befehlen, aber dies ist eine
«figura, welche uns die Anweisung gibt, an der passio des Herrn
teilzunehmen» (de doctr. christ. 3, 16, 24).

Seine Sakramentsauffassung, dass die «sacramenta» immer
«sacramenta Christi» sind und nicht von unserem persénlichen
Glauben abhingen, lisst ihn sagen, dass ein unwiirdiger Empfinger
nichtsdestoweniger den Leib und das Blut des Herrn empfange
(de bapt. 5, 8, 9). Eine spiritualistische Auffassung hat man gerne
immer in Augustins Erklirung von Joh. 6 gelesen. Wir haben ab-
sichtlich die drei grossen Traktate (Tract. in loan. Ev. 25, 26
und 27) wieder ganz durchgelesen und uns vom grossen Kirchen-
lehrer unterrichten lassen. Unsere Schlussfolgerung ist, dass
Augustin streng exegetisch das ganze Kapitel als Einheit sieht
und das Anfangsthema ununterbrochen festhilt. Dieses Anfangs-
thema lautet: der Glaube an ihn, den Gott gesandt hat als das
Brot vom Himmel. Wie auch wir in der Behandlung des neu-
testamentlichen Stoffes hinsichtlich Joh. 6 eine direkte «Sakra-
mentsverheissung» ablehnten, so kennt auch Augustin eine solche
nicht. Ganz richtig sagt er darum, dass das Essen des Brotes des
Himmels der Glauben an ihn ist. Das bekannte Wort: glaube, und
du hast gegessen, «crede, et manducasti» (ib. 25, 12), das man so
gerne zitiert, gehort zu der Auslegung von Jah. 6, 29, wo sogar die
strengste «Verheissungstheorie» noch keine Andeutung der Eucha-
ristie spiiren kann. Und dieses Thema hélt Augustin prinzipiell fest.
Auch im Traktat 26 heisst es: «Credere enim in eum, hoc est
manducare panem vivum. Qui credit, manducat...» (26, 1). In
der ganzen Abhandlung hat Augustin die wirkliche Einigung mit
dem Herrn durch den Glauben im Auge, was er auch hier, wie
wiederholt in seinen Werken, die «virtus sacramenti» nennt
(26, 11). Und fiir diese allerletzte Wirklichkeit, die das Ziel aller
Sakramente und jedes Sakramentsempfanges ist, ist die «dominica
mensa» das sakramentale Mittel. Auch er bestreitet hier vor allem
ein mechanisches Sakramentsleben, eine kapharnaitische Auf-
fassung, wobei die Liebe und der Glaube fehlen und die Einigung
mit dem Herrn nicht erreicht wird. Daher betont er im 27, Traktat
so stark das Wort von Joh. 6, 23: «Es ist der Geist der lebendig
macht, das Fleisch niitzt nichts.» Nur staunen kann man, wenn
man diese magistrale Auseinandersetzung liest, wie tief der Bischof
von Hippo dieses Johannesevangelium verstanden und wie tief er
sich in den Sinn des Textes hineingedacht hat. Wer iibrigens diese



— 168 —

Abschnitte des Augustins studiert, bekommt nicht gerade den
Eindruck, dass der Glaube an die Realprasenz ihm unbekannt sei.
Anderswo erklirt er: was ihre Augen auch deutlich zeigen, ist Brot,
aber euer Glaube gebietet, das Brot ist der Leib Christi, der Kelch
das Blut Christi (Sermo 272, vgl. Sermo 227). Augustin hat vielleicht
als erster eine klare Sakramentstheologie erortert, indem er das
Wort «sacramentum» erklirte «quia in illis aliud videtur, aliud
intelligitur» (Sermo 272). Es muss ein «elementum» da sein, welches
«speciem habet corporalem», aber das dazukommende Wort —
und dieses Wort ist das Wort des Herrn, «sermo Dei» — ist der
Grund unseres Glaubens; in diesem Wort ruht alle Realitit und die
Sicherheit, dass ein «fructus spiritualis» empfangen wird.

Wichtig sind auch die Liturgien, vor allem die orientalischen,
iber welche uns F.C. Brightman in seinem Buch «Liturgies,
Eastern and Western», von dem leider nur der erste Teil erschienen
ist (Oxford, 1896) unterrichtet. In allen Liturgien werden immer
die Einsetzungsworte rezitiert und bei der Kommunion vom odua
und aiua Xpwotot gesprochen. Unzweideutig driickt immer die heilige
Handlung den Glauben an die Realprisenz des Herrn aus. Am
wichtigsten sind dabei die Wendungen der Epiklese. So heisst es
in der Liturgie der Constitutiones Apostolorum (Lib. 8): «dass du
den HI. Geist herabsendest auf dieses Opfer (Jvoia) ... damit Er
dieses Brot .offenbare: (dmogrjvy, exhibeat) als den Leib Christi
und diesen Kelch als das Blut Christin.

Der Syrische Ritus der Liturgie des HI. Jakobus betet, dass
Gott den HI. Geist herabsende, «damit Er dieses Brot , heilige
und mache* (dyidon xal moly) zum heiligen Leibe Christi und
diesen Kelch zum teuren Blut Christi». Der Agyptische Ritus von
St. Markus betet, dass der HIl. Geist als «allmichtiger Gott Brot
und Kelch , heilige und vollende“ (aywdon »ai telewddhon), und das
Brot ,,mache* (moujoy) zum Leib, den Kelch zum Blut ...
Christi». Die Liturgien der Koptischen und der Abyssinischen
Jakobiten gebrauchen fast dieselben Worte. In der Byzantinischen
Liturgie des HI. Basilius aus dem 9. Jahrhundert wird gesagt, dass
die «dvrirvma des heiligen Leibes und Blutes Christi» dargeboten
werden, damit der HI. Geist «<komme auf uns und diese darge-
brachte Gaben, damit Er dieses Brot segne und heilige und anzeige
gvAoyijoat, ayidoar, avadeibar) als den teuren Leib ... und diesen
Kelch als das teure Blut unseres Herrn...». In der Liturgie des
HI. Chrysostomus aus derselben Zeit heisst es: «<und mache (zoinoov)



— 169 —

dieses Brot zum teuren Leib deines Christus, es verwandelnd (ue-
tafaldv) durch deinen HI. Geist usw.». So werden noch heute diese
Epiklesen gebetet.

* *
k

Wenn wir aus dem Gesagten einiges zusammenzufassen ver-
suchen, mochten wir vor allem auf die ausgezeichnete Abhandlung
Michauds in der «Revue Intern. de Théol.» hinweisen (1896, S. 130
bis 150, «comment les Péres ont interprété 1'Eucharistie»), in
welcher er die Folgerungen ausfiihrlicher gezogen hat, als es uns
hier moglich und erlaubt ist.

a) Wer den patristischen Stoff iibersieht, bekommt zu aller-
erst den KEindruck, dass die Viter keine Sakramentstheologie
schreiben, nicht einmal einen Versuch dazu unternehmen. Sie
beschreiben, was jeder Christ aus dem praktischen, kirchlich-
liturgischen Leben weiss, und ihre Worte sind immer ein Ansporn,
um die Gliubigen eindringlicher zu unterrichten, wie heilig und
wie wichtig die Eucharistie als geistiges Nahrungsmittel sei, oder
sie wollen eine dusserliche, fleischliche, materiell-mechanische Auf-
fassung und damit einen sinnlosen Empfang der eucharistischen
(aben ablehnen. Bei allem Nachdruck, den sie auf die « Wandlung»
auf die Wirklichkeit, die «veritas» des Leibes und Blutes Christi
in der Eucharistie legen, ist immer das Ziel, das sie im Auge haben,
die «communio», die wahrhaftige Gemeinschaft mit dem Herrn.
Darum kniipfen sie immer an die Worte des Neuen Testaments an,
welche nach dem unverdnderten und unverinderlichen Glauben der
Kirche von der Gegenwart, von der untriiglichen Wahrheit des Leibes
und Blutes Christi reden; ihr Genuss macht uns seines gottlichen
Lebens und Wesens teilhaft. Das «wie», das «quomodo» lassen sie
immer unbeantwortet, im gewissen Sinne interessiert es sie nicht;
sie bekennen immer nur einfach das « Geheimnis des Glaubens», das
«mysterium fidei», und dieses Mysterium ist kein Schein, es ist
«veritas», Wahrheit. Das Wort des Herrn ist dafiir Biirge.

b) Wenn viele Viter nichst dieser «veritas» die «spiritualitasy,
das geistig Verstehen, betonen, ist das nie so gemeint, dass damit
die «veritas», die Wirklichkeit, die in dem «todtd éote, dieses ist»
gegebene Identitit, verflichtige. Wir kennen keine Aussage, die
eine solche Folgerung rechtfertige. Immer ist die Absicht, dass
alles Materielle, jedes fleischliche Verstehen und Geniessen fern-
gehalten werde. Die Wahrheit kann nirgends anders als «im Geiste»
beruhen und nur «durch den Geist» wirklich sein. Speise und Trank



— 170 —

haben hier eben nur Sinn, weil sie geistig und himmlisch, nicht
irdisch und materiell sind; sie ernihren die Seele und wollen und
kénnen auch nichts anderes als gerade die Seele erniihren, denn
das Fleisch niitzt zu nichts. Alles bewegt sich hier um den Ge-
danken, dass das Gebiet des Geistes nicht etwas weniger Wirkliches
ist als das Gebiet des Fleisches, der Materie, sondern gerade das
Gebiet der eigentlichen und wahrhaftigen Wirklichkeit ist. Wer
das vergisst, hat das Herz des Evangeliums Christi nicht begriffen,
wo ja «Geist und Wahrheit» in einem genannt werden.

¢) Daraus lisst sich auch der Gebrauch von Wendungen wie:
Tonos, odufolov usw., figura, signum, imago, similitudo, repraesen-
tatio, species, usw. erkliren, wobei nach der Denkart der
patristischen Zeit nie an ein Abbild gedacht ist, welches das Ab-
gebildete ersetzt, sondern welches gerade die Offenbarungsform,
das Sichtbarwerden, die dussere, sichtbare und tastbare Erschei-
nung dessen ist, was zur Kenntnis gebracht oder zum Besitz ge-
macht werden solle. Das Zeichen st das, was es bezeichnet, «signum
est quod significat». Die «signa» des Brotes und des Weines be-
zeugen und beweisen eben die Gegenwart Christi, weil sie die Er-
scheinungsform, die Offenbarungsform seines Leibes und Blutes
sind. Gerade darum bezwecken Worte wie: mvevudrixov, éniodoior,
udatixov, celeste, spirituale nicht, etwas Unwirkliches anzudeuten,
sondern gerade das durch den Geist Wirkliche, im Gegensatz zum
materiell Verginglichen, wie Ambrosius sagt: «non corporalis esca
sed spiritualis, corpus enim Dei est spiritus». Und gleich wie man
in den am meisten «spiritualistischen» Ausdriicken nicht der Wirk-
lichkeit der Gegenwart Christi und der realen Gemeinschaft mit
Christi Eintrag zu tun beabsichtigt, ebenso bezweckt man in
vereinzelten sehr plastisch realistischen Aussagen nie etwas anderes
als die Wahrheit und Wahrhaftigkeit der Identitdt von Gaben und
Geber zu bestitigen.

d) Nur dusserst selten gebrauchen die Viter in ihren Aus-
sagen das Wort «odoia», «substantia», und sicher nie, um damit
ein eigenes von den «accidentia», von den #dussern Erscheinungs-
formen unterschiedenes «Wesen» des Brotes oder des Weines an-
zudeuten. Mit andern Worten, keine Spur lidsst sich von den
Gedanken finden, die spater in der Lehre der «transsubstantiatio»
zum Ausdruck kamen. Wenn gesagt wird, dass Brot und Wein
Leib und Blut Christi «sind» oder «werden» (elvar esse, yévesda
fieri), wird nie an eine «substantielle», d. h. materielle Verinderung



— 171 —

der einen Substanz in die andere gedacht; immer nur ist die
sakramentale, mystische Wahrheit — wie das Neue Testament
sie 80 klar und einfach aussagt — gemeint, dass Christus gegen-
wirtig ist. So «tut», so «macht» (noiew, facere) es der HI. Geist,
oder Gott durch den Hl. Geist. Er «offenbart» (dmopaiverw,
exhibere) das Brot als den Leib Christi, Er «zeigt» es als solches
an (avadeixvvvar, demonstrare, repraesentare, reddere, nuncupare,
censere, appellare), Er «heiligt» es zum Leibe Christi (dyidlew,
consecrare, benedicere) und Er ist es, der deshalb die Gaben
«verwandelt» (uetamoiew, petafdidew, peraoxevdlew, nerapovduiler,
uetactoyetoty, mutare, transmutare), d. h. der durch seine heili-
gende Kraft Brot und Wein zu einer hoheren Bedeutung und zu
einem himmlischen Inhalt erhebt.

e) Mit all diesen Worten legen die Viter dar, dass das Zeichen,
das ¢signum», welches die Augen sehen und die Sinnesorgane
schmecken und beriihren, tatsichlich st, was es «signat», anzeigt.
Dies ist gerade ihre geldufige Sakramentsauffassung. Sie bezeugen
und bestitigen damit immer die Wahrheit, die veritas, die realitas,
welche im Glauben gekannt und anerkannt wird; das bedeutet
nicht, dass dieser Glaube Grund dieser Realitéit ist, sie schafft oder
sie suggeriert diese Realitit nicht; ebensowenig bedeutet es, dass
nur «im Glauben» eine vera communio, eine wahre Gemeinschaft
stattfindet, sondern dass dieser Glaube die «realis praesentia» des
Herrn in den «vorliegenden Gaben» (mooxelueva dwpa) anerkannt;
denn die «praesentia», die Gegenwart Christi durch die «conse-
cratio», bleibt das Werk des Herrn selber durch den HI. Geist.

f) Aus all diesem wird es erklirlich, warum das Wort und der
Begriff der spiteren Transsubstantiationslehre bei den Vitern
fehlt und fehlen muss. Eine uetoveiwoig, ein Ubergang der einen
Substanz in eine andere — und dies noch dazu verbunden mit
einer philosophischen Hypothese von Substanz und Akzidenz —,
wobei die Abendmahlszeichen chemisch oder physisch, materiell
«verindert» werden, eine Theorie, die in gewissem Sinne den
Glauben erleichtern oder ihm zu Hilfe kommen konnte, war den
Vitern fremd und fiir den Glauben der alten Kirche iiberfliissig,
unniitz. « O 0¢ Todmog avelepetvnrogy, das « Wie» ist unerforschlich;
die Philosophie kann uns nicht lehren, was in der hl. Eucharistie
geschieht, und braucht es uns auch nicht zu lehren. Dem Glauben
geniigt es vollstindig, zu wissen, dass es geschieht «durch den

Hl . Geist ». % ES

*



Mit Recht sagt Langen (Die Kirchenviter und das Neue
Testament, S.163): «Die Auffassung der hl. Eucharistie als Opfer
ist so alt wie die Kirche.» Weil die Bedeutung und der Sinn der
Einsetzungsworte gerade ans Licht treten in der Beziehung, welche
diese Worte zwischen der Einsetzung und dem Kreuzesopfer
legen, ist es begreiflich, dass der Opfergedanke einen wichtigen
Platz in den Betrachtungen der Viter und vor allem in den litur-
gischen Gebeten einnimmt.

Schon die Didache nennt die Eucharistie «euer Opfer», 1 dvoia
duwv, mit Hinweis auf Malach. 1, 11, 14, und befiehlt in dieser Be-
ziehung die Einsetzung von Bischéfen und Diakonen (cp. 14
und 15). So begegnet uns die Bezeichnung «Jvaia» oder «mpoapopd»
fiir die eucharistische Feier auch wiederholt in den Schriften der
Apostolischen Vater (vgl. Clemens von Rom ad Cor. 40, Ignatius,
ad Philad. 4, 1, ad Rém. 7,3, ad Smyrn. 7, 1, ad Magn. 4, ad
Eph. 5, 1; 13,1). In seinem Dialogus cum Tryphone (cp. 41)
sagt Justinus von der Eucharistie, dass unser Herr Jesus Christus
uns aufgetragen hat, diese Feier zu veranstalten «zum Gedéchtnis
eis avauvnaw) des Leidens, das Er auf sich genommen hat, um
die Seelen der Menschen von aller Bosheit zu reinigen». Dieses
«Gedenken», diese Anamnese, ist der Grund, auf welchem die
Eucharistiefeier in der Kirche entstanden ist, sie beruht ja auf dem
Wort, dem Befehl des Herrn selber. Wie die Einsetzung selbst ein
Vorgreifen des Kreuzesopfers ist, so ist die nach dem Pfingstfeste
einsetzende eucharistische Feier der Kirche die Anamnese dieses
Kreuzesopfers. Und alles liegt daran, wie die Kirche dieses «Ge-
denkeny, diese «dvduynaoig» verstanden hat. Christus hat uns in der
Eucharistie, sagt Irenaeus (adv. haer. 4, 17, 5) «ein neues Opfer
eines neuen Bundes gelehrt, welches die Kirche, von den Aposteln
her, iiber der ganzen Welt Gott darbringt». Bei Tertullian be-
gegnen wir Bezeichnungen wie «orationes sacrificiorum», «partici-
patio sacrificii», «stare ad aram» (de orat. 19), was alles von der
Eucharistiefeier gilt; und aus seiner Erwihnung von der Eucharistie-
feier am jdhrlichen Erinnerungstag des Todes der Gldubigen, an
dem man die «oblationes pro defunctis» darbringt, womit nichts
anders gemeint ist, als dass ihrer bei der eucharistischen Opfer
gedacht wurde, erhellt deutlich, wie sehr dies ein allgemein be-
kannter Brauch war (de corona mil. 3; vgl. de monogamia 10).
Die Feier an sich war eine oblatio, ein Opfer.



— 173 —

C'yprianus spricht von dem «sacrificium dominicum» in seinem
Brief an Caecilius (Ep. 63). Er legt grossen Wert darauf, dass der
Wein im Kelch mit Wasser gemischt sei, weil der Wein Christi
Blut ist und im Wasser die Gemeinde abgebildet ist; die Kirche
ist der Leib Christi, und so wird in der Eucharistie « Christus populo
adunatur, et credentium plebs ei, in quem credit, copulatur et
lungitur». Wenn aber der Wein im Kelche fehlt, da wird das Blut
Christi nicht geopfert («sanguinem Christi non offerri»), da ent-
spricht unser Opfer nicht seinem Leiden und ist kein wirkliches
Opfer da («nec sacrificium dominicum legitima sanctificatione
celebrari, nisi oblatio et sacrificium nostrum responderit passioni»).
Unser Herr ist unser Hohepriester vor Gott dem Vater, denn er hat
sich selber Ihm als Opfer dargeboten und befohlen, dass wir dies
zu seinem Gedidchtnis tun sollten; der Priester, der dies tut, der
genau «nachtut» (imetatur), was Christus tat und also ein wirk-
liches, vollwertiges Opfer Gott dem Vater darbringt — denn er
bringt dasselbe Opfer dar, welches Christus dargebracht —, handelt
wahrlich als der Vertreter Christi «wice Christi fungitur» («Si
Christus Iesus Dominus et Deus noster ipse est summus sacerdos
Dei Patris, et sacrificium Patri se ipsum obtulit, et hoc fieri in sui
commemorationem praecepit, utique ille sacerdos vice Christi vere
fungitur, qui id quod Christus fecit imitatur et sacrificium verum
et plenum tunc offert in ecclesia Deo Patri, si sic incipiat offerre
secundum quod ipsum Christum videat obtulisse»). Es ist deutlich,
dass Cyprian hier das Opfer Christi so genau mit dem der Euchari-
stiefeier identifiziert, dass diese letzte ohne das erste bedeutungs-
los sein wiirde. Schon die Apologeten betonten wiederholt, dass
die Christen keine Opfer darbringen wie die Heiden, Opfer nur von
sich aus, denn die Christen katten schon ein Opfer, das ein fiur allemal
fir sie dargebracht worden ist, und was also die Christen in der
Eucharistiefeier opfern, ist «Geddchtnis» des Opfers Christi am
Kreuze, und in diesem «Gedenken», in diesem Memorialopfer
bringen sie kein anderes Opfer dar als das eine und dasselbe Opfer
Christi, das in unserem ¢«Gedenken» vor uns tritt und fiir uns
lebendig und wirksam wird. An dieser bekannten Stelle des Cyprian
heisst es denn auch weiter: «et quia passionis eius mentionem in
sacrificiis omnibus facimus (passio est enim Domini sacrificium
quod offerimus), nihil aliud quam quod ille fecit facere debemus.»

So spricht man auch im Osten. Cyrillus von Jerusalem nennt
die konsekrierte Gaben ein «pneumatisches Opfer», eine «unblutige



— i =

Opferhandlung» (@vaiuaxtos idroeia). ein «Opfer der Versohnungs,
und sagt, dass wir «den fiir unsere Siinden geschlachteten Christus
darbringen» (Cat. myst. 5. 8 und 10). — Vor allem Chrysostomus
ist in seiner Ausdrucksweise iiberschwenglich — «der geopferte
Herr liegt vor uns (rév «dowov teduevov zai xeluevov, de Sacerd. 3, 4),
aber nichtsdestoweniger gibt er eine vollstindig klare Erliuterung;
das tigliche und vielfaltige Opfer ist nur ein Opfer. « Wir bringen
es zwar dar, aber nur weil wir seines Todes gedenken; es ist nur ein
Opfer und nicht viele. Wie nur ein und nicht viele ? Weil es nur fiir
einmal dargebracht worden ist (&vevds; draf aooomvéyfn) . .. unser
Opfer ist der 7ito; desjenigen. und jenes der rvro; des unsrigen,
denn wir bringen immer nur dieses selbige Opfer dar, nicht heute
dieses, morgen wieder ein anderes, sondern immer dasselbe: also
ist das Opfer nur eins... Wenn aber iiberall geopfert wird. gibt
es denn nicht auch viele Christus ? Aber das ist doch ausgeschlossen;
es ist iiberall ein Christus. und dieser Christus ist hier und iberall
«ganz» (zinjons). ein Leib ist er.

Und wi8 nun dieser iberall dargebrachte Christus nur ein und
derselbe Leib ist. und nicht viele Leiber. also ist es auch nur ein
und dasselbe Opfer (In ep. ad Hebr. hom. 17. 3). Kreuzesopfer und
Eucharistie sind ein und dasselbe (uia xai v attij). sagt er (adv.
Jud. 3, vgl.in Matth. hom. 82, 5). Hier ist wohl jeder Gedanke
an eine Wiederholung des Kreuzesopfers — wodurch man doch
gerade von «vielen» Opfern sprechen sollte — ausgeschlossen: die
Opferhandlung in der Eucharistie ist «commemorialis», reprasen-
tativ, d. h. die eucharistische Handlung macht das Kreuzesopfer
«prisent», stellt es in die Gegenwart hinein.

In demselben Geist lehrt auch Augustinus. der bekanntlich
wiederholt und ausdriicklich die Allgeniigsamkeit des Kreuzes-
opfers darlegt. Dieses Opfer wurde im Alten Testament verheissen
(sper victimas similitudinum promittebatur»). wurde im Leiden
Christi .. per ipsam veritatem dargebracht- und wird nach seiner
Verherrlichung «per sacramentum memoriae» gefeiert (c. Faust.
Man. 20, 21). In diesem Sinne der vollkommenen Identitit des
Kreuzesopfers und der Eucharistie sagt er auch: «Ist nicht Christus
in sich selber einmal (semel) geopfert! Und dennoch wird er
«in sacramento». nicht nur wihrend der ganzen Osterfeier. «sed
omni die populis immolatur». Er erliutert dies dann mit seinem
Sakramentsgedanken. nach welchen «sacramenta» nur deshalb
«sacramenta» sind. weil sie die «similitudo» derjenigen Sachen



— 175 —

haben, von denen sie die ,,sacramenta‘ sind (Epist. 98, 9). Diese
Einheit liegt in der Tatsache begriindet, dass Christus sowohl
Opferer als Opfer ist. «Et sacerdos est, ipse offerens, ipse et ob-
latio»; und sein Wille war es, dass das tigliche Opfer der Kirche
das sacramentum dieser oblatio sein sollte; und weil sie, die Kirche,
der Leib dessen ist, der ihr Haupt. ist, hat sie daraus gelernt, dass
sie durch Thn sich selbst opfert. «Cuius rei sacramentum cotidianum
esse voluit ecclesiae sacrificium, quae cum ipsius capitis corpus sit,
se ipsam per ipsum discit offerre» (De Civ. Dei 10, 20). In diesem
letzteren sagt er aus, wie auch viele andere Viter, dass durch die
Einheit von Christus und Kirche, wie vom Haupt und Leib, die
Kirche, d. h. die Glaubigen, sich selbst im Opfer Christi als Opfer
darbringen. — Ganz in seiner Spur sagt Fulgentius, dass Christus,
«unigenitum Deum Verbum carnem factum», sich fiir uns als ein
«sacrificium» geopfert hat; dieses Opfer wird nun als das «sacri-
ficium panis et vini» durch die «ecclesia catholica» iiber der ganzen
Welt dargebracht. In den alttestamentlichen Opfern wurde «figu-
rate» abgebildet, was uns einmal geschenkt werden sollte; in diesem
Opfer wird uns klar gezeigt, was uns schon geschenkt worden ist.
«In hoc autem sacrificio quid nobis iam donatum sit evidenter
ostenditur. In illis sacrificiis praenuntiabatur Filius Dei pro
impiis occidendus; in koc autem pro impiis annuntiatur occisus»
(de fide ad Petr. 19, 60). Und noch klarer spricht Caesarius Arel.
Weil Christus nicht auf Erden bleiben konnte, war es notwendig,
«dass Er das Sakrament seines Leibes und Blutes .konsekrierte’,
damit per mysterium fortwihrend, ,iugiter, gefeiert werde, was
fir einmal, (,semel‘), als Losepreis geopfert wurde, auf dass, weil
die Erlésung zum Heil der Menschen, .pro hominum salute re-
demptio‘, téiglich und unaufhoérlich wirksam ist, auch das Opfer
der Erlésung ununterbrochen sei, ,perpetua etiam esset redemp-
tionis oblatio‘, und das ewig geltende Opfer im Gedéichtnis lebendig
und allzeit gegenwirtig sei in der Gnade, et perennis victima
viveret in memoria et semper praesens esset in gratia®» (Hom. 5, de
Paschate). Hier wird also gesagt, dass das fortschreitende Er-
losungswerk gerade in der Eucharistie lebendig, wirksam und
geltend wird.

Gregorius der Grosse scheint der erste zu sein, der von einer
«Wiederholung» des Kreuzesopfers spricht; aber auch hier ist der
Sinn ganz klar und in Ubereinstimmung mit dem ganzen Westen.
Obwohl der auferstandene Christus, sagt er, nicht mehr stirbt und



— 176 —

in sich selber unsterblich und unverginglich lebt, wird er doch
fir uns wiederum in der Eucharistie geopfert, «pro nobis iterum
in hoc mysterio sacrae oblationis immolatur». Aber er erliutert
dieses «iterum», indem er sagt: lasst uns dann hieraus iberlegen,
wie gross dieses «sacrificium» ist, welches fiir unsere Reinigung
die «passio» des Eingeborenen fortwihrend «nachtut», «semper
imitatur» (Dialogi 4, 58). Indessen bleibt die Ausdrucksweise
Gregors weniger scharf wie die seiner Vorgéinger; anderswo wieder-
holt er denselben Gedanken (in Evang. hom. 37, 7) und sagt, dass
Christus nicht mehr sterben kann und «dennoch in der Eucharistie
wiederum leidet», «adhuc in suo mysterio wterum patitur»; dies
erlauternd fihrt er fort: «denn so oft wir ihm das Opfer seines
Leidens darbringen, eben so oft ,reparamus‘ sein Leiden zu unserer
Vergebung.» Wenn man dieses «reparamus» mit «erneuern» iiber-
setzen sollte, wurde man gewiss dem Verfasser unrecht tun; auch
hier kann er nicht anderes gemeint haben, als was er in der vorher-
genannten Stelle mit dem, iibrigens auch unklaren Wort «imitari»
ausdrucken wollte.

Jetzt konnte hier nochmals eine Auslese aus den alten Litur-
gien folgen, aber es wiirde eine Wiederholung manchmal gleich-
lautender Worte sein. Bekannt ist, dass alle Liturgien vom «Opfer»,
Jvagia, mpoopopd, sacrificium, oblatio, sprechen; und sie tun dies
nicht nur im offertorialen Teil von den noch nicht geweihten Gaben,
sondern auch nach den Einsetzungsworten, bei der Epiklese und
der Anamnese. Wichtig ist hier folgendes. In den Gebeten, die den
Gedanken des «Tuet dies zu meinem Gedéchtnis» weiterfithren, die
sogenannte Anamnese, ist man immer «eingedenk des Leidens, des
Todes und der Auferstehung» Christi, und damit wird zwischen der
Feier und dem Kreuzesopfer ein klares Band gelegt. Die «memoria
passionis, mortis et resurrectionis», — und dies ist gerade die
eucharistische Feier — ist eine dvoia, und sie ist dies gerade
darum, weil auch die ganze «passio», das Werk des Kreuzes, eine
Pvoia ist. Die Eucharistiefeier ist das «sacramentum sacrificii,
und zwar deshalb «sacramentum», weil der Empfang, der Genuss
der konsekrierten Gaben unser Teilhaben an dem «sacrificium» des
Herrn selber verbiirgt und verwirklicht, denn wir haben Teil an
seinem Leib, der fiir uns dahingegeben, an seinem Blut, das fiir
unsere Siinden und zur Vergebung unserer Siinden vergossen wurde.
Daraus ergibt sich auch der weitere Gedanke, dass die Feier eine
und einheitlich ist, sie ist ein ganzes, sie zerfdllt nicht in einen



— 177 —

Konsekrationsteil, in welchem das Opfer dargebracht werde, und
einen Kommunionsteil, in welchem nur die Realprisenz von Ge-
wicht wire. Die Liturgie der alten Kirche kennt nirgends eine
Trennung zwischen «consecratio» und «communio», zwischen Opfer
und Realprisenz. Es ist gerade die «communio», welche das Band
bildet, das Kreuzesopfer und KEucharistie in einer sakramentalen
Identitdt zusammenbindet. Ohne die «communio» ist der Opfer-
charakter der Eucharistie undenkbar; ohne «communio» wiirde
das «Opfer» keine Gemeinschaft zwischen uns und dem Herrn
zustande bringen, die Feier wiirde sinnlos sein. Ganz klar sagt es
noch immer die Anamnese des Missale Romanum: «ut quotquot
ex hac altaris participatione sacrosanctum Filii tui corpus et san-
giunem sumpserimus, omni benedictione caelesti et gratia re-

pleamur.»
(Fortsetzung folgt)

Utrecht. A. Rinkel




	Die heilige Eucharistie [Fortsetzung]

