
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 40 (1950)

Heft: 3

Artikel: Die heilige Eucharistie [Fortsetzung]

Autor: Rinkel, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404270

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 156

Die heilige Eucharistie

(Fortsetzung)*)

Neutestamentliche Reminiszenzen

Es sollte nicht ausgeschlossen sein, dass einer zur täglichen
Praxis gewordenen Einsetzung wie der Eucharistie auch beiläufig
in den neutestamentlichen Schriften Erwähnung geschähe; es lässt
sich jedoch nicht erwarten, dass solche gelegentliche Erwähnungen
oder Anspielungen neues Licht auf unser Thema werfen könnten,
indem auch die Gefahr vorliegt, dass die Exegese mehr oder anderes
herausliest, als die Verfasser haben sagen wollen.

So heisst es in Hebr. 13, 10 "Eyopev -&vaiaaxrjgiov ef ov cpayëlv

ovx eyovaiv èÇovolav ol xfj axrjvfj Xaxgevovxeç, «Wir haben einen

Altar, von dem diejenigen, die der Stiftshütte dienen, nicht das

Recht haben, zu essen.» Der Hebräerbrief erläutert die Bedeutung
Christi als desjenigen, der durch seinen Kreuzestod der einzige
Hohepriester geworden ist, weil dieser Tod als das «ein für allemal»

gebrachte Opfer gilt. Nach diesem Gedanken dürfte das Wort «Altar»
êvaiaaxrjgiov, als Stelle jeder alttestamentlichen Opferhandlung,
hier einfach als ein Bildwort für das «Kreuz» stehen. Es ist aber

gar nicht ausgeschlossen, vor allem im Zusammenhang mit dem
auffallenden Worte cpayëïv, essen, dass der Verfasser hier an die
eucharistische Feier gedacht hat, denn diese Feier war ja doch die

«repraesentatio», die «Verkündigung» des Kreuzesopfers, mit dem
Christus «für uns», vnèg rjpwv, im Himmel vor dem Angesicht Gottes
erscheint (9, 24). Wie Paulus in 1. Kor. 10 die christliche
Abendmahlsfeier den heidnischen Opfermahlzeiten gegenüberstellt, dürfte
also der Hebräerbrief des christlichen Opfermahles (cpayëïv) als
des die jüdisch-alttestamentlichen übersteigenden und aufhebenden
Erwähnung getan haben.

Nur der Vollständigkeit wegen sei hier die ziemlich dunkle
Stelle 1. Joh. 5, 6 ff. genannt. Da heisst Jesus 6 êXâwv òi vôaxoç

1) Der erste Teil dieser Arbeit « Die Eucharistie in der Heiligen Schrift »

erschien im Jahre 1947, S. 1 ff. Äussere Ursachen, für die der Verfasser
nicht verantwortlich ist, verhinderten den Abdruck der Fortsetzung, die
hier und in den folgenden Heften erseheint.



— 157 —

xal aïpaxoç und noch nachdrücklicher èv xw vôaxi xal èv xw
aïpaxi, Jesus ist gekommen «mittelst Wassers und Blutes», «in
dem Wasser und in dem Blute». Die von Johannes bekämpften
Doketen (2, 22, 4, 2 f.) leugnen die wahre Menschheit Jesu und
glauben deshalb auch nicht an seinen Tod, denn der Logos oder
« Aion» Christus sei dem Leiden und Tode nicht zugänglich. Deshalb
beziehen «Wasser» und «Blut» sich bzw. auf die Offenbarung und
auf die Vollendung der Messiaswürde; die erste geschah bei der
Taufe im Jordan, die zweite im Kreuzestode. Und dies wird vom
Heiligen Geiste, da er die Wahrheit ist, bezeugt, xò nvevpd èaxiv
xò pagxvgovv. Infolgedessen liegt in dieser Trias: der Geist, das
Wasser und das Blut, ein dreifaches, gleichlautendes, einheitliches
Zeugnis betreffs Jesu als des Sohnes Gottes. Aber ein sakramentaler
Gedanke an Taufe und Eucharistie — wobei die Allegorese auch
noch gerne Joh. 19, 34 f. zuzieht — lässt sich hier nicht ohne

Zwang konstruieren.
Wenn die Apokalypse des Johannes spricht von einem

«Mahlzeithalten Jesu mit denjenigen, die ihm die Tür öffnen», òeinvrjaw

pex' avxw (3, 20), vom «Lamme als wie geschlachtet» (5, 6), von der

Hochzeit, yâpoç, und dem Hochzeitsmahle des Lammes (19, 7, 9)

und vom «grossen Gottesmahle» (19, 17), dann erinnert dies uns
ohne Zweifel an evangelische Gleichnisworte, und es drängt sich uns

vor allem auch das eschatologische Wort über das zukünftige
Messiasmahl aus den Einsetzungsberichten auf, aber der unmittelbare

Sinn dieser Ausdrücke bezieht sich doch unabweislich auf
das fortwährende Opfer Christi vor Gottes Angesicht im Himmel
und auf die Gemeinschaft mit Christus in seinem Opfertod ; mehr
als eine schwache Reminiszenz des kirchlicheneucharistischen Lebens
soll man hier nicht suchen.

Und wenn, schliesslich, Paulus in Röm. 15, 16 sich den «Li-

turg, Xeixovgyóv, Christi Jesu für die Heiden» nennt, der «den

priesterlichen Dienst, iegovgyovvxa, des Evangeliums Gottes
bedient», damit die Heiden «eine Opfergabe» ngoacpogd, werden,
die «gottgefällig und geweiht im Heiligen Geiste», evngéoôsxxoç,

rjyiaapévrj, ist, erinnert dies zwar gewissermassen an eine spätere
eucharistische Terminologie, aber lässt sich doch nur herausstellen,
dass der Opfergedanke dem Paulus keineswegs fremd ist (vgl.
Röm. 12, 1, Phil. 2, 17).



— 158 —

B. Die Lehre der Eucharistie in ihrer kirchlichen Entwicklung

/. Die patristisehe Lehre

Von einer systematischen Entwicklung der eucharistischen
Lehre im dogmenhistorischen Sinne lässt sich bei den Vätern der
ersten sechs bis sieben Jahrhunderte eigentlich nicht reden. Wir
wiesen schon in unserer ersten Abhandlung (A) darauf hin, haben
jedoch ein gewisses Recht, hier noch einmal darauf
zurückzukommen. Bei aller dogmatischen Fülle der patristischen Zeit
kann man doch immerhin sagen, dass das christologische Dogma,
und dies sei denn auch gerade in seinem breitesten Umfang
verstanden, immer, überall und allgemein die dogmatische Arbeit
beherrscht. Die Offenbarung Gottes in Christo, Inkarnation und
Erlösung, Menschheit und Gottheit Christi, Logoslehre und Trinität
bleiben die grossen Ausgangs- und Stützpunkte alles theologischen
Denkens. Das bedeutet nicht, dass alles andere nur nebenbei gilt
und «auch» im Betrachtungsfeld erscheint, sondern dass es mit dem
zentralen Christusdogma in Verbindung gesetzt wird und diesem

zur Illustration, zur Folgerung oder zur Entfaltung dient. Gerade
für die Eucharistie sollte dies gelten, weil es sich hier um die reale,
lebendige, d. h. lebenspendende und das Leben vermittelnde
Gemeinschaft mit dem menschgewordenen Gottessohne handelte, bei
welcher Gemeinschaft Wort und Leben, Leiden und Kreuzestod,
Auferstehung und Mittlerschaft des zum xvgioç seines awpa,
d. h. der Kirche, erhobenen Christus prinzipiell als vorausgesetzter
Glaubensreichtum feststanden. Es lässt sich sogar schwer von einer

genau umschriebenen Lehre von den Sakramenten im späteren
Sinne in dieser Zeit reden, denn erstens kennen die Väter den

Terminus «sacramentum» im späteren Sinne kaum, und zweitens,

wenn sie richtig dogmatisch vom «sacramentum» reden, geschieht
dies immer meistens in Bezugnahme auf die Initiatio, besonders

auf die Lehre von der Taufe, weniger auf die von der Eucharistie.
Dazu kommt noch, dass Fehlauffassungen über die eucharistische
Lehre nur vereinzelt, und dann nur in grober gnostischer,
häretischer Gestalt, sich zeigten und deshalb nur selten zur dogmatischen
Fundierung, Erörterung und Verteidigung der Eucharistie
veranlassten. Und wenn sich je solche Entgleisungen ebionitischer
oder doketischer Art im arianischen, nestorianischen oder
monophysitischen Felde ergaben, trat hier doch immer wieder eher das

zentral-christologische als das akzidentiell-sakramentologische In-



— 159 —

teresse auf den Turnierplatz. Am meisten noch gilt die
Überlegung, dass für die alte Kirche die Eucharistie an erster Stelle eine
Praxis ist, von welcher sie in Wort und Tat Zeugin und Behüterin
zu sein sich zur Pflicht macht. So sind die Väter an erster Stelle
die Dolmetscher der Lehre und der Einsetzung Christi im Neuen
Testament und denken gar nicht an den Versuch, die Eucharistie
in ihrer Unergründlichkeit zu erklären. Sie sind vor allem die
Zeugen davon, dass das, was fortwährend in der Zusammenkunft
der Ekklesia der Gläubigen geschieht, als das Zentrale im
kirchlichen Gottesdienste dasteht und das christliche Leben ununterbrochen

praktisch-religiös und kultisch-liturgisch beherrscht und
ernährt. Viel eher liesse sich deshalb als von einer dogmatischen
von einer kultischen Entwicklung reden, welche aber dem Gebiete
der Liturgik angehört.

Aber mit diesen ausgesprochenen Gedanken will am
allerwenigsten gesagt sein, die Väter redeten nur selten oder jedoch
nur nebenbei von der Eucharistie; man kann im Gegenteil sagen,
dass es fast keinen Kirchenvater gibt, der nicht wiederholt von der
Eucharistie Zeugnis ablegt. Das fragliche Material ist so unerschöpflich,

dass es sich in dieser Abhandlung gar nicht für völlige Wiedergabe

eignet. Wir beabsichtigen dies hier denn auch sehr bestimmt
nicht. Michaud hat eine derartige Aufzählung versucht in seinen
erstaunlichen Abhandlungen inder « Revue Internationale de Théologie »

1894 ff.), Heinrich in seiner allzu umfangreichen und darum wenig
studierten Dogmatik, Schwane in seiner typisch römisch-katholischen

Dogmengeschichte, aber auch ihnen war es unmöglich, den

Stoff vollständig zu erschöpfen ; wer diesen Stoff aber sucht, kann
ihn dort finden. Für unseren Zweck genügt es, wenn wir uns an
die prinzipiellen Linien halten, die das neutestamentliche Zeugnis
uns geboten hat; aber dabei ist es wichtig, zuvor noch eine

Bemerkung zu machen.
Da fast jede Polemik fehlt, die eine scharfe Abgrenzung der

Gedanken und eine Zuspitzung und Verfeinerung der Begriffe
veranlasst, herrscht in der Ausdrucksweise der Väter grosse
Verschiedenheit und begegnet uns manchmal eine auffallende Divergenz

sogar bei einem und demselben Schriftsteller. Selbstverständlich

ist es ausgeschlossen, dass dies eine Willkür in der Auffassung
des zentralen liturgischen Geschehens bedeuten sollte; es bezeugt
im Gegenteil vielmehr die grosse innere Freiheit, welche ihre
Bürgschaft in dem Bewusstsein des einstimmigen Glaubens und in der



— 160 —

Unmöglichkeit, missverstanden werden zu können, besitzt. Infolgedessen

begegnet man mancher Ausdrucksweise, welche eine spätere,
wissenschaftliche Präzisierung und kritische Begriffsdefinierung als

ungenau und unrichtig abweist. Deshalb muss jeder Ausdruck
sorgfältig nach seiner Bedeutung in loco abgewogen und in der
Totalauffassung des Verfassers und im Vokabularium seines
Zeitalters besehen werden.

Das zuletzt Gesagte trifft schon zu, wenn die patristisehe
Exegese sich um den neutestamentlichen Stoff bemüht. Es ist
z. B. selbstverständlich, dass die Väter in der Behandlung von
Joh. 6 an die Eucharistie denken und vor allem den Passus 6, 51 ff.
in eucharistischem Sinne erklären, aber vielfach fängt für sie mit
Vs. 51 gar kein neuer Gedankengang an, sie erklären die Stelle als

identisch mit dem Vorangehenden oder sogar allegorisch. So sagt
Clemens von Alexandrien in seinem Paedagogus, dass «mein Fleisch
essen und mein Blut trinken» bildlich für «Glaube und Hoffnung»
gesagt wird, und weiter, dass «das Trinken des Blutes Jesu die
Teilnahme an der Unvergänglichkeit des Herrn bedeutet». Origenes
spricht von einem, doppelten Sinn, wenn er sagt, dass «das Trinken
des Blutes Christi» nicht nur in sakramentaler Weise stattfindet
(non solum sacramentorum ritu), sondern auch, wenn man seine

Worte aufnimmt (sed et cum sermones eius reeipimus in quibus
vita consistit, Horn, in Num. 16). Das nicht veraltete Buch des

Dr. Joseph Langen (Die Kirchenväter und das Neue Testament,
1874) gibt ähnliche Stellen aus Eusebius, Athanasius, Basilius,
Cyrillus von Alexandrien und Theodoretus, übrigens nur beispielsweise

aus der ganzen patristischen Literatur. Indessen findet man
bei denselben Vätern wiederum leicht andere Aussagen, in denen
sie Joh. 6, 51 ff. geradewegs auf die Eucharistie beziehen.

Eine streng wissenschaftliche Auslegung der Einsetzungsworte
sucht man bei den Vätern gleichfalls vergebens. Die Bedeutung
dieser Worte stand zum ersten für sie nicht in Frage, denn sie lebten
in einer Kirche, in welcher die eucharistische Wirklichkeit lebendig
zentral war; und zweitens kennen sie die Frage «nach dem
Verhältnis der eucharistischen Gaben zum physischen Leibe und
Blute Christi» noch nicht (Langen, o. c. S. 153). Eine Theorie

über die «Veränderung» ist ihnen noch unbekannt, sie anerkennen
das «quid», und dies ist Glaubenssache; das «quomodo» interessiert



— 161 —

sie nicht, oder wenn diese Frage sich erhebt, wird sie, weil sie die
Grenze des Wissens übersteigt, beiseite geschoben. Immer sind
ihre Aussagen Zeugnis für den Glauben der Kirche, und da gibt
es freilich einen Unterschied in ihrer Ausdrucksweise, je nachdem
sie sich gegen grobsinnliche oder gegen allzu bildliche Auffassungen
richten. Grobsinnliche Gedanken vor allem werden immer energisch
abgewiesen, und das Wort «pvaxixóv» wird gerne gebraucht. Aber
man würde die Väter schlecht verstehen, wenn man dahinten eine

— sagen wir — zwinglianische Auffassung vermutete. Ein «tovto
èaxiv» — «dieses ist», das mit «dies bedeutet» zu übersetzen sei,
wäre in der patristischen Glaubenswelt eine Unmöglichkeit. Wenn
das «mystische» der Eucharistie betont wird, soll das am
allerwenigsten die Realität abschwächen, sondern bedeutet dies, dass

man diese Glaubensrealität «in mysterio» sieht und anerkennt
und gerade als Glaubens«geheimnis» glaubt. Vor allem Joh. 6, 63

veranlasst die Väter wiederholt die Worte «nvevpaxixóv spiritualiter»
zu gebrauchen, und dabei lag gewiss der Gedanke an eine neblige,
verschwommene Vorstellung fern, und wollte man mit diesen

Worten gerade die pneumatische Präsenz, die Einwohnung und
Mitteilung «im Geiste» und «durch den Geist» betonen. Es ist
keine Spur der Möglichkeit vorhanden, dass je die Realität, die
Präsentia, die wahrhaftige xoivwvia in den patristischen Aussagen
oder durch ihren Wortgebrauch verneint werden könnte.

Wenn wir jetzt einige Zeugnisse der patristischen Schriftsteller
anführen, erinnern wir an das oben Gesagte; wir müssen uns auf
eine Auswahl beschränken und für eingehendes Studium auf die

genannten Quellen verweisen. Die «Didache» (10, 3) betet in
ihrem eucharistischen Gebet, dass Gott uns «durch seinen Sohn

pneumatische Speise und Trank und ewiges Leben» schenkt.

Ignatius (ad Smyrn. 7, 1) sagt, dass die Doketen nicht glauben,
dass «die Eucharistie das Fleisch unseres Erlösers» ist. In seiner

berühmten Apologie sagt Justinus (Apol. I, 66), bei der Beschreibung

der eucharistischen Feier, dass die Christen die Gaben «nicht
als gewöhnliches Brot und gewöhnlichen Trank geniessen», sondern

«wir sind gelehrt worden» — also: kirchliche Glaubenslehre ist
es —, «dass die Nahrung, über welche das eucharistische Gebet

gesprochen ist und durch welche unser Blut und unser Fleisch

„durch Veränderung" (xaxà pexaßoXrjv, per mutationem) genährt



— 162 —

worden, Fleisch und Blut des fleischgewordenen Jesus sind».
Irenaeus lehrt, dass unser Fleisch der Verderbnis nicht unterliegt,
sondern am Leben teil hat, «weil es durch den Leib und das Blut
des Herrn genährt wird»; «denn das irdische Brot, worüber das
eucharistische Gebet gesprochen worden ist, ist kein gewöhnliches
Brot mehr, sondern eine eucharistia', aus zwei Sachen bestehend,
einer irdischen und einer himmlischen» (adv. haer. 4, 18, 5; vgl. 5,

2, 2 f.). Der alexandrinischen Denkart entspricht gerne eine
symbolische und allegorisierende Ausdrucksweise, wie z. B.
Clemens von Alexandrien (Paed. II, 2, 19 und 20) und Origenes (in
Matth. 11, 14 und ibid. series 85); aber obwohl diese Schriftsteller
wiederholt auch Worte wie «typisch», «symbolisch» oder «mystisch»
verwenden, ist doch der Glaube an die wahrhaftige Teilnahme am
Leib und am Blut des Herrn, und damit an seiner Unsterbfichkeit
und an seinem ewigen Leben, bei ihnen überall unbestritten und
als selbstredend vorausgesetzt. «Wir essen Brot», sagt Origenes
(c. Celsum 8, 33), das durch das Gebet «zu einem heiligen Leib
geworden ist, welches diejenigen, die es in der richtigen Gesinnung
geniessen, heilig macht».

Nach dem Nizänum werden die Aussagen mannigfaltiger, aber
sie bleiben Glaubenszeugnisse, ohne jegliche theologisch-wissenschaftliche

Spekulation. Die Worte «Type» und «Symbol» werden
wiederholt gebraucht, auch da wo man zugleich sagt, dass das

Brot und der Wein in Leib und Blut «verändert» werden. Wir
kennen nur wenige, sehr vereinzelte Aussagen, in welchen diese

Worte abgewiesen werden; so sagt Theodorus von Mopsuestia (zu
Matth. 26, 26) «Der Herr sagt nicht: dies ist das „avpßoXov"
meines Leibes und das „avpßoXov" meines Blutes, sondern: dies

ist mein Leib, dies ist mein Blut; er lehrt uns, dass wir nicht auf
die Natur der vor uns liegenden Sachen sehen sollten, sondern
dass diese Sachen durch das Gebet der Segnung in Fleisch und
Blut verändert worden sind»; und in einer dem Macarius Magnes
zugeschriebenen Schrift aus dem 5. Jahrhundert (Apocritica 3, 23)

wird, anlässlich derselben Stelle, Mt. 26, 26 ff, davor gewarnt,
«dass der Herr nicht einen ,,xvnoç" seines Leibes und einen „xvnoç"
seines Blutes gemeint habe, sondern seinen wahrhaftigen Leib und
sein wahrhaftiges Blut». Auf den Gebrauch dieser und derartiger
Worte und ihre Bedeutung kommen wir später zurück.

Athanasius, der besonders eine kapharnaitische Auffassung
bestreitet, hebt immer das «pneumatische» Element gegenüber dem



— 163 —

«sarkischen» hervor; zugleich sagt er doch sehr «realistisch», dass
der Logos in das Brot und in den Kelch herabsteigt und wir den
Leib des Logos empfangen (Ep. IV ad Ser. 19; Fragm. apud
Eutychium; Ep. ad Max. phil. 2). — Vielleicht der wichtigste Zeuge
ist Cyrillus von Jerusalem, der mit den unzweideutigsten Worten
von der realis praesentia spricht und doch zugleich sich die grösste
Freiheit in Wort- und Bildwahl erlaubt. Wie Brot und Wein durch
die Anrufung des Hl. Geistes Leib und Blut Christi werden (ylvexai,
fit), so werden auch Speisen bei heidnischen Opferfeiern durch
Anrufung der Götter besudelt (Cat. myst. 1, 7, vgl. 3, 3). Es ist kein
Zweifel möglich hinsichtlich der Wahrheit der Einsetzungsworte
(ib. 4, 1); wie Er einst in Kana Wasser in Wein verwandelte, so
verwandelt Er in der Eucharistie (pexaßaXwv, transmutavit)
Wein in Blut (ib. 4, 2), weshalb wir seinen Leib und sein Blut
empfangen; denn unter dem Zeichen (èv xvnco, figura) des Brotes
wird dir sein Leib gegeben und unter dem Zeichen des Weines sein

Blut (ib. 4, 3). Man lasse sich nicht verwirren durch das, was die
Sinnesorgane (aïa&rjaiç xal yevaiç, sensus und gustus) beobachten,
sondern urteile nach dem Glauben (ib. 4, 6 und 9). Und wenn er
in der bekannten 5. mystagogischen Catéchèse den Verlauf der

Liturgie beschreibt, sagt er, dass der Hl. Geist von Gott her über
die Gaben herabgefleht wird, «damit er das Brot zum Leibe Christi
mache (noirjarj, faciat) und den Wein zum Blut Christi; denn alles,

was der Hl. Geist berührt (êcpâipaixo, attigerit), wird geheiligt
und verwandelt» (fjylaaxai xai pexaßeßXrjxai, id sanctificatum et
transmutatum est, ib. 5, 7). — Gregorius von Nyssa gebraucht
gleichfalls das Wort pexanoiela&ai, transmutari, und sogar,
yexaaxoi%elwaaç, transelementando (Orat. cat. 37); aber wie wenig
er dies im materialistischen Sinne versteht, erhellt wieder daraus,
dass er die heiligenden Segensworte bei der Taufe, der Ölweihe.

der Eucharistie und der Priesterweihe auf gleiche Linie setzt
(Orat. in bapt. Chr.). — Eine gleiche Sprache finden wir bei
Chrysostomus; das Einsetzungswort bringt die Verwandlung zustande

(pexaggv&ptCei, transformat); es ist aber nicht der Priester, der

Mensch, der dies tut, sondern die Macht und Gnade Gottes (de

prod. Jud. hom. 1,6). Doch gibt Christus uns nichts «sensibile»,
alles ist hier geistig (in Matth. hom. 82, 4).

Nichtsdestoweniger sagt er, dass dasjenige, was im Kelch ist,
dasselbe ist, was aus seiner Seite floss, und daran erhalten wir Anteil

(in ep. I ad. Cor. hom. 24, 1 ; vgl. 24, 2 und 4). — Auch



— 164 —

Cyrillus von Alexandrien warnt vor dem Wort «xvnoç», denn der
allmächtige Gott macht Brot und Wein zum Leib und Blut Christi
(pexanoieïo&ai, transformari), und wir werden dadurch der lebend-
und heiligmachenden Kraft Christi teilhaft (in Matth. comm. 26,

27; vgl. in Ioann. 10, 2; adv. Nest. 4, 5). — Theodoretus sagt, dass
die « avpßoXa » des Leibes und Blutes des Herrn nach der Epiklese
«verwandelt und etwas anderes werden» (pexaßaXXexai, mutari),
aber doch verlieren diese «pvoxixà avpßoXa», nach der Epiklese
ihre eigene Natur nicht; «sie bleiben in ihren vorherigen
Substanz, Gestalt, Erscheinung (ovaia, a%fjpa, ëlôoç, substantia, figura,
forma), man kann sie sehen und berühren, so wie sie vorher waren,
aber sie werden verstanden als dasjenige, was sie geworden sind,
und als solche werden sie geglaubt und angebetet» (Eranistes
dial. 2). — Schliesslich fasst Johannes von Damaskus die Lehre
der orientalischen Kirche zusammen. Brot und Wein werden
«verwandelt» (pexanoieïoêai, transmutari) in Leib und Blut. Wie
das geschieht, soll man nicht fragen (d ôè xgânoç âveijegevvrjxoç);
es genügt zu wissen, dass es durch den Hl. Geist geschieht. Es
bleibt aber nach der Epiklese kein Dualismus bestehen, sondern
Brot und Wein werden auf übernatürlicher Weise verwandelt
(pexanoieïaûai, converti) in den Leib und das Blut Christi, «ut

nequaquam duo sint, sed unum et idem» (xal ovx elal ovo, âXX'iv
xai xò avxó). Brot und Wein sind denn auch kein « xvnoç », sondern
der mit der Gottheit vereinte Leib des Herrn selber, und zwar auf
Grund der Einsetzungsworte. Der Gebrauch des Wortes «avxlxvnoç»,
wie z. B. — also sagt Johannes von Damaskus — Basilius dies in
der Epiklese seiner Liturgie gebraucht, muss von den Gaben «vor»
der Segnung (nglv âytaoêrjvai) nicht «danach» (psxà) verstanden
werden; (de fide orth. 4, 13).

Das ist die Lehre der Orthodoxen Kirche des Ostens geblieben.
Wenn sie im Mittelalter das Wort «pexovalwaiç» als festen Terminus
für den Begriff «Umwandlung» und als Übersetzung des

abendländisch-scholastischen «transsubstantiatio» zu gebrauchen
anfängt, hat sie damit nicht auch ihre Lehre und Auffassung in
scholastischem Sinne geändert. Der orthodoxe Katechismus von
1839 (deutsch 1887) betont dies sehr nachdrücklich und ist damit
im Einklang mit dem Glaubensbekenntnis der Synode von
Jerusalem d. J. 1672, welches sagt, dass «mit dem Wort ,pexovalwaiç'
nicht die Art und Weise angezeigt wird, ,wie' das Brot und der

Wein in den Leib und das Blut des Herrn umgewandelt werden,



— 165 —

denn das ist durchaus unbegreiflich, und niemand kann es fassen
als nur Gott selbst, und die, welche es zu fassen glauben, machen
sich zugleich einer Torheit und einer Gottlosigkeit schuldig;
sondern wir glauben, dass das Brot und der Wein nach der
Konsekration nicht typisch oder bildlich, weder in überschwenglicher
Gnade, noch durch die Teilnahme oder die Gegenwart der Gottheit
des Eingeborenen allein, in den Leib und das Blut des Herrn
umgewandelt werden; nicht dass ein «Accidens» des Brotes und Weines
in ein «Accidens» des Leibes und Blutes Christi durch irgendeine
Wandlung oder Veränderung umgeschaffen wird, sondern dass
wahrhaft und tatsächlich und wesenhaft (âXrjêwç xaì ngaypaxixwç
xal ovaiwôwç) das Brot der wahre Leib des Herrn wird, und der
Wein das wahre Blut des Herrn...» (siehe «Revue Intern.de
Théol.» 1893, S. 233).

Dieselbe Freiheit in der Ausdrucksweise finden wir wie im
Orient auch im Westen. Auch hier müssen wir uns auf eine
Auswahl in dem umfangreichen Stoff beschränken und darf uns mehr
als die Zahl der Zeugnisse ihr Charakter und die Form, in welcher
sie verfasst sind, interessieren.

Indem Tertullianus die Realpräsenz so stark betont, dass er
sagen kann, unsere Hände berühren den Leib des Herrn (manus
admovere corpore Domini, de Idol. 7; vgl. de Cor. 3), scheut er
sich doch nicht, das Wort «figura» zu gebrauchen (corporis sui

figuram pani dedisse, adv. Marc. 3, 19), aber diese «figura» zeugt
eben für die Realität, denn «figura non fuisset, nisi veritatis esset

corpus» (ib. 4, 40). Also ist diese «figura» die Erscheinungs- oder

Offenbarungsform; in gleichem Sinne gebraucht er auch das

Verbum «repraesentare», wenn er sagt, dass das Brot «ipsum corpus
suum repraesentat» (ib. 1, 14). Gleich wie an letztgenannter Stelle

weist er wiederholt darauf hin, dass Gott das Geschaffene, das

Fleischliche, das Sinnliche gebraucht als den Weg zu unserer Seele,

und dass deshalb «caro salutis est cardo», und dass unser Leib mit
dem Leibe und Blute Christi genährt werde, damit unsere Seele

mit Gott gesättigt werde (de carnis resurr. 8).

In seinem bekannten 63. Brief gibt Cyprianus seine

merkwürdige Erklärung von dem «calix mixtus», in welchem der Wein
mit Wasser gemischt ist, wobei — erklärt er — unter dem Wasser

die Gemeinde zu verstehen ist und im Wein das Blut Christi an-

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1950. 12



— 166 —

gezeigt wird, «in aqua populum intellegi, in vino vero ostendi
sanguinem Christi» (cp. 13). Wie «figurative» dies auch dem
späteren Leser klingen möge, verhindert dies Cyprian nicht, anderswo

wiederholt sich in den unzweideutigsten Worten auszudrücken.
Bekannt ist seine Aussage, dass die «lapsi», die Renegaten, die
ohne irgendeine Busse wieder zugelassen werden, gerade in der
Eucharistiefeier sich am Leib und Blut Christi vergreifen und
dadurch sich «mit Händen und Mund» noch schwerer gegen den
Herrn versündigen als durch ihre frühere Verleugnung (de lapsis 16;
vgl. auch de domin. orat. 18).

Zu Joh. 6, 56 f. sagt Hilarius, dass bezüglich der «veritas
carnis et sanguinis» es keine Möglichkeit für Zweifel gebe; diese
stehe durch das Wort des Herrn sowie durch unsern Glauben
fest; und die Wirkung des Empfanges, «haec accepta atque hausta»,
sei, dass «et nos in Christo et Christus in nobis sit» (de Trin. 8, 14).

Ambrosius betont wiederholt, dass die eucharistische Speise

«non eorporalis esca, sed spiritualis est», denn das «corpus Dei est

corpus spirituale». Dass er damit die Realpräsenz nicht
«verflüchtigt», hat er vorher in demselben 9. Kapitel seines wichtigen
Buches «de mysteriis» gesagt; «wer sagt: ich sehe doch etwas
anderes, bedenke, dass hier nicht die Rede ist von dem, was die
Natur gebildet hat, sondern von dem was die ,benedictio con-
secravit', denn die Kraft der Segnung ist grösser als die der Natur,
die durch die Segnung verwandelt wird», «quia benedictione
etiam natura mutatur». «Wenn das Wort Christi bei der Schöpfung
der Welt aus dem Nichts das schaffen konnte, was nicht da war,
sollte er dann nicht auch dasjenige, was schon da ist, verwandeln
können in das was es nicht war ?» (de myst. 9 passim; vgl. auch de

fide, ad Grat. 4, 10, 124). Hier darf auch das fälschlich ihm
zugeschriebene, aber sicher ein Jahrhundert jüngere Werk «de

sacramentis» genannt werden, in dem der unbekannte Verfasser

im 4. Buch, Kap. 4 und 5, die Konsekrationsworte auslegt.
Vor allem bezeichnet man Augustinus vorzugsweise als den

Vertreter der « spiritualistischen» Auffassung. Er spricht vom
«convivium in quo corporis et sanguinis sui figuram discipulis
commendavit et tradidit» (Enarr. in Ps. 3, 1), aber weiter sagt er,
dass bei den Einsetzungsworten Christus in seinen eigenen Händen

getragen wurde, «ferebatur Christus in manibus suis» (Enarr. in
Ps. 33, 1). «Auf irgendeine Weise ist das sacramentum corporis
Christi der Leib Christ (Ep. 98, 9), und in Joh. 6, 53 f. scheint der



— 167 —

Herr ein «facinus» oder «flagitium» zu befehlen, aber dies ist eine
«figura, welche uns die Anweisung gibt, an der passio des Herrn
teilzunehmen» (de doctr. christ. 3, 16, 24).

Seine Sakramentsauffassung, dass die «sacramenta» immer
«sacramenta Christi» sind und nicht von unserem persönlichen
Glauben abhängen, lässt ihn sagen, dass ein unwürdiger Empfänger
nichtsdestoweniger den Leib und das Blut des Herrn empfange
(de bapt. 5, 8, 9). Eine spiritualistische Auffassung hat man gerne
immer in Augustins Erklärung von Joh. 6 gelesen. Wir haben
absichtlich die drei grossen Traktate (Tract, in loan. Ev. 25, 26
und 27) wieder ganz durchgelesen und uns vom grossen Kirchenlehrer

unterrichten lassen. Unsere Schlussfolgerung ist, dass

Augustin streng exegetisch das ganze Kapitel als Einheit sieht
und das Anfangsthema ununterbrochen festhält. Dieses Anfangsthema

lautet: der Glaube an ihn, den Gott gesandt hat als das
Brot vom Himmel. Wie auch wir in der Behandlung des
neutestamentlichen Stoffes hinsichtlich Joh. 6 eine direkte «Sakra-
mentsverheissung» ablehnten, so kennt auch Augustin eine solche
nicht. Ganz richtig sagt er darum, dass das Essen des Brotes des

Himmels der Glauben an ihn ist. Das bekannte Wort : glaube, und
du hast gegessen, «crede, et manducasti» (ib. 25, 12), das man so

gerne zitiert, gehört zu der Auslegung von Joh. 6, 29, wo sogar die

strengste «Verheissungstheorie» noch keine Andeutung der Eucharistie

spüren kann. Und dieses Thema hält Augustin prinzipiell fest.
Auch im Traktat 26 heisst es: «Credere enim in eum, hoc est
manducare panem vivum. Qui credit, manducat...» (26, 1). In
der ganzen Abhandlung hat Augustin die wirkliche Einigung mit
dem Herrn durch den Glauben im Auge, was er auch hier, wie
wiederholt in seinen Werken, die «virtus sacramenti» nennt
(26, 11). Und für diese allerletzte Wirklichkeit, die das Ziel aller
Sakramente und jedes Sakramentsempfanges ist, ist die «dominica

mensa» das sakramentale Mittel. Auch er bestreitet hier vor allem
ein mechanisches Sakramentsleben, eine kapharnaitische
Auffassung, wobei die Liebe und der Glaube fehlen und die Einigung
mit dem Herrn nicht erreicht wird. Daher betont er im 27. Traktat
so stark das Wort von Joh. 6, 23: «Es ist der Geist der lebendig
macht, das Fleisch nützt nichts.» Nur staunen kann man, wenn

man diese magistrale Auseinandersetzung liest, wie tief der Bischof

von Hippo dieses Johannesevangelium verstanden und wie tief er
sich in den Sinn des Textes hineingedacht hat. Wer übrigens diese



— 168 —

Abschnitte des Augustins studiert, bekommt nicht gerade den
Eindruck, dass der Glaube an die Realpräsenz ihm unbekannt sei.

Anderswo erklärt er: was ihre Augen auch deutlich zeigen, ist Brot,
aber euer Glaube gebietet, das Brot ist der Leib Christi, der Kelch
das Blut Christi (Sermo 272, vgl. Sermo 227). Augustin hat vielleicht
als erster eine klare Sakramentstheologie erörtert, indem er das
Wort «sacramentum» erklärte «quia in illis aliud videtur, aliud
intelligitur» (Sermo 272). Es muss ein «elementum» da sein, welches

«speciem habet corporalem», aber das dazukommende Wort —
und dieses Wort ist das Wort des Herrn, «sermo Dei» — ist der
Grund unseres Glaubens ; in diesem Wort ruht alle Realität und die
Sicherheit, dass ein «fructus spiritualis» empfangen wird.

Wichtig sind auch die Liturgien, vor allem die orientalischen,
über welche uns F. C. Brightman in seinem Buch «Liturgies,
Eastern and Western», von dem leider nur der erste Teil erschienen
ist (Oxford, 1896) unterrichtet. In allen Liturgien werden immer
die Einsetzungsworte rezitiert und bei der Kommunion vom awpa
und aipa Xgiaxov gesprochen. Unzweideutig drückt immer die heilige
Handlung den Glauben an die Realpräsenz des Herrn aus. Am
wichtigsten sind dabei die Wendungen der Epiklese. So heisst es

in der Liturgie der Constitutiones Apostolorum (Lib. 8): «dass du
den Hl. Geist herabsendest auf dieses Opfer (evala) damit Er
dieses Brot .offenbare* (ânocprjvrj, exhibeat) als den Leib Christi
und diesen Kelch als das Blut Christi».

Der Syrische Ritus der Liturgie des Hl. Jakobus betet, dass

Gott den Hl. Geist herabsende, «damit Er dieses Brot „heilige
und mache" (âyiâarj xai nolrj) zum heiligen Leibe Christi und
diesen Kelch zum teuren Blut Christi». Der Ägyptische Ritus von
St. Markus betet, dass der Hl. Geist als «allmächtiger Gott Brot
und Kelch „heilige und vollende" (âyiâarj xal xeXeiwarj), und das

Brot „mache" (noirjarj) zum Leib, den Kelch zum Blut
Christi». Die Liturgien der Koptischen und der Abyssinischen
Jakobiten gebrauchen fast dieselben Worte. In der Byzantinischen
Liturgie des Hl. Basilius aus dem 9. Jahrhundert wird gesagt, dass

die «âvxlxvna des heiligen Leibes und Blutes Christi» dargeboten
werden, damit der Hl. Geist «komme auf uns und diese
dargebrachte Gaben, damit Er dieses Brot segne und heilige und anzeige

evXoyfjaai, âyiâaai, àvaôeïÇai) als den teuren Leib und diesen

Kelch als das teure Blut unseres Herrn... ». In der Liturgie des

Hl. Chrysostomus aus derselben Zeit heisst es: «und mache (noirjaov)



— 169 —

dieses Brot zum teuren Leib deines Christus, es verwandelnd (pe-
xaßaXwv) durch deinen Hl. Geist usw.». So werden noch heute diese
Epiklesen gebetet.

*
Wenn wir aus dem Gesagten einiges zusammenzufassen

versuchen, möchten wir vor allem auf die ausgezeichnete Abhandlung
Michauds in der «Revue Intern, de Théol.» hinweisen (1896, S. 130
bis 150, «comment les Pères ont interprété l'Eucharistie»), in
welcher er die Folgerungen ausführlicher gezogen hat, als es uns
hier möglich und erlaubt ist.

a) Wer den patristischen Stoff übersieht, bekommt zu allererst

den Eindruck, dass die Väter keine Sakramentstheologie
schreiben, nicht einmal einen Versuch dazu unternehmen. Sie

beschreiben, was jeder Christ aus dem praktischen,
kirchlichliturgischen Leben weiss, und ihre Worte sind immer ein Ansporn,
um die Gläubigen eindringlicher zu unterrichten, wie heilig und
wie wichtig die Eucharistie als geistiges Nahrungsmittel sei, oder
sie wollen eine äusserliche, fleischliche, materiell-mechanische
Auffassung und damit einen sinnlosen Empfang der eucharistischen
Gaben ablehnen. Bei allem Nachdruck, den sie auf die «Wandlung»;
auf die Wirklichkeit, die «veritas» des Leibes und Blutes Christi
in der Eucharistie legen, ist immer das Ziel, das sie im Auge haben,
die «communio», die wahrhaftige Gemeinschaft mit dem Herrn.
Darum knüpfen sie immer an die Worte des Neuen Testaments an,
welche nach dem unveränderten und unveränderlichen Glauben der
Kirche von der Gegenwart, von der untrüglichenWahrheit des Leibes
und Blutes Christi reden; ihr Genuss macht uns seines göttlichen
Lebens und Wesens teilhaft. Das «wie», das «quomodo» lassen sie

immer unbeantwortet, im gewissen Sinne interessiert es sie nicht;
sie bekennen immer nur einfach das « Geheimnis des Glaubens », das

«mysterium fidei», und dieses Mysterium ist kein Schein, es ist
«veritas», Wahrheit. Das Wort des Herrn ist dafür Bürge.

b) Wenn viele Väter nächst dieser «veritas» die « spiri tualitas»,
das geistig Verstehen, betonen, ist das nie so gemeint, dass damit
die «veritas», die Wirklichkeit, die in dem «tovto èaxi, dieses ist»

gegebene Identität, verflüchtige. Wir kennen keine Aussage, die
eine solche Folgerung rechtfertige. Immer ist die Absicht, dass

alles Materielle, jedes fleischliche Verstehen und Geniessen

ferngehalten werde. Die Wahrheit kann nirgends anders als «im Geiste»

beruhen und nur «durch den Geist» wirklich sein. Speise und Trank



— 170 —

haben hier eben nur Sinn, weil sie geistig und himmlisch, nicht
irdisch und materiell sind; sie ernähren die Seele und wollen und
können auch nichts anderes als gerade die Seele ernähren, denn
das Fleisch nützt zu nichts. Alles bewegt sich hier um den
Gedanken, dass das Gebiet des Geistes nicht etwas weniger Wirkliches
ist als das Gebiet des Fleisches, der Materie, sondern gerade das
Gebiet der eigentlichen und wahrhaftigen Wirklichkeit ist. Wer
das vergisst, hat das Herz des Evangeliums Christi nicht begriffen,
wo ja «Geist und Wahrheit» in einem genannt werden.

c) Daraus lässt sich auch der Gebrauch von Wendungen wie:
xvnoç, avpßoXov usw., figura, signum, imago, similitudo, repraesen-
tatio, species, usw. erklären, wobei nach der Denkart der
patristischen Zeit nie an ein Abbild gedacht ist, welches das
Abgebildete ersetzt, sondern welches gerade die Offenbarungsform,
das Sichtbarwerden, die äussere, sichtbare und tastbare Erscheinung

dessen ist, was zur Kenntnis gebracht oder zum Besitz
gemacht werden solle. Das Zeichen ist das, was es bezeichnet, «signum
est quod significat». Die «signa» des Brotes und des Weines

bezeugen und beweisen eben die Gegenwart Christi, weil sie die
Erscheinungsform, die Offenbarungsform seines Leibes und Blutes
sind. Gerade darum bezwecken Worte wie: nvevpâxixov, êmovaiov,

pvaxixov, celeste, spirituale nicht, etwas Unwirkliches anzudeuten,
sondern gerade das durch den Geist Wirkliche, im Gegensatz zum
materiell Vergänglichen, wie Ambrosius sagt: «non eorporalis esca
sed spiritualis, corpus enim Dei est spiritus». Und gleich wie man
in den am meisten «spiritualistischen» Ausdrücken nicht der
Wirklichkeit der Gegenwart Christi und der realen Gemeinschaft mit
Christi Eintrag zu tun beabsichtigt, ebenso bezweckt man in
vereinzelten sehr plastisch realistischen Aussagen nie etwas anderes
als die Wahrheit und Wahrhaftigkeit der Identität von Gaben und
Geber zu bestätigen.

d) Nur äusserst selten gebrauchen die Väter in ihren
Aussagen das Wort «ovaia», «substantia», und sicher nie, um damit
ein eigenes von den «accidentia», von den äussern Erscheinungsformen

unterschiedenes «Wesen» des Brotes oder des Weines
anzudeuten. Mit andern Worten, keine Spur lässt sich von den

Gedanken finden, die später in der Lehre der «transsubstantiatio»
zum Ausdruck kamen. Wenn gesagt wird, dass Brot und Wein
Leib und Blut Christi «sind» oder «werden» (elvai esse, yévea&ai

fieri), wird nie an eine «substantielle», d.h. materielle Veränderung



— 171 —

der einen Substanz in die andere gedacht; immer nur ist die
sakramentale, mystische Wahrheit — wie das Neue Testament
sie so klar und einfach aussagt — gemeint, dass Christus
gegenwärtig ist. So «tut», so «macht» (noieiv, facere) es der Hl. Geist,
oder Gott durch den Hl. Geist. Er «offenbart» (ânocpalveiv,
exhibere) das Brot als den Leib Christi, Er «zeigt» es als solches
an (âvaôelxwvai, demonstrare, repraesentare, reddere, nuncupare,
censere, appellare), Er «heiligt» es zum Leibe Christi (âyiâÇeiv,
consecrare, benedicere) und Er ist es, der deshalb die Gaben
«verwandelt» (pexcaioïeiv, pexaßaXXeiv, pexaaxevâCeiv, pexaggv&plÇeiv,

pexaoxoi%£iovv, mutare, transmutare), d. h. der durch seine
heiligende Kraft Brot und Wein zu einer höheren Bedeutung und zu
einem himmlischen Inhalt erhebt.

e) Mit all diesen Worten legen die Väter dar, dass das Zeichen,
das «signum», welches die Augen sehen und die Sinnesorgane
schmecken und berühren, tatsächlich ist, was es «signât», anzeigt.
Dies ist gerade ihre geläufige Sakramentsauffassung. Sie bezeugen
und bestätigen damit immer die Wahrheit, die veritas, die realitas,
welche im Glauben gekannt und anerkannt wird; das bedeutet
nicht, dass dieser Glaube Grund dieser Realität ist, sie schafft oder
sie suggeriert diese Realität nicht; ebensowenig bedeutet es, dass

nur «im Glauben» eine vera communio, eine wahre Gemeinschaft
stattfindet, sondern dass dieser Glaube die «realis praesentia» des

Herrn in den «vorliegenden Gaben» (ngoxelpeva ôwga) anerkannt;
denn die «praesentia», die Gegenwart Christi durch die
«consecratio», bleibt das Werk des Herrn selber durch den Hl. Geist.

f) Aus all diesem wird es erklärlich, warum das Wort und der

Begriff der späteren Transsubstantiationslehre bei den Vätern
fehlt und fehlen muss. Eine pexovalwaiç, ein Übergang der einen
Substanz in eine andere — und dies noch dazu verbunden mit
einer philosophischen Hypothese von Substanz und Akzidenz —,
wobei die Abendmahlszeichen chemisch oder physisch, materiell
«verändert» werden, eine Theorie, die in gewissem Sinne den

Glauben erleichtern oder ihm zu Hilfe kommen könnte, war den

Vätern fremd und für den Glauben der alten Kirche überflüssig,
unnütz. <VO ôè xgônoç àveÇegsvvrjxoç», das «Wie» ist unerforschlich;
die Philosophie kann uns nicht lehren, was in der hl. Eucharistie

geschieht, und braucht es uns auch nicht zu lehren. Dem Glauben

genügt es vollständig, zu wissen, dass es geschieht «durch den

Hl. Geist». „, *



— 172 —

Mit Recht sagt Langen (Die Kirchenväter und das Neue
Testament, S. 163): «Die Auffassung der hl. Eucharistie als Opfer
ist so alt wie die Kirche.» Weil die Bedeutung und der Sinn der
Einsetzungsworte gerade ans Licht treten in der Beziehung, welche
diese Worte zwischen der Einsetzung und dem Kreuzesopfer
legen, ist es begreiflich, dass der Opfergedanke einen wichtigen
Platz in den Betrachtungen der Väter und vor allem in den
liturgischen Gebeten einnimmt.

Schon die Didache nennt die Eucharistie «euer Opfer», rj evala

vpwv, mit Hinweis auf Malach. 1, 11, 14, und befiehlt in dieser
Beziehung die Einsetzung von Bischöfen und Diakonen (cp. 14

und 15). So begegnet uns die Bezeichnung «evala» oder «ngoacpogâ»

für die eucharistische Feier auch wiederholt in den Schriften der
Apostolischen Väter (vgl. Clemens von Rom ad Cor. 40, Ignatius,
ad Philad. 4, 1, ad Röm. 7, 3, ad Smyrn. 7, 1, ad Magn. 4, ad
Eph. 5, 1; 13, 1). In seinem Dialogus cum Tryphone (cp. 41)

sagt Justinus von der Eucharistie, dass unser Herr Jesus Christus
uns aufgetragen hat, diese Feier zu veranstalten «zum Gedächtnis
eiç âvâpvrjoiv) des Leidens, das Er auf sich genommen hat, um
die Seelen der Menschen von aller Bosheit zu reinigen». Dieses

«Gedenken», diese Anamnese, ist der Grund, auf welchem die
Eucharistiefeier in der Kirche entstanden ist, sie beruht ja auf dem

Wort, dem Befehl des Herrn selber. Wie die Einsetzung selbst ein
Vorgreifen des Kreuzesopfers ist, so ist die nach dem Pfingstfeste
einsetzende eucharistische Feier der Kirche die Anamnese dieses

Kreuzesopfers. Und alles liegt daran, wie die Kirche dieses

«Gedenken», diese «âvâpvrjaiç» verstanden hat. Christus hat uns in der
Eucharistie, sagt Irenaeus (adv. haer. 4, 17, 5) «ein neues Opfer
eines neuen Bundes gelehrt, welches die Kirche, von den Aposteln
her, über der ganzen Welt Gott darbringt». Bei Tertullian
begegnen wir Bezeichnungen wie «orationes sacrificiorum», «partici-
patio sacrificii», «stare ad aram» (de orat. 19), was alles von der
Eucharistiefeier gilt ; und aus seiner Erwähnung von der Eucharistiefeier

am jährlichen Erinnerungstag des Todes der Gläubigen, an
dem man die «oblationes pro defunctis» darbringt, womit nichts
anders gemeint ist, als dass ihrer bei der eucharistischen Opfer
gedacht wurde, erhellt deutlich, wie sehr dies ein allgemein
bekannter Brauch war (de corona mil. 3; vgl. de monogamia 10).
Die Feier an sich war eine oblatio, ein Opfer.



— 173 —

Cyprianus spricht von dem «sacrificium dominicum» in seinem
Brief an Caecilius (Ep. 63). Er legt grossen Wert darauf, dass der
Wein im Kelch mit Wasser gemischt sei, weil der Wein Christi
Blut ist und im Wasser die Gemeinde abgebildet ist; die Kirche
ist der Leib Christi, und so wird in der Eucharistie «Christus populo
adunatur, et credentium plebs ei, in quem credit, copulatur et
iungitur». Wenn aber der Wein im Kelche fehlt, da wird das Blut
Christi nicht geopfert («sanguinem Christi non offerri»), da
entspricht unser Opfer nicht seinem Leiden und ist kein wirkliches
Opfer da («nec sacrificium dominicum légitima sanctificatione
celebrari, nisi oblatio et sacrificium nostrum responderit passioni»).
Unser Herr ist unser Hohepriester vor Gott dem Vater, denn er hat
sich selber Ihm als Opfer dargeboten und befohlen, dass wdr dies

zu seinem Gedächtnis tun sollten; der Priester, der dies tut, der

genau «nachtut» (imitatur), was Christus tat und also ein
wirkliches, vollwertiges Opfer Gott dem Vater darbringt — denn er
bringt dasselbe Opfer dar, welches Christus dargebracht —, handelt
wahrlich als der Vertreter Christi «vice Christi fungitur» («Si
Christus Iesus Dominus et Deus noster ipse est summus sacerdos
Dei Patris, et sacrificium Patri se ipsum obtulit, et hoc fieri in sui
commemorationem praecepit, utique ille sacerdos vice Christi vere
fungitur, qui id quod Christus fecit imitatur et sacrificium verum
et plenum tunc offert in ecclesia Deo Patri, si sic incipiat offerre
secundum quod ipsum Christum videat obtulisse»). Es ist deutlich,
dass Cyprian hier das Opfer Christi so genau mit dem der Eucharistiefeier

identifiziert, dass diese letzte ohne das erste bedeutungslos

sein würde. Schon die Apologeten betonten wiederholt, dass

die Christen keine Opfer darbringen wie die Heiden, Opfer nur von
sich aus, denn die Christen hatten schon ein Opfer, das ein für allemal
für sie dargebracht worden ist, und was also die Christen in der
Eucharistiefeier opfern, ist «Gedächtnis» des Opfers Christi am
Kreuze, und in diesem «Gedenken», in diesem Memorialopfer
bringen sie kein anderes Opfer dar als das eine und dasselbe Opfer
Christi, das in unserem «Gedenken» vor uns tritt und für uns
lebendig und wirksam wird. An dieser bekannten Stelle des Cyprian
heisst es denn auch weiter: «et quia passionis eius mentionem in
sacrificiis omnibus faeimus (passio est enim Domini sacrificium
quod offerimus), nihil aliud quam quod ille fecit facere debemus.»

So spricht man auch im Osten. Cyrillus von Jerusalem nennt
die konsekrierte Gaben ein «pneumatisches Opfer», eine «unblutige



— 174 —

Opferhandlung» (âvcdpaxroç Xóroeia). ein «Opfer der Versöhnung»,
und sagt, dass wir «den für unsere Sünden geschlachteten Christus
darbringen» (Cat. myst. 5, 8 und 10). — Vor allem Chrysostomus
ist in seiner Ausdrucksweise überschwenglich — «der geopferte
Herr hegt vor uns (tòv xvgiov redvpevov xai xeiuevov, de Sacerd. 3. 4).
aber nichtsdestoweniger gibt er eine vollständig klare Erläuterung:
das täghche und vielfältige Opfer ist nur ein Opfer. «Wir bringen
es zwar dar. aber nur weil wir seines Todes gedenken ; es ist nur ein

Opfer und nicht viele. Wie nur ein und nicht viele Ì Weil es nur für
einmal dargebracht worden ist (ènevòrj chra? nooarfféydrj) unser
Opfer ist der xvnoç desjenigen, und jenes der xvnoç des unsrigen.
denn wir bringen immer nur dieses selbige Opfer dar. nicht heute
dieses, morgen wieder ein anderes, sondern immer dasselbe: also
ist das Opfer nur eine... Wenn aber überall geopfert wird, gibt
es denn nicht auch viele Christus Aber das ist doch ausgeschlossen;
es ist überall ein Christus, und dieser Christus ist hier und überall

«ganz* (nXrjorjç). ein Leib ist er.
Und wie nun dieser überall dargebrachte Christus nur ein und

derselbe Leib ist. und nicht viele Leiber, also ist es auch nur ein
und dasselbe Opfer (In ep. ad Hebr. hom. 17. 3). Kreuzesopfer und
Eucharistie sind ein und dasselbe (pia xaì rj avxij). sagt er (adv.
Jud. 3. vgl. in Matth. hom. 82. 5). Hier ist wohl jeder Gedanke

an eine Wiederholung des Kreuzesopfers — wodurch man doch

gerade von «vielen» Opfern sprechen sollte — ausgeschlossen: die

Opferhandlung in der Eucharistie ist «commemorialis». repräsentativ,

d. h. die eucharistische Handlung macht das Rreuzesopfer
«präsent», stellt es in die Gegenwart hinein.

In demselben Geist lehrt auch Augustinus, der bekanntlich
wiederholt und ausdrücklich die Allgenügsamkeit des Kreuzesopfers

darlegt. Dieses Opfer wurde im Alten Testament verheissen

(«per victimas similitudinum promittebatur»). wurde im Leiden
Christi ..per ipsam veritatem dargebracht** und wird nach seiner

Verherrlichung «per sacramentum memoriae* gefeiert (c. Faust.
Man. 20. 21). In diesem Sinne der vollkommenen Identität des

Kreuzesopfers und der Eucharistie sagt er auch : « Ist nicht Christus
in sich selber einmal (semel) geopfert Und dennoch wird er
«in sacramento», nicht nur während der ganzen Osterfeier. «sed

omni die populis immolatur». Er erläutert dies dann mit seinem

Sakramentsgedanken, nach welchen «sacramenta» nur deshalb

«sacramenta» sind, weil sie die «similitudo» derjenigen Sachen



— 175 —

haben, von denen sie die „sacramenta" sind (Epist. 98, 9). Diese
Einheit hegt in der Tatsache begründet, dass Christus sowohl
Opferer als Opfer ist. «Et sacerdos est, ipse offerens, ipse et
oblatio»; und sein Wille war es. dass das tägliche Opfer der Kirche
das sacramentum dieser oblatio sein sollte; und weil sie. die Kirche,
der Leib dessen ist, der ihr Haupt ist, hat sie daraus gelernt, dass
sie durch Ihn sich selbst opfert. «Cuius rei sacramentum cotidianum
esse voluit ecclesiae sacrificium, quae cum ipsius capitis corpus sit.
se ipsam per ipsum discit offerre» (De Civ. Dei 10, 20). In diesem
letzteren sagt er aus, wie auch viele andere Väter, dass durch die
Einheit von Christus und Kirche, wie vom Haupt und Leib, die
Kirche, d. h. die Gläubigen, sich selbst im Opfer Christi als Opfer
darbringen. — Ganz in seiner Spur sagt Fulgentius, dass Christus,
«unigenitum Deum Verbum carnem factum», sich für uns als ein
«sacrificium» geopfert hat; dieses Opfer wird nun als das «sacrificium

panis et vini» durch die «ecclesia catholica» über der ganzen
Welt dargebracht. In den alttestamentlichen Opfern wurde «figurate»

abgebildet, was uns einmal geschenkt werden sollte; in diesem

Opfer wird uns klar gezeigt, was uns schon geschenkt worden ist.

«In hoc autem sacrificio quid nobis iam donatum sit evidenter
ostenditur. In illis sacrificiis praenuntiabatur Filius Dei pro
impiis occidendus; in hoc autem pro impüs annuntiatur occisus»

(de fide ad Petr. 19, 60). Und noch klarer spricht Caesarius Arel.
Weil Christus nicht auf Erden bleiben konnte, war es notwendig,
«dass Er das Sakrament seines Leibes und Blutes .konsekrierte*.
damit per mysterium fortwährend, ,iugiter. gefeiert werde, was

für einmal, (,semel'), als Lösepreis geopfert wurde, auf dass. w-eil

die Erlösung zum Heil der Menschen, .pro hominum salute re-

demptio*. täglich und unaufhörhch wirksam ist. auch das Opfer
der Erlösung ununterbrochen sei. .perpetua etiam esset redemp-
tionis oblatio', und das ewig geltende Opfer im Gedächtnis lebendig
und allzeit gegenwärtig sei in der Gnade, .et perennis vidima
viveret in memoria et semper praesens esset in gratia» (Hom. 5. de

Paschate). Hier wird also gesagt, dass das fortschreitende

Erlösungswerk gerade in der Eucharistie lebendig, wirksam und

geltend wird.
Gregorius der Grosse scheint der erste zu sein, der von einer

«Wiederholung» des Kreuzesopfers spricht; aber auch hier ist der

Sinn ganz klar und in Übereinstimmung mit dem ganzen Westen.

Obwohl der auferstandene Christus, sagt er, nicht mehr stirbt und



— 176 —

in sich selber unsterblich und unvergänglich lebt, wird er doch
für uns wiederum in der Eucharistie geopfert, «pro nobis iterum
in hoc mysterio sacrae oblationis immolatur». Aber er erläutert
dieses «iterum», indem er sagt: lasst uns dann hieraus überlegen,
wie gross dieses «sacrificium» ist, welches für unsere Reinigung
die «passio» des Eingeborenen fortwährend «nachtut», «semper
imitatur» (Dialogi 4, 58). Indessen bleibt die Ausdrucksweise
Gregors weniger scharf wie die seiner Vorgänger ; anderswo wiederholt

er denselben Gedanken (in Evang. hom. 37, 7) und sagt, dass

Christus nicht mehr sterben kann und «dennoch in der Eucharistie
wiederum leidet», «adhuc in suo mysterio iterum patitur»; dies

erläuternd fährt er fort: «denn so oft wir ihm das Opfer seines

Leidens darbringen, eben so oft ,reparamus' sein Leiden zu unserer
Vergebung.» Wenn man dieses «reparamus» mit «erneuern»
übersetzen sollte, wurde man gewiss dem Verfasser unrecht tun; auch
hier kann er nicht anderes gemeint haben, als was er in der
vorhergenannten Stelle mit dem, übrigens auch unklaren Wort «imitari»
ausdrucken wollte.

Jetzt könnte hier nochmals eine Auslese aus den alten Liturgien

folgen, aber es würde eine Wiederholung manchmal
gleichlautender Worte sein. Bekannt ist, dass alle Liturgien vom «Opfer»,
êvala, ngoacpogâ, sacrificium, oblatio, sprechen; und sie tun dies

nicht nur im offertorialen Teil von den noch nicht geweihten Gaben,
sondern auch nach den Einsetzungsworten, bei der Epiklese und
der Anamnese. Wichtig ist hier folgendes. In den Gebeten, die den
Gedanken des «Tuet dies zu meinem Gedächtnis» weiterführen, die

sogenannte Anamnese, ist man immer «eingedenk des Leidens, des

Todes und der Auferstehung» Christi, und damit wird zwischen der

Feier und dem Kreuzesopfer ein klares Band gelegt. Die «memoria

passionis, mortis et resurrectionis», — und dies ist gerade die

eucharistische Feier — ist eine evala, und sie ist dies gerade
darum, weil auch die ganze «passio», das Werk des Kreuzes, eine

evala ist. Die Eucharistiefeier ist das «sacramentum sacrificii»,
und zwar deshalb «sacramentum», weil der Empfang, der Genuss

der konsekrierten Gaben unser Teilhaben an dem «sacrificium» des

Herrn selber verbürgt und verwirklicht, denn wir haben Teil an

seinem Leib, der für uns dahingegeben, an seinem Blut, das für
unsere Sünden und zur Vergebung unserer Sünden vergossen wurde.
Daraus ergibt sich auch der weitere Gedanke, dass die Feier eine

und einheitlich ist, sie ist ein ganzes, sie zerfällt nicht in einen



— 177 —

Konsekrationsteil, in welchem das Opfer dargebracht werde, und
einen Kommunionsteil, in welchem nur die Realpräsenz von
Gewicht wäre. Die Liturgie der alten Kirche kennt nirgends eine

Trennung zwischen «consecratio» und «communio», zwischen Opfer
und Realpräsenz. Es ist gerade die «communio», welche das Band
bildet, das Kreuzesopfer und Eucharistie in einer sakramentalen
Identität zusammenbindet. Ohne die «communio» ist der
Opfercharakter der Eucharistie undenkbar; ohne «communio» würde
das «Opfer» keine Gemeinschaft zwischen uns und dem Herrn
zustande bringen, die Feier würde sinnlos sein. Ganz klar sagt es

noch immer die Anamnese des Missale Romanum: «ut quotquot
ex hac altaris participatione sacrosanctum Filii tui corpus et san-

giunem sumpserimus, omni benedictione cadesti et gratia re-

pleamur. »

(Fortsetzung folgt)

Utrecht. A. Rinkel


	Die heilige Eucharistie [Fortsetzung]

