
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 40 (1950)

Heft: 3

Artikel: Der Christ und die staatlichen Gewalten nach dem Neuen Testament

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404269

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


133

Der Christ und die staatlichen Gewalten
nach dem Neuen Testament

Von jeher hat sich die Kirche bei ihrer Stellungnahme zum
Staat vor allem an den sieben Versen orientiert, in denen Paulus
in seinem Briefe an die römische Gemeinde (13, 1-7) die Frage der
Verpflichtungen der Christen gegenüber den gegebenen staatlichen
Organen erörtert *).

Ich gebe zuerst eine Übersetzung der Verse und erkläre sie
nachher im einzelnen:

1. Jedermann ordne sich den vorgesetzten (staatlichen) Gewalten
(willig) unter.

Denn es gibt keine Gewalt ausser von Gott.
Die bestehenden sind (mithin) von Gott eingesetzt.

2. Wer sich also der (staatlichen) Gewalt widersetzt,
widersteht der Anordnung Gottes.
Die aber, welche widerstehen,
werden für sich ein Urteil (Gottes) empfangen.

3. Denn die regierenden (Beamten)
sind ja nicht (ein Gegenstand) der Furcht für das gute Werk

(=für die, die Gutes tun),
sondern für das böse die, die Böses tun).
Willst du dich also vor der (staatlichen) Gewalt nicht fürchten

(müssen),
so tue das Gute
und du wirst Lohn von ihr empfangen.

4. Denn Gottes Dienerin ist sie,

für dich zum Guten.
Wenn du aber das Böse tust, so fürchte dich,
denn nicht umsonst trägt sie das Schwert;

*) Die folgenden Ausführungen wurden als Vortrag gehalten an dei
fünfzigsten Sitzung der Aufsichtskommission der Fonds der Christkatholischen

Fakultät der Universität Bern, die am 8. Dezember 1949 zugleich
mit der fünfundsiebzigsten Gründungsfeier dieser Lehranstalt abgehalten
wurde. Ich lasse hier die einleitenden Sätze, die diesem besonderen Anlass
gewidmet waren, weg und ergänze den Vortrag an einigen Stellen, wo er
mir die exegetische Situation noch nicht genügend zu klären schien.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1950. t0



— 134 —

denn Gottes Dienerin ist sie,
eine Rächerin zum Zorngericht für den,
der das Böse tut.

5. Drum ist es angebracht, sich unterzuordnen,
nicht allein des Zorngerichtes wegen,
sondern auch um der Überzeugung willen.

6. Deshalb zahlt ihr ja auch Steuern.
Denn Beamte Gottes sind sie die, die Steuern einziehen),
eben hierauf beständig bedacht diesen Dienst zu erfüllen).

7. Gebet (also) allen, was ihr ihnen schuldet:
Wem Steuer, dem Steuer,
wem Zoll, dem Zoll,
wem Furcht, dem Furcht,
wem Ehre, dem Ehre!

Welche Gründe den Apostel zu diesen Anweisungen veranlasst
haben, wissen wir nicht. Wir können nur vermuten, dass in Rom
auch den «staatlichen Gewalten» gegenüber etwas von jener
falschen «christlichen» Überheblichkeit und Selbstgenügsamkeit
erkennbar wurde, die Paulus schon in den vorangehenden Ermahnungen

hatte rügen müssen 1). Auch hier gilt es, sich den von
Gott gesetzten Grenzen unterzuordnen, «nicht höher von sich zn
halten, als sich's zu halten gebührt» (12, 3). Weniger wahrscheinlich

ist, dass der Apostel auch das Verhalten zum Staat dem
allgemeinen Gesichtspunkt der Nächstenliebe, von der er 13, 9-10
spricht, unterordnen wollte. Eher könnte ihn noch die spezielle
Ermahnung von 12, 17: «Seid bedacht auf das, was vor allen
Menschen löblich ist!» veranlasst haben, hier beiläufig auch vom
Verhältnis zu den staatlichen Machthabern zu reden.

«Jedermann jeder Mensch)», sagt er ganz allgemein,
«ordne sich den übergeordneten (staatlichen) Gewalten unter!»
Gerade in der Allgemeinheit dieser Grundforderung begründet er
die besondere für den Christen.

Das Wort, das wir hier mit «die (staatlichen) Gewalten» übersetzt

haben, bedeutet in der Einzahl vor allem «die Macht, die zu

sagen hat», das heisst das, was wir «Autorität» heissen, dann aber
eben auch das staatliche Amt, in der Mehrzahl ganz konkret «die

*) So Alfred de Quervain in einer mir freundlicher Weise im Manuskript

zur Verfügung gestellten Vorlesung.



— 135 —

Amtsträger», die «Behörden». Dagegen lässt sich im ausserbiblischen
Griechisch nirgends mit Sicherheit die Bedeutung «Obrigkeit», die
uns aus den bekanntesten Übersetzungen vertraut ist, nachweisen.

Es darf auch nicht übersehen werden, dass Paulus nicht eigentlich

vom «Staate» spricht. Der Staat als geordnetes Gemeinwesen
ist ein antik-heidnischer Begriff, der aber streng genommen nur
für die griechische Polis, den freien Stadtstaat, nicht für das hier
gemeinte Gebilde des autoritären Machtstaates zutrifft. Der «Staat»
im aristotelischen oder stoischen Sinne wird nicht von Gott her,
sondern aus dem Wesen des Menschen begründet. Die komplizierten
Verbindungen, die diese naturrechtliche Begründung des Staates

später mit christlichen Gedankengängen, etwa in der mittelalterlichen

Staatslehre eingegangen ist, können hier nicht besprochen
werden2). Es soll nur um der Sauberkeit der Untersuchung willen
vermerkt sein, dass wir, wenn wir im folgenden vom «Staate»
sprechen, eigentlich immer nur von den regierenden Organen reden,
deren Autorität nicht vom Volke hergeleitet wird, sondern in einer
absoluten Beauftragung begründet ist.

In diesem Sinne redet hier Paulus ganz konkret von den
Amtsträgern, Regierenden, Richtern, Steuerbehörden. Der Apostel
ergeht sich nicht in akademischen Erörterungen über das Verhältnis
von Kirche und Staat. Er gibt konkrete Anweisungen, wie sich die
Gemeinde den Amtsträgern gegenüber zu verhalten habe. Er denkt
auch nicht bloss an die höchsten Regierungsbeamten, sondern,
wie die folgende Anweisung über die Steuerpflicht zeigt, an alle,
die etwas zu fordern oder zu befehlen haben.

Schon damit ist einer zu plerophoren Staatstheologie ein Riegel
vorgeschoben. Wir werden uns allerdings in der zusammenfassenden

Besprechung des Abschnitts mit einer noch weiterreichenden Deutung

auseinandersetzen müssen. Vorerst aber möchte ich den Text
unter der Voraussetzung, dass diese schlichte Erklärung zutreffe,
zu Ende besprechen.

Das Entscheidende, was Paulus über die staatlichen Gewalten

zur Begründung seiner Forderung zu sagen hat, ist, dass sie alle

«von Gott verordnet» sind, dass sie «Organe» der göttlichen
Weltregierung seien. Das will kaum sagen, dass alles, was der damalige
römische Staat anordnete und tat, für Paulus von vorneherein

«gut» gewesen sei, vor Gottes Urteil bestehen konnte. Es meint

2) Siehe jetzt Ernst Cassirer, Vom Mythos des Staates, 1949, 104—153.



— 136 —

wohl nur, dass die staatliche Ordnung prinzipiell von Gott geAvollt
sei, so dass grundsätzlich die ausführenden Organe als von Gott
zu ihrem Amte Ermächtigte zu betrachten seien, ob ihnen das nun
bewusst war oder nicht. Weil er so grundsätzlich spricht, werden
keine Ausnahmen genannt, wird auch mit keinem Wort über die
Staatsform gesprochen. Es wird nur festgestellt: So hat auch der
Christ grundsätzlich die staatliche Ordnung einzuschätzen. Der
Christ ist also nicht von Evangeliums wegen Revolutionär, wie je
und je die Schwärmer aller Nuancen meinten. Der Staat ist nicht
an sich das Gegenreich, das es im Rahmen des Gottesreiches auf
jeden Fall zu bekämpfen gälte.

Es kann nicht verkannt werden, dass der Apostel den Staat —
es ist der römische Staat der fünfziger Jahre, schon unter Nero 3) —,
noch grundsätzlich als Rechtsstaat beurteilt, also als einen Staat,
in dem das Recht auch die Herrschenden verpflichtet und der
nicht von seinen Untertanen fordert, was gegen dieses Recht ver-
stösst. Darum kann er rundweg erklären: «Wer sich der Autorität
widersetzt, widersteht der Anordnung Gottes und hat mit Gottes
Urteil zu rechnen.»

Sicher kämpft Paulus nicht gegen die Möglichkeit einer
revolutionären Erhebung. Dazu wäre die Macht der ersten christlichen
Gemeinden wohl zu unbedeutend gewesen. Es ist nicht einmal
wahrscheinlich, dass er an passiven Widerstand, etwa die
Verweigerung von Steuern und Abgaben, denkt. Denn er argumentiert

ja nachher ganz selbstverständlich mit der Tatsache, dass die
Leser ihre Steuern zahlen. Es herrschte vermutlich nur da und
dort eine gewisse Unklarheit darüber, wie sich die Gliedschaft in
der messianischen Gemeinde mit dem Gehorsam gegenüber dem
heidnischen Staate vertrage.

Paulus stellt solcher Unsicherheit gegenüber eindeutig fest:
Widerstand gegen den Staat ist nicht Kampf gegen die Welt,
sondern Widerstand gegen Gott.

Gott selber will den Staat. Er hat ihn eingesetzt als Schutzmacht

des Rechts, als Wahrer des Guten. Der Apostel untersucht
nicht, wieweit die Beamten des Kaisers dieser Rechtsnorm
nachleben. Er setzt prinzipiell voraus, dass im Staate noch das

allgemein als gut Erkannte Anerkennung, das allgemein als böse

3) Der Römorbrief ist sehr wahrscheinlich im Jahre 56, also zwei
Jahre nach dem Regierungsantritt Neros, geschrieben.



— 137 —

Erkannte Strafe fände. Natürlich ist das hier gemeinte Gute nicht
die Liebe, die die Bergpredigt fordert, nicht das besondere
Verhalten, das der Apostel von den Gliedern der Gemeinde als solchen
erwartet, sondern sehr nüchtern: das, was als ehrbar auch in der
heidnischen Gesellschaft gilt. In diesem, sehr allgemeinen Sinne,
ist der Staat für jeden, auch den Christen, Gewähr für sein Wohl,
wenn er «das Gute tut» und ein Gegenstand des Schreckens, wenn
er sich dagegen verfehlt.

«Denn», so begründet Paulus die berechtigte Furcht, «nicht
ohne Rechtsbefugnis von Gott her trägt der Staat das Schwert.»
Wiewohl das Wort, das wir hier mit Schwert wiedergeben, ursprünglich

nur ein kleines Schwert, eigentlich ein «Messer», bezeichnet,
ist hier eindeutig das grosse Richtschwert gemeint, das die
Behörden in den Provinzen zum Zeichen ihrer Macht über Leben und
Tod vor sich hertragen liessen. Wir können hier nicht das damit
gegebene Problem des Rechtes zur Todesstrafe eingehend erörtern.
LTnzweifelhaft setzt es hier Paulus voraus, und auch sehr
feinfühlige Ausleger, wie der Neuenburger Exeget Frédéric Godet, haben
sich dadurch verpflichtet gefühlt, für die Todesstrafe auch im
heutigen Staate zu plädieren 4). Ich glaube nicht, dass uns dieser
gesetzliche «Biblizismus» verpflichtet. Wir werden den Gehorsam,
der in solcher Auslegung laut wird, ehren können, wir werden auch
nicht den biblischen Argumenten einfach philosophische entgegensetzen;

aber wir werden auch als Glieder der Kirche fragen dürfen,
ob von der Bestimmung des Menschen zum Ebenbilde Gottes
aus nicht auch ein anderer Strafvollzug der Intention des Evangeliums

gemäss sein könnte, besonders in einem Lande, wie dem

unsern, m dem der einzelne Christ die Möglichkeit besitzt, selbst

an der Gestaltung der Rechtsordnung mitzuwirken, was für die
hier angeredeten Christen nicht der Fall war. Es geht dem Apostel
nicht um die Frage des Wie im Strafvollzug, sondern um die
Befugnis des Staates als Vollstrecker des göttlichen Gerichts, also

um das Dass. Nicht der Staat ist eigentlich der Rächer des Bösen,
sondern Gott. Das Zorngericht ist nicht die Rache der menschlichen

Gesellschaft am Verbrecher, sondern Gottes unparteiisches
Strafgericht.

Aber nicht nur den feigen Gehorsam aus Angst vor der Strafe,
sondern den einsichtigen, der im Gewissen begründet ist, erwartet

4) Commentar zu dem Brief an die Römer. Deutsch bearbeitet von
E. R. Wunderlich. 1881, 253 f.



— 138 —

der Apostel von seinen Lesern. Auch diese Formulierung idealisiert
den römischen Staat nicht. Paulus, der das schauerliche
Sittengemälde von Röm. 1, 18 ff. entwerfen konnte, hat sich sicher keine
Illusionen über die wirkliche Lage seiner Umwelt gemacht. Es ist
nicht einmal wahrscheinlich, dass die Formulierung von Vers 5

«die dankbare Stimmung der Provinzen» zum Ausdruck bringt,
«die im Kaisertum den Hort des Friedens, das Prinzip des Kosmos
gegenüber dem Chaos, die Gewähr der Rechtsordnung erblickten»,
wie noch Johannes Weiss diese Haltung begründen wollte 5). Nein,
gerade der Hinweis auf das Gewissen zeigt, dass der Apostel
grundsätzlich spricht, unbeeinflusst von irgendwelchen günstigen oder

ungünstigen Erfahrungen mit einzelnen Organen.
Einfach, wie der Grundsatz, ist auch seine Begründung. Die

römischen Christen zahlten ja Steuern. Wie könnten sie zu seiner

Erhaltung beitragen, wenn der Staat an sich gottlos wäre Aber,
die Abgabe ist ganz in Ordnung, denn auch die Steuerbeamten sind
«Beamte Gottes». Das Wort, das wir so übersetzen, hat heute
allerdings einen andern Klang: «leiturgos», Liturge, führt uns unmittelbar

in den Bereich des Kultischen. Damals aber bezeichnete es

auch, und das ist das Ursprünglichere, jeden, der im Dienste der
Allgemeinheit, besonders des Staates, einen Dienst versah. Es ist
also durchaus wahrscheinlich, dass der Apostel nichts besonders
Feierliches damit sagen will. Die religiöse Beziehung ist nur in
dem beigefügten Genetiv «Gottes» gegeben. Auch sie sind Diener
Gottes. Die, wohl auch damals nicht besonders beliebten,
Steuerbeamten werden also nicht zu Priestern idealisiert und von den
Steuern wird nicht als wie von Opfergaben gesprochen, es wird
einfach festgestellt, dass sich auch in diesem Geschehen ein Stück der

göttlichen Weltordnung verwirkliche.
Der ganze Abschnitt gipfelt in Vers 7. Es gilt: Gebt jedem,

was ihr ihm nach der gegebenen Rechtsordnung schuldet!
«Steuer, wem Steuer.» Gemeint ist die direkte Steuer, die

jährlich zu entrichtende Kopfsteuer, das tributum.
«Zoll, wem Zoll.» So heisst die indirekte Steuer, die Abgabe

auf Waren.
«Furcht, wem Furcht.» Gedacht ist an die Furcht, die vor

dem höchsten Beamten natürlich war, weil ihm der Liktor das

Symbol der richterlichen Macht vorantrug.

5) Das Urchristentum, 1917, 461.



— 139 —

«Ehre» endlich ist die Haltung, die Amtspersonen im
allgemeinen gebührt.

Wie ist diese positive Wertung des Staates zu beurteilen
Vorerst fällt ein Negatives auf: Der ganze Abschnitt spricht mit
keinem Wort von Christus. Es steht in ihm nichts, das nur in
einem christlichen Texte denkbar wäre. Genau so könnte auch
ein jüdischer Rabbi in der Synagoge die Gehorsamspflicht gegenüber

den «vorgesetzten Gewalten» begründen. Das lässt vermuten,
dass Paulus, wie so oft in seinen praktischen Ermahnungen, einer
altern Tradition über den Gegenstand folgt und nur sagen will,
das gelte auch «en Christo», für die Christen. Das lässt sich
tatsächlich nachweisen. Die dieser Tradition zugrunde liegende
Anschauung ist sogar älter als die biblischen Texte. Sie wurzelt in
der Vorstellung, dass die Herrschaft auf Erden nicht einfach das

Resultat menschlicher Machtkämpfe sei, sondern von der Gottheit
Menschen übertragen werde, um die Wohlfahrt des Kosmos zu
gewährleisten, das Chaos durch Ordnung zu bändigen 6).

In der Schrift des Alten Testaments ist diese « Staatstheologie »

eingebaut in den Gedanken der «Heilsgeschichte».

Jeremia schreibt den Verbannten in Babylon (27, 5 ff.):
«Ich (Gott) bin es, der die Erde gemacht.
und ich gebe sie, welchem ich will.
Und nun bin (wiederum) ich es,

der all diese Länder gegeben hat
in die Hand Nebukadnezars,
des Königs von Babel, meines Knechtes.»

Und ebenso schreibt Deutero — Jesaja von Cyrus, dem grossen
Eroberer des babylonischen Reiches (45, 1-2):

« So spricht der Herr zu Cyrus, seinem Gesalbten :

Du, den ich bei deiner Rechten ergriffen,
dass ich Völker vor dir niederwerfe
und den Königen das Schwert abgürte.
Ich will vor dir hergehen... »

Also, auch der heidnische Grosskönig ist Gottes Knecht, wenn
Er ihn einsetzt, ihm die Herrschaft übergibt.

6) Siehe zu dieser «Tradition» Ethelbert Stauffer, Die Theologie des

Neuen Testaments, 4.-5. Auflage, 1948, 17. Zu den heidnischen Vorstufen
die besonders aufhellenden Textstellen der Anmerkungen 198 f., 249 f.



— 140 —

Auch die Weisheitsliteratur der späteren Zeit kennt bei aller
Kritik am Verhalten der einzelnen Machthaber diese grundsätzliche

Verantwortung der Mächtigen gegenüber dem göttlichen
Urheber aller Herrschaft (Weish. Sal. 6, 1-11).

Vers 3 heisst es:

«Vom Herren ward die Herrschaft euch verliehen,
die Macht vom Allerhöchsten.
Er ist's, der eure Taten prüft,
und eure Pläne durchforscht.»

Und noch der Seher des äthiopischen Henochbuches kann
46, 5 schreiben :

«Er wird die Könige von ihren Thronen stossen
und aus ihren Reichen (vertreiben),
weil sie Ihn nicht erheben, noch Ihn preisen,
noch dankbar anerkennen,
woher ihnen das Königtum verliehen ward.»

Und in der syrischen Baruch-Apokalypse schildert der
Verfasser in Kapitel 82 die unheimliche Festigkeit der Macht der
Völker, die Israel überherrschen, mit beredten Worten und schliesst
mit dem Satz, der wieder die Doppelsicht dieser Herrschaft aufdeckt :

«Und wir betrachten ihre prahlerische Macht,
indessen sie die Güte Gottes, der sie ihnen gab, verleugnen,
und doch vergehen sie

wie eine Wolke, die vorüberzieht» (Vers 9).

Auch die Pharisäer hielten gegenüber der kollaborationistischen
Haltung der Sadduzäer und dem terroristischen Vorgehen der
Zeloten an dieser Überlieferung fest. Noch kurz vor dem jüdischen
Aufstand von 66-70 fordert der letzte Vorsteher der Priester,
Chananja, auf: «Bete für das Heil der Herrschaft, denn ohne die
Furcht vor ihr würde einer den andern lebendig verschlingen!»
(Aboth 2, 3 a). Die «Herrschaft» ist hier die römische Kaisermacht.
Das Wort des Chananja ist rund zehn Jahre nach unserer
Römerbriefstelle gesprochen.

Und noch nach dem Zusammenbruch zeigt sich in der
selbstkritischen Reflexion der Vertreter des Lehrhauses, in der sie ihr
Unglück nicht einfach auf die dämonischen Gewalten abwälzen,
der gleiche Grundgedanke, dass auch in der «vorläufigen» Situation,

in der Rom gesiegt hat und das Kommen der Gottesherr-



— 141 —

schaff verzögert wird, Gott regiert. Der furchtbare Ausgang des

Befreiungskrieges wird dadurch «gerechtfertigt», dass die Lehrer
sagen: «Die Tora wurde zwar gelehrt und Gebote wurden geübt,
aber grundloser Hass der Menschen gegeneinander entwertete die
fromme Betätigung» (b. Joma 9 6) 7). «Gott sitzt im Regimente»,
auch da, wo die eigentliche Gottesherrschaft noch aussteht.

In diese, nicht schematische, aber im Wesentlichen eindeutige
Tradition ist die paulinische Ermahnung einzureihen. Aus ihr allein
wird sie in ihrer schlichten Selbstverständlichkeit und Ungebrochenheit

verständlich. Aus ihr ergibt sich aber auch, dass Paulus gleichzeitig

so bestimmt und doch auch wieder wie beiläufig vom
Gehorsam gegen die bestehenden staatlichen Gewalten reden kann.

Anders wäre die Frage nach dem Sinn von Röm. 13, 1-7 zu
beantworten, wenn die neueste Erklärung der schwierigen Stelle
im Rechte wäre. Eine Reihe von Forschern 8) will nämlich das

Wort, das wir mit «übergeordnete Gewalten» übersetzt haben,
nicht einfach auf die staatlichen Behörden beziehen, sondern auf

') Zur ganzen Situation vgl. Nahum Norbert Glatzer, Geschichte der
talmudischen Zeit, 1937, 17 f.

8) Als eine Möglichkeit erwog diese Auslegung erstmals (abgesehen
von den Gnostikern bei Irenäus), Martin Dibelius in seiner Schrift «Die
Geisterwelt im Glauben des Paulus», 1909, 200. In seiner spätem Arbeit
«Rom und die Christen im ersten Jahrhundert», Sitzungsberichte der
Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische
Klasse, 1941/42, 2. Abhandlung, bezeichnet er sie allerdings als «sprachlich
schwierig und sachlich überflüssig» (7 und Anmerkung 7 2). Heinrich Schlier
wies in «Mächte und Gewalten im Neuen Testament», Theologische Blätter,
9. Jahrgang 1930, 292, und in seinem spätem Aufsatz «Die Beurteilung
des Staates im Neuen Testament». Zwischen den Zeiten, 10. Jahrgang,
1932, 323 nur undeutlich in die Richtung dieser Erklärung. Erstmalig
umfassend begründet hat die These Günther Dehn in seiner Abhandlung
«Engel und Obrigkeit». Ein Beitrag zum Verständnis von Römer 13,1-7.
Theologische Aufsätze. Karl Barth zum 50. Geburtstag, 1936, 90-109.
Hier ist noch stark die Ambivalenz des Begriffs betont, also nicht eine
schlechthin positive Wertung des Staates aus der These erschlossen.
Karl Ludwig Schmidt nahm diese Deutung denn auch in seiner Basler
Antrittsvorlesung «Das Gegenüber von Kirche und Staat in der Gemeinde
des Neuen Testaments», Theologische Blätter, 16. Jahrgang, 1937, in
einem Exkurs (Spalte 14 f.) nur in dem sehr limitierten Sinne auf, dass
damit die Engel als «Zwischenmächte» bezeichnet seien, und dass darum
Staatsvergötterung im Sinn des Neuen Testaments falscher Engeldienst
sei (Spalte 15). Positiver wertet die Gleichsetzung von Obrigkeit und
Engelmächten Walter Bieder in seiner Dissertation «Ekklesia und Polis im
Neuen Testament und in der Alten Kirche», 1941, 28 ff. Reich entfaltet
und umfassend begründet haben diese Auslegung Karl Barth in seiner
Schrift «Rechtfertigung und Recht», Theologische Studien, Heft 1, 1938,
und Oskar Cullmann, «Königsherrschaft Christi und Kirche im Neuen



— 142 —

die hinter diesen stehenden «Engelmächte», die Völkerfürsten, von
denen in der spätjüdischen Tradition an vielen Stellen die Rede
ist. Diese Deutung stützt sich vor allem auf die Tatsache, dass

dort, wo das Wort, mit dem hier die staatlichen Organe bezeichnet
werden (exusia), im Plural verwendet wird (exusiai), diese
«Gewalten» immer bestimmte Engelmächte bezeichnen. Das ist vor
allem in den Spätpaulinen der Fall, so Kol. 1, 16, wo diese exusiai
am Schluss einer Engelgruppenaufzählung (thronoi, kyriothetes,
archai) erwähnt werden, ebenso Kol. 2, 15, wo sie neben den archai
erscheinen. Eph. 3, 10 sind ebenfalls archai und exusiai zusammen
erwähnt. Im ersten Petrusbrief (3, 22) stehen sie mitten zwischen

«Engeln» (angeloi) und dynameis. Zu diesen Stellen kommen noch

diejenigen hinzu, wo der «pluralische Singular» vorliegt: «jede
Gewalt» (pasa exusia), so I. Kor. 15, 24, Kol. 2, 10.

Man hat gegen diese Erklärung eingewendet, dass in der
Grosszahl der Fälle, wo exusia im Neuen Testament erscheint, das

Testament», Theologische Studien, Heft 10, 1941, Exkurs 44 ff. Derselbe

bringt eine zusammenfassende Erörterung des ganzen Problems in seinem
Buche «Christus und die Zeit», 1946, 169-186. Wolfgang Schweitzer, «Die
Herrschaft Christi und der Staat im Neuen Testament» (Beiträge zur
Evangelischen Theologie. Theologische Abhandlungen, herausgegeben von
E. Wolf), 1949, setzt sieh erneut mit dem ganzen Fragenkomplex
auseinander, will aber die These von der Verbindung zwischen Staat und
Engelmächten wieder nur in dem Sinn des oben genannten Aufsatzes von
Dehn vertreten. Siehe vor allem 12 und 20 ff.

Bestritten haben die Deutung Gerhard Kittel in seiner Schrift « Christus
und Imperator», 1939, die die erweiterte Form eines Aufsatzes über «Das
Urteil des Neuen Testamentes über den Staat» in der Zeitschrift für
systematische Theologie, 14. Jahrgang, 1937, 651-680, darstellt; Franz-J.
Leenhardt, «Le chrétien doit-il servir l'Etat?», 1939, 36 ff. ; Otto Eck,
«Urgemeinde und Imperium». Beiträge zur Förderung christlicher
Theologie 42, 3, 1940, 35, Anmerkung 3; Emil Brunner, «Zur
christologischen Begründung des Staates». Kirchenblatt für die reformierte
Schweiz. 99. Jahrgang, 1943, Nrn. 1—3; Johann Koch-Mehrin, «Die
Stellung des Christen zum Staat nach Römer 13 und Apokalypse 13»,
Evangelische Theologie 1948, Heft 11/12, 378-401; Werner Georg Kümmel in
seinem umsichtigen Forschungsbericht über «Das Urchristentum» IV,
Theologische Rundschau, Neue Folge, 17. Jahrgang 1948, Heft 2, 136 ff.;
Hans von Campenhausen, Zur Auslegung von Röm. 13: Die dämonitische
Deutung des exusia-Begriffs. Festschrift Alfred Bertholet zum 80. Geburtstag

gewidmet, 1950, 97—113.
Das Problem der Herrschaft Christi über den Staat, das hinter der

Deutimg der « Gewalten» auf die Engelmächte steht, behandelt in
systematischer Darstellung Alfred de Quervain in seiner Ethik, 2. Band: Kirche,
Volk, Staat, vor allem 210—229. In diesem Abschnitt finden sich auch
sehr beachtliche exegetische Hinweise zu den Stellen, die die Engeldeutung
berühren.



— 143 —

Wort nur den Sinn von «irgendeine Macht, die jemand hat»,
habe 9). Das ist an und für sich richtig, beweist aber nichts. Sprachlich

könnte an sich, wenn in Röm. 13 durchgehend der Plural
exusiai gebraucht würde, kaum etwas gegen die Deutung nach
den andern exusiai-Stellen eingewandt werden. Schwerer wiegt
die Tatsache, dass gleich in 1 b exusia in der Einzahl gebraucht
wird. Man könnte dem entgegenstellen, dass aber sogleich in der
zweiten Satzhälfte von 1 6 wieder der Plural erscheint. Aber in
den Versen 2 und 3 steht wieder der Singular.

Jedoch, wenn die Deutung sonst zwingend wäre, könnte hier
wohl ein aussergewöhnlicher Sprachgebrauch angenommen werden.
Es wäre prekär, die These nur wegen dieser Unstimmigkeiten
bestreiten zu wollen.

Es ist auch kaum schon alles damit entschieden, dass der
ausserbiblische Sprachgebrauch exusia im übertragenen Sinne die
staatliche Machtstellung, das Amt, und im Plural vielfach geradezu
die Behörden, die Amtsträger, bezeichnet10). Es wäre ja durchaus
denkbar, dass Paulus dennoch, eben aus seiner christlichen
Grundhaltung heraus, diese staatlichen Organe in einem tieferen Sinn
deutete. Die Vertreter der neuen Auslegung sind ja keineswegs so

einseitig eingestellt, dass sie behaupteten, Paulus rede hier
überhaupt nicht von den staatlichen Organen. Das Neue an ihrer
Auffassung ist vielmehr, dass der Terminus exusiai bei Paulus im
Sinne der neuen Situation «in Christus» eine «Doppelbedeutung»
erhalte, dass zugleich die Staatsgewalt und die hinter ihr unsichtbar
waltenden Engelmächte gemeint seien J1).

Die konsequente Durchführung der These bei Barth und
Cullmann ist gar nicht an irgendwelchen Kuriositäten der paulinischen
Engellehre interessiert. Ihr Interesse gilt, wie dies für die Barthsche

Konzeption durchgehend kennzeichnend ist, der Frage nach der

christologischen Bedeutung der paulinischen Aussagen. Barth
illustriert «das Wesen des Staates»12) gerade unter dem Gesichtspunkt,

dass in Christus diese «Mächte», die «durch ihn und auf
ihn hin erschaffen worden sind» (Kol. 1, 15), ihm durch seinen Sieg

auch wieder unterworfen sind, «so dass sie in ihm ihr Haupt haben»

(Kol. 2, 10). Die in der Kreuzigung Christi vollzogene Friedens-

9) Kittel, Christus und Imperator 50.
10) Foerster, Theologisches Wörterbuch zum NT II 560.

") Cullmann, Christus und die Zeit 173.
12) Barth, Rechtfertigung und Recht 14 f.



— 144 —

Stiftung (Kol. 1, 20) gilt auch ihnen 13). «Wir befinden uns, wenn
das Neue Testament vom Staate redet, grundsätzlich im
christologischen Bereich» 14). Daher gehört nach Cullmann «auch der
Staat, auch wenn er es nicht weiss, unter die Königsherrschaft
Christi» 15). Das Bekenntnis Kyrios Jesus Christos umfasst nicht
nur den Bereich der Kirche, sondern auch den des Staates. Darum
bedeutet, «weil. der Christ dies weiss, ein solcher Staat
für ihn etwas Höheres als für irgendeinen andern Bürger» 16). Die
Vertreter dieser christologischen Staatsdeutung sehen also im
Staate nicht eine fragwürdige Grösse, sondern vielmehr eine
bedeutsame Zwischenmacht, ein Stück des regnum Christi, ein
Stück der göttlichen Ordnung, nur mit andern Aufgaben, als sie

die Kirche hat.
Es ist auch nicht so, dass die Vertreter dieser christologischen

Staatstheologie die Problematik der staatlichen Situation
übersähen. «Eine Engelsmacht kann., verwildern, entarten, sich
verkehren und so zur Dämonenmacht werden 17).» «Die Grenzüberschreitung

des Staates. bedeutet für den Christen einen viel
schrecklicheren Abfall als für andere: er sieht darin das Herausfallen

aus dem Regnum Christi, die Entfesselung der dämonischen
Macht, das Aufsteigen des ,Tieres' 18).»

Aber grundsätzlich wertet diese neue Deutung den Staat viel
positiver, als es die alte Auslegung, selbst die konservative Deutung

von Römer 13, tat. Für sie ist der Staat seit dem Siege Christi
und der Schöpfungsintention nach von uran eine Macht, die mit
«Christus verkündigt». Das Bild rundet sich. Auch die andern
Stellen, die von Engelmächten handeln, so I. Kor. 2, 8, wo von
den «Beherrschern dieser Weltzeit» (den archontes tu aionos tutu)
gesagt ist, dass sie «den Herrn der Herrlichkeit nicht gekreuzigt
hätten», wenn sie die darin verborgene Weisheit Gottes, seinen

Heilsplan, erkannt hätten, spricht nun nicht bloss von Pilatus
und Herodes, sondern von den Völkerengeln und diesen irdischen
Gewalthabern zugleich 19). Die Unterordnung, die in immer neuen
Unterstreichungen den Christen ans Herz gelegt wird, ist nicht
mehr befremdlich, sondern ein Teilstück der Ordnung, der taxis,

13) Barth, a. a. O. 17. 14) Barth, a. a. O. 20.
15) Cullmann, Königsherrsehaft Christi und Kirche im Neuen Testament

34 f.
16) Cullmann, a. a. O. 35. 17) Barth, a. a. O. 16.
18) Cullmann, a. a. O. 35.
19) Cullmann, Christus und die Zeit 175 f.



— 145 —

die Gott durch sein ganzes Erlösungswerk aufrichtet, der taxis,
die eben das heimliche Regiment Christi meint 20).

Im übrigen lässt auch nach Cullmann der Abschnitt Römer
13, 1-7 viele Fragen, die uns das Problem Staat und Kirche stellt,
offen 21). Wir dürfen also nicht deshalb die neue Lösung ablehnen,
weil sie nicht alle Fragen beantworten kann. Es ist im Gegenteil
zuzugestehen, dass sie einer gewissen Geschlossenheit nicht entbehrt.

Dennoch kann sie kaum als unausweichliche Interpretation
unserer Stelle betrachtet werden.

Werner Georg Kümmel stellt in seinem kritischen Forschungsbericht

über die neueste Literatur zu unserer Frage zwei Postulate
auf, die allein eine überzeugende Erklärung gewährleisten würden.
Er fordert, dass zuerst der religionsgeschichtliche Hintergrund der
urchristlichen Aussagen über den Staat geklärt sein müsse 22) und
dann, dass «die Problematik von Römer 13 im Gesamtrahmen der
urchristlichen Staatsauffassung» deutlich gemacht werde 23). So

besehen erheben sich aber gegen die «christologische» Deutung des

Staates bei Paulus sehr ernste Bedenken.
Wir haben gesehen, dass Paulus in diesem Abschnitt gerade

nicht sehr akzentuiert «christlich» redet, sondern religionsgeschichtlich
in einer grossen Tradition drin steht, die er mit Propheten,

Apokalyptik und Weisheitslehre teilt. Diese Tradition sagt aber
nicht in erster Linie, dass die Herrscher, die den Staat führen,
Vertreter von Engelmächten sind, sondern, dass ihnen die Macht von
Gott selbst verliehen ist. Daraus wird der Gehorsam gegen die
bestehende Gewalt abgeleitet. Es ist zwar keineswegs zu bestreiten,
dass im Spätjudentum die Vorstellung, dass die Völker unter
Engelfürsten stehen, eine grosse Rolle spielt24). Es ist auch durchaus

richtig, dass die guten und bösen Geistermächte in der Theologie
des Paulus nicht bloss an der Peripherie erscheinen, sondern für
die umfassende Herrschaft Christi eine zentrale Bedeutung haben.
Die Christologie des Apostels hat wirklich diese kosmischen
Ausmasse nicht erst in den spätem Briefen, sondern auch schon

Röm. 5, Röm. 8, I. Kor. 15, um nur einige Hauptstellen zu nennen.
Aber, es kann nicht übersehen werden, dass einerseits die jüdische
Vorstellung von den Völkerengeln im einzelnen eine ganz andere

Sicht erkennen lässt, als sie in der geschilderten Hypothese voraus-

20) Cullmann, a. a. O. 178 f. 21) Cullmann, a. a. O. 179 f.
22) Kümmel, a. a. O. 135. 23) Kümmel, a. a. O. 137.

21) S. die Belege bei Strack-Billerbeck, I, 141 ff., 153, 603, 606, 1041;

II 360; besonders III 48-51 zu Röm. 1, 23.



— 146 —

gesetzt wird. Wenn Sammael, d. h. der Satan selbst, als der Völkerengel

Esaus oder Edoms Roms) erscheint25), so bedeutet das,
dass eben dieser Völkerfürst der Ankläger des Gottesvolkes ist.
Von hier aus wäre es undenkbar, dass Israel seine Unterwerfung
unter die Besatzungsmacht als Unterwerfung unter ihren
Engelfürsten verstände. Es unterwirft sich Rom, weil Gott jetzt noch
diese Herrschaft will, weil die Zeit des Reiches noch nicht
gekommen. Natürlich meint die christologische Deutung, dass der
Sieg Christi dies alles geändert habe. Aber meint Paulus wirklich,
dass auch der Satan selbst unterworfen sei Dazu kommt, dass
diese Völker-Engel nirgends einfach mit einem Namen bezeichnet
werden, der durch ein einfaches exusiai wiedergegeben werden
könnte. Sie heissen mit klarer Kennzeichnung «(Engel-)Fürsten der
Völker der Welt» (sare ummoth haolam). Es ist sehr fraglich, ob
die archontes von I. Kor. 2, 8 speziell solche Völker-Engel meinen
und noch fraglicher, ob dies speziell an den Stellen der Fall sei,

wo exusiai für Engelmächte erscheint. Eine blosse Annahme ist
auch, dass exusiai gleichzeitig die Engelfürsten und die staatlichen
Organe bezeichnen könne.

Noch gewichtiger aber scheint mir die Beobachtung zu sein,
dass nirgends im ganzen paulinischen Schrifttum eine Andeutung
zu finden ist, dass der Apostel voraussetzte, dass die Gemeinde
solchen Mittelwesen, und speziell den ehemals feindlichen, jetzt
aber unterworfenen, Dienst zu leisten hätte. An den wenigen Stellen,
wo diese Möglichkeit ins Auge gefasst ist, wird sie geradezu schroff
abgelehnt. Der Apostel weiss auch, dass es «sogenannte Götter»
gibt, ja, viele «Götter» und «Herren», aber für die Gemeinde gilt:
«Einer ist Gott, der Vater, von dem alle Dinge sind und wir zu
ihm, und einer ist Herr, Jesus Christus, durch welchen alle Dinge
sind und wir durch ihn» (I. Kor. 8, 6). Es ist gerade das
Kennzeichen der Freiheit der Gemeinde, dass sie es nicht mehr mit dem
Gesetz zu tun hat, «das durch Engel erlassen wurde, durch die
Hand eines Mittlers» (Gal. 3, 19). Der Neigung der kolossischen
Irrlehrer zu «Engeldienst», diesem Dienst am «Schatten», stellt
er den Christus-Dienst entgegen (Kol. 2, 17-18) 26). Sollte wirklich

25) Gen. R. 78 (50 a) bei Strack-Billerbeck, I 141; II 707.
26) Es ist übrigens sehr zu fragen, ob der «Engeldienst» der Irrlehrer

von Kolossä als wirklicher «Engelkult» zu verstehen sei. Es besteht durchaus

die Möglichkeit, dass Paulus selbst ihre «Elementargeister»-Spekulation
im Sinne von Gal. 3, 19 und 4, 3. 9 als solchen «Engeldienst» im
abwertenden Sinne kennzeichnet. Diese Auffassung vertritt Ernst Percy in seinem
Buche «Die Probleme der Kolosser- und Epheserbriefe », 1946, vor allem 163 ff.



— 147 —

derselbe Apostel den Römern ans Herz gelegt haben, deshalb den
staatlichen Gewalten Untertan zu sein, weil sie unterworfene
Engelmächte repräsentieren Sie sollen gehorchen, weil Gott die staatliche

Ordnung geschaffen, weil er sie jetzt noch, da das Reich
noch nicht offenbar ist, bejaht. Aber die Engelmächte spielen
gerade dabei keine Rolle. Gewiss, dass Christus die Engelmächte
überwunden, ist ein Teil seines Sieges. Aber, die Gemeinde lebt
gerade deshalb nicht diesen «Mächten», sondern Gott.

Es ist also nicht allein aus sprachlichen Gründen, sondern
viel mehr aus theologischen wahrscheinlich, dass Paulus hier unter
den «übergeordneten Gewalten» doch ganz schlicht die Staatsorgane

versteht, dass also die Stelle so nüchtern, so eingebettet in
die traditionelle Staatsdeutung, zu verstehen ist. Das erklärt alles,
ohne dass wir dadurch zu Anleihen bei naturrechtlichen oder
andern Fremderklärungen genötigt würden. Dass Gott den Cyrus
berief, ist genau so biblische Offenbarung, wie dass er in Christus
die Mächte besiegte. Ja, man darf wohl sagen, dass diese schlichte
Deutung auch den vermeintlichen Gegenschlag in der Apokalypse
noch eher verständlich macht als die komplizierte Hypothese vom
christologisch gedeuteten Staat.

Denn diese Hypothese ist auch noch von andern Schwierigkeiten

umlagert, die ich nur noch kurz andeuten will. Nach der
Tradition, der der Apostel folgt, ist auch der «vorchristliche» Staat
nicht einfach gottlos. Wenn aber erst der Sieg Christi diesen
Gehorsam begründet, so ist nicht abzusehen, wie es vor ihm einen

begründeten Anspruch der Herrschenden auf Gehorsam hätte
geben können.

Umgekehrt ist auch jetzt, unter dem regnum Christi, nicht
alle dämonische Gegenmacht besiegt. Dass speziell die Völker-
Engel jetzt unter Christi Regiment stehen, wird nirgends deutlich
gesagt. Die Erklärung ist also nicht wirklich so eindeutig geschlossen,

wie sie auf den ersten Blick erscheint.
Es darf allerdings auch nicht verschleiert werden, dass ebenso

unsere Erklärung nicht alle Probleme löst, ja, dass Paulus selbst
in dem kurzen Abschnitt nicht alles sagt, was er vermutlich zu
der ganzen Frage zu sagen hatte.

Vor allem wird hier nicht deutlich, was sonst das ganze pau-
linische Schrifttum durchzieht, dass Paulus eschatologisch denkt.
Er rechnet nicht mit langen Fristen und einer fortschreitenden

Entwicklung der staatlichen Ordnung. Ohne dass er dies hier



— 148 —

andeutet, wird durch andere Zusammenhänge vorausgesetzt, dass
auch der gottgesetzte Staat sein Ende hat, ja er rechnet, wie
gleich der Schluss von Kapitel 13 zeigt, sogar mit sehr kurzen
Fristen. Von daher musste bei geschlossener Darstellung auch der
Staat das Gepräge einer Anordnung erhalten, die nur das Chaos
einer gefallenen Welt aufhält, aber noch nicht seine wirkliche
Überwindung bedeutet.

Es kann auch nicht übersehen werden, dass bei Paulus eine
wesentliche Seite des Problems überhaupt nicht ins Blickfeld
gerückt wird, die vor ihm und nach ihm eine grosse Rolle spielt,
nämlich das Problem des totalitären Staates, der nicht mehr Diener
ist, sondern sich selbst vergötzt, der nicht mehr das Gute schützt,
sondern das Böse fordert.

Paulus hat zwar selbst schon die Staatsgewalt in ihrer
ungerechten Anwendung am eigenen Leibe erfahren. In der ironischen
Aufzählung seiner Leiden, in der er im zweiten Korintherbrief
seine Gegner übertrumpft, spricht er nicht nur von dem Erleiden
der jüdischen Auspeitschung, sondern auch von dreimaliger Geisse-

lung durch die römischen Behörden (11, 24-25). Aber dies alles
nahm er wohl als zu seinem Berufsleiden gehörend hin.

Fast bis zum Ende des ersten Jahrhunderts, im ersten Petrusbrief

(2, 13 ff.), in den Pastoralbriefen (I. Tim. 2, 1 ff., Tit. 2, 3),

im I. Clemensbrief tritt uns immer wieder die gleiche
Grundhaltung entgegen.

Anders wurde die Lage für die Kirche in der Zeit, da die

Kaiserverherrlichung ihren Höhepunkt erreichte, da die kultische
Verehrung des Kaiserbildes zur Staatsreligion und zum Ausdruck
der Loyalität dem Staate gegenüber erhoben wurde.

Schon in der vorchristlichen Apokalypse, die die gleiche
Entwicklung in der Vergottung des hellenistischen Königs Antiochus

IV. Epiphanes vor sich sieht, im Buche Daniel27), liegt der
Akzent auf dieser Möglichkeit. Der Grosskönig Nebukadnezar ver-
misst sich: «Ist das nicht das grosse Babel, das ich durch meine

gewaltige Macht und zum Ruhme meiner Majestät als Herrschersitz

gebaut habe ?» (Dan. 4, 27). Er vergisst, dass seine Ehre Gottes
Ehre ist und erwartet vom Volke eigentliche Anbetung
(Apostelgeschichte 12, 22). Die Selbstvergötzung führt zur Verfolgung derer,

27) Das Buch Daniel stammt (wenigstens in seiner jetzigen Gestalt),
nicht aus der exilischen Zeit, sondern der hellenistischen, 167-163 v. Chr.
S. die Einleitungsworke, z. B. Eissfeldt 574 ff.



— 149 —

die Gott allein solche erweisen können. Der «Mensch-Gott» wird
so zum Gottesbestreiter und damit zum Verfolger der Gemeinde
Gottes. Diese Situation war in der jungen Kirche im letzten
Jahrzehnt des ersten Jahrhunderts wieder erreicht. Domitian begnügte
sich nicht mehr mit der Vorstellung, Jupiters Sohn und
Willensvollstrecker zu sein. Er beginnt seine Edikte, die er selber diktierte,
mit der Einleitung: «Der Herr, unser Gott, befiehlt» und seine
Bluturteile mit der Einführung: «Es hat dem Herrn, unserem
Gott, in seiner Gnade gefallen...» Er lässt in Ephesus sein Kultbild

in vierfacher Lebensgrösse aufstellen und sich eine eigene
Liturgie zelebrieren 28).

Diese Vergottung des Herrschers musste früher oder später
zu einer Auseinandersetzung der christlichen Kirche mit dem
religiösen Totalitätsanspruche des Imperators führen. Diese
Auseinandersetzung liegt vor in der vermutlich unter Domitian
geschriebenen Offenbarung des Johannes 29).

Wir können hier nicht in der gleichen Ausführlichkeit wie
bei Röm. 13 auf alle Einzelheiten eingehen. Die stark durch
mythische Symbole gekennzeichnete Sprache würde bei einer
Einzelauslegung auch sehr viele Spezialuntersuchungen nötig machen,
die den Rahmen dieser kleinen Arbeit sprengen mussten. Die
Auseinandersetzung zwischen Kirche und Staat stellt auch nur eine
Sicht der prophetischen Botschaft dar. Im Grunde geht es in der

Apokalypse nicht bloss um dieses Problem, sondern um die viel
grössere Frage des «Endes der Geschichte» überhaupt. Zwar wird
in den Kapiteln, die diese Auseinandersetzung ins Licht stellen,
deutlich auf das römische Imperium und den mit dem Imperator
getriebenen Kult angespielt, aber diese Perversion wird nicht als

«Einzelfall» behandelt, hinter dem die Geschichte «weitergeht»
wie zuvor. Es ist vielmehr damit gerechnet, dass damit eine radikale

und endgültige Veränderung im Weltgefüge überhaupt
eingetreten ist. Der Staat ist das geworden, was er wesentlich nach
Gottes Setzung nicht sein soll. Er ist statt Ordnungsmacht Gottes

28) Siehe jetzt dazu die Darstellung von Ethelbert Stauffer, Domitian
und Johannes in «Christus und die Caesaren», Seite 161 ff. Die kühne
Deutung der Apokalypse, die in diesem Aufsatz vorgetragen wird, ist
allerdings problematisch. Aber die Darstellung der Religionspolitik Domitians
ist auch dann für das Verständnis der Apokalypse sehr wertvoll, wenn man
nicht alle Schlussfolgerungen Stauffers unterschreiben kann.

29) Diese Datierung ist allerdings nicht unbestritten. S. dazu die

Einleitungswerke, z. B. Michaelis 319-322.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1950. H



— 150 —

in Seiner Schöpfung zu sein, zum Instrument der satanischen Macht
entartet.

Dies wird in den mythischen Bildern von Kapitel 12 und 13

entfaltet.
«Das grosse Zeichen am Himmel», das dem Seher erscheint,

«das Weib, mit der Sonne umkleidet, den Mond unter seinen
Füssen», ist das Gottesvolk, dem der Messias entstammt (12, 1 ff.).
«Der feuerrote Drache mit sieben Köpfen und zehn Hörnern», der
dem Weibe entgegentritt, um sein Kind zu verschlingen, sobald es

geboren wäre, ist die satanische Gegenmacht, die die Aufrichtung
des Gottesreiches mit allen Mitteln verhüten will (12, 3 ff.). Der
Kampf, den der Drache gegen «die Übrigen des Weibessamens»
(12, 17) führt, ist der Entscheidungskampf zwischen Satan und
Heilsgemeinde, der im folgenden konkretisiert erscheint im Kampf
des aus dem Meere aufsteigenden Tieres (13, 1 ff.), das den im
Dienste des Satans stehenden Gottkaiser symbolisiert, «dem
gegeben ward zu streiten mit den Heiligen und sie zu besiegen»
(13, 7). Es trägt die Züge des Gegen-Christus, das heisst der
Herrschergestalt der Endzeit, die doch nicht der von Gott gesandte
König des wirklichen Reiches, sondern nur sein teuflisches Widerspiel

ist 30).

Ganz deutlich ist auf den Kaiserkult angespielt durch «das

andere Tier», den Pseudopropheten, der die Propaganda für den
Gottkaiser übernimmt (13, 11). Es «bringt die Erde und alle ihre
Bewohner dahin, dass sie das erste Tier, dessen tödliche Wunde
geheilt ward, anbeten» (13, 12). Es «vollbringt gewaltige (Wunder-)
Zeichen» und «verführt, die da auf Erden wohnen. dem Tiere
(zu Ehren) ein Bild anzufertigen...» Und es bringt es zustande,
dass «alle, die Kleinen und die Grossen, die Reichen und die Armen,
die Freien und die Sklaven, sich ein Malzeichen an ihrer rechten
Hand oder an ihrer Stirne anbringen, und dass niemand kaufen
oder verkaufen kann, er trage denn das Malzeichen, nämlich den
Namen des Tieres oder die Zahl seines Namens» (13, 13-17).

Hier tritt uns eine völlig neue Haltung der Kirche zum
römischen Reiche und seinen Organen entgegen. Dem Kaiserpriester

30) Der Titel «Antichrist» erscheint allerdings nirgends in der
Apokalypse. Aber die Nachäffung geht so weit, dass auch dem «Tier» eine
«tödliche Wunde» zugeschrieben wird (13, 3. 14), wie dem Lamm (5, 6.

9. 12). Der groteske Zug ist kaum auf die Sage vom wiederkehrenden Nero
(so viele), noch auf den Aufstand gegen Domitian von 88/89 (so Stauffer,
Christus und die Caesaren, 178 f., 198 f.) zu deuten.



— 151 —

wird der Gehorsam verweigert, ja der vergöttlichte Kaiser, der
solches heischt, erscheint nicht mehr als der Vertreter göttlicher,
sondern teuflischer Gewalt.

Ist damit aber nicht die Tradition und die Sicht der
paulinischen Weisung, die in den «übergeordneten Gewalten» die göttliche

Ordnungsmacht sah, preisgegeben Hat damit die Kirche
nicht von einer uneingeschränkt positiven zu einer ebenso
uneingeschränkt negativen Beurteilung des Staates hinübergewechselt \ Es
scheint so. Und doch ist diese Deutung ein exegetischer Kurzschluss.

Dass dem nicht so ist, lässt sich gerade an der Grundhaltung
der Gemeinde, wie sie in der Apokalypse erscheint, aufzeigen:
Die Gemeinde widersteht nicht durch offene Rebellion, sondern
nur mit dem passiven Widerstand des Martyriums 31). Sie siegt
in dem ungleichen Kampf, indem sie untergeht. Noch in ihrem Widerstand

hält sie an der grundsätzlichen Haltung fest, dass der Staat
nicht als solcher, sondern nur in seiner Perversion, eine
widergöttliche Macht ist. Sie bezeugt durch ihr Zeugnis, dass die Macht
Gott gehört. Aber ihr Widerstand gilt nicht dem Staate an sich,
sondern dem dämonisierten Staat, der nicht mehr den Auftrag
Gottes, sondern die Geschäfte des Drachen erfüllt32).

Dazu kommt ein Zweites. Die Prophétie des letzten Künders
sieht in dieser Dämonisierung des Staates nicht einen «Einzelfall»,
sondern die letzte Zuspitzung des Kampfes zwischen Gott und
gefallener Schöpfung überhaupt. Schon von hier aus wäre es

verkehrt, in ihrer Entscheidung nur ein «Prinzip» zu sehen, das dem

«Prinzip» der Staatsbejahung des Apostels entgegenstände. Der

widergöttlich gewordene Staat der Apokalypse ist nicht nur ein

«Fall», sondern das Ende der Geschichte selbst 33), das die Schei-

31) Für diese grundsätzliche Haltung ist es belanglos, ob in der
Apokalypse alle Glieder der Kirche als «Blutzeugen» betrachtet werden
(so Charles, Loisy, Lohmeyer, Peterson u. a.) oder ob auch Ausnahmen
anzunehmen sind (so L. Brun).

32) Gut sagt Heinrich Schlier, Vom Antichrist. Theologische
Aufsätze. Karl Barth zum 50. Geburtstag, 1936, 115 vom «ersten Tier»: «Es
ist nicht ,der Staat' an sich, und das heisst die politische Macht, die im
Dienst der Ordnung dieser Welt steht, aber es ist die sich dem Auftrag
der guten Ordnung entziehende, als irdische Ordnungsmacht daher
entartete politische Macht in konkreter unmenschlicher Erscheinung.»

33) Dieser Sicht wird darum eine blosse Ausschnitterklärung von
vorneherein nicht gerecht. Der Sache selbst entspricht nur die
grundsätzliche Frage nach dem Ende der Geschichte Gottes mit seiner Schöpfung
selbst. In diesem Sinne untersucht die Frage jetzt wieder die neue Schrift
von Josef Pieper, Über das Ende der Zeit. München 1950.



— 152 —

dung zwischen der Gottesherrschaft und dem Regiment des Bösen
im Kosmos selber bringt. Schon von daher ist aus der Apokalypse
allein nicht die Stellung der Kirche zu dem Staate überhaupt
ablesbar. Der Staat, der hier die Gegenmacht Gottes manifestiert,
ist überhaupt nicht mehr der Staat, der Gottes Setzung ist,
sondern sein Gegenbild.

Die beiden Situationen sind also eigentlich überhaupt nicht
vergleichbar. Sie sind nicht gleichartig 34). Die Anordnung des

Apostels setzt die normale Situation voraus, in der der Staat
grundsätzlich Rechtsstaat, und damit von Gott gewollter Staat, ist.
Die Situation der Apokalypse ist nicht nur die einer degenerierten
Staatsform, sondern die Endsituation der Geschichte überhaupt,
in der alle Dinge zur Entscheidung drängen und keine Neutralität

mehr möglich ist. Nicht die Kirche hat ihre Auffassung über
den Staat geändert, sondern der in der Apokalypse gemeinte
Staat hat sich selbst einer andern Herrschaft unterstellt und ist
dadurch zum Feind Gottes und Verfolger seiner Gemeinde
geworden.

Damit aber ist das Grundverhältnis zwischen Gottes Setzung
und dem Gehorsam gegen Gott verrückt und die Schlichtheit des

Gehorsams für die Glieder der Kirche unmöglich geworden. Wo
die Loyalität dem Staate gegenüber nur noch durch Verleugnung
des Glaubensgehorsams, also durch Lüge, möglich ist, da sind die

Grundlagen der von Paulus vorausgesetzten Ordnung zerbrochen.

Diese wesentliche Antinomie erhält ihr volles Licht in einem

Worte, das wir bis jetzt noch nicht behandelt haben, das aber
beiden Situationen erst ihr richtiges Gewicht gibt. In der
Diskussion Jesu mit seinen Gegnern spielt die Frage nach dem Kaiser -

census eine kritische Rolle. Nach Mk. 12, 13 ff. versuchen diese

ihn mit der Frage: «Ist es erlaubt, dem Kaiser Steuer zu zahlen
oder nicht Sollen wir zahlen oder nicht » Jesus lässt sich einen
Denar reichen, verweist auf das Kaiserbild, das er trägt, und
erklärt :

«So gebet dem Kaiser, was des Kaisers ist,
Gott aber, was Gottes ist!»

34) Von hier aus sind auch alle Zwischenlösungen suspekt, wie sie
die apologetische Haltung des zweiton Jahrhunderts versuchte. S. dazu
Martin Dibelius, Rom und die Christen im ersten Jahrhundert. Sitzungsberichte

der Heidelberger Akademie der Wissenschaften. Philosoph isch ¬

historische Klasse. Jahrgang 1941/42. 2. Abhandlung, 52 f.



— 153 —

Die beiden Aussagen klingen an sich gleichwertig. Man hat
denn auch immer wieder so gedeutet, als ob hier die beiden Grössen,
Gehorsam gegen die Obrigkeit und Gehorsam gegen Gott, einander
gleichgestellt würden oder, anders ausgedrückt, dass Jesus hier
beides nebeneinander stelle, das Eigenrecht des Staates und das

Eigenrecht der Kirche. Der grosse Weltgeschichtslehrer Leopold
von Ranke hat im Sinne dieser Erklärung von diesem Worte Jesu
gesagt, dass «von allen herrlichen Worten (Jesu) keines wichtiger
und folgenreicher (wäre) als diese Weisung» 35). Aber, es ist ernsthaft

zu fragen, ob diese Deutung richtig sei. Das Wort muss aus
der Situation Jesu und aus dem Gesamtzusammenhang seiner
Predigt heraus verstanden werden. Seit der Zeit der hellenistischen
Diadochenherrschaft spielte in Israel die Frage eine entscheidende
Rolle, ob der absolute Gehorsam gegenüber Gott, als dem eigentlichen

König des Gottesvolkes, überhaupt eine Gehorsamshaltung
einem irdischen Herrscher gegenüber zulasse. In der Zeit Jesu
vertrat eine militante, terroristische Gruppe, die sogenannten
Zeloten, d. h. Eiferer, die strenge Unvereinbarkeit solchen Gehorsams.

Sie stellte sich deshalb ausserhalb der gegebenen
Rechtsordnung und verweigerte jede Entrichtung eines Census an die
römische Besatzungsmacht. Dieser revolutionäre Widerstand hatte
sich neu an eben dem Census entzündet, von dem die lukanische
Weihnachtsgeschichte berichtet. Würde Jesus also mit einem
Nein geantwortet haben, so hätte er sich auf die Seite der
radikalen Bejahung der zelotischen Theokratie gestellt. Indem er resolut
die Steuerentrichtung bejaht, scheidet er sich ebenso resolut von
diesem Ideal. Es geht also wirklich um alles.

Dennoch liegt, wie die übrige Verkündigung Jesu zeigt, der
Akzent nicht auf dem Ja zur Steuerzahlung. Er schilt die Frager
Heuchler. Es geht ihnen nicht ehrlich um die Gottesfrage, sondern

um die Vernichtung Jesu. Ihm aber geht es wirklich um die
Gottesherrschaft, neben der die Steuerfrage nur ihr relatives Recht
besitzt. Betont ist also nicht : Ja, gebet dem Kaiser, was des Kaisers
ist. Beides ist gleichwertig, der Gehorsam gegen den Kaiser und
der Gehorsam gegen Gott. Sondern betont ist: Gebet Gott, was
ihm gehört, nämlich die Ganzheit des Gehorsams, neben der die

staatliche Verpflichtung von bloss relativer Bedeutung ist. Es

ist die gleiche Haltung, die Jesus nach dem Johannesevangelium

35) Weltgeschichte III, 1, 160 f.



— 154 —

Pilatus gegenüber einnimmt, wenn er das relative Recht der Macht
des römischen Statthalters anerkennt: «Du hättest keine Macht,
wenn sie Dir nicht von oben gegeben wäre», wenn er aber gleichzeitig

sein Königtum als völlig anderer Ordnung von dieser Macht
abhebt (Joh. 18, 37).

Von hier aus aber fällt auf unsere ganze Darstellung erst das

richtige Licht. Es ist nicht wahrscheinlich, wie immer wieder
behauptet wird, dass Paulus sich in seiner Weisung von Röm. 13

von diesem Jesuswort leiten liess. Es wird aber auch nirgends
sichtbar, dass dieses Wort für die Botschaft der Apokalypse eine
Rolle gespielt hat. Aber unabhängig von der geschichtlichen
Herleitung der beiden Entscheidungen darf wohl gesagt werden, dass

es, in den Gesamtzusammenhang der Reichspredigt Jesu gestellt,
die entscheidende Lösung enthält. Auch Jesus anerkennt die
Ordnungsmacht des Staates, soweit sie nicht die Erfüllung der Reichs-
botschaft tangiert. Aber deutlich stellt er «das, was Gottes ist»,
den Gehorsam gegen die göttliche Forderung, als das Wesentliche
hin. Die Gemeinde Jesu hat sich nicht von ihm getrennt, als sie

den revolutionären Weg der Steuerverweigerung ablehnte, als sie

den eigenmächtigen Weg der terroristischen Beschleunigung
verwarf. Aber, Seine Kirche hatte auch Sein Zeugnis für sich, als sie

mit den Aposteln bekannte: «Man muss Gott mehr gehorchen als
den Menschen» (Apostelgeschichte 5, 19) und als sie diese Forderung

im Konflikt mit dem sich selbst vergötzenden Gottkaiser bis

zum Martyrium befolgte und so sich in der Entscheidungssituation
radikal für Gottes Herrschaft entschied. Auch da hat sie nicht zum
eigenmächtigen Bürgerkrieg aufgerufen. Aber sie hat die
Gottesherrschaft bejaht, auch als dies Widerstand gegen den Staat
bedeutete. Sie ist auch da nicht einfach zu den Staatsfeinden
übergelaufen, aber sie hat den Gehorsam verweigert, wo dieser
Ungehorsam gegen Gott gewesen wäre.

Es ist nicht möglich, in zwei Sätzen die Konsequenzen
auszusprechen, die sich aus dieser Sachlage ergeben. Aber klar hat
sich wohl auch aus dieser rein exegetischen Darlegung ergeben,
dass auch wir heute als Bürger unseres Staates und unserer Zeit
und als Glieder der heutigen Gemeinde diese Dinge nicht
unabhängig von diesem Vorbild betrachten können. Zwar werden wir
nicht tun wollen, was immer wieder versucht wrorden ist, aus diesen
Ansätzen in gesetzlichem Biblizismus einfach eine Idealordnung
des Verhältnisses von Staat und Kirche abzuleiten. Das könnte



— 155 —

nur zu künstlichen Scheinlösungen führen. Alles ist ja anders in
unserer Situation. Wir leben nicht unter einer Regierung, die nur
befiehlt, sondern in einem Staate, der unsere Mitarbeit fordert. Es
ist aber nicht zu verkennen, dass eben für diese freiheitlich-demokratischen

Ordnungen keine direkten Anweisungen im biblischen
Zeugnis vorliegen. Wir können solche nur indirekt aus dem
neutestamentlichen Freiheitsgedanken ableiten.

Der Staatsgedanke der Schweizerischen Eidgenossenschaft
steht dem der griechischen Polis viel näher als dem, den Paulus
voraussetzt. Es ist nicht ohne einen gewissen Reiz, zu sehen, dass

dort, wo die griechische Polis bei Paulus bildhafte Verwendung
findet, er nicht vom konkreten Staat seiner Zeit, sondern von der
zukünftigen «Gottesstadt» spricht, in der die Glieder der Kirche
schon jetzt «Bürgerrecht» (politeuma) haben (Phil. 3, 20).

Aber auch unsere staatlichen Ordnungen sind heute nicht
mehr unangefochten. Wir werden, solange uns die Freiheit
geschenkt ist, auch als Glieder der Kirche, in der Eidgenossenschaft
freier Bürger, viel intensiver an allen staatlichen Aufgaben
bejahend, wo es nötig und möglich ist, verbessernd, wo unverbogenes
Recht lebendig ist, gehorchend, aktiv Anteil nehmen, als dies wohl
die ersten Christen taten. Sollte aber, was dem heutigen Geschlecht
nicht mehr so illusorisch klingt, wie dem fortschrittsgläubigen des

19. Jahrhunderts, eine Situation eintreten, in der wir plötzlich
apokalyptischen Verhältnissen gegenüberständen, so würde auch

für uns die Entscheidungsfrage gestellt sein, wieweit wir den
Gehorsam gegenüber den «übergeordneten Gewalten» noch
durchführen könnten. Die Weisung von Römer 13 und die Sicht von
Apokalypse 13, so gegeneinander abgewogen, haben auch für uns
den nicht gesetzlichen, aber sachlichen Sinn, dass wir Gottes

Setzung hinter dem Staate solange als möglich bejahen, dass wir
aber nicht den Staat als solchen vergotten dürfen, sondern dass,

wo er die Preisgabe des Gehorsams gegen Gott fordert, wir uns
entscheiden müssen, im Sinne des Jesuswortes:

Gebet dem Kaiser, was des Kaisers ist,
Gott aber, was Gottes ist.—

Bern. Ernst Gaugier


	Der Christ und die staatlichen Gewalten nach dem Neuen Testament

