Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 40 (1950)

Heft: 3

Artikel: Der Christ und die staatlichen Gewalten nach dem Neuen Testament
Autor: Gaugler, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404269

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 133 —

Der Christ und die staatlichen Gewalten
nach dem Neuen Testament

Von jeher hat sich die Kirche bei ihrer Stellungnahme zum
Staat vor allem an den sieben Versen orientiert, in denen Paulus
in seinem Briefe an die romische Gemeinde (13, 1-7) die Frage der
Verpflichtungen der Christen gegeniiber den gegebenen staatlichen
Organen erdrtert *).

Ich gebe zuerst eine Ubersetzung der Verse und erklire sie
nachher im einzelnen:

1. Jedermann ordne sich den vorgesetzten (staatlichen) Gewalten
(willig) unter.
Denn es gibt keine Gewalt ausser von Gott.
Die bestehenden sind (mithin) von Gott eingesetzt.

2. Wer sich also der (staatlichen) Gewalt widersetzt,
widersteht der Anordnung Gottes.
Die aber, welche widerstehen,
werden fir sich ein Urteil (Gottes) empfangen.

3. Denn die regierenden (Beamten)

sind ja nicht (ein Gegenstand) der Furcht fiir das gute Werk
(= fiir die, die Gutes tun),

sondern fiir das bose (= die, die Boses tun).

Willst du dich also vor der (staatlichen) Gewalt nicht fiirchten
(miissen),

so tue das Gute

und du wirst Lohn von ihr empfangen.

4, Denn Gottes Dienerin ist sie,
fir dich zum Guten.
Wenn du aber das Bose tust, so fiirchte dich,
denn nicht umsonst trigt sie das Schwert;

*) Die folgenden Ausfuhrungen wurden als Vortrag gehalten an der
finfzigsten Sitzung der Aufsichtskommission der Fonds der Christkatho-
lischen Fakultit der Universitit Bern, die am 8. Dezember 1949 zugleich
mit der fiinfundsiebzigsten CGriindungsfeier dieser Lehranstalt abgehalten
wurde. Ich lasse hier die einleitenden Sidtze, die diesem besonderen Anlass
gewidmet waren, weg und erginze den Vortrag an einigen Stellen,_ WO er
mir die exegetische Situation noch nicht geniigend zu kléiren schien.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1950, 10



— 134 —

denn Gottes Dienerin ist sie,
eine Riécherin zum Zorngericht fiir den,
der das Bose tut.

1

. Drum ist es angebracht, sich unterzuordnen,
nicht allein des Zorngerichtes wegen,
sondern auch um der Uberzeugung willen.

6. Deshalb zahlt ihr ja auch Steuern.
Denn Beamte Gottes sind sie (= die, die Steuern einziehen),
eben hierauf bestindig bedacht (, diesen Dienst zu erfiillen).

7. Gebet (also) allen, was ihr ihnen schuldet:
Wem Steuer, dem Steuer,
wem Zoll, dem Zoll,
wem Furcht, dem Furcht,
wem Ehre, dem Ehre!

Welche Griinde den Apostel zu diesen Anweisungen veranlasst
haben, wissen wir nicht. Wir kénnen nur vermuten, dass in Rom
auch den «staatlichen Gewalten» gegeniiber etwas von jener fal-
schen «christlichen» Uberheblichkeit und Selbstgeniigsamkeit er-
kennbar wurde, die Paulus schon in den vorangehenden Ermah-
nungen hatte rigen miissen !). Auch hier gilt es, sich den von
Gott gesetzten Grenzen unterzuordnen, «nicht hdoher von sich zu
halten, als sich’s zu halten gebiihrt» (12, 3). Weniger wahrschein-
lich ist, dass der Apostel auch das Verhalten zum Staat dem all-
gemeinen Gesichtspunkt der Nichstenliebe, von der er 13, 9-10
spricht, unterordnen wollte. Eher koénnte ihn noch die spezielle
Ermahnung von 12, 17: «Seid bedacht auf das, was vor allen Men-
schen l6blich ist!» veranlasst haben, hier beildufig auch vom Ver-
hiltnis zu den staatlichen Machthabern zu reden.

«Jedermann (= jeder Mensch)», sagt er ganz allgemein,
«ordne sich den iibergeordneten (staatlichen) Gewalten unter!»
Gerade in der Allgemeinheit dieser Grundforderung begriindet er
die besondere fiir den Christen.

Das Wort, das wir hier mit «die (staatlichen) Gewalten» iiber-
setzt haben, bedeutet in der Einzahl vor allem «die Macht, die zu
sagen hat», das heisst das, was wir «Autoritdt» heissen, dann aber
eben auch das staatliche Amt, in der Mehrzahl ganz konkret «die

1) So Alfred de Quervain in einer mir freundlicher Weise im Manu-
skript zur Verfigung gestellten Vorlesung.



— 135 —

Amtstrdger», die « Behorden». Dagegen lisst sich im ausserbiblischen
Griechisch nirgends mit Sicherheit die Bedeutung «Obrigkeit», die
uns aus den bekanntesten Ubersetzungen vertraut ist, nachweisen.

Es darf auch nicht iibersehen werden, dass Paulus nicht eigent-
lich vom «Staate» spricht. Der Staat als geordnetes Gemeinwesen
ist ein antik-heidnischer Begriff, der aber streng genommen nur
fir die griechische Polis, den freien Stadtstaat, nicht fiir das hier
gemeinte Gebilde des autoritiren Machtstaates zutrifft. Der « Staat»
im aristotelischen oder stoischen Sinne wird nicht von Gott her,
sondern aus dem Wesen des Menschen begriindet. Die komplizierten
Verbindungen, die diese naturrechtliche Begriindung des Staates
spater mit christlichen Gedankengingen, etwa in der mittelalter-
lichen Staatslehre eingegangen ist, konnen hier nicht besprochen
werden 2). Es soll nur um der Sauberkeit der Untersuchung willen
vermerkt sein, dass wir, wenn wir im folgenden vom «Staate» spre-
chen, eigentlich immer nur von den regierenden Organen reden,
deren Autoritdt nicht vom Volke hergeleitet wird, sondern in einer
absoluten Beauftragung begriindet ist.

In diesem Sinne redet hier Paulus ganz konkret von den Amts-
tragern, Regierenden, Richtern, Steuerbehérden. Der Apostel er-
geht sich nicht in akademischen Erorterungen iiber das Verhiltnis
von Kirche und Staat. Er gibt konkrete Anweisungen, wie sich die
Gemeinde den Amtstriagern gegeniiber zu verhalten habe. Er denkt
auch nicht bloss an die hochsten Regierungsbeamten, sondern,
wie die folgende Anweisung iiber die Steuerpflicht zeigt, an alle,
die etwas zu fordern oder zu befehlen haben.

Schon damit ist einer zu plerophoren Staatstheologie ein Riegel
vorgeschoben. Wir werden uns allerdings in der zusammenfassenden
Besprechung des Abschnitts mit einer noch weiterreichenden Deu-
tung auseinandersetzen miissen. Vorerst aber mochte ich den Text
unter der Voraussetzung, dass diese schlichte Erklirung zutreffe,
zu Ende besprechen.

Das Entscheidende, was Paulus iiber die staatlichen Gewalten
zur Begriindung seiner Forderung zu sagen hat, ist, dass sie alle
«von Gott verordnet» sind, dass sie «Organe» der gottlichen Welt-
regierung seien. Das will kaum sagen, dass alles, was der damalige
romische Staat anordnete und tat, fiir Paulus von vorneherein
«gut» gewesen sei, vor Gottes Urteil bestehen konnte. Es meint

2) Siche jetzt Ernst Cassirer, Vom Mythos des Staates, 1949, 104—153.



— 136 —

wohl nur, dass die staatliche Ordnung prinzipiell von Gott gewollt
sei, so dass grundsitzlich die ausfithrenden Organe als von Gott
zu ihrem Amte Ermichtigte zu betrachten seien, ob ihnen das nun
bewusst war oder nicht. Weil er so grundsitzlich spricht, werden
keine Ausnahmen genannt, wird auch mit keinem Wort iiber die
Staatsform gesprochen. Es wird nur festgestellt: So hat auch der
Christ grundsitzlich die staatliche Ordnung einzuschitzen. Der
Christ ist also nicht von Evangeliums wegen Revolutionir, wie je
und je die Schwirmer aller Nuancen meinten. Der Staat ist nicht
an sich das Gegenreich, das es im Rahmen des Gottesreiches auf
jeden Fall zu bekampfen gilte.

Es kann nicht verkannt werden, dass der Apostel den Staat —
es ist der romische Staat der fiinfziger Jahre, schon unter Nero 3) —,
noch grundsitzlich als Rechtsstaat beurteilt, also als einen Staat,
in dem das Recht auch die Herrschenden verpflichtet und der
nicht von seinen Untertanen fordert, was gegen dieses Recht ver-
stosst. Darum kann er rundweg erkliren: « Wer sich der Autoritit
widersetzt, widersteht der Anordnung Gottes und hat mit Gottes
Urteil zu rechnen.»

Sicher kiimpft Paulus nicht gegen die Moglichkeit einer revo-
lutionédren Erhebung. Dazu wire die Macht der ersten christlichen
Gemeinden wohl zu unbedeutend gewesen. Es ist nicht einmal
wahrscheinlich, dass er an passiven Widerstand, etwa die Ver-
weigerung von Steuern und Abgaben, denkt. Denn er argumen-
tiert ja nachher ganz selbstverstindlich mit der Tatsache, dass die
Leser ihre Steuern zahlen. Es herrschte vermutlich nur da und
dort eine gewisse Unklarheit dariiber, wie sich die Gliedschaft in
der messianischen Gemeinde mit dem Gehorsam gegeniiber dem
heidnischen Staate vertrage.

Paulus stellt solcher Unsicherheit gegeniiber eindeutig fest:
Widerstand gegen den Staat ist nicht Kampf gegen die Welt, son-
dern Widerstand gegen Gott.

Gott selber will den Staat. Er hat ihn eingesetzt als Schutz-
macht des Rechts, als Wahrer des Guten. Der Apostel untersucht
nicht, wieweit die Beamten des Kaisers dieser Rechtsnorm nach-
leben. Er setzt prinzipiell voraus, dass im Staate noch das all-
gemein als gut Erkannte Anerkennung, das allgemein als bose

3) Der Romerbrief ist sehr wahrscheinlich im Jahre 56, also zwel
Jahre nach dem Regierungsantritt Neros, geschrieben.



— 137 —

Erkannte Strafe finde. Natiirlich ist das hier gemeinte Gute nicht
die Liebe, die die Bergpredigt fordert, nicht das besondere Ver-
halten, das der Apostel von den Gliedern der Gemeinde als solchen
erwartet, sondern sehr niichtern: das, was als ehrbar auch in der
heidnischen Gesellschaft gilt. In diesem, sehr allgemeinen Sinne,
ist der Staat fiir jeden, auch den Christen, Gewihr fiir sein Wokl,
wenn er «das Gute tut» und ein Gegenstand des Schreckens, wenn
er sich dagegen verfehlt.

«Denn», so begriindet Paulus die berechtigte Furcht, «nicht
ohne Rechtsbefugnis von Gott her trigt der Staat das Schwert.»
Wiewohl das Wort, das wir hier mit Schwert wiedergeben, urspriing-
lich nur ein kleines Schwert, eigentlich ein «Messer», bezeichnet,
ist hier eindeutig das grosse Richtschwert gemeint, das die Be-
hérden in den Provinzen zum Zeichen ihrer Macht iiber Leben und
Tod vor sich hertragen liessen. Wir kénnen hier nicht das damit
gegebene Problem des Rechtes zur Todesstrafe eingehend erortern.
Unzweifelhaft setzt es hier Paulus voraus, und auch sehr fein-
fiihlige Ausleger, wie der Neuenburger Exeget Frédéric Godet, haben
sich dadurch verpflichtet gefiihlt, fiir die Todesstrafe auch im heu-
tigen Staate zu pliadieren *). Ich glaube nicht, dass uns dieser ge-
setzliche «Biblizismus» verpflichtet. Wir werden den Gehorsam,
der in solcher Auslegung laut wird, ehren kénnen, wir werden auch
nicht den biblischen Argumenten einfach philosophische entgegen-
setzen; aber wir werden auch als Glieder der Kirche fragen diirfen,
ob von der Bestimmung des Menschen zum Ebenbilde Gottes
aus nicht auch ein anderer Strafvollzug der Intention des Evange-
liums gemiiss sein konnte, besonders in einem Lande, wie dem
unsern, in dem der einzelne Christ die Moglichkeit besitzt, selbst
an der Gestaltung der Rechtsordnung mitzuwirken, was fir die
hier angeredeten Christen nicht der Fall war. Es geht dem Apostel
nicht um die Frage des Wie im Strafvollzug, sondern um die Be-
fugnis des Staates als Vollstrecker des gottlichen Gerichts, also
um das Dass. Nicht der Staat ist eigentlich der Richer des Bosen,
sondern Gott. Das Zorngericht ist nicht die Rache der mensch-
lichen Gesellschaft am Verbrecher, sondern Gottes unparteiisches
Strafgericht.

Aber nicht nur den feigen Gehorsam aus Angst vor der Strafe,
sondern den einsichtigen, der im Gewissen begriindet ist, erwartet

1) Commentar zu dem Brief an die Romer. Deutsch bearbeitet von
E. R. Wunderlich. 1881, 253 f.



— 138 —

der Apostel von seinen Lesern. Auch diese Formulierung idealisiert
den romischen Staat nicht. Paulus, der das schauerliche Sitten-
gemiilde von Roém. 1, 18 ff. entwerfen konnte, hat sich sicher keine
Illusionen iiber die wirkliche Lage seiner Umwelt gemacht. Es ist
nicht einmal wahrscheinlich, dass die Formulierung von Vers 5
«die dankbare Stimmung der Provinzen» zum Ausdruck bringt,
¢die im Kaisertum den Hort des Friedens, das Prinzip des Kosmos
gegeniiber dem Chaos, die Gewéhr der Rechtsordnung erblickteny,
wie noch Johannes Weiss diese Haltung begriinden wollte ®). Nein,
gerade der Hinweis auf das Gewissen zeigt, dass der Apostel grund-
sitzlich spricht, unbeeinflusst von irgendwelchen giinstigen oder
ungiinstigen Erfahrungen mit einzelnen Organen.

Einfach, wie der Grundsatz, ist auch seine Begriindung. Die
romischen Christen zahlten ja Steuern. Wie konnten sie zu seiner
Erhaltung beitragen, wenn der Staat an sich gottlos wire ? Aber,
die Abgabe ist ganz in Ordnung, denn auch die Steuerbeamten sind
«Beamte Gottes». Das Wort, das wir so iibersetzen, hat heute aller-
dings einen andern Klang: «leiturgos», Liturge, fiihrt uns unmittel-
bar in den Bereich des Kultischen. Damals aber bezeichnete es
auch, und das ist das Urspriinglichere, jeden, der im Dienste der
Allgemeinheit, besonders des Staates, einen Dienst versah. Es ist
also durchaus wahrscheinlich, dass der Apostel nichts besonders
Feierliches damit sagen will. Die religitse Beziehung ist nur in
dem beigefiigten Genetiv «Gottes» gegeben. Auch sie sind Diener
Gottes. Die, wohl auch damals nicht besonders beliebten, Steuer-
beamten werden also nicht zu Priestern idealisiert und von den
Steuern wird nicht als wie von Opfergaben gesprochen, es wird ein-
fach festgestellt, dass sich auch in diesem Geschehen ein Stiick der
gottlichen Weltordnung verwirkliche.

Der ganze Abschnitt gipfelt in Vers 7. Es gilt: Gebt jedem,
was ihr ihm nach der gegebenen Rechtsordnung schuldet!

«Steuer, wem Steuer.» Gemeint ist die direkte Steuer, die
jahrlich zu entrichtende Kopfsteuer, das tributum.

«Zoll, wem Zoll.» So heisst die indirekte Steuer, die Abgabe
auf Waren.

«Furcht, wem Furcht.» Gedacht ist an die Furcht, die vor
dem hdchsten Beamten natiirlich war, weil ihm der Liktor das
Symbol der richterlichen Macht vorantrug.

5) Das Urchristentum, 1917, 461.



— 139 —

«Ehre» endlich ist die Haltung, die Amtspersonen im all-
gemeinen gebiihrt.

Wie ist diese positive Wertung des Staates zu beurteilen ?
Vorerst fillt ein Negatives auf: Der ganze Abschnitt spricht mit
keinem Wort von Christus. Es steht in ihm nichts, das nur in
einem christlichen Texte denkbar wire. Genau so koénnte auch
ein judischer Rabbi in der Synagoge die Gehorsamspflicht gegen-
iiber den «vorgesetzten Gewalten» begriinden. Das lisst vermuten,
dass Paulus, wie so oft in seinen praktischen Ermahnungen, einer
dltern Tradition iiber den Gegenstand folgt und nur sagen will,
das gelte auch «en Christo», fir die Christen. Das ldsst sich tat-
sichlich nachweisen. Die dieser Tradition zugrunde liegende An-
schauung ist sogar ilter als die biblischen Texte. Sie wurzelt in
der Vorstellung, dass die Herrschaft auf Erden nicht einfach das
Resultat menschlicher Machtkampfe sei, sondern von der Gottheit
Menschen iibertragen werde, um die Wohlfahrt des Kosmos zu
gewéhrleisten, das Chaos durch Ordnung zu bandigen ¢).

In der Schrift des Alten Testaments ist diese « Staatstheologie»
eingebaut in den Gedanken der «Heilsgeschichte».
Jeremia schreibt den Verbannten in Babylon (27, 5 ff.):
«Ich (Gott) bin es, der die Erde gemacht. . .,
und ich gebe sie, welchem ich will.
Und nun bin (wiederum) ich es,
der all diese Lidnder gegeben hat
in die Hand Nebukadnezars,
des Konigs von Babel, meines Knechtes.»

Und ebenso schreibt Deutero — Jesaja von Cyrus, dem grossen
Eroberer des babylonischen Reiches (45, 1-2):
«So spricht der Herr zu Cyrus, seinem Gesalbten :
Du, den ich bei deiner Rechten ergriffen,
dass ich Vélker vor dir niederwerfe
und den Konigen das Schwert abgiirte. . .
Ich will vor dir hergehen...!»

Also, auch der heidnische Grosskoénig ist Gottes Knecht, wenn
Er ihn einsetzt, ihm die Herrschaft iibergibt.

8) Siehe zu dieser «Tradition» Ethelbert Stauffer, Die Theologie des
Neuen Testaments, 4.—5. Auflage, 1948, 17. Zu den heidnischen Vorstufen
die besonders aufhellenden Textstellen der Anmerkungen 198 f., 249 f.



— 140 —

Auch die Weisheitsliteratur der spiteren Zeit kennt bei aller
Kritik am Verhalten der einzelnen Machthaber diese grundsitz-
liche Verantwortung der Michtigen gegeniiber dem gottlichen Ur-
heber aller Herrschaft (Weish. Sal. 6, 1-11).

Vers 3 heisst es:

«Vom Herren ward die Herrschaft euch verlichen,
die Macht vom Allerhdchsten.
Er ist’s, der eure Taten priift,
und eure Pline durchforscht.»

Und noch der Seher des idthiopischen Henochbuches kann
46, 5 schreiben:

«Er wird die Ko6nige von ihren Thronen stossen
und aus ihren Reichen (vertreiben),

weil sie Thn nicht erheben, noch Thn preisen,
noch dankbar anerkennen,

woher ihnen das Koénigtum verliehen ward.»

Und in der syrischen Baruch-Apokalypse schildert der Ver-
fasser in Kapitel 82 die unheimliche Festigkeit der Macht der
Volker, die Israel iiberherrschen, mit beredten Worten und schliesst
mit dem Satz, der wieder die Doppelsicht dieser Herrschaft aufdeckt :

«Und wir betrachten ihre prahlerische Macht,

indessen sie die Giite Gottes, der sie ihnen gab, verleugnen,
und doch vergehen sie

wie eine Wolke, die voriiberzieht» (Vers 9).

Auch die Phariséer hielten gegeniiber der kollaborationistischen
Haltung der Sadduzier und dem terroristischen Vorgehen der Ze-
loten an dieser Uberlieferung fest. Noch kurz vor dem jiidischen
Aufstand von 66-70 fordert der letzte Vorsteher der Priester, Cha-
nanja, auf: «Bete fir das Heil der Herrschaft, denn ohne die
Furcht vor ihr wiirde einer den andern lebendig verschlingen!»
(Aboth 2, 3 @). Die «Herrschaft» ist hier die romische Kaisermacht.
Das Wort des Chananja ist rund zehn Jahre nach unserer Romer-
briefstelle gesprochen.

Und noch nach dem Zusammenbruch zeigt sich in der selbst-
kritischen Reflexion der Vertreter des Lehrhauses, in der sie ihr
Ungliick nicht einfach auf die didmonischen Gewalten abwilzen,
der gleiche Grundgedanke, dass auch in der «vorliufigen» Situa-
tion, in der Rom gesiegt hat und das Kommen der Gottesherr-



— 141 —

schaft verzogert wird, Gott regiert. Der furchtbare Ausgang des
Befreiungskrieges wird dadurch «gerechtfertigt», dass die Lehrer
sagen: «Die Tora wurde zwar gelehrt und Gebote wurden geiibt,
aber grundloser Hass der Menschen gegeneinander entwertete die
fromme Betédtigung» (b. Joma 9 b) 7). «Gott sitzt im Regimentey,
auch da, wo die eigentliche Gottesherrschaft noch aussteht.

In diese, nicht schematische, aber im Wesentlichen eindeutige
Tradition ist die paulinische Ermahnung einzureihen. Aus ihr allein
wird sie in ihrer schlichten Selbstverstdndlichkeit und Ungebrochen-
heit verstindlich. Aus ihr ergibt sich aber auch, dass Paulus gleich-
zeitig so bestimmt und doch auch wieder wie beiliufig vom Ge-
horsam gegen die bestehenden staatlichen Gewalten reden kann.

Anders wire die Frage nach dem Sinn von Rém. 13, 1-7 zu
beantworten, wenn die neueste Erklirung der schwierigen Stelle
im Rechte wire. Eine Reihe von Forschern #) will nidmlich das
Wort, das wir mit «iibergeordnete Gewalten» Ubersetzt haben,
nicht einfach auf die staatlichen Behorden beziehen, sondern auf

7} Zur ganzen Situation vgl. Nahum Norbert Glatzer, Geschichte der
talmudischen Zeit, 1937, 17 f.

8) Als eine Méglichkeit erwog diese Auslegung erstmals (abgesehen
von den Gnostikern bei Irenius), Martin Dibelius in seiner Schrift «Die
Geisterwelt im Glauben des Paulus», 1909, 200. In seiner spéatern Arbeit
«Rom und die Christen im ersten Jahrhundert», Sitzungsberichte der
Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische
Klasse, 1941/42, 2. Abhandlung, bezeichnet er sie allerdings als «sprachlich
schwierig und sachlich tiberflussig» (7 und Anmerkung 7 2). Heinrich Schlier
wies in « Machte und Gewalten im Neuen Testament », Theologische Blatter,
9. Jahrgang 1930, 292, und in seinem spitern Aufsatz «Die Beurteilung
des Staates im Neuen Testament». Zwischen den Zeiten, 10. Jahrgang,
1932, 323 nur undeutlich in die Richtung dieser Erklirung. Erstmalig
umfassend begriindet hat die These Gunther Dehn in seiner Abhandlung
«Engel und Obrigkeit». Ein Beitrag zum Verstindnis von Rémer 13, 1-7.
Theologische Aufséitze. Karl Barth zum 50. Geburtstag, 1936, 90-109.
Hier ist noch stark die Ambivalenz des Begriffs betont, also nicht eine
schlechthin positive Wertung des Staates aus der These erschlossen.
Karl Ludwig Schmidt nahm diese Deutung denn auch in seiner Basler
Antrittsvorlesung « Das Gegeniiber von Kirche und Staat in der Gemeinde
des Neuen Testaments», Theologische Blatter, 16. Jahrgang, 1937, in
einem Exkurs (Spalte 14 f.) nur in dem sehr limitierten Sinne auf, dass
damit die Engel als «Zwischenmichte» bezeichnet seien, und dass darum
Staatsvergétterung im Sinn des Neuen Testaments falscher Engeldienst
sel (Spalte 15). Positiver wertet die Gleichsetzung von Obrigkeit und
Engelméchten Walter Bieder in seiner Dissertation «Ekklesia und Polis im
Neuen Testament und in der Alten Kirche», 1941, 28 ff. Reich entfaltet
und umfassend begriindet haben diese Auslegung Karl Barth in seiner
Schrift «Rechtfertigung und Recht», Theologische Studien, Heft 1, 1938,
und Oskar Cullmann, «Koénigsherrschaft Christi und Kirche im Neuen



— 142 —

die hinter diesen stehenden «Engelméchte», die Volkerfiirsten, von
denen in der spétjidischen Tradition an vielen Stellen die Rede
ist. Diese Deutung stiitzt sich vor allem auf die Tatsache, dass
dort, wo das Wort, mit dem hier die staatlichen Organe bezeichnet
werden (exusia), im Plural verwendet wird (exusiai), diese «Ge-
walten» immer bestimmte Engelmichte bezeichnen. Das ist vor
allem in den Spéatpaulinen der Fall, so Kol. 1, 16, wo diese exusiai
am Schluss einer Engelgruppenaufzihlung (thronoi, kyriothetes,
archai) erwihnt werden, ebenso Kol. 2, 15, wo sie neben den archai
erscheinen. Eph. 3, 10 sind ebenfalls archai und exusiai zusammen
erwihnt. Im ersten Petrusbrief (3, 22) stehen sie mitten zwischen
«Engeln» (angeloi) und dynameis. Zu diesen Stellen kommen noch
diejenigen hinzu, wo der «pluralische Singular» vorliegt: «jede
Gewalt» (pasa exusia), so I. Kor. 15, 24, Kol. 2, 10.

Man hat gegen diese Erklirung eingewendet, dass in der
Grosszahl der Fille, wo exusia im Neuen Testament erscheint, das

Testament», Theologische Studien, Heft 10, 1941, Exkurs 44 ff. Derselbe
bringt eine zusammenfassende Erorterung des ganzen Problems in seinem
Buche «Christus und die Zeit», 1946, 169-186. Wolfgang Schweitzer, «Die
Herrschaft Christi und der Staat im Neuen Testament» (Beitrdge zur
Evangelischen Theologie. Theologische Abhandlungen, herausgegeben von
E. Wolf), 1949, setzt sich erneut mit dem ganzen Fragenkomplex aus-
einander, will aber die These von der Verbindung zwischen Staat und
Engelméchten wieder nur in dem Sinn des oben genannten Aufsatzes von
Dehn vertreten. Siehe vor allem 12 und 20 ff.

Bestritten haben die Deutung Gerhard Kittel in seiner Schrift « Christus
und Imperator», 1939, die die erweiterte Form eines Aufsatzes liber «Das
Urteil des Neuen Testamentes uber den Staat» in der Zeitschrift fiir syste-
matische Theologie, 14. Jahrgang, 1937, 651-680, darstellt; Franz-J.
Leenhardt, «Le chrétien doit-il servir I’Etat ?», 1939, 36 ff.; Otto Eck,
«Urgemeinde und Imperium». Beitrage zur Forderung christlicher
Theologie 42, 3, 1940, 35, Anmerkung 3; Emil Brunner, «Zur christo-
logischen Begriindung des Staates». Kirchenblatt fiir die reformierte
Schweiz. 99. Jahrgang, 1943, Nrn. 1-3; Johann Koch-Mehrin, «Die Stel-
lung des Christen zum Staat nach Roémer 13 und Apokalypse 13», Evan-
gelische Theologie 1948, Heft 11/12, 378-401; Werner Georg Kiimmel in
seinemm umsichtigen Forschungsbericht iiber «Das Urchristentum» IV,
Theologische Rundschau, Neue Folge, 17. Jahrgang 1948, Heft 2, 136 ff.;
Hans von Campenhausen, Zur Auslegung von Rém. 13: Die dédmonitische
Deutung des exusia-Begriffs. Festschrift Alfred Bertholet zum 80. Geburts-
tag gewidmet, 1950, 97—113.

Das Problem der Herrschaft Christi tiber den Staat, das hinter der
Deutung der « Gewalten» auf die Engelmichte steht, behandelt in syste-
matischer Darstellung Alfred de Quervain in seiner Ethik, 2. Band: Kirche,
Volk, Staat, vor allem 210—229. In diesem Abschnitt finden sich auch
sehr beachtliche exegetische Hinweise zu den Stellen, die die Engeldeutung
beruhren.



— 143 —

Wort nur den Sinn von «irgendeine Macht, die jemand hat»,
habe °). Das ist an und fiir sich richtig, beweist aber nichts. Sprach-
lich kénnte an sich, wenn in Roém. 13 durchgehend der Plural
exusial gebraucht wiirde, kaum etwas gegen die Deutung nach
den andern exusiai-Stellen eingewandt werden. Schwerer wiegt
die Tatsache, dass gleich in 15 exusia in der Einzahl gebraucht
wird. Man kénnte dem entgegenstellen, dass aber sogleich in der
zweiten Satzhilfte von 16 wieder der Plural erscheint. Aber in
den Versen 2 und 3 steht wieder der Singular.

Jedoch, wenn die Deutung sonst zwingend wire, konnte hier
wohl ein aussergewohnlicher Sprachgebrauch angenommen werden.
Es wire prekér, die These nur wegen dieser Unstimmigkeiten be-
streiten zu wollen.

Es i1st auch kaum schon alles damit entschieden, dass der
ausserbiblische Sprachgebrauch exusia im iibertragenen Sinne die
staatliche Machtstellung, das Amt, und im Plural vielfach geradezu
die Behorden, die Amtstrager, bezeichnet 1°). Es wire ja durchaus
denkbar, dass Paulus dennoch, eben aus seiner christlichen Grund-
haltung heraus, diese staatlichen Organe in einem tieferen Sinn
deutete. Die Vertreter der neuen Auslegung sind ja keineswegs so
einseitig eingestellt, dass sie behaupteten, Paulus rede hier iiber-
haupt nicht von den staatlichen Organen. Das Neue an ihrer Auf-
fassung ist vielmehr, dass der Terminus exusiai bei Paulus im
Sinne der neuen Situation «in Christus» eine «Doppelbedeutung»
erhalte, dass zugleich die Staatsgewalt und die hinter ihr unsichtbar
waltenden Engelméchte gemeint seien 1).

Die konsequente Durchfiihrung der These bei Barth und Cull-
mann ist gar nicht an irgendwelchen Kuriosititen der paulinischen
Engellehre interessiert. Ihr Interesse gilt, wie dies fiir die Barthsche
Konzeption durchgehend kennzeichnend ist, der Frage nach der
christologischen Bedeutung der paulinischen Aussagen. Barth illu-
striert «das Wesen des Staates» 12) gerade unter dem Gesichts-
punkt, dass in Christus diese «Michte», die «durch ihn und auf
ihn hin erschaffen worden sind» (Kol. 1, 15), ihm durch seinen Sieg
auch wieder unterworfen sind, «so dass sie in ihm ihr Haupt haben»
(Kol. 2, 10). Die in der Kreuzigung Christi vollzogene Friedens-

9) Kittel, Christus und Imperator 50.

10) Foerster, Theologisches Wérterbuch zum NT II 560.
11) Cullmann, Christus und die Zeit 173.

12y Barth, Rechtfertigung und Recht 14 f.



— 144 —

stiftung (Kol. 1, 20) gilt auch ihnen !3). « Wir befinden uns, wenn
das Neue Testament vom Staate redet, ... grundsitzlich im
christologischen Bereich» 14). Daher gehort nach Cullmann «auch der
Staat, ... auch wenn er es nicht weiss, unter die Konigsherrschaft
Christi» 13). Das Bekenntnis Kyrios Jesus Christos umfasst nicht
nur den Bereich der Kirche, sondern auch den des Staates. Darum
bedeutet, «weil... der Christ dies weiss, ... ein solcher Staat
fiir ihn etwas Hoheres als fiir irgendeinen andern Biirger» 1¢). Die
Vertreter dieser christologischen Staatsdeutung sehen also im
Staate nicht eine fragwiirdige Grosse, sondern vielmehr eine be-
deutsame Zwischenmacht, ein Stiick des regnum Christi, ein
Stiick der gottlichen Ordnung, nur mit andern Aufgaben, als sie
die Kirche hat.

Es ist auch nicht so, dass die Vertreter dieser christologischen
Staatstheologie die Problematik der staatlichen Situation tiber-
sihen. «Eine Engelsmacht kann.. verwildern, entarten, sich ver-
kehren und so zur Ddmonenmacht werden 17).» «Die Grenziiber-
schreitung des Staates... bedeutet fiir den Christen einen viel
schrecklicheren Abfall als fir andere: er sieht darin das Heraus-
fallen aus dem Regnum Christi, die Entfesselung der démonischen
Macht, das Aufsteigen des ,Tieres‘ '8).»

Aber grundsdtzlich wertet diese neue Deutung den Staat viel
positiver, als es die alte Auslegung, selbst die konservative Deu-
tung von Réomer 13, tat. Fir sie ist der Staat seit dem Siege Christi
und der Schopfungsintention nach von uran eine Macht, die mit
«Christus verkiindigty. Das Bild rundet sich. Auch die andern
Stellen, die von Engelméichten handeln, so I. Kor. 2, 8, wo von
den «Beherrschern dieser Weltzeit» (den archontes tu aionos tutu)
gesagt ist, dass sie «den Herrn der Herrlichkeit nicht gekreuzigt
hiatten», wenn sie die darin verborgene Weisheit Gottes, seinen
Heilsplan, erkannt hétten, spricht nun nicht bloss von Pilatus
und Herodes, sondern von den Vélkerengeln und diesen irdischen
Gewalthabern zugleich 19). Die Unterordnung, die in immer neuen
Unterstreichungen den Christen ans Herz gelegt wird, ist nicht
mehr befremdlich, sondern ein Teilstiick der Ordnung, der taxis,

13y Barth, a.a. Q. 17. 14) Barth, a.a. Q. 20.

15y Cullmann, Konigsherrschaft Christi und Kirche im Neuen Testa-
ment 34 f.

18) Cullmann, a.a. 0. 35. 17) Barth, a.a. 0. 16.

18) Cullmann, a.a. 0. 35.

19) Cullmann, Christus und die Zeit 175 f.



— 145 —

die Gott durch sein ganzes Erlosungswerk aufrichtet, der taxis,
die eben das heimliche Regiment Christi meint 2°).

Im iibrigen lisst auch nach Cullmann der Abschnitt Rémer
13, 1-7 viele Fragen, die uns das Problem Staat und Kirche stellt,
offen 2!). Wir diirfen also nicht deshalb die neue Lésung ablehnen,
weil sie nicht alle Fragen beantworten kann. Es ist im Gegenteil
zuzugestehen, dass sie einer gewissen Geschlossenheit nicht entbehrt.

Dennoch kann sie kaum als unausweichliche Interpretation
unserer Stelle betrachtet werden.

Werner Georg Kiimmel stellt in seinem kritischen Forschungs-
bericht iiber die neueste Literatur zu unserer Frage zwei Postulate
auf, die allein eine iiberzeugende Erklirung gewihrleisten wiirden.
Er fordert, dass zuerst der religionsgeschichtliche Hintergrund der
urchristlichen Aussagen tiber den Staat geklart sein miisse 22) und
dann, dass «die Problematik von Romer 13 im Gesamtrahmen der
urchristlichen Staatsauffassung» deutlich gemacht werde 2%). So
besehen erheben sich aber gegen die «christologische» Deutung des
Staates bei Paulus sehr ernste Bedenken.

Wir haben gesehen, dass Paulus in diesem Abschnitt gerade
nicht sehr akzentuiert «christlich» redet, sondern religionsgeschicht-
lich in einer grossen Tradition drin steht, die er mit Propheten,
Apokalyptik und Weisheitslehre teilt. Diese Tradition sagt aber
nicht in erster Linie, dass die Herrscher, die den Staat fithren, Ver-
treter von Engelmichten sind, sondern, dass ihnen die Macht von
Gott selbst verliehen ist. Daraus wird der Gehorsam gegen die
bestehende Gewalt abgeleitet. Es ist zwar keineswegs zu bestreiten,
dass im Spéatjudentum die Vorstellung, dass die Volker unter Engel-
firsten stehen, eine grosse Rolle spielt 24). Es ist auch durchaus
richtig, dass die guten und bosen Geistermichte in der Theologie
des Paulus nicht bloss an der Peripherie erscheinen, sondern fiir
die umfassende Herrschaft Christi eine zentrale Bedeutung haben.
Die Christologie des Apostels hat wirklich diese kosmischen Aus-
masse nicht erst in den spitern Briefen, sondern auch schon
Rém. 5, Rém. 8, 1. Kor. 15, um nur einige Hauptstellen zu nennen.
Aber, es kann nicht iibersehen werden, dass einerseits die jiidische
Vorstellung von den Vélkerengeln im einzelnen eine ganz andere
Sicht erkennen lisst, als sie in der geschilderten Hypothese voraus-

20) Cullmann, a.a. 0. 178 f. 21y Cullmann, a.a. 0. 179 f.

22) Kiimmel, a.a. O. 135. 23) Kiimmel, a.a. 0. 137.
24) §. die Belege bei Strack- Billerbeck, I, 141 ff., 153, 603, 606, 1041;

IT 360; besonders III 48-51 zu Rom. 1, 23.



— 146 —

gesetzt wird. Wenn Sammael, d. h. der Satan selbst, als der Volker-
engel Esaus oder Edoms (= Roms) erscheint 2%), so bedeutet das,
dass eben dieser Volkerfiirst der Ankliger des Gottesvolkes ist.
Von hier aus wire es undenkbar, dass Israel seine Unterwerfung
unter die Besatzungsmacht als Unterwerfung unter ihren Engel-
firsten verstinde. Es unterwirft sich Rom, weil Gott jetzt noch
diese Herrschaft will, weil die Zeit des Reiches noch nicht ge-
kommen. Natiirlich meint die christologische Deutung, dass der
Sieg Christi dies alles gedndert habe. Aber meint Paulus wirklich,
dass auch der Satan selbst unterworfen sei? Dazu kommt, dass
diese Volker-Engel nirgends einfach mit einem Namen bezeichnet
werden, der durch ein einfaches exusiai wiedergegeben werden
konnte. Sie heissen mit klarer Kennzeichnung « (Engel-)Firsten der
Volker der Welt» (sare ummoth haolam). Es ist sehr fraglich, ob
die archontes von I. Kor. 2, 8 speziell solche Volker-Engel meinen
und noch fraglicher, ob dies speziell an den Stellen der Fall sei,
wo exusiai fir Engelmichte erscheint. Eine blosse Annahme ist
auch, dass exusiai gleichzeitig die Engelfiirsten und die staatlichen
Organe bezeichnen konne.

Noch gewichtiger aber scheint mir die Beobachtung zu sein,
dass nirgends im ganzen paulinischen Schrifttum eine Andeutung
zu finden ist, dass der Apostel voraussetzte, dass die Gemeinde
solchen Mittelwesen, und speziell den ehemals feindlichen, jetzt
aber unterworfenen, Dienst zu leisten hiitte. An den wenigen Stellen,
wo diese Moglichkeit ins Auge gefasst ist, wird sie geradezu schroff
abgelehnt. Der Apostel weiss auch, dass es «sogenannte Gotter»
gibt, ja, viele « Gotter» und «Herren», aber fiir die Gemeinde gilt:
«Einer ist Gott, der Vater, von dem alle Dinge sind und wir zu
ithm, und einer ist Herr, Jesus Christus, durch welchen alle Dinge
sind und wir durch ihn» (I. Kor. 8, 6). Es ist gerade das Kenn-
zeichen der Freiheit der Gemeinde, dass sie es nicht mehr mit dem
Gesetz zu tun hat, «das durch Engel erlassen wurde, durch die
Hand eines Mittlers» (Gal. 3, 19). Der Neigung der kolossischen
Irrlehrer zu «Engeldienst», diesem Dienst am «Schatten», stellt
er den Christus-Dienst entgegen (Kol. 2, 17-18) 26). Sollte wirklich

25) Gen. R. 78 (50 a) bei Strack- Billerbeck, 1 141; 11 707.

26) Hs ist ubrigens sehr zu fragen, ob der «Engeldienst» der Irrlehrer
von Kolossé als wirklicher « Engelkult» zu verstehen sei. Es besteht durch-
aus die Méglichkeit, dass Paulus selbst ihre « Elementargeister»-Spekulation
im Sinne von Gal. 3, 19 und 4, 3. 9 als solchen «Engeldienst» im abwer-

tenden Sinne kennzeichnet. Diese Auffassung vertritt Ernst Percy in seinem
Buche «Die Probleme der Kolosser- und Epheserbriefe», 1946, vor allem 163 {f.




— 147 —

derselbe Apostel den Romern ans Herz gelegt haben, deshalb den
staatlichen Gewalten untertan zu sein, weil sie unterworfene Engel-
méchte reprisentieren ? Sie sollen gehorchen, weil Gott die staat-
liche Ordnung geschaffen, weil er sie jetzt noch, da das Reich
noch nicht offenbar ist, bejaht. Aber die Engelmichte spielen
gerade dabeil keine Rolle. Gewiss, dass Christus die Engelmichte
iiberwunden, ist ein Teil seines Sieges. Aber, die Gemeinde lebt
gerade deshalb nicht diesen «Michten», sondern Gott.

Es ist also nicht allein aus sprachlichen Griinden, sondern
viel mehr aus theologischen wahrscheinlich, dass Paulus hier unter
den «iibergeordneten Gewalten» doch ganz schlicht die Staats-
organe versteht, dass also die Stelle so niichtern, so eingebettet in
die traditionelle Staatsdeutung, zu verstehen ist. Das erklart alles,
ohne dass wir dadurch zu Anleihen bei naturrechtlichen oder
andern Fremderklarungen gendétigt wiirden. Dass Gott den Cyrus
berief, ist genau so biblische Offenbarung, wie dass er in Christus
die Méichte besiegte. Ja, man darf wohl sagen, dass diese schlichte
Deutung auch den vermeintlichen Gegenschlag in der Apokalypse
noch eher verstindlich macht als die komplizierte Hypothese vom
christologisch gedeuteten Staat.

Denn diese Hypothese ist auch noch von andern Schwierig-
keiten umlagert, die ich nur noch kurz andeuten will. Nach der
Tradition, der der Apostel folgt, ist auch der «vorchristliche» Staat
nicht einfach gottlos. Wenn aber erst der Sieg Christi diesen Ge-
horsam begriindet, so ist nicht abzusehen, wie es vor ihm einen
begriindeten Anspruch der Herrschenden auf Gehorsam hiatte .
geben konnen.

Umgekehrt ist auch jetzt, unter dem regnum Christi, nicht
alle didmonische Gegenmacht besiegt. Dass speziell die Volker-
Engel jetzt unter Christi Regiment stehen, wird nirgends deutlich
gesagt. Die Erkldrung ist also nicht wirklich so eindeutig geschlos-
sen, wie sie auf den ersten Blick erscheint.

Es darf allerdings auch nicht verschleiert werden, dass ebenso
unsere Erklirung nicht alle Probleme lost, ja, dass Paulus selbst
in dem kurzen Abschnitt nicht alles sagt, was er vermutlich zu
der ganzen Frage zu sagen hatte.

Vor allem wird hier nicht deutlich, was sonst das ganze pau-
linische Schrifttum durchzieht, dass Paulus eschatologisch denkt.
Er rechnet nicht mit langen Fristen und einer fortschreitenden
Entwicklung der staatlichen Ordnung. Ohne dass er dies hier



— 148 —

andeutet, wird durch andere Zusammenhinge vorausgesetzt, dass
auch der gottgesetzte Staat sein Ende hat, ja er rechnet, wie
gleich der Schluss von Kapitel 13 zeigt, sogar mit sehr kurzen
Fristen. Von daher miisste bei geschlossener Darstellung auch der
Staat das Geprige einer Nofordnung erhalten, die nur das Chaos
einer gefallenen Welt aufhilt, aber noch nicht seine wirkliche
Uberwindung bedeutet.

Es kann auch nicht iibersehen werden, dass bei Paulus eine
wesentliche Seite des Problems iiberhaupt nicht ins Blickfeld
geriickt wird, die vor ihm und nach ihm eine grosse Rolle spielt,
néamlich das Problem des totalitiren Staates, der nicht mehr Diener
ist, sondern sich selbst vergotzt, der nicht mehr das Gute schiitzt,
sondern das Bose fordert.

Paulus hat zwar selbst schon die Staatsgewalt in ihrer un-
gerechten Anwendung am eigenen Leibe erfahren. In der ironischen
Aufzihlung seiner Leiden, in der er im zweiten Korintherbrief
seine Gegner iibertrumpft, spricht er nicht nur von dem Erleiden
der jiidischen Auspeitschung, sondern auch von dreimaliger Geisse-
lung durch die réomischen Behorden (11, 24-25). Aber dies alles
nahm er wohl als zu seinem Berufsleiden gehoérend hin.

Fast bis zum Ende des ersten Jahrhunderts, im ersten Petrus-
briet (2, 13 ff.), in den Pastoralbriefen (I.Tim. 2, 1 ff., Tit. 2, 3),
im I. Clemensbrief tritt uns immer wieder die gleiche Grund-
haltung entgegen.

Anders wurde die Lage fiir die Kirche in der Zeit, da die
Kaiserverherrlichung ihren Hohepunkt erreichte, da die kultische
Verehrung des Kaiserbildes zur Staatsreligion und zum Ausdruck
der Loyalitit dem Staate gegeniiber erhoben wurde.

Schon in der vorchristlichen Apokalypse, die die gleiche Ent-
wicklung in der Vergottung des hellenistischen Konigs Antio-
chus IV. Epiphanes vor sich sieht, im Buche Daniel 27), liegt der
Akzent auf dieser Moglichkeit. Der Grosskonig Nebukadnezar ver-
misst sich: «Ist das nicht das grosse Babel, das ich durch meine
gewaltige Macht und zum Ruhme meiner Majestit als Herrscher-
sitz gebaut habe ?» (Dan. 4, 27). Er vergisst, dass seine Ehre Gottes
Ehre ist und erwartet vom Volke eigentliche Anbetung (Apostel-
geschichte 12, 22). Die Selbstvergotzung fithrt zur Verfolgung derer,

27) Das Buch Daniel stammt (wenigstens in seiner jetzigen Gestalt),
nicht aus der exilischen Zeit, sondern der hellenistischen, 167-163 v. Chr.
S. die Einleitungswerke, z. B. Eissfeldt 574 ff.



— 149 —

die Gott allein solche erweisen kénnen. Der «Mensch-Gott» wird
so zum Gottesbestreiter und damit zum Verfolger der Gemeinde
Gottes. Diese Situation war in der jungen Kirche im letzten Jahr-
zehnt des ersten Jahrhunderts wieder erreicht. Domitian begniigte
sich nicht mehr mit der Vorstellung, Jupiters Sohn und Willens-
vollstrecker zu sein. Er beginnt seine Edikte, die er selber diktierte,
mit der Einleitung: «Der Herr, unser Gott, befichlt» und seine
Bluturteile mit der Einfiihrung: «Es hat dem Herrn, unserem
Gott, in seiner Gnade gefallen. ..» Er lisst in Ephesus sein Kult-
bild in vierfacher Lebensgrosse aufstellen und sich eine eigene
Liturgie zelebrieren 28),

Diese Vergottung des Herrschers musste frither oder spiter
zu einer Auseinandersetzung der christlichen Kirche mit dem reli-
giosen Totalititsanspruche des Imperators fithren. Diese Aus-
einandersetzung liegt vor in der vermutlich unter Domitian ge-
schriebenen Offenbarung des Johannes 29).

Wir konnen hier nicht in der gleichen Ausfiihrlichkeit wie
bei Rom. 13 auf alle Einzelheiten eingehen. Die stark durch my-
thische Symbole gekennzeichnete Sprache wiirde bei einer Einzel-
auslegung auch sehr viele Spezialuntersuchungen nétig machen,
die den Rahmen dieser kleinen Arbeit sprengen miissten. Die Aus-
einandersetzung zwischen Kirche und Staat stellt auch nur eine
Sicht der prophetischen Botschaft dar. Im Grunde geht es in der
Apokalypse nicht bloss um dieses Problem, sondern um die viel
grossere Frage des «Endes der Geschichte» iiberhaupt. Zwar wird
i den Kapiteln, die diese Auseinandersetzung ins Licht stellen,
deutlich auf das rémische Imperium und den mit dem Imperator
getriebenen Kult angespielt, aber diese Perversion wird nicht als
«Einzelfall» behandelt, hinter dem die Geschichte «weitergeht»
wie zuvor. Es ist vielmehr damit gerechnet, dass damit eine radi-
kale und endgiiltige Verinderung im Weltgefiige iiberhaupt ein-
getreten ist. Der Staat ist das geworden, was er wesentlich nach
Gottes Setzung nicht sein soll. Er ist statt Ordnungsmacht Gottes

28) Sijehe jetzt dazu die Darstellung von Ethelbert Stauffer, Domitian
und Johannes in «Christus und die Caesaren», Seite 161 ff. Die kiihne
Deutung der Apokalypse, die in diesem Aufsatz vorgetragen .VV.iI’d, ist .al.ler—
dings problematisch. Aber die Darstellung der Religionspolitik Domitians
ist auch dann fiir das Verstindnis der Apokalypse sehr wertvoll, wenn man
nicht alle Schlussfolgerungen Stauffers unterschreiben kann.

29) Diese Datierung ist allerdings nicht unbestritten. S.dazu die
Einleitungswerke, z. B. Michaelis 319-322.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1950. 11



— 150 —

in Seiner Schopfung zu sein, zum Instrument der satanischen Macht
entartet.

Dies wird in den mythischen Bildern von Kapitel 12 und 13
entfaltet.

«Das grosse Zeichen am Himmel», das dem Seher erscheint,
«das Weib, mit der Sonne umkleidet, den Mond unter seinen
Fiissen», ist das Gottesvolk, dem der Messias entstammt (12, 1 ff.).
«Der feuerrote Drache mit sieben Képfen und zehn Hérnern», der
dem Weibe entgegentritt, um sein Kind zu verschlingen, sobald es
geboren wiire, ist die satanische Gegenmacht, die die Aufrichtung
des Gottesreiches mit allen Mitteln verhiiten will (12, 3 ff.). Der
Kampf, den der Drache gegen «die Ubrigen des Weibessamens»
(12, 17) fihrt, ist der Entscheidungskampf zwischen Satan und
Heilsgemeinde, der im folgenden konkretisiert erscheint im Kampf
des aus dem Meere aufsteigenden Tieres (13,1 ff.), das den im
Dienste des Satans stehenden Gottkaiser symbolisiert, «dem ge-
geben ward zu streiten mit den Heiligen und sie zu besiegen»
(13, 7). Es trigt die Ziige des Gegen-Christus, das heisst der Herr-
schergestalt der Endzeit, die doch nicht der von Gott gesandte
Konig des wirklichen Reiches, sondern nur sein teuflisches Wider-
spiel 1st 39).

Ganz deutlich ist auf den Kaiserkult angespielt durch «das
andere Tier», den Pseudopropheten, der die Propaganda fiir den
Gottkaiser iibernimmt (13, 11). Es «bringt die Erde und alle ihre
Bewohner dahin, dass sie das erste Tier, dessen todliche Wunde
geheilt ward, anbeten» (13, 12). Es «vollbringt gewaltige (Wunder-)
Zeichen» und «verfihrt, die da auf Erden wohnen. .., dem Tiere
(zu Ehren) ein Bild anzufertigen...» Und es bringt es zustande,
dass «alle, die Kleinen und die Grossen, die Reichen und die Armen,
die Freien und die Sklaven, sich ein Malzeichen an ihrer rechten
Hand oder an ihrer Stirne anbringen, und dass niemand kaufen
oder verkaufen kann, er trage denn das Malzeichen, namlich den
Namen des Tieres oder die Zahl seines Namens» (13, 13-17).

Hier tritt uns eine vollig neue Haltung der Kirche zum roémi-
schen Reiche und seinen Organen entgegen. Dem Kaiserpriester

30) Der Titel « Antichrist» erscheint allerdings nirgends in der Apo-
kalypse. Aber die Nachaffung geht so weit, dass auch dem «Tier» eine
«todliche Wunde» zugeschrieben wird (13, 3. 14), wie dem Lamm (5, 6.
9. 12). Der groteske Zug ist kaum auf die Sage vom wiederkehrenden Nero
(so viele), noch auf den Aufstand gegen Domitian von 88/89 (so Stauffer,
Christus und die Caesaren, 178 f., 198 f.) zu deuten.



— 151 —

wird der Gehorsam verweigert, ja der vergéttlichte Kaiser, der
solches heischt, erscheint nicht mehr als der Vertreter gottlicher,
sondern teuflischer Gewalt.

Ist damit aber nicht die Tradition und die Sicht der pauli-
nischen Weisung, die in den «iibergeordneten Gewalten» die gott-
liche Ordnungsmacht sah, preisgegeben? Hat damit die Kirche
nicht von einer uneingeschrinkt positiven zu einer ebenso unein-
geschrinkt negativen Beurteilung des Staates hiniibergewechselt ? Es
scheint so. Und doch ist diese Deutung ein exegetischer Kurzschluss.

Dass dem nicht so ist, lisst sich gerade an der Grundhaltung
der Gemeinde, wie sie in der Apokalypse erscheint, aufzeigen:
Die Gemeinde widersteht nicht durch offene Rebellion, sondern
nur mit dem passiven Widerstand des Martyriums 31). Sie siegt
in dem ungleichen Kampf, indem sie untergeht. Noch in ihrem Wider-
stand hélt sie an der grundsitzlichen Haltung fest, dass der Staat
nicht als solcher, sondern nur in seiner Perversion, eine wider-
gottliche Macht ist. Sie bezeugt durch ihr Zeugnis, dass die Macht
Gott gehért. Aber ihr Widerstand gilt nicht dem Staate an sich,
sondern dem ddmonisierten Staat, der nicht mehr den Auftrag
Gottes, sondern die Geschifte des Drachen erfiillt 32).

Dazu kommt ein Zweites. Die Prophetie des letzten Kiinders
sieht in dieser Dimonisierung des Staates nicht einen «Einzelfall»,
sondern die letzte Zuspitzung des Kampfes zwischen Gott und ge-
fallener Schopfung iiberhaupt. Schon von hier aus wére es ver-
kehrt, in ihrer Entscheidung nur ein «Prinzip» zu sehen, das dem
«Prinzip» der Staatsbejahung des Apostels entgegenstinde. Der
widergottlich gewordene Staat der Apokalypse ist nicht nur ein
«Fall», sondern das Ende der Geschichte selbst 3%), das die Schei-

31) Fir diese grundsitzliche Haltung ist es belanglos, ob in der
Apokalypse alle Glieder der Kirche als «Blutzeugen» betrachtet werden
(so Charles, Loisy, Lohmeyer, Peterson u. a.) oder ob auch Ausnahmen an-
zunehmen sind (so L. Brun).

82) Gut sagt Heinrich Schlier, Vom Antichrist. Theologische Auf-
siitze. Karl Barth zum 50. Geburtstag, 1936, 115 vom «ersten Tier»: «Es
ist nicht ,der Staat‘ an sich, und das heisst die politische Macht, die im
Dienst der Ordnung dieser Welt steht, aber es ist die sich dem Auftrag
der guten Ordnung entziehende, als irdische Ordnungsmacht daher ent-
artete politische Macht in konkreter unmenschlicher Erscheinung.»

83) Dieser Sicht wird darum eine blosse Ausschnitterklirung von
vorneherein nicht gerecht. Der Sache selbst entspricht nur die grund-
satzliche Frage nach dem Ende der Geschichte Gottes mit seiner Schopfung
selbst. In diesem Sinne untersucht die Frage jetzt wieder die neue Schrift
von Josef Pieper, Uber das Ende der Zeit. Miinchen 1950.



— 152 —

dung zwischen der Gottesherrschaft und dem Regiment des Bisen
im Kosmos selber bringt. Schon von daher ist aus der Apokalypse
allein nicht die Stellung der Kirche zu dem Staate iiberhaupt ab-
lesbar. Der Staat, der hier die Gegenmacht Gottes manifestiert,
ist iiberhaupt nicht mehr der Staat, der Gottes Setzung ist, son-
dern sein Gegenbild.

Die beiden Situationen sind also eigentlich iiberhaupt nicht
vergleichbar. Sie sind nicht gleichartig 3%). Die Anordnung des -
Apostels setzt die normale Situation voraus, in der der Staat grund-
sitzlich Rechtsstaat, und damit von Gott gewollter Staat, ist.
Die Situation der Apokalypse ist nicht nur die einer degenerierten
Staatsform, sondern die Endsituation der Geschichte iiberhaupt,
in der alle Dinge zur Entscheidung dringen und keine Neutra-
litdt mehr moglich ist. Nicht die Kirche hat ihre Auffassung iiber
den Staat gedndert, sondern der in der Apokalypse gemeinte
Staat hat sich selbst einer andern Herrschaft unterstellt und ist
dadurch zum Feind Gottes und Verfolger seiner Gemeinde ge-
worden.

Damit aber ist das Grundverhiltnis zwischen Gottes Setzung
und dem Gehorsam gegen Gott verriickt und die Schlichtheit des
Gehorsams fiir die Glieder der Kirche unmoéglich geworden. Wo
die Loyalitit dem Staate gegeniiber nur noch durch Verleugnung
des Glaubensgehorsams, also durch Liige, méglich ist, da sind die
Grundlagen der von Paulus vorausgesetzten Ordnung zerbrochen.

Diese wesentliche Antinomie erhélt ihr volles Licht in einem
Worte, das wir bis jetzt noch nicht behandelt haben, das aber
beiden Situationen erst ihr richtiges Gewicht gibt. In der Dis-
kussion Jesu mit seinen Gegnern spielt die Frage nach dem Kaiser-
census eine kritische Rolle. Nach Mk. 12, 13 ff. versuchen diese
ihn mit der Frage: «Ist es erlaubt, dem Kaiser Steuer zu zahlen
oder nicht ? Sollen wir zahlen oder nicht ?» Jesus lisst sich einen
Denar reichen, verweist auf das Kaiserbild, das er tragt, und
erklirt:

«So gebet dem Kaiser, was des Kaisers ist,
Gott aber, was Gottes ist!»

34) Von hier aus sind auch alle Zwischenlésungen suspekt, wie sie
die apologetische Haltung des zweiten Jahrhunderts versuchte. S. dazu
Martin Dibelius, Rom und die Christen im ersten Jahrhundert. Sitzungs-
berichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-
historische Klasse. Jahrgang 1941/42. 2. Abhandlung, 52 f.



— 153 -

Die beiden Aussagen klingen an sich gleichwertig. Man hat
denn auch immer wieder so gedeutet, als ob hier die beiden Grossen,
Gehorsam gegen die Obrigkeit und Gehorsam gegen Gott, einander
gleichgestellt wiirden oder, anders ausgedriickt, dass Jesus hier
beides nebeneinander stelle, das Eigenrecht des Staates und das
Eigenrecht der Kirche. Der grosse Weltgeschichtslehrer Leopold
von Ranke hat im Sinne dieser Erklirung von diesem Worte Jesu
gesagt, dass «von allen herrlichen Worten (Jesu) keines wichtiger
und folgenreicher (wire) als diese Weisung» 35). Aber, es ist ernst-
haft zu fragen, ob diese Deutung richtig sei. Das Wort muss aus
der Situation Jesu und aus dem Gesamtzusammenhang seiner
Predigt heraus verstanden werden. Seit der Zeit der hellenistischen
Diadochenherrschaft spielte in Israel die Frage eine entscheidende
Rolle, ob der absolute Gehorsam gegeniiber Gott, als dem eigent-
lichen Koénig des Gottesvolkes, iiberhaupt eine Gehorsamshaltung
einem irdischen Herrscher gegeniiber zulasse. In der Zeit Jesu
vertrat eine militante, terroristische Gruppe, die sogenannten Ze-
loten, d. h. Eiferer, die strenge Unvereinbarkeit solchen Gehor-
sams. Sie stellte sich deshalb ausserhalb der gegebenen Rechts-
ordnung und verweigerte jede Entrichtung eines Census an die
romische Besatzungsmacht. Dieser revolutionire Widerstand hatte
sich neu an eben dem Census entziindet, von dem die lukanische
Weihnachtsgeschichte berichtet. Wiirde Jesus also mit einem
Nein geantwortet haben, so hitte er sich auf die Seite der radi-
kalen Bejahung der zelotischen Theokratie gestellt. Indem er resolut
die Steuerentrichtung bejaht, scheidet er sich ebenso resolut von
diesem Ideal. Es geht also wirklich um alles.

Dennoch liegt, wie die iibrige Verkiindigung Jesu zeigt, der
Akzent nicht auf dem Ja zur Steuerzahlung. Er schilt die Frager
Heuchler. Es geht ihnen nicht ehrlich um die Gottesfrage, sondern
um die Vernichtung Jesu. Thm aber geht es wirklich um die Gottes-
herrschaft, neben der die Steuerfrage nur ihr relatives Recht be-
sitzt. Betont ist also nicht: Ja, gebet dem Kaiser, was des Kaisers
ist. Beides ist gleichwertig, der Gehorsam gegen den Kaiser und
der Gehorsam gegen Gott. Sondern betont ist: Gebet Gott, was
ihm gehért, nimlich die Ganzheit des Gehorsams, neben der die
staatliche Verpflichtung von bloss relativer Bedeutung ist. Es
ist die gleiche Haltung, die Jesus nach dem Johannesevangelium

35) Weltgeschichte III, 1, 160 f.



— 154 —

Pilatus gegeniiber einnimmt, wenn er das relative Recht der Macht
des romischen Statthalters anerkennt: «Du hiittest keine Macht,
wenn sie Dir nicht von oben gegeben wire», wenn er aber gleich-
zeltlg sein Konigtum als vollig anderer Ordnung von dieser Macht
abhebt (Joh. 18, 37). '

Von hier aus aber fillt auf unsere ganze Darstellung erst das
richtige Licht. Es ist nicht wahrscheinlich, wie immer wieder be-
hauptet wird, dass Paulus sich in seiner Weisung von Rém. 13
von diesem Jesuswort leiten liess. Es wird aber auch nirgends
sichtbar, dass dieses Wort fiir die Botschaft der Apokalypse eine
Rolle gespielt hat. Aber unabhingig von der geschichtlichen Her-
leitung der beiden Entscheidungen darf wohl gesagt werden, dass
es, in den Gesamtzusammenhang der Reichspredigt Jesu gestellt,
die entscheidende Lésung enthélt. Auch Jesus anerkennt die Ord-
nungsmacht des Staates, soweit sie nicht die Erfiilllung der Reichs-
botschaft tangiert. Aber deutlich stellt er «das, was Gottes ist»,
den Gehorsam gegen die gottliche Forderung, als das Wesentliche
hin. Die Gemeinde Jesu hat sich nicht von ihm getrennt, als sie
den revolutioniren Weg der Steuerverweigerung ablehnte, als sie
den eigenmichtigen Weg der terroristischen Beschleunigung ver-
warf. Aber, Seine Kirche hatte auch Sein Zeugnis fiir sich, als sie
mit den Aposteln bekannte: «Man muss Gott mehr gehorchen als
den Menschen» (Apostelgeschichte 5, 19) und als sie diese Forde-
rung im Konflikt mit dem sich selbst vergétzenden Gottkaiser bis
zum Martyrium befolgte und so sich in der Entscheidungssituation
radikal fiir Gottes Herrschaft entschied. Auch da hat sie nicht zum
eigenmichtigen Biirgerkrieg aufgerufen. Aber sie hat die Gottes-
herrschaft bejaht, auch als dies Widerstand gegen den Staat be-
deutete. Sie ist auch da nicht einfach zu den Staatsfeinden iiber-
gelaufen, aber sie hat den Gehorsam verweigert, wo dieser Un-
gehorsam gegen Gott gewesen wiire.

Es ist nicht moglich, in zwei Séitzen die Konsequenzen aus-
zusprechen, die sich aus dieser Sachlage ergeben. Aber klar hat
sich wohl auch aus dieser rein exegetischen Darlegung ergeben,
dass auch wir heute als Biirger unseres Staates und unserer Zeit
und als Glieder der heutigen Gemeinde diese Dinge nicht unab-
hiingig von diesem Vorbild betrachten kénnen. Zwar werden wir
nicht tun wollen, was immer wieder versucht worden ist, aus diesen
Ansitzen in gesetzlichem Biblizismus einfach eine Idealordnung
des Verhiiltnisses von Staat und Kirche abzuleiten. Das konnte



— 155 —

nur zu kiinstlichen Scheinlgsungen fithren. Alles ist ja anders in
unserer Situation. Wir leben nicht unter einer Regierung, die nur
befiehlt, sondern in einem Staate, der unsere Mitarbeit fordert. Es
ist aber nicht zu verkennen, dass eben fiir diese freiheitlich-demo-
kratischen Ordnungen keine direkten Anweisungen im biblischen
Zeugnis vorliegen. Wir konnen solche nur indirekt aus dem neu-
testamentlichen Freiheitsgedanken ableiten.

Der Staatsgedanke der Schweizerischen Eidgenossenschaft
steht dem der griechischen Polis viel ndher als dem, den Paulus
voraussetzt. Es ist nicht ohne einen gewissen Reiz, zu sehen, dass
dort, wo die griechische Polis bei Paulus bildhafte Verwendung
findet, er nicht vom konkreten Staat seiner Zeit, sondern von der
zukiinftigen «Gottesstadt» spricht, in der die Glieder der Kirche
schon jetzt «Biirgerrecht» (politeuma) haben (Phil. 3, 20).

Aber auch unsere staatlichen Ordnungen sind heute nicht
mehr unangefochten. Wir werden, solange uns die Freiheit ge-
schenkt ist, auch als Glieder der Kirche, in der Eidgenossenschaft
freier Biirger, viel intensiver an allen staatlichen Aufgaben be-
jahend, wo es notig und moglich ist, verbessernd, wo unverbogenes
Recht lebendig ist, gehorchend, aktiv Anteil nehmen, als dies wohl
die ersten Christen taten. Sollte aber, was dem heutigen Geschlecht
nicht mehr so illusorisch klingt, wie dem fortschrittsgliubigen des
19. Jahrhunderts, eine Situation eintreten, in der wir plotzlich
apokalyptischen Verhiltnissen gegeniiberstinden, so wiirde auch
fiir uns die Entscheidungsfrage gestellt sein, wieweit wir den Ge-
horsam gegeniiber den «iibergeordneten Gewalten» noch durch-
fithren konnten. Die Weisung von Rémer 13 und die Sicht von
Apokalypse 13, so gegeneinander abgewogen, haben auch fiir uns
den nicht gesetzlichen, aber sachlichen Sinn, dass wir Gottes
Setzung hinter dem Staate solange als moglich bejahen, dass wir
aber nicht den Staat als solchen vergotten diirfen, sondern dass,
wo er die Preisgabe des Gehorsams gegen Gott fordert, wir uns
entscheiden miissen, im Sinne des Jesuswortes:

Gebet dem Kaiser, was des Kaisers ust,
Gott aber, was Gottes 18t.—

Bern. Ernst Gaugler




	Der Christ und die staatlichen Gewalten nach dem Neuen Testament

