
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 40 (1950)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 47 —

Kirchliche Chronik

Anglikanismus und Einigungsbestrebungen *). Das Gespräch der
verschiedenen anglikanischen Kirchen mit anderen kirchlichen Gemeinschaften

ist auch im Jahre 1949 fortgesetzt worden. Im einzelnen ist

folgendes zu berichten:
In England erschien im März 1949 ein Interimsbericht über

Besprechungen zwischen Vertretern des Erzbischofs von Canterbury und der

Evangelischen Freikirchen (Baptisten, Kongregationalisten, Methodisten,
Mährische Brüder, Churches of Christ und Konzil der Freikirche)2). Der
Bericht ist kurz, vorsichtig formuliert und bringt im wesentlichen nichts
Neues. Es sind die alten Fragen, die immer wieder bei allen Unionsverhandlungen

auftauchen. Immerhin wurde Übereinstimmung in einigen Punkten
erreicht. Über die Lehre von der Kirche einigte man sich auf einen Text,
der die Überzeugung der vertretenen Kirchen wiedergibt und in dem es

u. a. heisst: «Die Kirche ist nicht eine freiwillige Vereinigung von einzelnen

Gläubigen, sie beruht nicht auf dem Willen der Menschen sondern
auf dem Schöpferwillen Gottes. Die sichtbare Einheit der Kirche ist Gottes
Wille. Sie bedeutet nicht Einerleiheit, sondern zumindesten, dass jeder Teil
der Kirche imstande ist, jeden anderen Teil als einen anzuerkennen, der
einen wahren Glauben bekennt und die Sakramente und Zucht Christi
vermittels seines Amtes auf eine Weise verwaltet, dass keine grundsätzlichen
Scheidewände bestehen, die ein Zusammenarbeiten in der Evangelisierung
und freie gegenseitige Teilnahme an Gottesdienst und Sakramenten
ausschliessen. Das Amt ist die Gabe Gottes an die Kirche und besteht in der
und für die Kirche. Es ist unabdingbar (integral) für die Fortsetzung der
Sendung Christi in der Welt. Die Kirche ist der Leib Christi, und ihre
Struktur sollte seine Funktion zum Ausdruck bringen Die Einheit und
Kontinuität des Glaubens sollte bewahrt werden.. Ein wesentliches
Element der Kontinuität ist die Aufrechterhaltung des apostolischen
Glaubens, Gottesdienstes und Zeugnisses wie es im Neuen Testament zu
finden ist. Es wird als wünschenswert anerkannt, dass innerhalb einer
Gruppe pastorale Aufsicht über Gemeinden, Pfarreien oder Kirchen von
denen ausgeübt werden soll, die in ihrer amtlichen Eigenschaft die Kirche
als Ganzes darstellen. Es wird festgestellt, dass in der einen oder andern
Form in allen Kirchen eine solche Aufsicht besteht.» Die Konferenz ist
sich der Schwierigkeiten wohl bewusst, aber ihre Mitglieder können sich
nicht entschliessen, anzunehmen, dass sie unüberwindlich sind. Zwecks

IKZ 1948, S. 16 ff.
2) An Interim Report, London 1949, S. P. C. K., Church Times vom 8. 4. 49,

British Weekly vom 26. 5. 49, Guardian vom 23. 9. 49 und 13. 1. 50, Faith and
Unity Nr. 45.



— 48 —

genaueren Studiums wurden sowohl von den Anglikanern als auch von den
Freikirchen eine Reihe von Fragen formuliert, die den Episkopat und das
Priesteramt betreffen.

Von freikirchlicher Seite wurde in Kommentaren die Frage
aufgeworfen, ob die Frage beantwortet werden könne, was die Freikirchen
gewännen, wenn sie den Episkopat annehmen und was sie verlören, wenn
sie ihn ablehnen. Eine vereinigte Kirche müsse die Verschiedenheit der
menschlichen Natur und den Geist, der wehe, wo er wolle, in Betracht
ziehen.

Im September 1949 erschien eine weitere, kurze Verlautbarung, die
von guten Fortschritten berichtet. Man sei nicht blind gegen die
Schwierigkeiten und hoffe, Ende 1950 einen Bericht mit positiven Vorschlägen
veröffentlichen zu können. Die nächste Zusammenkunft der Kommission
wurde für September 1950 vorgesehen.

Am 4. und 5. Januar 1950 wurden die 1934 abgebrochenen Besprechungen

zwischen der Kirche von England und der Kirche von Schottland
wieder aufgenommen. Die kurze amtliche Mitteilung spricht davon, dass

es sich naturgemäss um eine erste Fühlungnahme gehandelt habe, die in
herzlichem Einvernehmen vor sich gegangen sei und dass weitere
Besprechungen in Betracht gezogen worden seien.

Während auf der Generalkonvention der Bischöflichen Kirche in den

Vereinigten Staaten 1946 die Gegensätze wegen des Schemas zwischen
Bischöflichen und Presbyterianern scharf aufeinanderprallten, verlief die
Generalkonvention von 1949 ruhig und friedlich. Nachdem 1946 ein
Mehrheits- und ein Minderheitsbericht angenommen worden war *), wurde
eine neue Kommission gebildet, die der Konvention von 1949 einen Bericht
vorlegte, der zunächst einige wichtige Definitionen gibt und dann bestimmte
Grundsätze aufstellt, die bei Unionsverhandlungen beachtet werden sollen.
Der Bericht unterscheidet zwischen Interkommunion und organischer
Union und definiert diese Begriffe wie folgt:

«Interkommunion zwischen zwei Kirchen bedeutet, dass Glieder beider
Kirchen die Erlaubnis erhalten, die Heilige Kommunion in der anderen

zu empfangen, und dass Geistliche beider Kirchen berechtigt sind, in der
anderen die Heilige Kommunion zu feiern. » Als Beispiel der Interkommunion

wird das Bonner Übeieinkommen, dessen Wortlaut abgedruckt wird,
ausdrücklich erwähnt.

«Organische Union setzt Interkommunion voraus. Sie kann in einer
der folgenden Formen zustande kommen: 1. Eine Föderation, wie sie

zwischen den Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft besteht, mit einem

Konzil, dessen Funktionen rein beratender Art sind. 2. Eine Föderation
wie unter 1, die ausserdem noch verwaltungsmässige und missionarische

Tätigkeiten verschmilzt, die die Autonomie der konstituierenden Kirchen

x) IKZ 1947, S. 268



— 49 —

nicht berührt. 3. Eine Föderation wie unter 2, die eine übergeordnete
legislative Körperschaft mit begrenzten übertragenen Vollmachten hat.»

Seit 1946 sind Beziehungen mit führenden Methodisten aufgenommen
worden, die in der Zukunft zu fruchtbaren Ergebnissen führen können,
amtliche Verhandlungen haben jedoch noch nicht stattgefunden. Mit den

Presbyterianern fanden keine amtlichen Besprechungen statt; es muss ein

Weg gefunden werden, zu einer Übereinstimmung über das geistliche Amt
zu gelangen, die für beide Kirchen annehmbar ist. Die Kommission schlägt

vor, die Verhandlungen mit den Presbyterianern fortzusetzen und solche

mit andern Kirchen zu fördern oder zu beginnen. Sehr empfohlen wird die

Bildung von Studiengruppen und Verbreitung von Studienmaterial.
Verschiedene Gemeinschaften stehen unter sich in Verhandlungen,

haben aber mit der Bischöflichen Kirche keine Verbindung aufgenommen.
Aussergewöhnlich und im Zeitalter der ökumenischen Bewegung

unverständlich ist ein scharfer Angriff eines führenden Presbyterianers gegen
die Bischöfliche Kirche. Die «Living Church»1) gab ihm eine deutliche
Antwort, der wir folgendes entnehmen: «Anglikanismus ist christliche
Einheit in einem beträchtlichen Masse, obwohl er im Verhältnis zur
Gesamtheit der Christenheit verhältnismässig klein ist. Darum sind Bischöfliche
nicht Willens, irgendein wesentliches Element ihrer Position aufzugeben,
um nach der einen oder anderen Seite eine geringere Einheit zu erreichen.
Wir haben das protestantische Element nicht aufgegeben, um uns mit den
Alt-Katholiken zu vereinigen, und wir wollen das katholische Element nicht
aufgeben, um uns mit den Presbyterianern oder Kongregationalisten zu
vereinigen. In der Tat wagen wir das nicht zu tun, denn wir können nicht
unserem Glauben treu sein, falls wir entweder unbiblische Lehren hinzufügen,

wie es die römischen Katholiken getan haben oder biblische
aufgeben oder verzerren, wie die meisten Protestanten getan haben.»2)

In Kanada werden seit 1944 Verhandlungen zwischen der Kirche von
England in Kanada und der Vereinigten Kirche von Kanada geführt. In
einem Bericht an die Generalsynode der Kirche von England in Kanada
wurde 1949 ausgeführt, dass organische Union das Endziel dieser
Verhandlungen gewesen sei. Diese Union sei aber noch nicht spruchreif, aber
verschiedenen Problemen sollte möglichst freimütig ins Auge gesehen
werden. Für die Vereinigte Kirche sei ein Problem die Frage des Amtes,
für die Anglikaner die Frage, inwieweit die Autorität des Bischofs mit dem
Konziliargedanken vereinbart werden könne. Interkommunion und schliess-
liche Union sei nur möglich, wenn wesentliche Übereinstimmung über die
Lehre von der Kirche und der Stellung des Amtes erreicht sei. In der
Zwischenzeit sollten gegenseitige Missverständnisse aus dem Wege
geräumt werden, ein Zusammenwachsen sei möglich, wenn Geistliche und

1) In ihrer Nummer vom 18. 12. 1949.
2) U SA: Living Church vom 15. 5. und 18. 12. 49, Faith and Unity Nr. 43.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1. 1950. 4



— 50 —

Laien beider Kirchen sich näher mit den Prinzipien und Bräuchen befassen,
für die jede Kirche eingetreten sei x).

In Nordindien 2) erschien 1947 eine vorgeschlagene Verhandlungsbasis
und Verfassung der Vereinigten Kirche, die 1948 revidiert wurde. Der
Lambethkonferenz hatte nur der Text von 1947 vorgelegen, der aber
inzwischen verwässert worden ist. Das Wort «priest» ist an keiner Stelle
gebraucht, sondern stets «presbyter», bei der Taufe ist keine Rede von einer
neuen Geburt, die Firmung ist nicht erwähnt, sondern durch eine farblose
«Zulassung zur Vollmitgliedschaft in der Kirche» ersetzt, die Abendmahlslehre

ist vage usw. Die ganze Art der Textierung der Vorschläge ist
zweideutig, jeder kann seine Ideen in sie hineinlesen. Von einem anglikanischen
Einfluss ist nichts zu spüren. Im ganzen ist das Schema weit schlechter
als das südindische. Gewiss ist die kirchliche Lage in Nordindien eine
andere als in Südindien, die Zahl der Christen ist im Verhältnis zur
Gesamtbevölkerung geringer. Aber das ist die Frage : kann die Kraft des Christentums

gestärkt werden durch die Gründung einer neuen Kirche, die mit
der anglikanischen Kirche nicht in Gemeinschaft treten kann

In Ostafrika lag der Diözesansynode von Mombasa eine Resolution

vor, der Bischof möge eine Kommission ernennen, die erforschen solle,
welche Schritte unternommen werden sollten, um eine Vereinigte Kirche
in Ostafrika zustande zu bringen. Weitere Nachrichten in dieser Angelegenheit

sind bis jetzt nicht eingetroffen.
In Südindien halten die 40 000 Anglikaner im Bezirk Nandyal, die

seinerzeit nicht in die südindische Kirche eintraten, treu zu ihrer Mutterkirche.

Im November 1949 besuchte der Metropolit von Indien den Bezirk
und spendete auf einer zwanzigtägigen Reise an fast 2000 Firmlinge das

Sakrament der Firmung. Das Verhältnis der treugebliebenen Anglikaner
zu der Kirche von Südindien ist (leider!) ein sehr schlechtes. Das ist auf
die Haltung dieser Kirche zurückzuführen und eine grosse Gefahr für die
Sache der Kirche nicht nur im Nandyalbezirk, sondern in ganz Indien.
Der Metropolit ist nunmehr entschlossen, für Nandyal die Weihe eines

besonderen Bischofs vorzuschlagen.
Das Generalkonzil der CIBC beschloss: «Das Konzil ist überzeugt,

dass die Anwesenheit eines Bischofs als eines Vaters in Gott und Hirten
der Seelen, der inmitten des Volkes lebt, absolut notwendig ist, wenn eine

geistige Wiedergeburt stattfinden soll.» Diesem Beschluss war ein Bericht

vorausgegangen, den eine gemeinsame Kommission hergestellt hatte. Dieser
Bericht ging von der Fiktion aus, dass im Distrikt Nandyal nur eine Kirche
bestehe. Deshalb schliessen auch fast alle Empfehlungen mit dem Satz:

«unter Zustimmung des Kommissars und des Diözesanbischofs der CSI.»

') Canada : An Examination of the Canadian Unity Proposals by Henry
R. T. Brandreth, Dacre Press, Guardian vom 23.9.49. Ostafrika: Faith and

Unity Nr. 41.
2) Faith and Unity Nr. 33 und 44.



— 51 —

Ein vollkommenes Novum ist der Vorschlag, dass bei dem Übertritt von
einer zur anderen Kirche auch die Behörden der Kirche, die verlassen wird,
ihre Zustimmung geben müssen!

Die Kirche von Südindien hat informatorische Besprechungen mit
Baptisten und Lutheranern abgehalten. Bischof Hollis von der südindischen
Kirche sagte u. a., dass diese die Glaubensbekenntnisse im öffentlichen
Gottesdienst nicht abschaffen wolle, dass sie aber nicht auf starren Lehren
über das Bischofsamt und die Sakramente bestehen wolle. Ein Lutheraner
sagte: «In bezug auf die Lehre ist die südindische Kirche sehr arm, gefährlich

arm», während ein Baptist die Ansicht vertrat, die Auffassung von der

Kirche, der Natur des Amtes und der Weihe in der Verfassung der Kirche
von Südindien stehe im Widerspruch mit baptistischen Auffassungen.
Merkwürdigerweise wandte er sich gegen die 30-Jahr-Klausel, da sie

zu starr sei. Die Besprechungen sollen weitergehen, zwei Kommissionen
sollen eingesetzt werden. Es bleibt abzuwarten, welcher Standpunkt sich
durchsetzt. Die Lambethkonferenz hatte schwere Besorgnisse wegen
verschiedener Punkte in der Verfassung der Kirche von Südindien. Die
Nachrichten über die Aufnahme der Anregung einer Prüfung sind
widersprechend. Nachdem es zuerst hiess, dass man einfach über sie hinwegsehe,
heisst es neuerdings, dass sie von einer Kommission geprüft werde.

Inzwischen hat das Generalkonzil der Kirche in Indien, Burma und
Ceylon (CIBC) vom 1. bis 4. Januar in Delhi und die Synode der Kirche
von Südindien (CSI) in Madras stattgefunden. Wenn auch noch längst
nicht alle Schwierigkeiten überwunden und alle Gegensätze überbrückt
sind, scheint doch auf beiden Seiten der ehrliche Wille vorhanden zu sein,
in ein ernsthaftes Gespräch zu kommen.

Die CIBC hat unter Berücksichtigung der Resolutionen Nr. 53 und
54 der Lambethkonferenz 1) ihr Verhältnis zur CSI festgelegt. Im einzelnen
wurde folgendes beschlossen:

1. «Das Konzil wünscht, dass volle Gemeinschaft zwischen der CIBC
und der CSI hergestellt werde. Zu diesem Zweck bittet sie die Bischöfliche
Synode, ihren Einfluss auf die Autoritäten der CSI auszuüben, einen neuen
Entwurf der Glaubensdarstellung dieser Kirche zu erhalten, um ihr
Festhalten am historischen katholischen Glauben zweifelsfrei festzustellen und
ferner solche Änderungen in der Verfassung vorzunehmen, wie sie die
Lambethkonferenz von 1948 für nötig hielt, bevor die beiden Kirchen in
volle kirchliche Gemeinschaft treten können.»

2. a) Ehemals anglikanische Geistliche in der CSI, die in die CIBC
zurückkehren wollen, müssen vor Antritt ihres Amtes den kanonischen Eid
des Gehorsams und die üblichen Erklärungen bezüglich des Glaubens und
der Formulare der Kirche ablegen.

x) Siehe IKZ 1948, S. 206 f.



— 52 —

b) Frühere anglikanische Laien müssen ihre Bereitwilligkeit ausdrücken,
die Bestimmungen der CIBC zu befolgen.

c) Frühere anglikanische Geistliche, die die CIBC besuchen, sollen
die Jurisdiktion des Diözesanbischofs anerkennen.

d) Wenn sie geistliche Amtshandlungen vornehmen wollen, sollen
sie die Erlaubnis des Diözesanbischofs einholen. Sie sollen sakramentale
Akte nur in anglikanischen Kirchen vornehmen und nur in ihnen predigen.

4. Mitglieder der CIBC, die Südindien besuchen, sollen womöglich
das heilige Abendmahl nur dann empfangen, wenn der Zelebrant bischöflich
geweiht ist.

5. Geistliche der CSI haben im Verhältnis mit der CIBC keine neuen
Rechte erworben.

6. Das Konzil schliesst sich dem Mehrheitsbericht der Lambethkonferenz

an und erkennt die bei oder nach der Gründung der CSI geweihten

Bischöfe, Priester und Diakonen als solche unter folgenden Bedingungen

an: a) diejenigen, welche ständig in der CIBC wirken wollen, müssen
die kanonischen Eide ablegen, der Bischof muss sich vergewissern, dass sie

sich der damit übernommenen Pflichten voll bewusst sind; b) diejenigen,
welche die CIBC besuchen, sollen normalerweise nicht in anglikanischen
Kirchen amtieren, ausser bei Gelegenheiten, wo Mitglieder verschiedener
Kirchen zu Versammlungen oder Konferenzen zusammenkommen.

9. Die Bischöfliche Synode wird gebeten, eine Kommission einzusetzen,
die sich mit Fragen des Glaubens und der Verfassung befasst, die die
CIBC und CSI in ihrem gegenseitigen Verhältnis berühren. Sie soll auch
die Erklärungen beraten, die von der CSI hinsichtlich der sechs Punkte *)
abgegeben werden, und Informationen und Sicherheiten von der CSI
hinsichtlich der in dieser Kirche bei der Spendung der Sakramente und anderer

Riten, besonders der Firmung, gebrauchten Formen zu erhalten suchen.
Diese Beschlüsse wurden der Synode der CSI durch den Bischof von

Delhi persönlich übermittelt. Zu Beschluss 2 d (siehe oben) nahm sie wie

folgt Stellung:
a) «Wir erkennen natürlich die völlige Freiheit der CIBC an, die

Empfehlungen zu geben, die sie für geeignet hält, und wir erkennen an,
dass es Geistliche der CSI geben mag, die keine Schwierigkeiten haben,
diese Regelung anzunehmen. Aber wir müssen ebenso freimütig erklären,
dass wir als Synode unseren Geistlichen nicht den Rat geben können, die

Erlaubnis, in den Kirchen der CIBC unter den in diesen Beschlüssen

festgelegten Bedingungen zu amtieren, anzunehmen. Wir sind von Anfang an

von den andern Gemeinschaften, von denen wir herkommen, in volle
Gemeinschaft aufgenommen worden. Die anglikanische Gemeinschaft hat sich
bis jetzt noch nicht in der Lage gesehen, dies zu tun. Das jetzt an einige
unserer Geistlichen gemachte Angebot, dass sie die Gastfreundschaft der

i) Siehe IKZ 1948, S. 207.



— 53 —

Kirchen der CIBC annehmen können, ist von der Bedingung abhängig,
dass sie die angebotene Gastfreundschaft anderer ablehnen. Diese Bedin-

dung scheint uns nicht in Einklang zu stehen mit der Verpflichtung der
Gemeinschaft zwischen Kirchen, wie wir sie verstehen. Überdies bedauern

wir es, dass diejenigen unserer Geistlichen, die ehemals anglikanisch waren,
einer Beschränkung unterworfen sein sollen, von denen andere auf Grund
der Bestimmungen in Resolution 6 frei sind. Wir glauben, dass Christus

uns alle in das Amt Seiner einen Kirche berufen hat und dass wir in der
Freiheit und Einheit zusammenstehen müssen, die Er uns gegeben hat.

Wir beten und erwarten den Tag, an dem alle Kirchen der anglikanischen
Gemeinschaft imstande sein werden, mit uns in dieser grösseren Freiheit
zu stehen, und wenn wir auch den in diesem Paragraphen enthaltenen
Vorbehalt machen müssen, freuen wir uns, dass die CIBC den grossen Schritt
zu einer Gemeinschaft mit uns gemacht hat.»

Die Synode beschloss ferner eine vorläufige Antwort an den
Erzbischof von Canterbury und detaillierte Antworten auf Fragen, die die
Convocationen von Canterbury und York an sie gerichtet hatten. Diese
Antworten werden wahrscheinlich im Mai der Öffentlichkeit zugänglich
gemacht werden.

Das Generalkonzil der CIBC nahm ferner Stellung zu den
Unionsvorschlägen in Nordindien und Ceylon. Hinsichtlich des ersteren wurden
die anglikanischen Kommissionsmitglieder gewählt und instruiert, die
Aufmerksamkeit des Beratungsausschusses auf verschiedene spezielle
Punkte, insbesondere auf die von der Lambethkonferenz angedeuteten,
hinzuweisen. Bezüglich des Reunionsschemas für Ceylon soll die Diözese

von Colombo ihr Votum abgeben, das der Bischöflichen Synode vorgelegt
werden soll, um dann seinen verfassungsmässigen Weg zu gehen. Es liegt
schon ein älterer Beschluss der Diözesansynode von Colombo vor, dass die
endgültige Fassung des Schemas vor einer Beschlussfassung in Ceylon
der Lambethkonferenz vorgelegt werden soll.

Ein mit der Gründung der Kirche von Südindien in Verbindung
stehender Rechtsstreit wurde im Dezember entschieden. Die früheren
anglikanischen Bischöfe von Dornakal und Tinnevelly, deren Diözesen in
die südindische Kirche eintraten, erhielten bisher von der SPCK und der
SPG durch den Kolonialen Bischofsfonds ihr Gehalt. Es wurde die
Entscheidung gefällt, dass die in Frage kommenden Bischöfe ihr jetziges Amt
weder in der anglikanischen Gemeinschaft noch in einer anderen, mit der
Kirche von England in Gemeinschaft stehenden Kirche ausüben und nicht
zu den Bischöfen gehören, die der Fonds unterstützt.

Ein buntscheckiges Bild bietet sich uns dar. Vor allem sind es die
Fragen über das Wesen der Kirche und das Amt, die immer wieder sich
in den Vordergrund schieben. In einem übersichtlichen Artikel (der
allerdings verschiedene neuere Entwicklungen noch nicht berücksichtigen
konnte) «Priestertum und Wiedervereinigung», stellt L. A. Haselmayer,



— 54 —

der Dean der Kathedralschule von Dallas, klar heraus, dass man über der
Betonung der Wichtigkeit des Episkopates, von dem man bei den
protestantischen Gemeinschaften höchstens annehme, dass er zum bene esse

der Kirche, nicht aber zum esse gehöre, die Frage der Bedeutung des

Priesteramtes keine besondere Beachtung gewidmet habe, so dass in allen
Unionsschemen und Vorschlägen zur Herbeiführung eines gegenseitig
anerkannten Amtes die Idee des Priesteramtes entweder gar nicht oder nur
ganz verschwommen zum Ausdruck komme.

In einer kleinen Schrift: «Wie steht es mit der Wiedervereinigung?»,
behandelt der Bischof von Lichfield für einen weiteren Kreis Grundsätze
für die Wiedervereinigung, die nicht nur die Sache von Kirchenführern
sein soll, sondern auch und vor allem der Mitglieder aller Kirchen, denen
die Sünde der Uneinigkeit so zum Bewusstsein gebracht werden soll, dass

sie ihren Teil zur Heilung der Wunden beitragen J).

Viel Geduld, noch mehr Studium, am meisten aber Gebet tut not,
um zur Einheit des zerrissenen Leibes Christi zu gelangen. P H. V.

(Abgeschlossen am 7. Februar 1950.)

Die Instruktion der römischen Kurie an die Diözesanbischöfe
über die Ökumenische Bewegung. Die oberste Kongregation des hl.
Offiziums hat am 20. Dezember ein Dekret über die Stellungnahme zur
Ökumenischen Bewegung erlassen, das vom Sekretär Kardinal Marchetti-
Selvaggiani und dem Assessor A. Ottaviani gezeichnet und Ende Februar
bekannt geworden ist. Es ist von so grosser Wichtigkeit, dass wir es in der
Übersetzung des «Christlichen Nachrichtendienstes» in extenso hier folgen
lassen:

«Die katholische Kirche nimmt zwar an den ,ökumenischen'
Kongressen und anderen derartigen Tagungen nicht teil, aber sie hat, wie sich

aus mehreren päpstlichen Kundgebungen ergibt, nie aufgehört, alle

Bemühungen mit lebhaftem Interesse zu verfolgen und durch ihr unablässiges
Gebet zu fördern, die jenes Ziel zu erreichen suchen, das Christus dem
Herrn so sehr am Herzen lag: dass alle, die an Ihn glauben, ,zu vollkommener

Einheit verbunden seien'. (Joh. 17, 23.)
Alle, die zu ihr als der einzig wahren Kirche Christi zurückkehren,

nimmt sie mit mütterlicher Liebe auf. Daher kann auch all das nicht

genug gebilligt und gefördert werden, was mit Zustimmung der
kirchlichen Obrigkeit geplant und in Angriff genommen wird, um diejenigen,
die zur Kirche übertreten wollen, richtig im Glauben zu unterweisen,
und die, die bereits übergetreten sind, darin zu vervollkommnen.

Nun ist in mehreren Ländern bei vielen, die ausserhalb der
katholischen Kirche stehen, nach und nach einmal infolge mannigfacher äusserer

Ereignisse und einer seelischen Umstellung, dann aber hauptsächlich als

l) Faith and Unity Nr. 40, 41 und 45, Living Church vom 18. 12. 49, Church
Times vom 27. 1. 50, Guardian vom 27. 1. und 3. 2. 50.



— 55 —

Frucht gemeinsamen Betens der Gläubigen unter dem gnadenvollen Wehen
des Heiligen Geistes ein von Tag zu Tag wachsendes Verlangen
entstanden, unter allen, die an Christus den Herrn glauben, die Einheit
wiederherzustellen. Wahrhaftig, für die Kinder der wahren Kirche ein Grund
heiliger Freude im Plerrn und zugleich ein Ansporn, allen, die aufrichtig
die Wahrheit suchen, behilflich zu sein und ihnen in eifrigem Gebet von
Gott Licht und Kraft zu erwirken!

Zum Zwecke der Wiedervereinigung' der Aussenstehenden mit der
katholischen Kirche sind nun von verschiedenen Seiten, von Einzelpersonen
und von Verbänden, Versuche unternommen worden. Diese Bestrebungen
sind ohne Zweifel von den edelsten Absichten getragen, sie beruhen aber

nicht immer auf den richtigen Grundsätzen und sind selbst, wo dies der
Fall ist, erfahrungsgemäss nicht frei von besonderen Gefahren.

Die Oberste hl. Kongregation des hl. Offiziums, deren Aufgabe es ist,
das Glaubensgut unversehrt zu bewahren und zu schützen, hat es daher
für zweckmässig erachtet, folgendes in Erinnerung zu bringen und
anzuordnen.

I. Die oben genannte Wiedervereinigung' gehört vor allem zu den

Aufgaben und Pflichten der Kirche. Darum ist es erforderlich, dass die
Bischöfe, die ja ,der Heilige Geist gesetzt hat, die Kirche Gottes zu leiten'
(Apg. 20, 28), diesem Werk ihre ganze Aufmerksamkeit zuwenden. Sie
müssen also diese ganze Arbeit nicht nur genau und wirksam überwachen,
sondern auch in kluger Weise fördern und leiten, damit einerseits denen

geholfen werde, die die Wahrheit und die wahre Kirche suchen, andererseits

aber von den Gläubigen die Gefahren ferngehalten werden, die sich
leicht aus der Betätigung in dieser ,Bewegung' ergeben.

Aus diesem Grunde müssen sie zunächst einmal eine vollständige
Übersicht haben darüber, was in ihren Diözesen von dieser ,Bewegung'
ins Leben gerufen und unternommen wird. Zu diesem Zweck sollen sie

geeignete Priester bestimmen, deren Aufgabe es sein wird, nach der Lehre
der Kirche und den vom Heiligen Stuhl erlassenen Vorschriften (z. B.
durch die Rundschreiben ,Satis cognitum', ,Mystici Corporis Christi') auf
alles, was diese ,Bewegung' betrifft, genau achtzuhaben und darüber den
Bischöfen zu der Zeit und in der Weise, die sie dafür festgesetzt haben,
Bericht zu erstatten.

Mit besonderer Sorgfalt müssen sie alles überwachen, was in dieser
Frage von Katholiken, in welcher Form es immer sei, veröffentlicht wird,
und auf die Beobachtung der kirchenrechtlichen Bestimmungen über die
Bücherzensur und das Bücherverbot (Can. 1384 ff.) dringen. Das gleiche
gilt bezüglich derartiger Veröffentlichungen von Niehtkatholiken, insofern
sie von Katholiken herausgegeben, gelesen oder vertrieben werden sollen.

Die Bischöfe mögen auch Hilfsmittel bereitstellen, die den
Niehtkatholiken dienlich sein können, wenn sie den katholischen Glauben



— 56 —

kennenzulernen wünschen. So mögen sie Personen bestimmen und Stellen
einrichten, wohin sich diese Niehtkatholiken wenden und wo sie Rat
holen können. Noch mehr seien sie darauf bedacht, Möglichkeiten zu
schaffen, um die Konvertiten auch nach ihrer Rückkehr im katholischen
Glauben eingehender und tiefer zu unterrichten und praktisch in das

katholische Glaubensleben einzuführen, insbesondere durch entsprechende
Zusammenkünfte und Kurse, durch Exerzitien und andere religiöse
Veranstaltungen.

IL Für das praktische Vorgehen bei dieser ganzen Arbeit müssen
die Bischöfe klare Weisungen geben, was zu tun und was zu lassen ist,
und dafür Sorge tragen, dass ihre Weisungen von allen beobachtet werden.
Gleicherweise sollen sie darüber wachen, dass nicht etwa durch den
Vorwand, man müsse mehr Gewicht legen auf das Verbindende als auf das

Trennende, ein gefährlicher Indifferentismus gefördert wird, besonders
bei Leuten, die in theologischen Fragen weniger unterrichtet und in ihrem
religiösen Leben weniger gefestigt sind. Es ist darauf zu achten, dass die
katholische Lehre, seien es Dogma oder Punkte, die mit dem Dogma
zusammenhängen, nicht aus einer gewissen ,irenischen Gesinnung' heraus
durch vergleichende Behandlung oder durch ein aussichtsloses Streben
nach einer gewissen fortschreitenden Angleichung der verschiedenen
Religionsbekenntnisse so gefasst bzw. den Lehren der Aussenstehenden so

angepasst werden, dass die Reinheit der katholischen Lehre Schaden leidet
oder ihr ursprünglicher und klarer Sinn verdunkelt wird.

Die Bischöfe werden auch jene Art zu sprechen fernhalten, durch
die falsche Auffassungen und trügerische Hoffnungen wachgerufen werden,
die sich niemals erfüllen lassen. Solche Redeweisen sind z. B. : ,Was in den

Rundschreiben der Päpste über die Rückkehr der getrennten Christen zur
Kirche, über die Verfassung der Kirche, über den mystischen Leib Christi
gesagt wird, darf nicht zu ernst genommen werden, weil ja nicht alles in
solchen Kundgebungen Gegenstand des Glaubens ist', oder (was noch
schlimmer wäre): ,In Fragen der kirchlichen Lehre hat auch die katholische

Kirche noch nicht die „Fülle Christi", sondern muss erst von anderen

Bekenntnissen vervollkommnet werden.' Sie werden es auch mit allem
Ernste fernhalten, dass man in der Darstellung der Reformations- und

Reformatorengeschichte die Fehler der Katholiken übertreibt und die
Schuld der Reformatoren abschwächt und dass man Nebensächliches
derartig ins Licht rückt, dass darüber das Allerwesentlichste, der Abfall vom
katholischen Glauben, kaum noch zum Bewusstsein kommt und empfunden
wird. Auch darüber endlich sollen sie wachen, dass dem erstrebten Ziel
durch übermässige, unangebrachte äussere Betriebsamkeit, durch Unklug-
heit und unruhige Art des Vorgehens nicht eher geschadet als genützt
werde.

Die katholische Lehre muss also in ihrem ganzen Umfang und in
ihrer ganzen Reinheit dargelegt und erklärt werden. Was der katholische



— 57 —

Glaube über die wahre Natur und den Vorgang der Rechtfertigung, über
die Verfassung der Kirche, über den Jurisdiktionsprimat des Römischen

Papstes, über die Rückkehr der Getrennten zu der einen wahren Kirche
Christi als den einzigen Weg zur echten Glaubenseinheit sagt: all das darf
nicht stillschweigend übergangen oder durch mehrdeutige Redeweisen
verdunkelt werden. Gewiss darf man den Andersgläubigen sagen, dass sie

bei ihrer Rückkehr zur Kirche nichts von dem einbüssen werden, was
Gottes Gnade bisher an Gutem in ihrer Seele gewirkt hat, sondern dass

all dieses durch die Rückkehr nur seine Erfüllung und Vollendung finden
werde. Man darf aber die Dinge nicht so darstellen, dass der Eindruck
geweckt wird, als brächten sie durch ihren Übertritt der Kirche etwas
Wesentliches, was ihr bisher gefehlt hätte. All diese Punkte müssen klar
und verständlich dargelegt werden, da sie selbst ja die Wahrheit suchen
und ausserhalb der Wahrheit eine wirkliche Einheit nie erreicht werden
kann.

III. Was die gemischten Zusammenkünfte und Aussprachen von Katholiken

und Niehtkatholiken betrifft, wie sie zur Förderung der
«Wiedervereinigung» in letzter Zeit vielerorts aufgekommen sind, so tut hier die
Wachsamkeit der Bischöfe in besonderer Weise not. Gewiss bieten
derartige Veranstaltungen eine erwünschte Gelegenheit, den Niehtkatholiken
die Kenntnis der katholischen Lehre zu vermitteln, mit der sie bis dahin
vielfach nicht genügend vertraut waren. Aber andererseits bringen sie für
den Katholiken eine nicht geringe Gefahr des Indifferentismus mit sich.
Wo Aussicht auf einen guten Erfolg solcher Veranstaltungen besteht, wird
der Diözesanbischof für deren richtige Leitung Sorge tragen und zu diesen

Zusammenkünften nur hierzu wirklich taugliche Priester entsenden, die
imstande sind, die katholische Lehre in geeigneter und entsprechender
Form darzulegen und zu verteidigen. Die Gläubigen aber dürfen an solchen
Zusammenkünften und Aussprachen nur teilnehmen, nachdem sie die
besondere Erlaubnis der kirchlichen Obrigkeit erhalten haben, eine
Erlaubnis, die nur solchen gegeben werden kann, von denen man sicher ist,
dass sie im Glauben gut unterrichtet und gefestigt sind. Wo aber eine
solche begründete Aussicht auf guten Erfolg nicht besteht oder wo mit der
Teilnahme sonstwie Gefahren verbunden sind, halte man die Katholiken
in kluger Weise davon fern und sorge dafür, dass diese Zusammenkünfte
selbst rechtzeitig eingestellt oder zum Erlöschen gebracht werden. Grössere
Zusammenkünfte dieser Art bringen, wie die Erfahrung lehrt, nur geringen
Nutzen, dagegen grössere Gefahren und dürfen daher nur nach
sorgfältigster Überprüfung gestattet werden.

Zu gemeinsamen Aussprachen zwischen katholischen und nichtkatholischen
Theologen schicke man nur solche Priester, die sich dafür als wirklich
geeignet erwiesen haben durch gründliche theologische Kenntnisse und
durch treues Festhalten an den von der Kirche für solche Veranstaltungen
aufgestellten Grundsätzen und Vorschriften.



— 58 —

IV. Alle soeben genannten Aussprachen und Zusammenkünfte, öffentliche

wie nichtöffentliche, grössere wie kleinere, unterstehen den
kirchlichen Vorschriften, die diese hl. Kongregation in ihrem .Monitum' vom
5. Juni 1948 (,Cum compertum') in Erinnerung gebracht hat. Voraussetzung

ist dabei, dass diese Veranstaltungen auf Verabredung hin
abgehalten werden, und zwar zu dem Zwecke, dass der katholische und der
nichtkatholische Teil als Gleichgestellte in Rede und Gegenrede über
Fragen der Glaubens- und Sittenlehre sprechen, wobei jeder die Lehre
seines Glaubens als seine eigene Anschauung darlegt. Derartige gemischte
Zusammenkünfte sind also nicht schlechthin untersagt, dürfen aber nur
mit vorhergehender Erlaubnis der kirchlichen Obrigkeit veranstaltet werden.
Hingegen fallen nicht unter das eben erwähnte ,Monitum' die katechetischen
Unterrichte, auch wenn sie mehreren zugleich erteilt werden, ebenso nicht
Vorträge, in denen Niehtkatholiken, die zur Kirche zurückkehren wollen,
die katholische Lehre dargelegt wird. Dies gilt auch für den Fall, dass

dabei gelegentlich die Niehtkatholiken die Lehre ihrer eigenen kirchlichen
Gemeinschaft vortragen in der Absicht, sich klar und bewusst Rechenschaft

darüber zu geben, worin ihre Lehre mit der katholischen übereinstimmt,

und worin sie davon abweicht.

Das ,Monitum' betrifft auch nicht diejenigen gemischten Zusammenkünfte

von Katholiken und Niehtkatholiken, in denen überhaupt keine

Fragen der Glaubens- und Sittenlehre verhandelt werden, sondern die

Teilnehmer darüber beraten, wie man mit vereinten Kräften die Grundsätze

des Naturrechtes oder der christlichen Religion gegen die heute
gemeinsam vorgehenden Feinde Gottes verteidigen könne, oder in denen

über die Wiederherstellung einer gesunden Sozialordnung wie andere

derartige Fragen verhandelt wird. Es ist einleuchtend, dass es den Katholiken

aber auch bei diesen Zusammenkünften nicht erlaubt ist, Lehren
zu billigen oder zuzugeben, die mit der göttlichen Offenbarung oder der

Lehre der Kirche nicht übereinstimmen, betreffen sie auch nur soziale

Fragen.

Für lokale Zusammenkünfte und Aussprachen, die gemäss den obigen
Darlegungen unter das ,Monitum' fallen, wird den Diözesanbischöfen
hiermit auf drei Jahre, vom Tage der Veröffentlichung dieser Instruktion
an gerechnet, die Vollmacht gegeben, die dafür notwendige vorherige
Erlaubnis des Heiligen Stuhles zu erteilen, jedoch unter folgenden
Bedingungen :

1. Jede ,communicatio in sacris' ist zu vermeiden.

2. Die Verhandlungen selbst müssen entsprechend im Auge behalten und

geführt werden.

3. Am Ende jedes Jahres ist an diese Oberste hl. Kongregation Bericht

zu erstatten, an welchen Orten solche Veranstaltungen stattgefunden
haben und welche Erfahrungen dabei gemacht worden sind.



— 59 —

Hinsichtlich der Aussprachen zwischen Theologen, von denen oben
die Rede war, wird die gleiche Vollmacht erteilt, und zwar dem Bischof
der Diözese, wo diese Aussprachen stattfinden, oder dem Bischof, der von
den anderen Bischöfen auf gemeinsamen Beschluss hin für die Leitung
dieser ganzen Arbeit delegiert worden ist. Dabei gelten die gleichen
Bedingungen wie oben, doch ist dem Jahresbericht auch noch beizufügen,
welche Fragen behandelt wurden, wer an den Veranstaltungen teilgenommen
hat und wer auf beiden Seiten die Referenten waren.

Interdiözesane, nationale und internationale Aussprachen und Zusammenkünfte

bedürfen immer, und zwar für jeden einzelnen Fall, der vorherigen
Erlaubnis des Heiligen Stuhles selbst. Dem Bittgesuch ist die Angabe der

zu behandelnden Fragen und Angelegenheiten und das Verzeichnis der
Referenten beizufügen. Bevor der Heilige Stuhl die Erlaubnis erteilt hat,
darf mit der äusseren Vorbereitung der Zusammenkünfte nicht begonnen
und auch nicht in ein Zusammenarbeiten mit Niehtkatholiken, die solche

Vorbereitungen in Angriff nahmen, eingetreten werden.

V. Wenngleich bei solchen Zusammenkünften und Aussprachen jede
,communicatio in sacris' zu vermeiden ist, so ist es doch nicht untersagt,
bei der Eröffnung und beim Schluss der Veranstaltungen gemeinsam das

Vaterunser oder ein anderes von der katholischen Kirche approbiertes
Gebet zu sprechen.

VI. Die Durchführung, Förderung und Leitung dieser Arbeit ist
zunächst Aufgabe und Pflicht jedes einzelnen Diözesanbischofs für seinen

Sprengel. Doch wird es zweckmässig, ja notwendig sein, dass mehrere
Bischöfe sich zusammentun, um Einrichtungen und Anstalten zu schaffen,
in denen die Gesamtarbeit auf diesem Gebiete laufend verfolgt, studiert und
zweckmässig geleitet wird. Es ist daher Sache der Bischöfe, in gemeinsamer

Beratung zu prüfen, wie sich ein einheitliches Vorgehen und eine

geordnete Zusammenarbeit ermöglichen lässt.

VII. Die Ordensoberen sind verpflichtet, darüber zu wachen und dafür
Sorge zu tragen, dass sich ihre Untergegebenen genau und gewissenhaft
an die Vorschriften halten, die der Heilige Stuhl oder die Diözesanbischöfe
diesbezüglich erlassen.

Das hochbedeutsame Werk der Wiedervereinigung' aller Christen in
dem einen wahren Glauben und in der einen wahren Kirche muss mehr und
mehr eine der vorzüglichsten Aufgaben der gesamten Seelsorge werden und
ein Hauptanliegen des inständigen Gebetes aller Gläubigen zu Gott.
Dazu wird gewiss viel beitragen, wenn die Gläubigen in geeigneter Weise,
wie etwa durch Hirtenbriefe, über diese Fragen belehrt und die
Bestrebungen und die diesbezüglichen Vorschriften sowie deren Gründe und
Voraussetzungen ihnen dargelegt werden. Alle, besonders die Priester
und Ordensleute, mögen ermahnt und angeeifert werden, diese
Bestrebungen durch Gebet und Opfer zu befruchten und zu fördern. Ebenso



— 60 —

müssen alle darauf hingewiesen werden, dass nichts den Irrenden so
wirksam den Weg zur Wahrheit und zum Anschluss an die Kirche ebnet
wie der Glaube der Katholiken, der sich durch ein sittlich hochstehendes
Leben bewährt.»

Ein Entscheid des hl. Offiziums in Rom über die Gültigkeit von
Taufen Andersgläubiger. Einige Bischöfe der USA haben in Rom die

Frage gestellt: Ist bei der Beurteilung von Ehefällen die Taufe, die in
Sekten der «Jünger Christi, der Presbyterianer, der Kongregationchristen,
der Baptisten, der Methodisten erteilt wurde unter Einhaltung der
notwendigen Materie und Form wegen Fehlens der erforderten Intention
von seiten des Geistlichen, zu tun was die Kirche tut oder was Christus
eingesetzt hat, als ungültig zu achten, oder ist die Taufe als gültig zu
präsumieren, falls nicht im Einzelfall das Gegenteil bewiesen wird

Die Antwort lautet: «Verneinend, was den ersten Teil betrifft,
zustimmend was den zweiten Teil betrifft.» Der Entscheid ist vom Papst
am 28. Dezember 1949 bestätigt worden. Die Gültigkeit der Taufen dieser

Gemeinschaften wird also als gültig angenommen, wenn das Gegenteil

nicht bewiesen wird. Die Taufen anderer Kirchen der USA der bischöflichen

Kirche (Kirche von England) und der Lutheraner werden offenbar ohne
weiteres als gültig anerkannt. Die Taufen der meisten nicht nach römischem
Ritus Getauften werden nach diesem Entscheid bei Eheschliessungen
anerkannt. Bei Übertritten zur römisch-katholischen Kirche wird allgemein
die Taufe sub conditione wiederholt. Nach den Synodalstatuten der Diözese
Basel aus dem Jahre 1931 wird sie bedingungsweise wiederholt, nur wenn
die Gültigkeit («merito») aus gutem Grund bezweifelt werden kann (Lib. Ill,
Art. 51, 2). Nach den Synodalstatuten der Diözese St. Gallen des Jahres

1932 ist die bedingtweise Wiederholung der Taufe vorgeschrieben «in
allen Fällen, wenn Akatholiken die Taufe gespendet haben» (III. Buch,

§3 b).

Vom Ökumenischen Rat der Kirchen. Das Exekutivkomitee tagte
vom 21.—23. Februar in Bossey bei Genf. Von den Berichten ist der des

Generalsekretärs, Dr. Visser't Hooft, über die Bedeutung der Kirchlichen
Ostasienkonferenz im Dezember 1949 in Bangkok zu erwähnen. «Die
abendländischen Kirchen», so führte Dr. Visser't Hooft aus, «müssen

der theologischen Hilfe, die sie den Kirchen des Ostens bringen können,
eine weit grössere Bedeutung beimessen..., nicht indem sie ihnen die

abgeschlossenen theologischen Systeme zukommen lassen, sondern indem
sie sich mit ihnen zusammensetzen und gemeinsam ihre eigenen Probleme
in der schweren und gefährlichen geistlichen Lage, der sie heute gegenübergestellt

sind, besprechen. Was die religiöse Freiheit in Asien betrifft, so

ist es die Aufgabe der Kirchen, sie nicht nur für sich selbst zu verteidigen,
sondern auch zu erklären, was sie überhaupt bedeutet. Nur im Christentum

findet sich ein Verständnis dafür, was Freiheit wirklich ist, die Frei-



— 61 —

heit des Menschen und die persönliche Entscheidung, die er vor seinem
Gott zu fällen hat. Der Begriff der Glaubensfreiheit ist in Asien nur in
einen kleinen Kreis führender Leute gedrungen. die Masse der
Bevölkerung hat noch nicht angefangen zu begreifen, was damit gemeint ist. »

Die ostasiatischen Kirchen richteten auf dieser Konferenz an den
Weltmissionsrat und den Ökumenischen Rat der Kirchen die Bitte, einen
besonderen Vertreter mit dem Auftrag zu betreuen, die kirchlichen
Beziehungen in Asien zu intensivieren.

Von den Beschlüssen des Exekutivkomitees ist zu erwähnen die
Festsetzung der Hauptgegenstände der Tagesordnung der Konferenz des

Zentralausschusses des Weltkirchenrates im Juli 1950 in Toronto: Die
ekklesiologische Bedeutung des Ökumenischen Rates der Kirchen, religiöse
Freiheit und die herrschenden Religionen, der Grundcharakter der zweiten
Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen (i. J. 1953) und
ihre Vorbereitung. Das Komitee fasste eine Resolution zur Wasserstoffbombe,

äusserte jedoch die Meinung, die entsprechenden Landeskirchen,
nicht der Ökumenische Rat, sollten hinsichtlich dieser Erfindung einen Einfluss

auf die Regierungen auszuüben versuchen. Die Resolution lautet:

«Die Wasserstoffbombe bedeutet den letzten und furchtbarsten Schritt
vorwärts in jener stürmischen Entwicklung der Kriegstechnik, die aus dem

Krieg, der früher ein Ringen zwischen Menschen und Nationen war, einen
Massenmord menschlichen Lebens macht. Die Auflehnung des Menschen

gegen seinen Schöpfer hat ein solches Ausmass erreicht, dass sie zu seiner

Selbstvernichtung führen muss, wenn ihr nicht Einhalt geboten wird. Das
alles ist widernatürlich ; es verstösst gegen die sittliche Ordnung, unter der
der Mensch steht; es ist Sünde wider Gott.

Angesichts der schweren Entscheidungsfragen, wie sie durch die
Wasserstoffbombe und andere moderne Kriegswaffen gestellt werden, hat jeder
Mensch eine Verantwortung vor Gott zu tragen. Möge sich deshalb ein
jeder, sei er Staatsmann, Gelehrter oder schlichter Bürger in seinem
Gewissen darüber klar werden, inwieweit er durch sein Handeln oder seine

Haltung zu der Gefahr eines Selbstmordes des ganzen Menschengeschlechtes
beiträgt und was er zu tun verpflichtet ist, um dies zu verhindern und
um alle Völker der Welt zu veranlassen, einander zu verstehen und zu
dienen.

Die Regierungen der Völker sind in dieser Stunde vor eine ausweichliche

Verantwortung gestellt. Die Welt ist in feindliche Lager zerfallen,
die sich voll Verdacht und Misstrauen gegenüberstehen und die es nicht
fertigbringen, ihre wechselseitigen Beziehungen durch ein allseitig
anerkanntes System in Gerechtigkeit und Ordnung zu regeln.

Als Vertreter christlicher Kirchen rufen wir nochmals zu einer letzten
gewaltigen Anstrengung um den Frieden auf. Wir wissen, wie mühevoll
die Regierungen in der hinter uns liegenden Zeit über die Friedensfrage ver-



— 62 —

handelt haben. Aber die scharfen politischen Auseinandersetzungen dauern

an, und die atomische Gefahr entwickelt sich unbehindert weiter. Wir
beschwören deshalb die Regierungen, nochmals in Verhandlungen einzutreten
und alles zu tun, was in ihrer Macht steht, um über diesen verhängnisvollen
toten Punkt hinwegzukommen.

In dieser Stunde gilt es, aufs neue auf das Wort zu hören, das Gott
spricht, der der Herr der Geschichte bleibt. Und dies ist die Stunde, da

es gilt, ihn von ganzem Herzen anzurufen ; denn das Schicksal der Menschheit

ist in Seinen Händen. Die auf ihn bauen, brauchen keine Furcht zu
haben, was auch kommen mag. Er ist der Gott und Vater unseres Plerrn
Jesus Christus. Alle haben vor Seinem Richterstuhl zu erscheinen, um
Rechenschaft zu geben, was sie getan haben oder zu tun sich geweigert
haben für ihre Mitmenschen.» A.K.


	Kirchliche Chronik

