Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 40 (1950)
Heft: 1
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik

Anglikanismus und Einigungsbestrebungen ). Das Gesprich der
verschiedenen anglikanischen Kirchen mit anderen kirchlichen Gemein-
schaften ist auch im Jahre 1949 fortgesetzt worden. Im einzelnen ist
folgendes zu berichten:

In England erschien im Mirz 1949 ein Interimsbericht iiber Bespre-
chungen zwischen Vertretern des Erzbischofs von Canterbury und der
Evangelischen Freikirchen (Baptisten, Kongregationalisten, Methodisten,
Mihrische Briider, Churches of Christ und Konzil der Freikirche) 2). Der
Bericht ist kurz, vorsichtig formuliert und bringt im wesentlichen nichts
Neues. Es sind die alten Fragen, die immer wieder bei allen Unionsverhand-
lungen auftauchen. Immerhin wurde Ubereinstimmung in einigen Punkten
erreicht. Uber die Lehre von der Kirche einigte man sich auf einen Text,
der die Uberzeugung der vertretenen Kirchen wiedergibt und in dem es
u. a. heisst: «Die Kirche ist nicht eine freiwillige Vereinigung von einzelnen
Gldubigen, sie beruht nicht auf dem Willen der Menschen ..., sondern
auf dem Schépferwillen Gottes. Die sichtbare Einheit der Kirche ist Gottes
Wille. Sie bedeutet nicht Einerleiheit, sondern zumindesten, dass jeder Teil
der Kirche imstande ist, jeden anderen Teil als einen anzuerkennen, der
einen wahren Glauben bekennt und die Sakramente und Zucht Christi
vermittels seines Amtes auf eine Weise verwaltet, dass keine grundsitzlichen
Scheidewinde bestehen, die ein Zusammenarbeiten in der Evangelisierung
und freie gegenseitige Teilnahme an Gottesdienst und Sakramenten aus-
schliessen. Das Amt ist die Gabe Gottes an die Kirche und besteht in der
und fir die Kirche. Es ist unabdingbar (integral) fiir die Fortsetzung der
Sendung Christi in der Welt. Die Kirche ist der Leib Christi, und ihre
Struktur sollte seine Funktion zum Ausdruck bringen ... Die Einheit und
Kontinuitit des Glaubens sollte bewahrt werden... Ein wesentliches
Element der Kontinuitit ist die Aufrechterhaltung des apostolischen
Glaubens, Gottesdienstes und Zeugnisses wie es im Neuen Testament zu
finden ist... Es wird als wiinschenswert anerkannt, dass innerhalb einer
Gruppe pastorale Aufsicht iiber Gemeinden, Pfarreien oder Kirchen von
denen ausgeiibt werden soll, die in ihrer amtlichen Eigenschaft die Kirche
als Ganzes darstellen. Es wird festgestellt, dass in der einen oder andern
Form in allen Kirchen eine solche Aufsicht besteht.» Die Konferenz ist
sich der Schwierigkeiten wohl bewusst, aber ihre Mitglieder kénnen sich
nicht entschliessen, anzunehmen, dass sie uniiberwindlich sind. Zwecks

1) IKZ 1948, S. 16 ff.
‘ ) An Interim Report, London 1949, S.P. C. K., Church Times vom 8. 4. 49,
British Weekly vom 26. 5. 49, Guardian vom 23.9. 49 und 13. 1. 50, Faith and
Unity Nr. 45.



— 48 —

genaueren Studiums wurden sowohl von den Anglikanern als auch von den
Freikirchen eine Reihe von Fragen formuliert, die den Episkopat und das
Priesteramt betreffen.

Von freikirchlicher Seite wurde in Kommentaren die Frage auf-
geworfen, ob die Frage beantwortet werden kénne, was die Freikirchen
gewinnen, wenn sie den Episkopat annehmen und was sie verléren, wenn
sie ihn ablehnen. Eine vereinigte Kirche miisse die Verschiedenheit der
menschlichen Natur und den Geist, der wehe, wo er wolle, in Betracht
ziehen.

Im September 1949 erschien eine weitere, kurze Verlautbarung, die
von guten Fortschritten berichtet. Man sei nicht blind gegen die Schwie-
rigkeiten und hoffe, Ende 1950 einen Bericht mit positiven Vorschligen
verdffentlichen zu kénnen. Die nichste Zusammenkunft der Kommission
wurde fiir September 1950 vorgesehen.

Am 4. und 5. Januar 1950 wurden die 1934 abgebrochenen Besprechun-
gen zwischen der Kirche von England und der Kirche von Schottland
wieder aufgenommen. Die kurze amtliche Mitteilung spricht davon, dass
es sich naturgemiss um eine erste Fithlungnahme gehandelt habe, die in
herzlichem Einvernehmen vor sich gegangen sei und dass weitere Be-
sprechungen in Betracht gezogen worden seien.

Wihrend auf der Generalkonvention der Bischiflichen Kirche in den
Vereimgten Staaten 1946 die Gegensitze wegen des Schemas zwischen
Bischoflichen und Presbyterianern scharf aufeinanderprallten, verlief die
Generalkonvention von 1949 ruhig und friedlich. Nachdem 1946 ein
Mehrheits- und ein Minderheitsbericht angenommen worden war ), wurde
eine neue Kommission gebildet, die der Konvention von 1949 einen Bericht
vorlegte, der zunichst einige wichtige Definitionen gibt und dann bestimmte
Grundsitze aufstellt, die bei Unionsverhandlungen beachtet werden sollen.
Der Bericht unterscheidet zwischen Interkommunion und organischer
Union und definiert diese Begriffe wie folgt:

«Interkommunion zwischen zwei Kirchen bedeutet, dass Glieder beider
Kirchen die Erlaubnis erhalten, die Heilige Kommunion in der anderen
zu empfangen, und dass Geistliche beider Kirchen berechtigt sind, in der
anderen die Heilige Kommunion zu feiern.» Als Beispiel der Interkommu-
nion wird das Bonner Ubeieinkommen, dessen Wortlaut abgedruckt wird,
ausdriicklich erwihnt.

«Organische Union setzt Interkommunion voraus. Sie kann in einer
der folgenden Formen zustande kommen: 1. Eine Féderation, wie sie
zwischen den Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft besteht, mit einem
Konzil, dessen Funktionen rein beratender Art sind. 2. Eine Fdéderation
wie unter 1, die ausserdem noch verwaltungsmissige und missionarische
Titigkeiten verschmilzt, die die Autonomie der konstituierenden Kirchen

1) IKZ 1947, S. 268



49

nicht berihrt. 3. Eine Fo6deration wie unter 2, die eine ibergeordnete
legislative Korperschaft mit begrenzten iibertragenen Vollmachten -hat.»
Seit 1946 sind Beziehungen mit fithrenden Methodisten aufgenommen
worden, die in der Zukunft zu fruchtbaren Ergebnissen filhren kénnen,
amtliche Verhandlungen haben jedoch noch nicht stattgefunden. Mit den
Presbyterianern fanden keine amtlichen Besprechungen statt; es muss ein
Weg gefunden werden, zu einer Ubereinstimmung iiber das geistliche Amt
zu gelangen, die fir beide Kirchen annehmbar ist. Die Kommission schligt
vor, die Verhandlungen mit den Presbyterianern fortzusetzen und solche
mit andern Kirchen zu férdern oder zu beginnen. Sehr empfohlen wird die
Bildung von Studiengruppen und Verbreitung von Studienmaterial.
Verschiedene Gemeinschaften stehen unter sich in Verhandlungen,
haben aber mit der Bischéflichen Kirche keine Verbindung aufgenommen.
Aussergewdhnlich und im Zeitalter der 6kumenischen Bewegung un-
verstandlich ist ein scharfer Angriff eines fithrenden Presbyterianers gegen
die Bischofliche Kirche. Die «Living Church»!) gab ihm eine deutliche
Antwort, der wir folgendes entnehmen: «Anglikanismus #s¢ christliche
Einheit in einem betrichtlichen Masse, obwohl er im Verhiltnis zur Ge-
samtheit der Christenheit verhiltnismissig klein ist. Darum sind Bischéfliche
nicht Willens, irgendein wesentliches Element ihrer Position aufzugeben,
um nach der einen oder anderen Seite eine geringere Einheit zu erreichen.
Wir haben das protestantische Element nicht aufgegeben, um uns mit den
Alt-Katholiken zu vereinigen, und wir wollen das katholische Element nicht
aufgeben, um uns mit den Presbyterianern oder Kongregationalisten zu
vereinigen. In der Tat wagen wir das nicht zu tun, denn wir kénnen nicht
unserem Glauben treu sein, falls wir entweder unbiblische Lehren hinzu-
fiigen, wie es die romischen Katholiken getan haben oder biblische auf-
geben oder verzerren, wie die meisten Protestanten getan haben.» 2)

In Kanada werden seit 1944 Verhandlungen zwischen der Kirche von
England in Kanada und der Vereinigten Kirche von Kanada gefiihrt. In
cinem Bericht an die Generalsynode der Kirche von England in Kanada
wurde 1949 ausgefiihrt, dass organische Union das Endziel dieser Ver-
handlungen gewesen sei. Diese Union sei aber noch nicht spruchreif, aber
verschiedenen Problemen sollte méglichst freimiitig ins Auge gesehen
werden. Fiir die Vereinigte Kirche sei ein Problem die Frage des Amtes,
fiir die Anglikaner die Frage, inwieweit die Autoritit des Bischofs mit dem
Konziliargedanken vereinbart werden kénne. Interkommunion und schliess-
liche Union sei nur maéglich, wenn wesentliche Ubereinstimmung iiber die
Lehre von der Kirche und der Stellung des Amtes erreicht sei. In der
Zwischenzeit sollten gegenseitige Missverstindnisse aus dem Wege ge-
rdiumt werden, ein Zusammenwachsen sei méglich, wenn Geistliche und

1) In ihrer Nummer vom 18. 12. 1949.
2) USA: Living Church vom 15. 5. und 18. 12. 49, Faith and Unity Nr. 43.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1950. 4



— 50 —

Laien beider Kirchen sich niher mit den Prinzipien und Briuchen befassen,
fir die jede Kirche eingetreten sei1).

In Nordindien 2) erschien 1947 eine vorgeschlagene Verhandlungsbasis
und Verfassung der Vereinigten Kirche, die 1948 revidiert wurde. Der
Lambethkonferenz hatte nur der Text von 1947 vorgelegen, der aber in-
zwischen verwissert worden ist. Das Wort «priest» ist an keiner Stelle ge-
braucht, sondern stets «presbyter», bei der Taufe ist keine Rede von einer
neuen Geburt, die Firmung ist nicht erwihnt, sondern durch eine farblose
«Zulassung zur Vollmitgliedschaft in der Kirche» ersetzt, die Abendmahls-
lehre ist vage usw. Die ganze Art der Textierung der Vorschlige ist zwei-
deutig, jeder kann seine Ideen in sie hineinlesen. Von einem anglikanischen
Einfluss ist nichts zu spiiren. Im ganzen ist das Schema weit schlechter
als das siidindische. Gewiss 1st die kirchliche Lage in Nordindien eine
andere als in Siidindien, die Zahl der Christen ist im Verhiltnis zur Gesamt-
bevolkerung geringer. Aber das ist die Frage: kann die Kraft des Christen-
tums gestirkt werden durch die Griindung einer neuen Kirche, die mit
der anglikanischen Kirche nicht in Gemeinschaft treten kann?

In Ostafrika lag der Dibdzesansynode von Mombasa eine Resolution
vor, der Bischof moge eine Kommission ernennen, die erforschen solle,
welche Schritte unternommen werden sollten, um eine Vereinigte Kirche
in Ostafrika zustande zu bringen. Weitere Nachrichten in dieser Angelegen-
heit sind bis jetzt nicht eingetroffen.

In Stdindien halten die 40 ooo Anglikaner im Bezirk Nandyal, die
seinerzeit nicht in die siidindische Kirche eintraten, treu zu ihrer Mutter-
kirche. Im November 1949 besuchte der Metropolit von Indien den Bezirk
und spendete auf einer zwanzigtigigen Reise an fast 2000 Firmlinge das
Sakrament der Firmung. Das Verhiltnis der treugebliebenen Anglikaner
zu der Kirche von Siidindien ist (leider!) ein sehr schlechtes. Das ist auf
die Haltung dieser Kirche zuriickzufiihren und eine grosse Gefahr fiir die
Sache der Kirche nicht nur im Nandyalbezirk, sondern in ganz Indien.
Der Metropolit ist nunmehr entschlossen, fiir Nandyal die Weihe eines
besonderen Bischofs vorzuschlagen.

Das Generalkonzil der CIBC beschloss: «Das Konzil 1st iiberzeugt,
dass die Anwesenheit eines Bischofs als eines Vaters in Gott und Hirten
der Seelen, der inmitten des Volkes lebt, absolut notwendig ist, wenn eine
geistige Wiedergeburt stattfinden soll.» Diesem Beschluss war ein Bericht
vorausgegangen, den eine gemeinsame Kommission hergestellt hatte. Dieser
Bericht ging von der Fiktion aus, dass im Distrikt Nandyal nur eine Kirche
bestehe. Deshalb schliessen auch fast alle Empfehlungen mit dem Satz:
«unter Zustimmung des Kommissars und des Dibzesanbischofs der CSI.»

1) Canada: An Examination of the Canadian Unity Proposals by Henry
R. T. Brandreth, Dacre Press, Guardian vom 23. 9. 49. Ostafrika: Faith and
Unity Nr. 41.

2) Faith and Unity Nr. 33 und 44.



— b5l —

Ein vollkommenes Novum ist der Vorschlag, dass bei dem Ubertritt von
einer zur anderen Kirche auch die Behérden der Kirche, die verlassen wird,
ihre Zustimmung geben miissen!

Die Kirche von Siidindien hat informatorische Besprechungen mit
Baptisten und Lutheranern abgehalten. Bischof Hollis von der siidindischen
Kirche sagte u. a., dass diese die Glaubensbekenntnisse im &ffentlichen
Gottesdienst nicht abschaffen wolle, dass sie aber nicht auf starren Lehren
iiber das Bischofsamt und die Sakramente bestehen wolle. Ein Lutheraner
sagte: «In bezug auf die Lehre ist die siidindische Kirche sehr arm, gefihr-
lich arm», wihrend ein Baptist die Ansicht vertrat, die Auffassung von der
Kirche, der Natur des Amtes und der Weihe in der Verfassung der Kirche
von Siidindien stehe im Widerspruch mit baptistischen Auffassungen.
Merkwiirdigerweise wandte er sich gegen die 30-Jahr-Klausel, da sie
zu starr sei. Die Besprechungen sollen weitergehen, zwei Kommissionen
sollen eingesetzt werden. Es bleibt abzuwarten, welcher Standpunkt sich
durchsetzt. Die Lambethkonferenz hatte schwere Besorgnisse wegen ver-
schiedener Punkte in der Verfassung der Kirche von Siidindien. Die
Nachrichten iiber die Aufnahme der Anregung einer Priifung sind wider-
sprechend. Nachdem es zuerst hiess, dass man einfach tiber sie hinwegsehe,
heisst es neuerdings, dass sie von einer Kommission gepriift werde.

Inzwischen hat das Generalkonzil der Kirche in Indien, Burma und
Ceylon (CIBC) vom 1. bis 4. Januar in Delhi und die Synode der Kirche
von Siidindien (CSI) in Madras stattgefunden. Wenn auch noch lingst
nicht alle Schwierigkeiten iiberwunden und alle Gegensitze iiberbriickt
sind, scheint doch auf beiden Seiten der ehrliche Wille vorhanden zu sein,
in ein ernsthaftes Gesprich zu kommen.

Die CIBC hat unter Beriicksichtigung der Resolutionen Nr. 53 und
54 der Lambethkonferenz ') ihr Verhiltnis zur CSI festgelegt. Im einzelnen
wurde folgendes beschlossen:

1. «Das Konzil wiinscht, dass volle Gemeinschaft zwischen der CIBC
und der CSI hergestellt werde. Zu diesem Zweck bittet sie die Bischéfliche
Synode, ihren Einfluss auf die Autorititen der CSI auszuiiben, einen neuen
Entwurf der Glaubensdarstellung dieser Kirche zu erhalten, um ihr Fest-
halten am historischen katholischen Glauben zweifelsfrei festzustellen und
ferner solche Anderungen in der Verfassung vorzunehmen, wie sie die
Lambethkonferenz von 1948 fiir nétig hielt, bevor die beiden Kirchen in
volle kirchliche Gemeinschaft treten kénnen.»

2. a) Ehemals anglikanische Geistliche in der CSI, die in die CIBC
zurilickkehren wollen, miissen vor Antritt ihres Amtes den kanonischen Eid
des Gehorsams und die iiblichen Erklirungen beziiglich des Glaubens und
der Formulare der Kirche ablegen.

1) Siehe IKZ 1948, S. 206 f.



ey B e

b) Friihere anglikanische Laien miissen ihre Bereitwilligkeit ausdriicken,
die Bestimmungen der CIBC zu befolgen.

c¢) Frihere anglikanische Geistliche, die die CIBC besuchen, sollen
die Jurisdiktion des Ditzesanbischofs anerkennen.

d) Wenn sie geistliche Amtshandlungen vornehmen wollen, sollen
sie die Erlaubnis des Di6zesanbischofs einholen. Sie sollen sakramentale
Akte nur in anglikanischen Kirchen vornehmen und nur in ihnen predigen.

4. Mitglieder der CIBC, die Siidindien besuchen, sollen womdéglich
das heilige Abendmahl nur dann empfangen, wenn der Zelebrant bischéflich
geweiht ist.

5. Geistliche der CSI haben im Verhiltnis mit der CIBC keine neuen
Rechte erworben.

6. Das Konzil schliesst sich dem Mehrheitsbericht der Lambeth-
konferenz an und erkennt die bei oder nach der Griindung der CSI geweih-
ten Bischofe, Priester und Diakonen als solche unter folgenden Bedingun-
gen an: a) diejenigen, welche stidndig in der CIBC wirken wollen, miissen
die kanonischen Eide ablegen, der Bischof muss sich vergewissern, dass sie
sich der damit ibernommenen Pflichten voll bewusst sind; &) diejenigen,
welche die CIBC besuchen, sollen normalerweise nicht in anglikanischen
Kirchen amtieren, ausser bei Gelegenheiten, wo Mitglieder verschiedener
Kirchen zu Versammlungen oder Konferenzen zusammenkommen.

9. Die Bischofliche Synode wird gebeten, eine Kommission einzusetzen,
die sich mit Fragen des Glaubens und der Verfassung befasst, die die
CIBC und CSI in ihrem gegenseitigen Verhiltnis bertihren. Sie soll auch
die Erklirungen beraten, die von der CSI hinsichtlich der sechs Punkte 1)
abgegeben werden, und Informationen und Sicherheiten von der CSI hin-
sichtlich der in dieser Kirche bei der Spendung der Sakramente und anderer
Riten, besonders der Firmung, gebrauchten Formen zu erhalten suchen.

Diese Beschliisse wurden der Synode der CSI durch den Bischof von
Delhi persénlich tbermittelt. Zu Beschluss 2 d (siehe oben) nahm sie wie
folgt Stellung:

a) «Wir erkennen natiirlich die vollige Freiheit der CIBC an, die
Empfehlungen zu geben, die sie fiir geeignet hilt, und wir erkennen an,
dass es Geistliche der CSI geben mag, die keine Schwierigkeiten haben,
diese Regelung anzunehmen. Aber wir miissen ebenso freimiitig erkliren,
dass wir als Synode unseren Geistlichen nicht den Rat geben kénnen, die
Erlaubnis, in den Kirchen der CIBC unter den in diesen Beschlissen fest-
gelegten Bedingungen zu amtieren, anzunehmen. Wir sind von Anfang an
von den andern Gemeinschaften, von denen wir herkommen, in volle Ge-
meinschaft aufgenommen worden. Die anglikanische Gemeinschaft hat sich
bis jetzt noch nicht in der Lage gesehen, dies zu tun. Das jetzt an einige
unserer Geistlichen gemachte Angebot, dass sie die Gastfreundschaft der

1) Siehe IKZ 1948, S. 207.



— 53 —

Kirchen der CIBC annehmen konnen, ist von der Bedingung abhingig,
dass sie die angebotene Gastfreundschaft anderer ablehnen. Diese Bedin-
dung scheint uns nicht in Einklang zu stehen mit der Verpflichtung der
Gemeinschaft zwischen Kirchen, wie wir sie verstehen. Uberdies bedauern
wir es, dass diejenigen unserer Geistlichen, die ehemals anglikanisch waren,
einer Beschrinkung unterworfen sein sollen, von denen andere auf Grund
der Bestimmungen in Resolution 6 frei sind. Wir glauben, dass Christus
uns alle in das Amt Seiner einen Kirche berufen hat und dass wir in der
Freiheit und Einheit zusammenstehen miissen, die Er uns gegeben hat.
Wir beten und erwarten den Tag, an dem alle Kirchen der anglikanischen
Gemeinschaft imstande sein werden, mit uns in dieser grosseren Freiheit
zu stehen, und wenn wir auch den in diesem Paragraphen enthaltenen Vor-
behalt machen miissen, freuen wir uns, dass die CIBC den grossen Schritt
zu einer Gemeinschaft mit uns gemacht hat.»

Die Synode beschloss ferner eine vorliufige Antwort an den Erz-
bischof von Canterbury und detaillierte Antworten auf Fragen, die die
Convocationen von Canterbury und York an sie gerichtet hatten. Diese
Antworten werden wahrscheinlich im Mai der Offentlichkeit zuginglich
gemacht werden.

Das Generalkonzil der CIBC nahm ferner Stellung zu den Unions-
vorschligen in Nordindien und Ceylon. Hinsichtlich des ersteren wurden
die anglikanischen Kommissionsmitglieder gewidhlt und instruiert, die
Aufmerksamkeit des Beratungsausschusses auf verschiedene spezielle
Punkte, insbesondere auf die von der Lambethkonferenz angedeuteten,
hinzuweisen. Beziiglich des Reunionsschemas fiir Ceylon soll die Diézese
von Colombo ihr Votum abgeben, das der Bischéflichen Synode vorgelegt
werden soll, um dann seinen verfassungsmissigen Weg zu gehen. Es liegt
schon ein dlterer Beschluss der Diozesansynode von Colombo vor, dass die
endgiiltige Fassung des Schemas vor einer Beschlussfassung in Ceylon
der Lambethkonferenz vorgelegt werden soll.

Ein mit der Griindung der Kirche von Siidindien in Verbindung
stehender Rechtsstreit wurde im Dezember entschieden. Die fritheren
anglikanischen Bischéfe von Dornakal und Tinnevelly, deren Dibzesen in
die siidindische Kirche eintraten, erhielten bisher von der SPCK und der
SPG durch den Kolonialen Bischofsfonds ihr Gehalt. Es wurde die Ent-
scheidung gefillt, dass die in Frage kommenden Bischéfe ihr jetziges Amt
weder in der anglikanischen Gemeinschaft noch in einer anderen, mit der
Kirche von England in Gemeinschaft stehenden Kirche ausiiben und nicht
zu den Bischéfen gehéren, die der Fonds unterstiitzt.

Ein buntscheckiges Bild bietet sich uns dar. Vor allem sind es die
Fragen tiber das Wesen der Kirche und das Amt, die immer wieder sich
in den Vordergrund schieben. In einem iibersichtlichen Artikel (der aller-
dings verschiedene neuere Entwicklungen noch nicht beriicksichtigen
konnte) «Priestertum und Wiedervereinigung», stellt L. A. Haselmayer,



— B4

der Dean der Kathedralschule von Dallas, klar heraus, dass man tiber der
Betonung der Wichtigkeit des Episkopates, von dem man bei den pro-
testantischen Gemeinschaften hochstens annehme, dass er zum bene esse
der Kirche, nicht aber zum esse gehére, die Frage der Bedeutung des
Priesteramtes keine besondere Beachtung gewidmet habe, so dass in allen
Unionsschemen und Vorschligen zur Herbeifilhrung eines gegenseitig
anerkannten Amtes die Idee des Priesteramtes entweder gar nicht oder nur
ganz verschwommen zum Ausdruck komme.

In einer kleinen Schrift: «Wie steht es mit der Wiedervereinigung ?»,
behandelt der Bischof von Lichfield fiir einen weiteren Kreis Grundsiitze
tiir die Wiedervereinigung, die nicht nur die Sache von Kirchenfiihrern
sein soll, sondern auch und vor allem der Mitglieder aller Kirchen, denen
die Siinde der Uneinigkeit so zum Bewusstsein gebracht werden soll, dass
sie ihren Teil zur Heilung der Wunden beitragen 1).

Viel Geduld, noch mehr Studium, am meisten aber Gebet tut not,
um zur Einheit des zerrissenen Leibes Christi zu gelangen. P H. V.

(Abgeschlossen am 7. Februar 1950.)

Die Instruktion der romischen Kurie an die Didzesanbischofe
iiber die Okumenische Bewegung. Die oberste Kongregation des hl. Offi-
ziums hat am 20. Dezember ein Dekret iiber die Stellungnahme zur Oku-
menischen Bewegung erlassen, das vom Sekretir Kardinal Marchetti-
Selvaggiani und dem Assessor A. Ottaviani gezeichnet und Ende Februar
bekannt geworden ist. Es ist von so grosser Wichtigkeit, dass wir es in der
Ubersetzung des «Christlichen Nachrichtendienstes» in extenso hier folgen
lassen:

«Die katholische Kirche nimmt zwar an den ,6kumenischen‘ Kon-
gressen und anderen derartigen Tagungen nicht teil, aber sie hat, wie sich
aus mehreren pipstlichen Kundgebungen ergibt, nie aufgehort, alle Be-
mithungen mit lebhaftem Interesse zu verfolgen und durch ihr unablissiges
Gebet zu fordern, die jenes Ziel zu erreichen suchen, das Christus dem
Herrn so sehr am Herzen lag: dass alle, die an Thn glauben, ,zu vollkom-
mener Einheit verbunden seien‘. (Joh. 17, 23.)

Alle, die zu ihr als der einzig wahren Kirche Christi zuriickkehren,
nimmt sie mit mitterlicher Liebe auf. Daher kann auch all das nicht
genug gebilligt und geférdert werden, was mit Zustimmung der kirch-
lichen Obrigkeit geplant und in Angriff genommen wird, um diejenigen,
die zur Kirche iibertreten wollen, richtig im Glauben zu unterweisen,
und die, die bereits iibergetreten sind, darin zu vervollkommnen.

" Nun ist in mehreren Lindern bei vielen, die ausserhalb der katho-
lischen Kirche stehen, nach und nach einmal infolge mannigfacher dusserer
Ereignisse und einer seelischen Umstellung, dann aber hauptsichlich als

1) Faith and Unity Nr. 40, 41 und 45, Living Church vom 18. 12. 49, Church
Times vom 27.1.50, Guardian vom 27. 1. und 3. 2. 50.



— 55 —

Frucht gemeinsamen Betens der Gliubigen unter dem gnadenvollen Wehen
des Heiligen Geistes ein von Tag zu Tag wachsendes Verlangen ent-
standen, unter allen, die an Christus den Herrn glauben, die Einheit wieder-
herzustellen. Wahrhaftig, fiir die Kinder der wabhren Kirche ein Grund
heiliger Freude im Herrn und zugleich ein Ansporn, allen, die aufrichtig
die Wahrheit suchen, behilflich zu sein und ihnen in eifrigem Gebet von
Gott Licht und Kraft zu erwirken!

Zum Zwecke der ,Wiedervereinigung‘ der Aussenstehenden mit der
katholischen Kirche sind nun von verschiedenen Seiten, von Einzelpersonen
und von Verbinden, Versuche unternommen worden. Diese Bestrebungen
sind ohne Zweifel von den edelsten Absichten getragen, sie beruhen aber
nicht immer auf den richtigen Grundsitzen und sind selbst, wo dies der
Fall ist, erfahrungsgemiss nicht frei von besonderen Gefahren.

Die Oberste hl. Kongregation des hl. Offiziums, deren Aufgabe es 1st,
das Glaubensgut unversehrt zu bewahren und zu schiitzen, hat es daher
fiir zweckmassig erachtet, folgendes in Erinnerung zu bringen und an-
zuordnen.

I. Die oben genannte ,Wiedervereinigung‘ gehort vor allem zu den
Aufgaben und Pflichten der Kirche. Darum ist es erforderlich, dass die
Bischéfe, die ja ,der Heilige Geist gesetzt hat, die Kirche Gottes zu leiten
(Apg. 20, 28), diesem Werk ihre ganze Aufmerksamkeit zuwenden. Sie
miissen also diese ganze Arbeit nicht nur genau und wirksam iiberwachen,
sondern auch in kluger Weise fordern und leiten, damit einerseits denen
geholfen werde, die die Wahrheit und die wahre Kirche suchen, anderer-
seits aber von den Gliubigen die Gefahren ferngehalten werden, die sich
leicht aus der Betitigung in dieser ,Bewegung‘ ergeben.

Aus diesem Grunde miissen sie zunichst einmal eine vollstindige
Ubersicht haben dariiber, was in ihren Diézesen von dieser ,Bewegung*
ins Leben gerufen und unternommen wird. Zu diesem Zweck sollen sie
geeignete Priester bestimmen, deren Aufgabe es sein wird, nach der Lehre
der Kirche und den vom Heiligen Stuhl erlassenen Vorschriften (z. B.
durch die Rundschreiben ,Satis cognitum‘, ,Mystici Corporis Christi‘) auf
alles, was diese ,Bewegung* betrifft, genau achtzuhaben und dariiber den
Bischéfen zu der Zeit und in der Weise, die sie dafiir festgesetzt haben,
Bericht zu erstatten.

Mit besonderer Sorgfalt miissen sie alles iiberwachen, was in dieser
Frage von Katholiken, in welcher Form es immer sei, verdffentlicht wird,
und auf die Beobachtung der kirchenrechtlichen Bestimmungen iiber die
Biicherzensur und das Biicherverbot (Can. 1384 ff.) dringen. Das gleiche
gilt beziiglich derartiger Veréffentlichungen von Nichtkatholiken, insofern
sie von Katholiken herausgegeben, gelesen oder vertrieben werden sollen.

Die Bischéfe mogen auch Hilfsmittel bereitstellen, die den Nicht-
katholiken dienlich sein kénnen, wenn sie den katholischen Glauben



— 56 —

kennenzulernen wiinschen. So mogen sie Personen bestimmen und Stellen
einrichten, wohin sich diese Nichtkatholiken wenden und wo sie Rat
holen kénnen. Noch mehr seien sie darauf bedacht, Méglichkeiten zu
schaffen, um die Konvertiten auch nach ihrer Riickkehr im katholischen
Glauben eingehender und tiefer zu unterrichten und praktisch in das
katholische Glaubensleben einzufithren, insbesondere durch entsprechende
Zusammenkiinfte und Kurse, durch Exerzitien und andere religitose Ver-
anstaltungen.

II. Fir das praktische Vorgehen bei dieser ganzen Arbeit miissen
die Bischéfe klare Weisungen geben, was zu tun und was zu lassen ist,
und dafiir Sorge tragen, dass ihre Weisungen von allen beobachtet werden.
Gleicherweise sollen sie dariiber wachen, dass nicht etwa durch den Vor-
wand, man miisse mehr Gewicht legen auf das Verbindende als auf das
Trennende, ein gefihrlicher Indifferentismus gefordert wird, besonders
bei Leuten, die in theologischen Fragen weniger unterrichtet und in ihrem
religiésen Leben weniger gefestigt sind. Es ist darauf zu achten, dass die
katholische Lehre, seien es Dogma oder Punkte, die mit dem Dogma
zusammenhingen, nicht aus einer gewissen ,irenischen Gesinnung‘ heraus
durch vergleichende Behandlung oder durch ein aussichtsloses Streben
nach einer gewissen fortschreitenden Angleichung der verschiedenen Reli-
gionsbekenntnisse so gefasst bzw. den Lehren der Aussenstehenden so
angepasst werden, dass die Reinheit der katholischen Lehre Schaden leidet
oder ihr urspriinglicher und klarer Sinn verdunkelt wird.

Die Bischéfe werden auch jene Art zu sprechen fernhalten, durch
die falsche Auffassungen und triigerische Hoffnungen wachgerufen werden,
die sich niemals erfiillen lassen. Solche Redeweisen sind z. B.: ,Was in den
Rundschreiben der Pipste iiber die Riickkehr der getrennten Christen zur
Kirche, iiber die Verfassung der Kirche, iiber den mystischen Leib Christi
gesagt wird, darf nicht zu ernst genommen werden, weil ja nicht alles in
solchen Kundgebungen Gegenstand des Glaubens ist', oder (was noch
schlimmer wire): ,In Fragen der kirchlichen Lehre hat auch die katho-
lische Kirche noch nicht die ,,Fiille Christi, sondern muss erst von anderen
Bekenntnissen vervollkommnet werden.‘ Sie werden es auch mit allem
Ernste fernhalten, dass man in der Darstellung der Reformations- und
Reformatorengeschichte die Fehler der Katholiken iibertreibt und die
Schuld der Reformatoren abschwicht und dass man Nebensichliches der-
artig ins Licht riickt, dass dariiber das Allerwesentlichste, der Abfall vom
katholischen Glauben, kaum noch zum Bewusstsein kommt und empfunden
wird. Auch dariiber endlich sollen sie wachen, dass dem erstrebten Ziel
durch iibermissige, unangebrachte dussere Betriebsamkeit, durch Unklug-
heit und unruhige Art des Vorgehens nicht eher geschadet als geniitzt
werde.

Die katholische Lehre muss also in ihrem ganzen Umfang und in
ihrer ganzen Reinheit dargelegt und erklirt werden. Was der katholische



— 57 —

Glaube iber die wahre Natur und den Vorgang der Rechtfertigung, iiber
die Verfassung der Kirche, iber den Jurisdiktionsprimat des Romischen
Papstes, iiber die Riickkehr der Getrennten zu der einen wahren Kirche
Christi als den einzigen Weg zur echten Glaubenseinheit sagt: all das darf
nicht stillschweigend iibergangen oder durch mehrdeutige Redeweisen
verdunkelt werden. Gewiss darf man den Andersgliubigen sagen, dass sie
bei ithrer Riickkehr zur Kirche nichts von dem einbiissen werden, was
Gottes Gnade bisher an Gutem in ihrer Seele gewirkt hat, sondern dass
all dieses durch die Riickkehr nur seine Erfiillung und Vollendung finden
werde. Man darf aber die Dinge nicht so darstellen, dass der Eindruck
geweckt wird, als brichten sie durch ihren Ubertritt der Kirche etwas
Wesentliches, was ihr bisher gefehlt hitte. All diese Punkte missen klar
und verstindlich dargelegt werden, da sie selbst ja die Wahrheit suchen
und ausserhalb der Wahrheit eine wirkliche Einheit nie erreicht werden
kann.

II1. Was die gemischten Zusammenkiinfte und Aussprachen von Katho-
liken und Nichtkatholiken betrifft, wie sie zur Férderung der «Wieder-
vereinigung» in letzter Zeit vielerorts aufgekommen sind, so tut hier die
Wachsamkeit der Bischofe in besonderer Weise not. Gewiss bieten der-
artige Veranstaltungen eine erwiinschte Gelegenheit, den Nichtkatholiken
die Kenntnis der katholischen Lehre zu vermitteln, mit der sie bis dahin
vielfach nicht geniigend vertraut waren. Aber andererseits bringen sie fiir
den Katholiken eine nicht geringe Gefahr des Indifferentismus mit sich.
Wo Aussicht auf einen guten Erfolg solcher Veranstaltungen besteht, wird
der Diézesanbischof fiir deren richtige Leitung Sorge tragen und zu diesen
Zusammenkiinften nur hierzu wirklich taugliche Priester entsenden, die
imstande sind, die katholische Lehre in geeigneter und entsprechender
Form darzulegen und zu verteidigen. Die Gliubigen aber diirfen an solchen
Zusammenkiinften und Aussprachen nur teilnehmen, nachdem sie die
besondere Erlaubnis der kirchlichen Obrigkeit erhalten haben, eine Er-
laubnis, die nur solchen gegeben werden kann, von denen man sicher ist,
dass sie im Glauben gut unterrichtet und gefestigt sind. Wo aber eine
solche begriindete Aussicht auf guten Erfolg nicht besteht oder wo mit der
Teilnahme sonstwie Gefahren verbunden sind, halte man die Katholiken
in kluger Weise davon fern und sorge dafiir, dass diese Zusammenkiinfte
selbst rechtzeitig eingestellt oder zum Erléschen gebracht werden. Grossere
Zusammenkiinfte dieser Art bringen, wie die Erfahrung lehrt, nur geringen
Nutzen, dagegen gréssere Gefahren und diirfen daher nur nach sorg-
filtigster Uberpriifung gestattet werden.

Zu gemeinsamen Aussprachen zwischen katholischen und nichtkatholischen
Theologen schicke man nur solche Priester, die sich dafiir als wirklich -
geeignet erwiesen haben durch griindliche theologische Kenntnisse und
durch treues Festhalten an den von der Kirche fiir solche Veranstaltungen
aufgestellten Grundsitzen und Vorschriften.



— B8 —

IV. Alle soeben genannten Aussprachen und Zusammenkiinfte, 6ffent-
liche wie nichtoffentliche, grossere wie kleinere, unterstehen den kirch-
lichen Vorschriften, die diese hl. Kongregation in ihrem ,Monitum‘ vom
5. Juni 1948 (,Cum compertum‘) in Erinnerung gebracht hat. Voraus-
setzung ist dabei, dass diese Veranstaltungen auf Verabredung hin ab-
gehalten werden, und zwar zu dem Zwecke, dass der katholische und der
nichtkatholische Teil als Gleichgestellte in Rede und Gegenrede iiber
Fragen der Glaubens- und Sittenlehre sprechen, wobei jeder die Lehre
seines Glaubens als seine eigene Anschauung darlegt. Derartige gemischte
Zusammenkiinfte sind also nicht schlechthin untersagt, diirfen aber nur
mit vorhergehender Erlaubnis der kirchlichen Obrigkeit veranstaltet werden.
Hingegen fallen nicht unter das eben erwihnte ,Monitum* die katechetischen
Unterrichte, auch wenn sie mehreren zugleich erteilt werden, ebenso nicht
Vortriage, in denen Nichtkatholiken, die zur Kirche zuriickkehren wollen,
die katholische Lehre dargelegt wird. Dies gilt auch fiir den Fall, dass
dabei gelegentlich die Nichtkatholiken die Lehre ihrer eigenen kirchlichen
Gemeinschaft vortragen in der Absicht, sich klar und bewusst Rechen-
schaft dariiber zu geben, worin ihre Lehre mit der katholischen iiberein-
stimmt, und worin sie davon abweicht.

Das ,Monitum* betrifft auch nicht diejenigen gemischten Zusammen-
kiinfte von Katholiken und Nichtkatholiken, in denen tuberhaupt keine
Fragen der Glaubens- und Sittenlehre verhandelt werden, sondern die
Teilnehmer dariiber beraten, wie man mit vereinten Kriften die Grund-
sitze des Naturrechtes oder der christlichen Religion gegen die heute ge-
meinsam vorgehenden Feinde Gottes verteidigen kénne, oder in denen
iiber die Wiederherstellung einer gesunden Sozialordnung wie andere
derartige Fragen verhandelt wird. Es ist einleuchtend, dass es den Katho-
liken aber auch ber diesen Zusammenkiinften nicht erlaubt ist, Lehren
zu billigen oder zuzugeben, die mit der gottlichen Offenbarung oder der
Lehre der Kirche nicht iibereinstimmen, betreffen sie auch nur soziale
Fragen. ‘

Fir lokale Zusammenkiinfte und Aussprachen, die gemiss den obigen
Darlegungen unter das ,Monitum‘ fallen, wird den Di6zesanbischéfen
hiermit auf drei Jahre, vom Tage der Veréffentlichung dieser Instruktion
an gerechnet, die Vollmacht gegeben, die dafiir notwendige vorherige
Erlaubnis des Heiligen Stuhles zu erteilen, jedoch unter folgenden Bedin-
gungen:

1. Jede ,communicatio in sacris‘ ist zu vermeiden.

2. Die Verhandlungen selbst miissen entsprechend im Auge behalten und
gefithrt werden.

3. Am Ende jedes Jahres ist an diese Oberste hl. Kongregation Bericht
zu erstatten, an welchen Orten solche Veranstaltungen stattgefunden
haben und welche Erfahrungen dabei gemacht worden sind.



— 59 —

Hinsichtlich der Aussprachen zwischen Theologen, von denen oben
die Rede war, wird die gleiche Vollmacht erteilt, und zwar dem Bischof
der Ditzese, wo diese Aussprachen stattfinden, oder dem Bischof, der von
den anderen Bischofen auf gemeinsamen Beschluss hin fiir die Leitung
dieser ganzen Arbeit delegiert worden ist. Dabei gelten die gleichen Be-
dingungen wie oben, doch ist dem Jahresbericht auch noch beizufiigen,
welche Fragen behandelt wurden, wer an den Veranstaltungen teilgenommen
hat und wer auf beiden Seiten die Referenten waren.

Interdibzesane, nationale und internationale Aussprachen und Zusammen-
kiinfte bedurfen immer, und zwar fiir jeden einzelnen Fall, der vorherigen
Erlaubnis des Heiligen Stuhles selbst. Dem Bittgesuch ist die Angabe der
zu behandelnden Fragen und Angelegenheiten und das Verzeichnis der
Referenten beizufiigen. Bevor der Heilige Stuhl die Erlaubnis erteilt hat,
darf mit der dusseren Vorbereitung der Zusammenkiinfte nicht begonnen
und auch nicht in ein Zusammenarbeiten mit Nichtkatholiken, die solche
Vorbereitungen in Angriff nahmen, eingetreten werden.

V. Wenngleich bei solchen Zusammenkiinften und Aussprachen jede
,communicatio in sacris‘ zu vermeiden ist, so ist es doch nicht untersagt,
bei der Eroffnung und beim Schluss der Veranstaltungen gemeinsam das
Vaterunser oder ein anderes von der katholischen Kirche approbiertes
Gebet zu sprechen.

VI. Die Durchfithrung, Férderung und Leitung dieser Arbeit ist
zunichst Aufgabe und Pflicht jedes einzelnen Di6zesanbischofs fiir seinen
Sprengel. Doch wird es zweckmissig, ja notwendig sein, dass mehrere
Bischofe sich zusammentun, um Einrichtungen und Anstalten zu schaffen,
in denen die Gesamtarbeit auf diesem Gebiete laufend verfolgt, studiert und
zweckmissig geleitet wird. Es ist daher Sache der Bischéfe, in gemein-
samer Beratung zu priifen, wie sich ein einheitliches Vorgehen und eine
geordnete Zusammenarbeit erméglichen lisst.

VII. Die Ordensoberen sind verpflichtet, dariiber zu wachen und dafiir
Sorge zu tragen, dass sich ihre Untergegebenen genau und gewissenhaft
an die Vorschriften halten, die der Heilige Stuhl oder die Diézesanbischéfe
diesbeziiglich erlassen.

Das hochbedeutsame Werk der ,Wiedervereinigung* aller Christen in
dem einen wahren Glauben und in der einen wahren Kirche muss mehr und
mehr eine der vorziiglichsten Aufgaben der gesamten Seelsorge werden und
ein Hauptanliegen des instindigen Gebetes aller Gliubigen zu Gott.
Dazu wird gewiss viel beitragen, wenn die Gliubigen in geeigneter Weise,
wie etwa durch Hirtenbriefe, iiber diese Fragen belehrt und die Bestre-
bungen und die diesbeziiglichen Vorschriften sowie deren Griinde und
Voraussetzungen ihnen dargelegt werden. Alle, besonders die Priester
und Ordensleute, mégen ermahnt und angeeifert werden, diese Bestre-
bungen durch Gebet und Opfer zu befruchten und zu férdern. Ebenso



oan O s

missen alle darauf hingewiesen werden, dass nichts den Irrenden so
wirksam den Weg zur Wahrheit und zum Anschluss an die Kirche ebnet
wie der Glaube der Katholiken, der sich durch ein sittlich hochstehendes
Leben bewihrt.»

Ein Entscheid des hl. Offiziums in Rom iiber die Giiltigkeit von
Taufen Andersgldubiger. Einige Bischiéfe der USA haben in Rom die
Frage gestellt: Ist bei der Beurteilung von Ehefillen die Taufe, die in
Sekten der «Jiinger Christi, der Presbyterianer, der Kongregationchristen,
der Baptisten, der Methodisten erteilt wurde unter Einhaltung der not-
wendigen Materie und Form wegen Fehlens der erforderten Intention
von seiten des Geistlichen, zu tun was die Kirche tut oder was Christus
eingesetzt hat, als ungiiltig zu achten, oder ist die Taufe als giiltig zu pri-
sumieren, falls nicht im Einzelfall das Gegenteil bewiesen wird ?

Die Antwort lautet: «Verneinend, was den ersten Teil betrifft, zu-
stimmend was den zweiten Teil betrifft.» Der Entscheid ist vom Papst
am 28. Dezember 1949 bestitigt worden. Die Gultigkeit der Taufen die-
ser Gemeinschaften wird also als giiltig angenommen, wenn das Gegen-
teil nicht bewiesen wird. Die Taufen anderer Kirchen der USA der bischof-
lichen Kirche (Kirche von England) und der Lutheraner werden offenbar ohne
weiteres als giiltig anerkannt. Die Taufen der meisten nicht nach rémischem
Ritus Getauften werden nach diesem Entscheid bei Eheschliessungen an-
erkannt. Bei Ubertritten zur romisch-katholischen Kirche wird allgemein
die Taufe sub conditione wiederholt. Nach den Synodalstatuten der Didzese
Basel aus dem Jahre 1931 wird sie bedingungsweise wiederholt, nur wenn
die Giiltigkeit (¢merito») aus gutem Grund bezweifelt werden kann (Lib. I1I,
Art. 51, 2). Nach den Synodalstatuten der Diézese St. Gallen des Jahres
1932 ist die bedingtweise Wiederholung der Taufe vorgeschrieben «in
allen Fillen, wenn Akatholiken die Taufe gespendet haben» (III. Buch,
§30)

Vom Okumenischen Rat der Kirchen. Das Exekutivkomitee tagte
vom 21.—23. Februar in Bossey bei Genf. Von den Berichten ist der des
Generalsekretirs, Dr. Visser't Hooft, iber die Bedeutung der Kirchlichen
Ostasienkonferenz im Dezember 1949 in Bangkok zu erwihnen. «Die
abendlindischen Kirchen», so fithrte Dr. Visser't Hooft aus, «miissen
der theologischen Hilfe, die sie den Kirchen des Ostens bringen kénnen,
eine weit grossere Bedeutung beimessen..., nicht indem sie ihnen die
abgeschlossenen theologischen Systeme zukommen lassen, sondern indem
sie sich mit ihnen zusammensetzen und gemeinsam ihre eigenen Probleme
in der schweren und gefihrlichen geistlichen Lage, der sie heute gegeniiber-
gestellt sind, besprechen. Was die religiése Freiheit in Asien betrifft, so
ist es die Aufgabe der Kirchen, sie nicht nur fiir sich selbst zu verteidigen,
sondern auch zu erkliren, was sie iiberhaupt bedeutet. Nur im Christen-
tum findet sich ein Verstindnis dafiir, was Freiheit wirklich ist, die Frei-



e Bl —

heit des Menschen und die persénliche Entscheidung, die er vor seinem
Gott zu fillen hat. Der Begriff der Glaubensfreiheit ist in Asien nur in
einen kleinen Kreis fithrender Leute gedrungen..., die Masse der Be-
volkerung hat noch nicht angefangen zu begreifen, was damit gemeint ist.»

Die ostasiatischen Kirchen richteten auf dieser Konferenz an den
Weltmissionsrat und den Okumenischen Rat der Kirchen die Bitte, einen
besonderen Vertreter mit dem Auftrag zu betreuen, die kirchlichen Be-
ziehungen in Aslen zu intensivieren.

Von den Beschliissen des Exekutivkomitees ist zu erwihnen die Fest-
setzung der Hauptgegenstinde der Tagesordnung der Konferenz des
Zentralausschusses des Weltkirchenrates im Juli 1950 in Toronto: Die
ekklesiologische Bedeutung des Okumenischen Rates der Kirchen, religiose
Freiheit und die herrschenden Religionen, der Grundcharakter der zweiten
Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen (i. J. 1953) und
thre Vorbereitung. Das Komitee fasste eine Resolution zur Wasserstoff-
bombe, dusserte jedoch die Meinung, die entsprechenden Landeskirchen,
nicht der Okumenische Rat, sollten hinsichtlich dieser Erfindung einen Ein-
fluss auf die Regierungen auszuiiben versuchen. Die Resolution lautet:

«Die Wasserstoffbombe bedeutet den letzten und furchtbarsten Schritt
vorwirts in jener stiirmischen Entwicklung der Kriegstechnik, die aus dem
Krieg, der friher ein Ringen zwischen Menschen und Nationen war, einen
Massenmord menschlichen Lebens macht. Die Auflehnung des Menschen
gegen seinen Schopfer hat ein solches Ausmass erreicht, dass sie zu seiner
Selbstvernichtung fithren muss, wenn ihr nicht Einhalt geboten wird. Das
alles ist widernatiirlich; es verstdsst gegen die sittliche Ordnung, unter der
der Mensch steht; es ist Siinde wider Gott.

Angesichts der schweren Entscheidungsfragen, wie sie durch die Wasser-
stoffbombe und andere moderne Kriegswaffen gestellt werden, hat jeder
Mensch eine Verantwortung vor Gott zu tragen. Moge sich deshalb ein
jeder, sei er Staatsmann, Gelehrter oder schlichter Biirger in seinem Ge-
wissen dariiber klar werden, inwieweit er durch sein Handeln oder seine
Haltung zu der Gefahr eines Selbstmordes des ganzen Menschengeschlechtes
beitrigt und was er zu tun verpflichtet ist, um dies zu verhindern und
um alle Vélker der Welt zu veranlassen, einander zu verstehen und zu
dienen.

Die Regierungen der Vélker sind in dieser Stunde vor eine ausweich-
liche Verantwortung gestellt. Die Welt ist in feindliche Lager zerfallen,
die sich voll Verdacht und Misstrauen gegeniiberstehen und die es nicht
fertigbringen, ihre wechselseitigen Beziehungen durch ein allseitig an-
erkanntes System in Gerechtigkeit und Ordnung zu regeln.

Als Vertreter christlicher Kirchen rufen wir nochmals zu einer letzten
gewaltigen Anstrengung um den Frieden auf. Wir wissen, wie miihevoll
die Regierungen in der hinter uns liegenden Zeit iiber die Friedensfrage ver-



— 82 —

handelt haben. Aber die scharfen politischen Auseinandersetzungen dauern
an, und die atomische Gefahr entwickelt sich unbehindert weiter. Wir be-
schworen deshalb die Regierungen, nochmals in Verhandlungen einzutreten
und alles zu tun, was in ihrer Macht steht, um iiber diesen verhidngnisvollen
toten Punkt hinwegzukommen.

In dieser Stunde gilt es, aufs neue auf das Wort zu horen, das Gott
spricht, der der Herr der Geschichte bleibt. Und dies ist die Stunde, da
es gilt, ihn von ganzem Herzen anzurufen; denn das Schicksal der Mensch-
heit ist in Seinen Hinden. Die auf ihn bauen, brauchen keine Furcht zu
haben, was auch kommen mag. Er ist der Gott und Vater unseres Herrn
Jesus Christus. Alle haben vor Seinem Richterstuhl zu erscheinen, um
Rechenschaft zu geben, was sie getan haben oder zu tun sich geweigert

haben fir ihre Mitmenschen.» A K.




	Kirchliche Chronik

