Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 40 (1950)

Heft: 1

Artikel: Das Book of Common Prayer
Autor: Kemp, Eric

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404265

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Book of Common Prayer

Das gegenwiirtige offizielle Gebetbuch der Kirche von Eng-
land wurde durch ein vom Parlament erlassenes Gesetz im Jahre
1662 eingefiihrt und blieb seit jenem Jahr unveridndert bestehen,
mit der Ausnahme, dass 1872 gewissen Abkiirzungen bei einigen der
gottesdienstlichen Formularien die Genehmigung erteilt wurde. Das
Gebetbuch von 1662 war das Ergebnis eines mehr als hundert-
jahrigen Experimentes, und in diesem Aufsatz soll der Versuch
unternommen werden, vor allem die Geschichte seines Werdens in

Kiirze darzubieten.
I

Die Geschichte der englischen Reformation beginnt mit der
Trennung der englischen Kirche von derjenigen Roms in den Jahren
1529-1534. Abgesehen von der Ablehnung der papstlichen Autoritit
gab es unter Heinrich VIII. nur geringfiigige Verinderungen in der
kirchlichen Lehre. Es besteht indessen kein Zweifel, dass der Erz-
bischof von Canterbury, Thomas Cranmer, um eine Anderung so-
wohl in Lehre wie Liturgie eifrig bemiiht war. Er war aber nicht
imstande, mehr zu tun als eine Litanei in englischer Sprache heraus-
zugeben und einige Vorbereitungen fiir eine Reform des Breviers
zu treffen. Heinrich VIII. starb zu Beginn des Jahres 1547. Sein
Sohn Eduard VI. war ein Knabe, der sehr stark unter dem Einfluss
des neuen Protestantismus erzogen worden war, und der Reichs-
verweser, der Duke of Somerset, der wihrend der ersten zwei Jahre
von Eduards Herrschaft an der Spitze der Regierung stand, war
ebenfalls Protestant. Reichsverweser und Erzbischof setzten sofort
die Reform von Lehre und Liturgie ins Werk und brachten — nach
einigen Versuchen mit der Einschiebung englischer Andachten in
die lateinischen Formulare — im Jahre 1549 das erste englische
Gebetbuch heraus.

Abgesehen vom Gebrauch der englischen anstatt der lateini-
schen Sprache war die offensichtlichste Neuerung der Versuch,
moglichst alle liturgischen Biicher der Kirche in einem einzigen
Buche zu vereinigen. Brevier, Antiphonarium, Missale, Graduale
und zu einem grossen Teil auch das Pontifikale sollten ersetzt wer-
den durch T'he booke of the common prayer and administracion of the



— 40 —

Sacraments and other rites and ceremonies of the Churche: after the
use of the Churche of England (Das Gebetbuch und Buch fiir die
Spendung der Sakramente und anderer Riten und Zeremonien der
Kirche gemiss dem Gebrauch der Kirche von England). Die beiden
Offizien des Morgen- und Abendgebetes (Mattins und Evensong)
traten an Stelle des Breviers. Sie verdanken ihr Entstehen vor
allem der Arbeit des Kardinals Quifiones. Die Messe folgte im
grossen ganzen dem Aufbau der réomischen Messe, doch wurde die
Psalmodie stark gekiirzt, wobei die Gradualia und Halleluja ginz-
lich verschwanden. Die Introitus indessen wurden so gestaltet,
dass sie ganze Psalmen umfassten. Der Kanon blieb in den Grund-
ziigen derjenige des romischen Missale. In den Einzelheiten jedoch
war er stark kontinentalen reformierten Quellen verpflichtet, und
die spitere Geschichte zeigte, dass vieles seiner Sprache zweideutig
war. Die Elevation wurde ausdriicklich untersagt. Die Zahl der
vorgesehenen Proprien wurde stark reduziert, indem der Kalender
ausser den Festen der neutestamentlichen Heiligen und des Festes
Aller Heiligen keine Gedéchtnisfeste enthielt. Die Zeremonien, die
mit den Festen Lichtmess, Aschermittwoch und der Karwoche ver-
bunden waren, wurden weggelassen. Lutherischer Einfluss ist offen-
sichtlich im Taufritus, allerdings nicht in solchem Ausmass, dass
er die Lehre von der Wiedergeburt ausschliessen wiirde. Der Kate-
chismus unterlisst jegliche Behandlung der Sakramente. Der Ritus
der Firmung besteht aus Handauflegung und Kreuzzeichen, aber
ohne Salbung. Der Ritus fiir die Eheschliessung war im wesent-
lichen jener des Rituale Sarum mit etlichen lutherischen Beifiigun-
gen, wiahrend der Begriabnisritus ebenfalls eine Vereinfachung der
im Rituale Sarum vorgesehenen Zeremonien unter gewissem luthe-
rischem Einfluss war.

Das Gebetbuch wurde vom Parlament im Dezember 1548 und
im Januar 1549 genehmigt, wobei eine geringe Mehrheit der Bischéfe
im Oberhaus zu seinen Gunsten stimmte. Durch eine Uniformitéts-
akte wurde angeordnet, dass es an Pfingsten, den 9. Juni 1549, in
Kraft treten solle. Es ist ungewiss, ob die Provinzialsynode (= con-
vocation) iiberhaupt Gelegenheit hatte, das Buch zu priifen. Denn
die Synodeprotokolle jener Zeit sind nicht mehr erhalten. Die
Geschichtskundigen fiir diese Zeit gehen in ihren Schliissen iiber
diesen Punkt auseinander.

Ebenso besteht eine grosse Meinungsverschiedenheit iiber die
dogmatischen Anschauungen von Erzbischof Cranmer, von dem



T )

im allgemeinen angenommen wird, er sei fiir das Gebetbuch ver-
antwortlich gewesen. Einige sind der Auffassung, dass er in seiner
Sakramentenlehre reiner Zwinglianer gewesen sei, andere glauben,
er habe in der Lehre von der Eucharistie irgendwelchem Opfer-
begriff gehuldigt. Zwei Tatsachen scheinen indessen ziemlich deut-
lich zu sein: erstens, dass er davon iiberzeugt war, es bestehe zwi-
schen dem ersten und dem zweiten Gebetbuch keine lehrhafte
Differenz. Zweitens, dass er bei der Abfassung der Liturgie des
zweiten Gebetbuches alle jene Satze entfernte, auf die Bischof
Gardiner von Winchester mit der Bemerkung hingewiesen hatte,
sie wiirden eine katholische Deutung der Liturgie des ersten Prayer
Book ermdglichen.

Im Jahre 1550 wurde das erste Gebetbuch durch die Beifiigung
eines Rituales vervollstindigt, das Formulare enthielt zur Ordina-
tion und Konsekration von Bischofen, Priestern und Diakonen. Das
Rituale wurde allen nachfolgenden Ausgaben des Gebetbuches bei-
gefiigt, doch ist seine Geschichte ein derart spezielles Problem, das
die Frage nach der Giiltigkeit der anglikanischen Weihen in sich
schliesst, dass hier davon nicht weiter die Rede sein soll.

Obwohl Cranmer daran festhielt, dass zwischen erstem und
zweitem Prayer Book kein Unterschied in der Lehre bestehe, stellte
das Buch von 1549 doch in mancher Hinsicht einen Kompromiss
dar und befriedigte ihn nicht. Uberdies waren die drei Jahre nach
dessen Verdffentlichung gekennzeichnet durch ein starkes Zu-
nehmen des Einflusses von fremden Protestanten extremer Rich-
tung in England. Eine weitere Revision der Liturgie war deshalb
zu erwarten, und 1552 genehmigte das Parlament eine zweite
Uniformitdtsakte zusammen mit einem neuen Gebetbuch. Im
neuen Buch war wenig Verinderung in den téglichen Offizien. Die
bemerkenswerteste Erscheinung war die Beifiigung des jetzigen
einleitenden Bussgebetes zum Morgen- und Abendgebet. Die ge-
legentlichen Offizien waren weiter vereinfacht durch Entfernen
der meisten damit verbundenen Zeremonien, und im Seelenamt
waren alle Gebete fiir die Verstorbenen weggelassen. Die wichtigsten
Anderungen jedoch waren in der Eucharistie gemacht worden.
Sie waren schon durch die Beseitigung des Wortes «Messe», indem
der Titel des Gottesdienstes nun lautete «The Order for the ad-
mainistracion of the Lordes Supper or holye Communion» (Ritus fiir
die Spendung des Herrenmahles oder der heiligen Kommunion),
angekiindigt. Gleicherweise wurde das Wort «Tisch» durchwegs



42

fiir «Altar» eingesetzt. Introitus, Benediktus und Agnus Dei wurden
weggelassen, das (loria in excelsis wurde an den Schluss des Gottes-
dienstes verlegt, und die zehn Gebote wurden an Stelle des Kyrie
eingefiihrt. Wichtiger noch als diese Anderung war die Aufspaltung
des Kanons, wobei die Ordnung des heutigen englischen Ritus
entstand. Diese brachte die Verschiebung des Gebetes fir die
Kirche an eine Stelle vor Schuldbekenntnis und Prifation mit sich,
die Anordnung der Kommunion des Priesters und der Gemeinde
unmittelbar nach den Einsetzungsworten, worauf das Herrengebet
zu folgen hatte, zusammen mit dem letzten Teil des Kanons (unter
Auslassung der Anamnese) als Alternative fiir das Danksagungs-
gebet. Alles, was von dem alten Offertorium tibrigblieb, war das
Einsammeln des Kirchenopfers. Dieser Abendmahlsliturgie war
eine Anmerkung beigefiigt, bekannt als Black Rubric (schwarze
Rubrik), die besagte, dass die Erfordernis des Kniens beim
Empfang des Abendmahles nicht bedeute, es sei irgendeine Ver-
ehrung erfolgt oder habe zu erfolgen, «weder dem sakramentalen
Brot oder Wein gegeniiber, die dort leiblich empfangen wurden,
noch gegeniiber irgendeiner realen und wesenhaften Gegenwirtig-
keit (real and essential presence), die dabei von Christi natiirlichem
Fleisch und Blut stattfinde».

Dieses Buch stellt den hochsten Grad dar, bis zu welchem
die Kirche von England in protestantischer Richtung sich bewegt
hat. Es kam Ende des Jahres 1552 in Gebrauch und war ungefihr
ein Jahr lang in Kraft. Eduard VI. starb am 6. Juli 1553. Auf ihn
folgte seine Schwester Maria, die sich in jeder Hinsicht geweigert
hatte, sich der neuen Ordnung der Dinge anzupassen. Im Dezember
1553 erliess das Parlament ein Gesetz, wonach jene Form des
Gottesdienstes und der Sakramentspendung wieder eingefiihrt
werden musste, wie sie im letzten Jahre Heinrichs VIII. gemeinhin
im Gebrauche gewesen war, und schrittweise kehrte die romisch-
katholische Religion mit dem pépstlichen Supremat wieder zuriick.

11

Elisabeth, Marias Schwester, wurde am 17. November 1558
Konigin. Die erbitterte Verfolgung der Protestanten und die Unter-
werfung Englands unter die spanischen Interessen wihrend der
Regierungszeit Marias hatten stiirkere antipépstliche Gefiihle und
mehr Sympathie fiir die reformierte Religion hervorgebracht, als
je zuvor in England geherrscht hatten. Elisabeth ging langsam



— 43 —

und mit Vorsicht vor. Erst im April 1559 wurde eine Uniformitéts-
akte angenommen, um das Gebetbuch vom Jahre 1552 wieder
einzufithren. Immerhin wurden ein paar wichtige Anderungen im
Buch vorgenommen, deren hauptsédchlichste die Weglassung der
Black Rubric (schwarze Rubrik) war, sowie die Beifiigung der
Spendeworte fiir die Kommunion aus dem Buche des Jahres 1549.
Die Herrschaft Klisabeths sah das rapide Anwachsen der purita-
nischen Opposition gegen das Gebetbuch, und verschiedentlich
wurden Versuche unternommen, um die Liturgie noch mehr in
protestantischem Sinne abzuindern. Die Kénigin jedoch verhin-
derte jegliche weitere Anderung des Gebetbuches, wenn auch die
Puritaner in der Praxis so etwas wie ein liturgisches Chaos hervor-
riefen. Zu Beginn der Regierungszeit von Jakob I. wurde im Ja-
nuar 1604 zwischen bestimmten Bischofen und Theologen der
Kirche und Vertretern der puritanischen Opposition eine Konferenz
abgehalten, um den Versuch zu unternehmen, zu etwelcher Ver-
stindigung zu gelangen. Das Resultat war, dass ein paar unbedeu-
tende Anderungen im Gebetbuch vorgenommen wurden, der wich-
tige Abschnitt iiber die Sakramente dem Katechismus beigefiigt
und die Authorised Version (autorisierte Ubersetzung — von den
kirchlichen Behorden gestattete Ubersetzung) der Bibel angefertigt
wurde. Unter Karl I. erfuhr der Wortlaut des Gebetbuches keine
Anderung. Doch Erzbischof Laud, unterstiitzt von einer Anzahl
anderer Bischofe, unternahm einen kithnen Versuch, um grossere
Schicklichkeit hinsichtlich der Ordnung in Kirchen und bei 6ffent-
lichen Gottesdiensten zu sichern. Insbesondere gab er Anweisung,
dass der Abendmahlstisch am 6stlichen Ende des Chores altarmissig
verbleiben sollte und dass Kommunionschranken errichtet werden
sollten. Laud setzte auch die unter der vorhergehenden Regierung
begonnenen Bemiithungen zur Sicherung eines liturgischen Gottes-
dienstes in Schottland fort. Und 1637 war er bei der Abfassung
eines Gebetbuches fiir Schottland behilflich. Die wichtigsten Merk-
male dieses Buches waren die Einfiihrung einer Anrufung des Hei-
ligen Geistes in das Konsekrationsgebet und die Wiedereinsetzung
des letzten Teiles des Kanons samt Anamnese an seinen alten Platz
unmittelbar nach der Konsekration. Ungliicklicherweise hatte die
taktlose Art und Weise, in der der Kénig das Buch in Schottland
einzufithren versuchte, eine allgemeine Revolte gegen die Kirche
zur Folge, die dann dazu fithrte, dass der Presbyterianismus offiziell
anerkannte Staatsreligion wurde. Auch in England trug die kirch-



— 44 —

liche Politik des Ko6nigs wie des Erzbischofs wesentlich zum Aus-
bruch des Biirgerkrieges bei, und wihrend der englischen Republik
war der Gebrauch des Gebetbuches untersagt.

Im Jahre 1660, bei der Restauration der Monarchie, stand die
Revision des Gebetbuches wiederum im Vordergrund, und zwischen
den Bischéfen und den Puritanern fand eine Konferenz statt.
Schliesslich wurde das gegenwirtige englische Gebetbuch ab-
gefasst, unterzeichnet von den Mitgliedern der Provinzialsynoden
von Canterbury und York und durch eine Uniformitiatsakte in
Kraft gesetzt. In der Eucharistie waren die hauptsichlichsten
Anderungen :

1. die Beifiigung einer Rubrik, die anordnete, dass Brot und
Wein beim Offertorium auf den heiligen Tisch gebracht
werden ;

2. die Beifiigung einer Rubrik, die Priestern und Kommuni-
kanten Anweisung gab, nach dem Segen zu konsumieren,
was von den geweihten Gaben iibrigblieb;

3. die Beifiigung einer Erwahnung der Verstorbenen zum Gebet
fiir die streitende Kirche (Church militant);

4. die Wiederherstellung der schwarzen Rubrik, aber mit der
zu beachtenden Anderung des Wortlautes, wonach «einer
irgendwie korperhaften Gegenwart von Christi natiirlichem
Fleisch und Blut» keine Verehrung erwiesen wird oder erwiesen
werden soll.

In den Taufritus wurde eine Formel zur Segnung des Wassers
eingefiihrt, und in den andern Riten wurden eine Anzahl weniger
bedeutsamer Anderungen vorgenommen.

Wie erwahnt wurde, ist im Gebetbuch seit 1662 nur eine ein-
zige offizielle Anderung vorgenommen worden, nimlich im Jahre
1872, als die Erlaubnis gegeben wurde, abgekiirzte Formulare fiir
Morgen- und Abendgebet bei gewissen Gelegenheiten zu verwenden.
Zwei ernsthafte Versuche jedoch wurden gemacht, um im Buch
wesentliche Anderungen herbeizufiihren. Nach der Revolution des
Jahres 1688 wurde unter dem Einfluss Wilhelms von Oranien und
seiner Anhinger, der Liberalen, eine Anzahl von protestantischen
Verinderungen als Teil eines umfassenden Planes vorgeschlagen,
um die protestantischen Dissidenten zur Kirche zuriickzubringen.
Dieser Plan misslang jedoch, vor allem infolge der Opposition des
niederern Klerus in der Provinzialsynode. Zwischen 1911 und 1927
unternahmen die Provinzialsynoden eine Totalrevision des Gebet-



— 45 —

buches und legten diese im Jahre 1927 dem Parlament vor, und
mit Abinderungen wiederum 1928. Beide Male wurde sie im Unter-
haus zuriickgewiesen, hauptsichlich, weil manche der vorgeschla-
genen Anderungen in die katholische Richtung wiesen, obwohl
das revidierte Buch ebenfalls allerhand Anderungen enthielt, die
fiir Katholiken unannehmbar waren.

In Schottland hatte die bischofliche Kirche, weil nicht Staats-
kirche, freie Hand zur Ordnung des eigenen Gottesdienstes. Das
Buch von 1637 war die Grundlage fiir vieles, das unternommen
wurde, aber im Laufe des 18. Jahrhunderts hat das Studium der
ostlichen Liturgien auf das liturgische Experiment grossen Einfluss
ausgeiibt. Im Jahre 1764 wurden die bestehenden Gottesdienst-
ordnungen von zweien der Bischofe revidiert, die «The Communion
Office for the use of the Church of Scotland» (die Kommunionsfeier
fiir den Gebrauch der Kirche von Schottland) herausgaben, welche
rasch und allenthalben von der Kirche angenommen und im Jahre
1929 revidiert, die heutige schottische Liturgie darstellt. Die
Messliturgie von 1764 wurde durch den ersten amerikanischen
Bischof, Samuel Seabury, nach den Vereinigten Staaten gebracht.
Dieser Bischof wurde im Jahre 1784 in Schottland konsekriert
und hat die Entwicklung des amerikanischen Gebetbuches stark

beeinflusst.
111

Das Gebetbuch ist in der Entwicklung von anglikanischer
Lehre und anglikanischem Leben von grosser Wichtigkeit gewesen
und hat die englische Sprache nur um ein geringes weniger be-
einflusst als die autorisierte Ubersetzung der Bibel selber. Als die
anglikanische Kirchengemeinschaft wuchs und sich nach Ubersee
ausdehnte, bildete das Prayer Book ein Band der Einheit zwischen
all den verstreuten Kirchenprovinzen, und dieses Band ist stark,
trotz der zahlreichen Revisionen, die gemacht wurden, um die
Formulare den missionarischen Bedingungen anzupassen. Die Re-
former waren in ihrem Versuch véllig erfolgreich, eine liturgische
Sprache zu schaffen, die dem Latein des Missale in seiner Wiirde
ebenbiirtig ist. Im Morgen- und Abendgebet schufen sie Tagzeiten,
die durch drei Jahrhunderte hindurch die Laien inspirierten und
erzogen.

Es scheint indessen heute manchen, dass das Streben nach
Vereinfachung die Reformer zu weit fithrte. Der Versuch, alle
gottesdienstlichen Riten in einem einzigen Buche zu vereinigen,



— 46 —

hat griindlich fehlgeschlagen. Fast von Anbeginn wurden zusitz-
liche Biicher verwendet, um die metrischen Psalmen und Hymnen
zur Hand zu haben, und der Einschluss vieler Formulare fiir gottes-
dienstliche Handlungen, die nur gelegentliche Verwendung finden,
machte das Buch fiir den Uneingeweihten kompliziert und schwierig.
Im Verlaufe der letzten hundert Jahre wurden unter dem Einfluss
der katholischen Erneuerungsbewegung (Catholic revival) viele
Zeremonien, wie Lichtmess, Aschermittwoch, Karwoche, Seelen-
dmter und die Absolutionen an Allerseelen, Mitternachtsmesse
an Weihnachten, wieder eingefiihrt, zusammen mit den Mess-
gewindern und dem Gebrauch von Weihrauch und Weihwasser.

Eine ernsthaftere Angelegenheit war das weitverbreitete Ver-
langen nach Rekonstruktion des Kanons nach Vorbildern, von
denen man heute weiss, dass sie alten Ursprungs sind. Das Miss-
lingen offizieller Versuche einer Revision in dieser Hinsicht hat
viele inoffizielle Anderungen im Gottesdienst mit sich gebracht.
Einige Geistliche schieben Teile des romischen Kanons vor und
nach dem Konsekrationsgebet ein, andere haben die verstreuten
Teile des Kanons von ihrem gegenwirtigen Platz im Ritus des
Prayer Book wieder zusammengefasst. Die Schwierigkeiten, denen
sich eine offizielle Revision des Gebetbuches gegeniibersicht, sind
zweifacher Art: 1. die Notwendigkeit, die Zustimmung des Parla-
mentes zu erlangen, und 2. das Bestehen von verschiedenen, theolo-
gischen Parteiungen innerhalb der Kirche, die es dusserst schwer
machen, zu einer Einigung iiber irgendwelche wichtigen Anderungen
zu gelangen.

Im gegenwiirtigen Zeitpunkt wird in Verbindung mit der Re-
vision des kanonischen Rechtes ein Versuch unternommen, die
Kirche in dieser Sache von der strikten parlamentarischen Kon-
trolle zu befreien, und wenn den Provinzialsynoden die Vollmacht
verliehen werden kann, die liturgischen Biicher zu revidieren,
wird sich eine wirkliche Gelegenheit bieten, einen gewissen Fort-
schritt zu erreichen.

(Ubersetzt von Hans Frei)
Eric Kemp,
Chaplain of Exeter College, Oxford




	Das Book of Common Prayer

