
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 40 (1950)

Heft: 1

Artikel: Das Book of Common Prayer

Autor: Kemp, Eric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 39

Das Book of Common Prayer

Das gegenwärtige offizielle Gebetbuch der Kirche von England

wurde durch ein vom Parlament erlassenes Gesetz im Jahre
1662 eingeführt und blieb seit jenem Jahr unverändert bestehen,
mit der Ausnahme, dass 1872 gewissen Abkürzungen bei einigen der

gottesdienstlichen Formularien die Genehmigung erteilt wurde. Das
Gebetbuch von 1662 war das Ergebnis eines mehr als hundertjährigen

Experimentes, und in diesem Aufsatz soll der Versuch
unternommen werden, vor allem die Geschichte seines Werdens in
Kürze darzubieten.

I
Die Geschichte der englischen Reformation beginnt mit der

Trennung der englischen Kirche von derjenigen Roms in den Jahren
1529-1534. Abgesehen von der Ablehnung der päpstlichen Autorität
gab es unter Heinrich VIIL nur geringfügige Veränderungen in der
kirchlichen Lehre. Es besteht indessen kein Zweifel, dass der
Erzbischof von Canterbury, Thomas Cranmer, um eine Änderung
sowohl in Lehre wie Liturgie eifrig bemüht war. Er war aber nicht
imstande, mehr zu tun als eine Litanei in englischer Sprache
herauszugeben und einige Vorbereitungen für eine Reform des Breviers
zu treffen. Heinrich VIII. starb zu Beginn des Jahres 1547. Sein
Sohn Eduard VI. war ein Knabe, der sehr stark unter dem Einfluss
des neuen Protestantismus erzogen worden war, und der
Reichsverweser, der Duke of Somerset, der während der ersten zwei Jahre
von Eduards Herrschaft an der Spitze der Regierung stand, war
ebenfalls Protestant. Reichsverweser und Erzbischof setzten sofort
die Reform von Lehre und Liturgie ins Werk und brachten — nach
einigen Versuchen mit der Einschiebung englischer Andachten in
die lateinischen Formulare — im Jahre 1549 das erste englische
Gebetbuch heraus.

Abgesehen vom Gebrauch der englischen anstatt der lateinischen

Sprache war die offensichtlichste Neuerung der Versuch,
möglichst alle liturgischen Bücher der Kirche in einem einzigen
Buche zu vereinigen. Brevier, Antiphonarium, Missale, Graduale
und zu einem grossen Teil auch das Pontifikale sollten ersetzt werden

durch The booke of the common prayer and administracion of the



— 40 —

Sacraments and other rites and ceremonies of the Churche: after the

use of the Churche of England (Das Gebetbuch und Buch für die
Spendung der Sakramente und anderer Riten und Zeremonien der
Kirche gemäss dem Gebrauch der Kirche von England). Die beiden
Offizien des Morgen- und Abendgebetes (Mattins und Evensong)
traten an Stelle des Breviers. Sie verdanken ihr Entstehen vor
allem der Arbeit des Kardinals Quinones. Die Messe folgte im
grossen ganzen dem Aufbau der römischen Messe, doch wurde die
Psalmodie stark gekürzt, wobei die Gradualia und Halleluja gänzlich

verschwanden. Die Introitus indessen wurden so gestaltet,
dass sie ganze Psalmen umfassten. Der Kanon blieb in den Grundzügen

derjenige des römischen Missale. In den Einzelheiten jedoch
war er stark kontinentalen reformierten Quellen verpflichtet, und
die spätere Geschichte zeigte, dass vieles seiner Sprache zweideutig
war. Die Elevation wurde ausdrücklich untersagt. Die Zahl der
vorgesehenen Proprien wurde stark reduziert, indem der Kalender
ausser den Festen der neutestamentlichen Heiligen und des Festes
Aller Heiligen keine Gedächtnisfeste enthielt. Die Zeremonien, die
mit den Festen Lichtmess, Aschermittwoch und der Karwoche
verbunden waren, wurden weggelassen. Lutherischer Einfluss ist
offensichtlich im Taufritus, allerdings nicht in solchem Ausmass, dass

er die Lehre von der Wiedergeburt ausschliessen würde. Der
Katechismus unterlässt jegliche Behandlung der Sakramente. Der Ritus
der Firmung besteht aus Handauflegung und Kreuzzeichen, aber
ohne Salbung. Der Ritus für die Eheschliessung war im wesentlichen

jener des Rituale Sarum mit etlichen lutherischen Beifügungen,

während der Begräbnisritus ebenfalls eine Vereinfachung der
im Rituale Sarum vorgesehenen Zeremonien unter gewissem
lutherischem Einfluss war.

Das Gebetbuch wurde vom Parlament im Dezember 1548 und
im Januar 1549 genehmigt, wobei eine geringe Mehrheit der Bischöfe
im Oberhaus zu seinen Gunsten stimmte. Durch eine Uniformitäts-
akte wurde angeordnet, dass es an Pfingsten, den 9. Juni 1549, in
Kraft treten solle. Es ist ungewiss, ob die Provinzialsynode
convocation) überhaupt Gelegenheit hatte, das Buch zu prüfen. Denn
die Synodeprotokolle jener Zeit sind nicht mehr erhalten. Die
Geschichtskundigen für diese Zeit gehen in ihren Schlüssen über
diesen Punkt auseinander.

Ebenso besteht eine grosse Meinungsverschiedenheit über die

dogmatischen Anschauungen von Erzbischof Cranmer, von dem



— 41 —

im allgemeinen angenommen wird, er sei für das Gebetbuch
verantwortlich gewesen. Einige sind der Auffassung, dass er in seiner
Sakramentenlehre reiner Zwinglianer gewesen sei, andere glauben,
er habe in der Lehre von der Eucharistie irgendwelchem
Opferbegriff gehuldigt. Zwei Tatsachen scheinen indessen ziemlich deutlich

zu sein : erstens, dass er davon überzeugt war, es bestehe
zwischen dem ersten und dem zweiten Gebetbuch keine lehrhafte
Differenz. Zweitens, dass er bei der Abfassung der Liturgie des

zweiten Gebetbuches alle jene Sätze entfernte, auf die Bischof
Gardiner von Winchester mit der Bemerkung hingewiesen hatte,
sie würden eine katholische Deutung der Liturgie des ersten Prayer
Book ermöglichen.

Im Jahre 1550 wurde das erste Gebetbuch durch die Beifügung
eines Rituales vervollständigt, das Formulare enthielt zur Ordination

und Konsekration von Bischöfen, Priestern und Diakonen. Das
Rituale wurde allen nachfolgenden Ausgaben des Gebetbuches
beigefügt, doch ist seine Geschichte ein derart spezielles Problem, das
die Frage nach der Gültigkeit der anglikanischen Weihen in sich
schliesst, dass hier davon nicht weiter die Rede sein soll.

Obwohl Cranmer daran festhielt, dass zwischen erstem und
zweitem Prayer Book kein Unterschied in der Lehre bestehe, stellte
das Buch von 1549 doch in mancher Hinsicht einen Kompromiss
dar und befriedigte ihn nicht. Überdies waren die drei Jahre nach
dessen Veröffentlichung gekennzeichnet durch ein starkes
Zunehmen des Einflusses von fremden Protestanten extremer Richtung

in England. Eine weitere Revision der Liturgie war deshalb
zu erwarten, und 1552 genehmigte das Parlament eine zweite
Uniformitätsakte zusammen mit einem neuen Gebetbuch. Im
neuen Buch war wenig Veränderung in den täglichen Offizien. Die
bemerkenswerteste Erscheinung war die Beifügung des jetzigen
einleitenden Bussgebetes zum Morgen- und Abendgebet. Die
gelegentlichen Offizien waren weiter vereinfacht durch Entfernen
der meisten damit verbundenen Zeremonien, und im Seelenamt
waren alle Gebete für die Verstorbenen weggelassen. Die wichtigsten
Änderungen jedoch waren in der Eucharistie gemacht worden.
Sie waren schon durch die Beseitigung des Wortes «Messe», indem
der Titel des Gottesdienstes nun lautete «The Order for the
administration of the Lordes Supper or holye Communion)) (Ritus für
die Spendung des Herrenmahles oder der heiligen Kommunion),
angekündigt. Gleicherweise wurde das Wort «Tisch» durchwegs



— 42 —

für «Altar» eingesetzt. Introitus, Benediktus und Agnus Dei wurden
weggelassen, das Gloria in excelsis wurde an den Schluss des
Gottesdienstes verlegt, und die zehn Gebote wurden an Stelle des Kyrie
eingeführt. Wichtiger noch als diese Änderung war die Aufspaltung
des Kanons, wobei die Ordnung des heutigen englischen Ritus
entstand. Diese brachte die Verschiebung des Gebetes für die
Kirche an eine Stelle vor Schuldbekenntnis und Präfation mit sich,
die Anordnung der Kommunion des Priesters und der Gemeinde
unmittelbar nach den Einsetzungsworten, worauf das Herrengebet
zu folgen hatte, zusammen mit dem letzten Teil des Kanons (unter
Auslassung der Anamnese) als Alternative für das Danksagungsgebet.

Alles, was von dem alten Offertorium übrigblieb, war das
Einsammeln des Kirchenopfers. Dieser Abendmahlsliturgie war
eine Anmerkung beigefügt, bekannt als Black Rubric (schwarze
Rubrik), die besagte, dass die Erfordernis des Kniens beim
Empfang des Abendmahles nicht bedeute, es sei irgendeine
Verehrung erfolgt oder habe zu erfolgen, «weder dem sakramentalen
Brot oder Wein gegenüber, die dort leiblich empfangen wurden,
noch gegenüber irgendeiner realen und wesenhaften Gegenwärtigkeit

(real and essential presence), die dabei von Christi natürlichem
Fleisch und Blut stattfinde».

Dieses Buch stellt den höchsten Grad dar, bis zu welchem
die Kirche von England in protestantischer Richtung sich bewegt
hat. Es kam Ende des Jahres 1552 in Gebrauch und war ungefähr
ein Jahr lang in Kraft. Eduard VI. starb am 6. Juli 1553. Auf ihn
folgte seine Schwester Maria, die sich in jeder Hinsicht geweigert
hatte, sich der neuen Ordnung der Dinge anzupassen. Im Dezember
1553 erliess das Parlament ein Gesetz, wonach jene Form des

Gottesdienstes und der Sakramentspendung wieder eingeführt
werden musste, wie sie im letzten Jahre Heinrichs VIIL gemeinhin
im Gebrauche gewesen war, und schrittweise kehrte die römisch-
katholische Religion mit dem päpstlichen Supremat wieder zurück.

II
Elisabeth, Marias Schwester, wurde am 17. November 1558

Königin. Die erbitterte Verfolgung der Protestanten und die
Unterwerfung Englands unter die spanischen Interessen während der

Regierungszeit Marias hatten stärkere antipäpstliche Gefühle und
mehr Sympathie für die reformierte Religion hervorgebracht, als

je zuvor in England geherrscht hatten. Elisabeth ging langsam



— 43 —

und mit Vorsicht vor. Erst im April 1559 wurde eine Uniformitäts-
akte angenommen, um das Gebetbuch vom Jahre 1552 wieder
einzuführen. Immerhin wurden ein paar wichtige Änderungen im
Buch vorgenommen, deren hauptsächlichste die Weglassung der
Black Rubric (schwarze Rubrik) war, sowie die Beifügung der

Spendeworte für die Kommunion aus dem Buche des Jahres 1549.

Die Herrschaft Elisabeths sah das rapide Anwachsen der
puritanischen Opposition gegen das Gebetbuch, und verschiedentlich
wurden Versuche unternommen, um die Liturgie noch mehr in
protestantischem Sinne abzuändern. Die Königin jedoch verhinderte

jegliche weitere Änderung des Gebetbuches, wenn auch die
Puritaner in der Praxis so etwas wie ein liturgisches Chaos hervorriefen.

Zu Beginn der Regierungszeit von Jakob I. wurde im
Januar 1604 zwischen bestimmten Bischöfen und Theologen der
Kirche und Vertretern der puritanischen Opposition eine Konferenz
abgehalten, um den Versuch zu unternehmen, zu etwelcher
Verständigung zu gelangen. Das Resultat war, dass ein paar unbedeutende

Änderungen im Gebetbuch vorgenommen wurden, der wichtige

Abschnitt über die Sakramente dem Katechismus beigefügt
und die Authorised Version (autorisierte Übersetzung — von den
kirchlichen Behörden gestattete Übersetzung) der Bibel angefertigt
wurde. Unter Karl I. erfuhr der Wortlaut des Gebetbuches keine
Änderung. Doch Erzbischof Laud, unterstützt von einer Anzahl
anderer Bischöfe, unternahm einen kühnen Versuch, um grössere
Schicklichkeit hinsichtlich der Ordnung in Kirchen und bei öffentlichen

Gottesdiensten zu sichern. Insbesondere gab er Anweisung,
dass der Abendmahlstisch am östlichen Ende des Chores altarmässig
verbleiben sollte und dass Kommunionschranken errichtet werden
sollten. Laud setzte auch die unter der vorhergehenden Regierung
begonnenen Bemühungen zur Sicherung eines liturgischen
Gottesdienstes in Schottland fort. Und 1637 war er bei der Abfassung
eines Gebetbuches für Schottland behilflich. Die wichtigsten Merkmale

dieses Buches waren die Einführung einer Anrufung des
Heiligen Geistes in das Konsekrationsgebet und die Wiedereinsetzung
des letzten Teiles des Kanons samt Anamnese an seinen alten Platz
unmittelbar nach der Konsekration. Unglücklicherweise hatte die
taktlose Art und Weise, in der der König das Buch in Schottland
einzuführen versuchte, eine allgemeine Revolte gegen die Kirche
zur Folge, die dann dazu führte, dass der Presbyterianismus offiziell
anerkannte Staatsreligion wurde. Auch in England trug die kirch-



— 44 —

liehe Politik des Königs wie des Erzbischofs wesentlich zum
Ausbruch des Bürgerkrieges bei, und während der englischen Republik
war der Gebrauch des Gebetbuches untersagt.

Im Jahre 1660, bei der Restauration der Monarchie, stand die
Revision des Gebetbuches wiederum im Vordergrund, und zwischen
den Bischöfen und den Puritanern fand eine Konferenz statt.
Schliesslich wurde das gegenwärtige englische Gebetbuch
abgefasst, unterzeichnet von den Mitgliedern der Provinzialsynoden
von Canterbury und York und durch eine Uniformitätsakte in
Kraft gesetzt. In der Eucharistie waren die hauptsächlichsten
Änderungen :

1. die Beifügung einer Rubrik, die anordnete, dass Brot und
Wein beim Offertorium auf den heiligen Tisch gebracht
werden ;

2. die Beifügung einer Rubrik, die Priestern und Kommunikanten

Anweisung gab, nach dem Segen zu konsumieren,
was von den geweihten Gaben übrigblieb;

3. die Beifügung einer Erwähnung der Verstorbenen zum Gebet
für die streitende Kirche (Church militant);

4. die Wiederherstellung der schwarzen Rubrik, aber mit der
zu beachtenden Änderung des Wortlautes, wonach «einer

irgendwie körperhaften Gegenwart von Christi natürlichem
Fleisch und Blut» keine Verehrung erwiesen wird oder erwiesen
werden soll.

In den Taufritus Avurde eine Formel zur Segnung des Wassers

eingeführt, und in den andern Riten wurden eine Anzahl weniger
bedeutsamer Änderungen vorgenommen.

Wie erwähnt wurde, ist im Gebetbuch seit 1662 nur eine
einzige offizielle Änderung vorgenommen worden, nämlich im Jahre
1872, als die Erlaubnis gegeben wurde, abgekürzte Formulare für
Morgen- und Abendgebet bei gewissen Gelegenheiten zu verwenden.
Zwei ernsthafte Versuche jedoch wurden gemacht, um im Buch
wesentliche Änderungen herbeizuführen. Nach der Revolution des

Jahres 1688 wurde unter dem Einfluss Wilhelms von Oranien und
seiner Anhänger, der Liberalen, eine Anzahl von protestantischen
Veränderungen als Teil eines umfassenden Planes vorgeschlagen,
um die protestantischen Dissidenten zur Kirche zurückzubringen.
Dieser Plan misslang jedoch, vor allem infolge der Opposition des

niederem Klerus in der Provinzialsynode. Zwischen 1911 und 1927

unternahmen die Provinzialsynoden eine Totalrevision des Gebet-



— 45 —

bûches und legten diese im Jahre 1927 dem Parlament vor, und
mit Abänderungen wiederum 1928. Beide Male wurde sie im Unterhaus

zurückgewiesen, hauptsächlich, weil manche der vorgeschlagenen

Änderungen in die katholische Richtung wiesen, obwohl
das revidierte Buch ebenfalls allerhand Änderungen enthielt, die

für Katholiken unannehmbar waren.
In Schottland hatte die bischöfliche Kirche, weil nicht Staatskirche,

freie Hand zur Ordnung des eigenen Gottesdienstes. Das
Buch von 1637 war die Grundlage für vieles, das unternommen
wurde, aber im Laufe des 18. Jahrhunderts hat das Studium der
östlichen Liturgien auf das liturgische Experiment grossen Einfluss
ausgeübt. Im Jahre 1764 wurden die bestehenden Gottesdienstordnungen

von zweien der Bischöfe revidiert, die « The Communion
Office for the use of the Church of Scotland» (die Kommunionsfeier
für den Gebrauch der Kirche von Schottland) herausgaben, welche
rasch und allenthalben von der Kirche angenommen und im Jahre
1929 revidiert, die heutige schottische Liturgie darstellt. Die
Messliturgie von 1764 wurde durch den ersten amerikanischen
Bischof, Samuel Seabury, nach den Vereinigten Staaten gebracht.
Dieser Bischof wurde im Jahre 1784 in Schottland konsekriert
und hat die Entwicklung des amerikanischen Gebetbuches stark
beeinflusst.

III
Das Gebetbuch ist in der Entwicklung von anglikanischer

Lehre und anglikanischem Leben von grosser Wichtigkeit gewesen
und hat die englische Sprache nur um ein geringes weniger
beeinflusst als die autorisierte Übersetzung der Bibel selber. Als die
anglikanische Kirchengemeinschaft wuchs und sich nach Übersee
ausdehnte, bildete das Prayer Book ein Band der Einheit zwischen
all den verstreuten Kirchenprovinzen, und dieses Band ist stark,
trotz der zahlreichen Revisionen, die gemacht wurden, um die
Formulare den missionarischen Bedingungen anzupassen. Die
Reformer wraren in ihrem Versuch völlig erfolgreich, eine liturgische
Sprache zu schaffen, die dem Latein des Missale in seiner Würde
ebenbürtig ist. Im Morgen- und Abendgebet schufen sie Tagzeiten,
die durch drei Jahrhunderte hindurch die Laien inspirierten und
erzogen.

Es scheint indessen heute manchen, dass das Streben nach
Vereinfachung die Reformer zu weit führte. Der Versuch, alle
gottesdienstlichen Riten in einem einzigen Buche zu vereinigen,



— 46 —

hat gründlich fehlgeschlagen. Fast von Anbeginn wurden zusätzliche

Bücher verwendet, um die metrischen Psalmen und Hymnen
zur Hand zu haben, und der Einschluss vieler Formulare für
gottesdienstliche Handlungen, die nur gelegentliche Verwendung finden,
machte das Buch für den Uneingeweihten kompliziert und schwierig.
Im Verlaufe der letzten hundert Jahre wurden unter dem Einfluss
der katholischen Erneuerungsbewegung (Catholic revival) viele
Zeremonien, wie Lichtmess, Aschermittwoch, Karwoche, Seelenämter

und die Absolutionen an Allerseelen, Mitternachtsmesse
an Weihnachten, wieder eingeführt, zusammen mit den
Messgewändern und dem Gebrauch von Weihrauch und Weihwasser.

Eine ernsthaftere Angelegenheit war das weitverbreitete
Verlangen nach Rekonstruktion des Kanons nach Vorbildern, von
denen man heute weiss, dass sie alten Ursprungs sind. Das
Misslingen offizieller Versuche einer Revision in dieser Hinsicht hat
viele inoffizielle Änderungen im Gottesdienst mit sich gebracht.
Einige Geistliche schieben Teile des römischen Kanons vor und
nach dem Konsekrationsgebet ein, andere haben die verstreuten
Teile des Kanons von ihrem gegenwärtigen Platz im Ritus des

Prayer Book wieder zusammengefasst. Die Schwierigkeiten, denen
sich eine offizielle Revision des Gebetbuches gegenübersieht, sind
zweifacher Art: 1. die Notwendigkeit, die Zustimmung des
Parlamentes zu erlangen, und 2. das Bestehen von verschiedenen,
theologischen Parteiungen innerhalb der Kirche, die es äusserst schwer
machen, zu einer Einigung über irgendwelche wichtigen Änderungen
zu gelangen.

Im gegenwärtigen Zeitpunkt wird in Verbindung mit der
Revision des kanonischen Rechtes ein Versuch unternommen, die
Kirche in dieser Sache von der strikten parlamentarischen
Kontrolle zu befreien, und wenn den Provinzialsynoden die Vollmacht
verliehen werden kann, die liturgischen Bücher zu revidieren,
wird sich eine wirkliche Gelegenheit bieten, einen gewissen
Fortschritt zu erreichen.

(Übersetzt von Hans Frei)
Eric Kemp,

Chaplain of Exeter College, Oxford


	Das Book of Common Prayer

