
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 3

Artikel: Die orthodoxen Kirchen

Autor: Spuler, Bertold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 162 —

Die orthodoxen Kirchen
(ohne die russische Kirche)

Die finnische Kirche hat sich der Versuche des Moskauer
Patriarchats, sie unter seine Obhut zu nehmen, erwehrt1) unduntersteht
weiterhin dem Ökumenischen Patriarchen in Konstantinopel,
der das Recht hat, den Erzbischof von Kuopio zu bestätigen,
neben dem noch ein Bischof von Helsingfors steht. Die Zahl der

Gläubigen beträgt etwa 80 000, darunter 55 000 Karelier aus den

an die UdSSR gefallenen Gebieten. Sie bilden 29 Gemeinden (davon

9 neu entstandene) mit 38 Geistlichen. Doch wohnen viele
Angehörige in der Diaspora, und infolge von Mischheiraten kommt es

verschiedentlich zu Übertritten zur lutherischen Kirche, obwohl
das Gemeindeleben durchaus rege ist. Die drei Klöster (zwei männliche

und ein weibliches) zählen 100 und 25 bzw. 40 Insassen,
scheinen aber auszusterben. Sie gehören zur Moskauer Jurisdiktion,
werden aber vom finnischen Erzbischof verwaltet. — Die
Staatsunterstützung ist sehr gering; ein Gesetz zur Neuregelung der
orthodoxen kirchlichen Verhältnisse beim Parlament ist in
Vorbereitung. Hilfe vom Ökumenischen Rate und von der amerikanisch-
bischöflichen Kirche ist schon verschiedentlich eingetroffen; weitere

wird besonders aus Amerika erhofft, vor allem im Hinblick
darauf, dass die erste orthodoxe Gemeinde in Amerika (Alaska)
1794 durch Mönche aus dem alt-berühmten Kloster Vaiamo (im
Ladogasee) erfolgte, dessen Insassen nun auf finnischem Gebiete
einen neuen klösterlichen Mittelpunkt gegründet haben 2).

q Vgl IKZ XXXVI, 1946, S. 88, und XXXVII, 1947, S. 120 f. Bemerkung:

Die Daten werden — auch bei Zitaten — im neuen Stil gegeben.
Bei Zeitsehriftenzitaten ohne Jahresangabe ist jeweils 1948 zu
ergänzen, sonst wird das Jahr genannt. — Über die benützte Literatur vgl.
die früheren Berichte. Verwandte Abkürzungen: Ch. T. Church Times,
C. V. Cürkoven Vestnik, Duch. Kult. Duchovna Kultura, Ed. C.

Edinaja Cerkov', Ekkl. Ekklesia, Gl. Glasnik, H. K. Herder-
Korrespondenz, Kath. Katholik (Bern), KKbl. Hild. Kath. Kirchenblatt

der Diözese Hildesheim, Konr. Bl. Konrads-Blatt (Freiburg i. Br.),
L. Ch. Living Church, Ok. P. D. Ökumenischer Presse-Dienst, Or. Mod.

Oriente Moderno, Orth. Orthodoxia, Pant. Pantainos, Rasporj.
Rasporjazenija Serafima, Metropolita Berlinskogo T. R.

Telegrafili Roman, ZMP Zurnal Moskovskoj Patriarchii.
2) Broadsheet Jan./Feb. 1949, S. 3 f. nach einem Vortrage des Abtes

Peter des Konevissa-Klosters, in London am 3. IL 1949; danach auch
Ök.P.D. 11. III. 1949, S. 3 f.



— 163 —

In der polnischen orthodoxen Kirche wurde am 24. Juni 1948
M. Kedrov während des Aufenthaltes des Erzbischofs Timotheos
(Szreter) in Moskau (19.—25. Juni 1948) zum Bischof von Breslau
geweiht 3).

Während der Moskauer Kirchentagung wurde der (russische)
Exarch für die tschechoslowakische orthodoxe Kirche, Eleutherios,
zum Metropoliten erhoben (18. Juli 1948) 4); er erhielt dabei für
die tschechische Kirche eine Ikone aus Moskau zum «Schutze des

tschechischen Volkes gegen seine Feinde»5). Zur gleichen Zeit wurde
der Verzicht der serbischen orthodoxen Kirche auf die bisher
innegehabte Jurisdiktio über die Prager Kirche bekannt gegeben,
zu dem sich der dortige heilige Synod trotz der historischen Rechte
angesichts der Gründung der tschechischen orthodoxen Kirche von
Serbien her 6) mit Rücksicht auf die besseren Hilfsmöglichkeiten
von Russland aus und die nähere räumliche Verbindung dorthin
entschlossen hatte (ebenfalls 18. Juli 1948) 7). — Seit dem 15.

August 1948 erscheint ein «Bote des orthodoxen Exarchats des
Moskauer Patriarchats für die Tschechoslowakei» 8). — Auch
Erzbischof Sabbatios von Prag, der seit dem 4. März 1923 mit einer
kleinen Gemeinde dem Ökumenischen Patriarchen unterstand 9),

hat am 14. Mai 1948 um Entlassung aus dieser Jurisdiktion
gebeten, da er sich Moskau unterstelle; der Ökumenische Patriarch
hat das Gesuch aber am 24. August abgelehnt10.)

Trotz diesem Entgegenkommen der tschechischen orthodoxen
Kirche gegenüber den politischen Gegebenheiten seit dem Übergang

der Macht an die tschechische kommunistische Partei (25.
Februar 1948) bestehen aber auch für sie Schwierigkeiten. Zwar wurde
am 14. November 1948 ein eigenes orthodoxes Seminar (unter
dem Rektor Sabbas Roubicek) für die ganze Republik in Karlsbad
gegründet 3), aber das Organ der slowakischen Orthodoxen, Svët

~
q ZMP Juli, S. 16—18. — Vgl. IKZ XXXVIII, 1948, S. 177.
4) ZMP Sept., S. 39.
5) KKbl. Hild. 19. XIL, S. 3.
") Vgl. Rudolf Urban: Die slavisch-nationalkirchlichen Bestrebungen

in der Tschechoslowakei, Leipzig 1938, S. 66 ff., 89 ff. (Slavisch-Baltische
Quellen und Forschungen IX).

') S. 107 der tschech. orth. Kirchenztschr. f. 1948 (mit liegt nur ein loses
Blatt vor; wohl aus dem «Vestnik ceské pravoslavné eparchie»?)

8) «Vestnik pravoslavného exarchâtu Moskovské patriarchatu v
Ceskoslovensku»; Nr. 1 vom 15. VIIL 1948.

9) Vgl. Urban (wie Anm. 6) S. 145 f.
I0) Orth. Juli/Sept., S. 241—244.
lq MP Dez., S. 63—65.



— 164 —

Pravoslavia, sah sich bei Beginn des neuen Schuljahres genötigt,
einen Aufruf an die Eltern wegen der religiösen Erziehung der
Kinder zu veröffentlichen 12), und das neue Gesetz zum Schutze
der Volksdemokratie vom 6. Oktober 1948 mit seinem Artikel 28,
der «der neuen Ordnung feindliche geistliche Einflüsse» mit einer
Gefängnisstrafe bis zu einem Jahr oder darüber bedroht13), gilt
sicherlich für alle Kirchen gleichmässig. Während die tschechische

(National-) Kirche durch den Mund ihres Bischofs
Dr. Miroslav Novak im März 1948 erklärte, geschlossen hinter der
Regierung des (damaligen) Ministerpräsidenten Klemens Gottwald
zu stehen 14), hat die unierte Kirche in diesem Staate Schwierigkeiten:

Im Dezember 1948 wurden zwei Geistliche zu hohen
Gefängnisstrafen verurteilt, und man nimmt an, dass mit Massnahmen

gegen die gesamte kirchliche Organisation gerechnet werden
müsse 15).

Der serbische (südslawische) Bischofs synod hat auf seiner

Tagung in Belgrad vom 12.bis21. Mail948Wahl-, Gesetzgebungs-,
Verwaltungs-, Finanz-, Unterrichts- und Missions-Probleme
behandelt (nähere Angaben werden nicht gemacht) und das Gebiet
der Diözesen Nieder-Bosnien und Dalmatien neu abgegrenzt 16).

Die tschechische orthodoxe Kirche musste aus seiner Jurisdiktion
entlassen werden 17). — Im übrigen hat die Kirche nach aussen hin
das Gleichgewicht zu wahren versucht, indem Patriarch Gabriel
sich an den Ökumenischen Patriarchen mit dem Vorschlage wandte,
Fragen der Gesamt-Orthodoxie in Zukunft durch die orthodoxen
Kirchen gemeinsam entscheiden zu lassen18), und indem er dem neuen
Patriarchen Athenagoras zu seiner Wahl seine Glückwünsche
aussprach 19), aber doch den im westlichen Auslande weilenden drei
Bischöfen Dionys, Nikolaus (Velimirovic) und Irenäus (Gjorgjevic)
das Recht aberkannte, namens der südslawischen Geistlichkeit
zu sprechen 20).

Ihre nationale Verbundenheit suchte die Kirche durch
zahlreiche Feiern zum Gedenken der 100. Wiederkehr des Jahres

12) C. V. 6. XL, S. 15.
13) Ök. P. D. 19. XI.
") Konr. Bl. 11. IV. 1949, S. 67.
16) KKbl. Hild. 23. I. 1949, S. 6.

w) Gl. 1. VI., S. 321 f.
M) Vgl. oben S. 163.
18) Churchman 15. X.
") Ök. P. D. 26. XI.
2o) Ebd. 18. III. 1949.



— 165 —

der nationalen Revolution der Serben und Kroaten 1848 zu
betonen21), musste aber doch erleben, dass die südslawische
Nationalversammlung im Herbst 1948 ein Gesetz annahm, das die Priester
verpflichtet, ihnen bei der Beichte anvertraute Mitteilungen der
Gläubigen vor Gericht auszusagen22 Der « orthodoxe Pfarrerbund
Südslawiens»23) hat bei seiner Tagung in Belgrad Anfang März
1949, an der auch zwei kroatische und ein slowenischer
römischkatholischer Priester teilnahmen, seinen Willen zur Zusammenarbeit

mit dem Staate ausgesprochen und als sein Ziel die
«Vereinigung aller Priester der Volksrepublik» bezeichnet, um dadurch
«etwaige Irrtümer der Geistlichen auszuschalten und alte Bräuche
beseitigen zit können, die einem kirchlichen Aufbau im Wege stehen».
Das Volk soll in seinem Kampfe um bessere Lebensbedingungen
unterstützt und dadurch die Freiheit der Nation behütet werden.
Abschliessend wird betont, dass die bischöfliche Struktur und die
Einheit der Volkskirche bewahrt werden mussten24). Der letzte
Abschnitt wendet sich gewiss auch gegen die Absonderungstendenzen

z. B. in den makedonischen Diözesen 25), die im Zusammenhange

mit dem politischen Zwiste zwischen der südslawischen
Regierung und den übrigen Kominform-Staaten (seit 28. Juni 1948)
wieder aufgelebt sind und die Anfang September 1948 zu
Auseinandersetzungen mit einer angeblichen «gross-bulgarischen
Propaganda» in diesen Gebieten führten 26).

Aus Albanien ist der Mufti, Sälih, auf seiner Flucht mit vielen
andern Muslimen Anfangs April 1948 in Kairo eingetroffen 27).

In Rumänien ist die Wiedervereinigung der (seit 1697—

1700) abgespaltenen unierten (griechisch-katholischen) Kirche28),
die seit Monaten vorbereitet worden war, Tatsache geworden. Im
Laufe des Monats September 1948 hatten 430 Geistliche eine
Erklärung über ihren Wunsch zum Zusammenschluss mit der Orthodoxie

unterzeichnet; das war offensichtlich nicht die Gesamtzahl

21) So erschien Gl. 1. XII. als grosse Sondernummer aus diesem Anlasse.
22) Ekkl. 15. X., S. 336.
23) Gemeint ist wohl die in der IKZ XXXVIII, 1948, S. 122 genannte

Vereinigung.
2q Ök. P. D. 1. IV. 1949, S. 5.
2q Vgl. IKZ XXXVII, 1947, S. 123 f.
26) Die Welt (Ztg., Hamburg) 2. IX., S. 1 ; 7. IX.
2q al-Ahräm (Ztg., Kairo) 9. IV., danach Or. Mod. April/Juni, S. 83.
2s) Vgl. Leon Padureanu: Ce a fost unirea cu Roma in biserica Ro-

maneascä din Ardeal (Wie geschah die Union mit Rom in der rumänischen
Kirche Siebenbürgens o. O. 1948, 15 S.



— 166 —

der Priester dieser über 1 500 000 Seelen umfassenden
Kirchengemeinschaft 29). Daraufhin kamen am 30. September zwei
Erzpriester und 36 Priester als Bevollmächtigte der zusammenschlussfreudigen

Geistlichkeit zu Klausenburg in Siebenbürgen zusammen,
wo sie am folgenden Tage unter der Leitung des Erzpriester Traian
Belascu den Anschluss an die Orthodoxie erklärten. Die Vertreter
reisten anschliessend nach Bukarest, wo der Patriarch Justinian
sie empfing, vor dem der Pfarrer Aurei Brumboiu die Klausenburger
Entschliessung verlas. Am 3. Oktober wurde durch den rumänischen
Synod die Wiederaufnahme der Unierten in die orthodoxe Kirche
beschlossen; der Patriarch unterzeichnete die Vereinigungs-Urkunde,

und in der neuen Kirche des heiligen Spiridion wurde eine

gemeinsame Messe zelebriert. Anschliessend veröffentlichten der
Patriarch und Erzpriester Belascu Aufrufe an den Teil der
Geistlichkeit, der noch nicht unterzeichnet hatte, und forderten ihn
dazu auf, diesen Schritt ebenfalls zu tun30). — Am 21. Oktober
fand in Karlsburg eine grosse Volksfeier anlässlich der
Wiederherstellung der kirchlichen Einheit Siebenbürgens statt. Die
Versammelten, darunter viele Bauern, gelobten, alle Beziehungen zum
Vatikan abzubrechen 31). — Infolge der gesteigerten Aufgaben, die
der orthodoxen Kirche in Siebenbürgen (dem hauptsächlichen
Wohnsitze der Unierten) dadurch erwachsen sind, wurden am 28. No-

' vember 1948 drei bischöfliche Vikare — in Hermannstadt (Prof.
Traian Belascu), Klausenburg und Gross-Wardein — ernannt32);
in Klausenburg wurde am 5. Dezember 1948 ein orthodoxes
theologisches Institut eröffnet33).

Die Bukarester Apostolische Nuntiatur legte im Oktober
1948 gegen die Rückkehr der unierten Kirche Verwahrung ein

29) Über die Zahl der Pfarrer schwanken die Angaben: Während H. K.
Jan. 1949, S. 171 von 2340 unierten Geistlichen spricht, berichtet Ök. P. D.
(Datum fehlt) von «über 700 Geistlichen» in etwa 1725 Gemeinden (dabei
dürfte die Zahl der Geistlichen zu niedrig angegeben sein).

30) Vgl. AI. C. Rädulescu und D. V. Sädeanu: Reîntregirea bisericii
Româneçti din Ardeal (Die Wiederverninigung der rumänischen Kirche
Siebenbürgens), Bukarest 1948. Tipografia cärtilor biserice§ti. 47 S. mit
Bildern.

31) Vgl. D. V. Sädeanu: 21 octomvrie 1948. Ziva reîntegirii bisericii
Românesti din Ardeal. Adunarea bisericeascä delà Alba-Iulia (Der 21. Okt.
1948: Tag der Wiedervereinigung der rumänischen Kirche Siebenbürgens.
Die kirchliche Tagung von Karlsburg), Bukarest 1948. Tipografia cärtilor
bisericesti. 44 S. mit Bildern.

32) T. R. 25. XIL, S. 3.
33) Ebd.



— 167 —

und bezeichnete sie als erzwungen. Gewiss haben nicht alle
Geistlichen spontan dieser Entwicklung zugestimmt und ist gegen
Widerstrebende offenbar auch Druck angewandt worden34). Man
darf aber bei der Beurteilung der Verhältnisse — soweit eine solche

von aussen her überhaupt möglich ist — nicht vergessen, dass
auch nach dem 1. Weltkriege (z. B. unter den Karpaten-Ukrainern
— auch in Amerika) spontane Rücktrittsbewegungen zur Orthodoxie

in teilweise erheblichem Umfange auf zweifellos freiwilliger
Basis vorgekommen sind und dass umgekehrt auch der Anschluss
der Siebenbürger Rumänen an die Union nach 1697 von oben her
erst allmählich durchgesetzt worden ist. — Die rumänische Regierung

wies die Note des Vatikans in Form und Inhalt entschieden
zurück und bezeichnete sie als eine «Anmassung gegenüber dem
rumänischen Staate und Volke» ^). Kurz darauf, am 2. Dezember
1948, wurden durch ein Gesetz im rumänischen Staatsanzeiger alle
bisherigen Einrichtungen der (ehemaligen) unierten Kirche
aufgelöst und ihr Eigentum dem Staate (nicht etwa der orthodoxen
Kirche) überwiesen 4).

Bei dieser Entwicklung liefen die Belange der rumänischen
Volksdemokratie denen der orthodoxen Kirche offensichtlich
parallel. Metropolit Nikolaus (Bälan) von Hermannstadt hat in
verschiedenen Predigten37), auch zu Weihnachten38), die religiöse
Einung des rumänischen Volkes lebhaft gefeiert. Dieser
Interessengemeinschaft entspricht es auch, wenn Patriarch Justinian im
April 1949 an dem (kommunistisch inspirierten) «Friedenskongress»
in Paris teilnahm 39) und wenn man die Wiedereröffnung der
russischen orthodoxen Kirche in Bukarest am 21. November 1948 mit
grosser Feierlichkeit beging 40).

Sonst aber stehen sich der kommunistisch geführte Staat und
die orthodoxe Kirche auch hier in vielen Punkten gegenüber.

3q KKbl. Hild. 9. I. 1949, S. 4.
3q Konr. Bl. 7. XL, S. 231.
3q T. R. 2. I. 1949, S. 4. — Wenn KKbl. Hild. 19. XIL, S. 3, von der

Beschlagnahme und Unterdrückung der römisch-katholischen Kirche
berichtet, so ist das wahrscheinlich ein Versehen und auf das oben genannte
Ereignis zu beziehen.

3q Nicolae Nikolaus [Bälan]), Mitropolitul Ardoalului: Se rup
pecetile (Der Bann ist gebrochen. Hermannstadt 1948, Tipografìa
Arhidiecezanä. 15 S. — Ders.: Suntem iaräsi una (Wir sind wieder eins),
Hermannstadt 1948. Tipografia Arhidiecezanä. 24 S.

38) T. R. 25. XIL, S. 1.

39) Christ und Welt (Wochenblatt, Stuttgart) 5. V. 1949, S. 7.
40) Ekkl. 1. IL 1949, S. 46.



— 168 —

Am 4. August 1948 wurde im 27. Artikel der neuen republikanischen

Verfassung bestimmt, die Religionsgemeinden seien in ihrem
inneren Aufbau und ihren Einrichtungen frei, soweit diese nicht
der Verfassung, der Staatssicherheit und den guten Sitten zuwiderlaufen

; die Schulen zur Ausbildung der Geistlichkeit unterständen
der Aufsicht des Staates41). Wie diese Aufsicht sich auswirkt,
ist einem Aufsatze der kommunistischen Zeitung «Universul»
angesichts der feierlichen Eröffnung des theologischen Instituts in
Bukarest im Beisein des Patriarchen und des Kultusministers zu
entnehmen, in dem festgestellt wird, die bisherige theologische
Ausbildung habe viel überflüssiges Wissen vermittelt und manche
Geistlichen nicht davon abgehalten, sich der «Legionärs-Bewegung»
(der «Eisernen Garde») anzuschliessen. Es komme vor allem auf
einen christlichen Lebenswandel der Geistlichen und darauf an,
dass dieser dem neuen sozialen Leben der Volksrepublik gerecht
werde. Deshalb wurden «zur Umschulung» auch 400 amtierende
Geistliche in diese Kurse aufgenommen, und der Patriarch hat eine

völlig neue Ordnung der Priester-Ausbildung angekündigt,
nachdem die bisherigen theologischen Fakultäten aufgelöst und
durch drei Priesterseminare und drei theologische Institute ersetzt
worden sind, an denen insgesamt 500 Studenten unterrichtet
werden dürfen; doch konnte der Unterricht wegen Mangels an
geeigneten Lehrkräften noch nicht aufgenommen werden42). Gleichzeitig

ist auch der Verkehr religiöser Gemeinschaften mit dem
Auslande (der sich auf rein religiöse Angelegenheiten zu beschränken
hat) von einer Erlaubnis staatlicher Stellen abhängig gemacht
worden43). Die Geistlichen aller Ränge müssen von der Regierung
grundsätzlich bestätigt werden und haben der rumänischen Volksdemokratie

und dem rumänischen Volke Treue zu geloben44). Sie sind im
Rahmen einer orthodoxen Priestergewerkschaft innerhalb des

allgemeinen Gewerksehaftsverbandes zusammengefasst45). — Die
Weihnachtsfeiertage und der Neujahrstag sind von der Regierung
zu Werktagen erklärt worden 46).

Der bulgarische Exarch Stefan (Georgiev)47) hat am 6.

September 1948 seinen Rücktritt erklärt, den der Synod am 8. Sep-

«q T. R. 2. I. 1949, S. 1.

42) Überblick (Ztschr., München) 5. III. 1949. «) Ök. P. D. 19. XI.
") Ök. P. D. 26. XL; Ch. T. 10. XIL; Ekkl. 1. I. 1949, S. 14.
45) Hamburger Abendblatt 18. XL, S. 2.

") Neue Zeitung (Frankfurt a. M.) 31. XIL, S. 15.
«) Lebensdaten vgl. IKZ XXXVII, 1947, S. 182, Anm. 149.



— 169 —

tember mit Rücksicht auf seinen Gesundheitszustand annahm 48).

Zum Verweser des Exarchats wurde Metropolit Michael von Dorostol
und Cerven ernannt, der am 13. September eine Unterredung mit
dem Kultus-Minister Demetrios Hiev hatte49). Am 4. Januar 1949
wurde er in dieser Stellung durch den Metropoliten Paisios von
Vraca abgelöst, der weiterhin die Arbeiten des Synodal-Ausschusses
zur Änderung des Exarchats-Statuts leitet50). Gleichzeitig wurde
eine Reihe neuer Mitglieder des heiligen Synods ernannt51). — Der
Rücktritt des Exarchen Stefan hatte zu verschiedenen Gerüchten
Anlass gegeben: man sprach davon, dass er der Regierung hörig
gewesen sei und hinter dem Rücken der Synode mit ihr verhandelt
habe ; der Ministerpräsident Georg Dimitrov habe dem Synod
deshalb nach seinem Rücktritt heftige Vorwürfe gemacht52). Andere
Meldungen wieder glaubten an Meinungsverschiedenheiten des
Exarchen mit der Regierung, wobei eine Nachricht von seiner
Flucht in die Türkei rasch dementiert wurde 53). Angesichts der
dadurch ins Volk getragenen Unruhe hat der heilige Synod sich
entschlossen, das Protokoll über die Sitzung vom 8. September
zu veröffentlichen. Daraus ergibt sich, dass der Anlass (die Frage
der Besetzung der Pfarrei an der Kirche des hl. Johannes von Rila
in Konstantinopel) geringfügig war, dass dem Vorgang aber
ausserordentlich tiefgreifende Differenzen mit den Mitgliedern des

heiligen Synods zugrunde lagen. Der Synod warf dem Exarchen
Sonderverhandlungen mit der Regierung und eine unrichtige
Berichterstattung über Vorgänge bei Synodal-Sitzungen vor, wobei
der Exarch besonders betont habe, Metropolit Paisios von Vraca
habe den Wünschen der Regierung widersprochen, und er könne
deshalb nicht mit diesem Synod zusammenarbeiten. Angesichts
dieser Verhältnisse müsse auch der Synod eine Zusammenarbeit
ablehnen, umso mehr, als der Exarch sich dessen Mitgliedern gegenüber

häufig verächtlich, grob und beleidigend verhalten habe.
Das stehe im Widerspruche zu den kanonischen Vorschriften und
mache eine Einstimmigkeit zwischen dem Synod und seinem
Vorsitzenden unmöglich. Im Kampfe um die Durchsetzung seiner

eigenen Meinung und im Streben nach der Erreichung der
Patriarchen-Würde sei er auch vor Verleumdungen nicht zurückgeschreckt :

~Aq c. W 21. IX., S. 1 f. 49) Ebd. S. 1, 3.
50) C. V. 6. XL, S. 14. — Vgl. IKZ XXXVIII, 1948, S. 182.

") C.V. 25.1. 1949, S. 2.
52) Die Zeit (Wochenschrift, Hamburg), 25. IX., S. 1.

53) Hannoversche Neueste Nachrichten 25. IX., S. 1.



— 170 —

so habe er sich der Regierung gegenüber als einzigen Vertreter ihrer
Politik und einzigen Russenfreund innerhalb der Synode hingestellt
und andere Geistliche verdächtigt. Dagegen habe er sich um Fragen
der Verwaltung nicht gekümmert, verschiedentlich Synodal-
Beschlüsse, besonders wirtschaftlicher Art, nicht ausgeführt und
hierbei grosse Willkür bewiesen. Überdies sei der Exarch seit Jahren
ernstlich krank 54). — Von einem Zusammenhang zwischen dem
Rücktritt des Exarchen und Gegensätzen der Synode zur Regierung

ist also in diesem Protokoll nicht die Rede.

Immerhin kann das Bestehen solcher Gegensätze nicht ganz
in Frage gestellt werden. Der heilige Synod hat seine Verbundenheit

mit der gegenwärtigen politischen Lage durch einen Gottesdienst

zur Erinnerung an den «Befreiungstag»55) (9. September
1944: Kapitulation vor den einmarschierenden Russen), durch
eine Gedächtnissitzung (24. Januar 1949) der theologischen Fakultät

anlässlich des 25. Jahrestages des Todes Lenins 56) und durch
die Teilnahme des Metropoliten Paisios an der 3. Tagung des

bulgarisch-sowjetischen Freundschaftsverbandes (30. Januar 1949)57)
sowie durch die Bereitwilligkeit der Geistlichkeit zur Teilnahme
am Kampfe um die rechtzeitige Beendigung der Herbstsaat58)
und um die Verbreitung der Kenntnis des Lesens und Schreibens59)
betont und auf die Teilnahme der «Kirche und der Kirchendiener
am Kampfe um Freiheit und Fortschritt»60) hingewiesen.Trotzdem
sah der Synod sich wiederholt genötigt, gegen Massnahmen der
Regierung Verwahrung einzulegen. Die Regierung hatte in einem
Runderlasse betont, dass der Staat die einzige Autorität sei, dass
die Kirche und ihre Diener ihm Gehorsam schuldeten und zu seiner

Verteidigung auf den Kanzeln verpflichtet seien. Diese Anweisung
wurde durch eine Erklärung des heiligen Synods an alle
Geistlichen als ungültig und nichtig bezeichnet (30. Juni 1948)61). Ebenso
betonte der heilige Synod einer Verlautbarung des «Nationalrates
der (kommunistischen) Vaterländischen Front» gegenüber die kirchliche

Verpflichtung zur Kindererziehung und verbot — trotz

5q C. V. 7. X., S. 1—4.
6B) Ebd. 21. IX., S. 13.
6q C.V. 25.1. 1949, S. 17.

") Ebd. 10. IL 1949, S. 1.
5S) C.V. 21. IX., S. 14.
69) Ebd. 10. IL 1949, S. 7.
6») C. V. 23. X., S. 8 f.
«q C.V. 19. VIL, S. 9; vgl. Ch. T. 18. X.



— 171 —

einer wiederholten Bitte des Aussenministers (5. Juli) — die
Heranziehung von Geistlichen zu politischen Aufgaben (8. Juni 1948)62).
Doch musste die Kirche nach verschiedenen Besprechungen mit
der Regierung (30. August und 21. September) auf Grund einer

neuen Entschliessung vom 12. Oktober 1948 schliesslich am
20. Oktober erklären, die «Vaterländische Front» sei keine
politische Partei im eigentlichen Sinne des Wortes, so dass Priester ihr
angehören könnten, wenn ihnen auch die Annahme irgendwelcher
Ämter darin untersagt und die Abhaltung politischer Predigten
verboten sei. Ferner musste sie die Auflösung der christlichen
Jugendvereine zur Kenntnis nehmen, erklären, dass «eine besondere

religiöse Propaganda unter den Kindern» nicht betrieben werde,
und sich zur «loyalen Zusammenarbeit mit der Staatsgewalt»
verpflichten 63). — Die 30. Jahresversammlung des Verbandes der
bulgarischen Geistlichen in Sofia (12.—14. Oktober) berichtete
auch über die Teilnahme ihrer Mitglieder an verschiedenen
staatlichen Organisationen und beschloss die Gründung einer neuen
«Arbeitsbrigade» aus(etwa40) Geistlichen64). DerKultusminister
Hiev schloss daraus, dass die Kirche sich weitgehend den
staatlichen Forderungen angepasst habe 65). In einer Rede (8. Dezember
1948) sprach der Minister darüber hinausgehend noch den Wunsch
aus, die Theologie-Studenten mussten sich neben ihren
theologischen Studien auch mit den Lehren von Marx, Engels, Lenin und
Stalin vertraut machen 66) ; ausserdem hat er in kirchlichen
Zeitschriften 67) die Vereinbarung vom 20. Oktober als die wahre Sicherung

der religiösen Freiheit gefeiert. Demgegenüber sah sich

Erzpriester Prof. Stefan Cankov (Zankow) doch veranlasst, in einem
Aufsatze «Die ethische Realität und Funktion der Kirche» darauf
hinzuweisen, dass die christlichen Gewissens-Entscheidungen nicht
aus dem staatlichen Lebenverdrängt werden dürften68). In
verschiedenen andern Aufsätzen wird überhaupt der christliche Glaube

62) C.V. 19. VIL, S. 9.
63) C. V. 23. X., S. 4 f. — Die Meldung im Konr. Bl. 7. XL, S. 231

geht demgegenüber etwas zu weit.
6q C.V. 23.X., S. 1—4; 6. XL, S. 14.
6q Ök. P D. 12. XL, S. 5 (nach einem Interview des Ministers in der

bulgarischen evangelischen Kirchenschrift «Zornica» 23. X.).
66) C.V. 18. XIL, S. 5 f.
Gq Duch. Kult. Nov./Dez., S. If.; C.V. 18. XIL, S. 4.
6S) Godisnik na Sofijskija Universitet, Bogoslovski Fakultet, Tom

XXV, 1947—1948 («Annuaire de l'Université de Sofia, Faculté Théologique,
Tome XXV, 1947—1948»), Sonderdruck. (Wird gesondert besprochen).



— 172 —

verteidigt69) und die christliehe Erziehung als die Grundlage der
bürgerlichen festgestellt70). — Als dann ein neuer Erlass der
Regierung an den heiligen Synod jegliche Kritik an dem Regime und
seinen Massnahmen verbot71), hat dieser am 18. Februar 1949 noch
einmal an den § 78 der Verfassung 72) erinnert und betont, dass er
die Trennung von Kirche und Staat nicht als feindliche Massnahme
auffassen wolle und loyal mit dem Staate zusammenarbeite 73).

Ja, die Professoren und Assistenten der Theologischen Fakultät
wurden dazu veranlasst, gegen «Verleumdungen» hinsichtlich des

Grades der Gewissensfreiheit in Bulgarien Stellung zu nehmen 74).

(Die theologische Fakultät in Sofia — die einzige des Landes

— hatte 1947/48:276 Studenten (darunter 18 weibliehe); 111 waren
Söhne von Bauern, 44 von Arbeitern, 36 von Handwerkern, 70

von Beamten und 15 von freien Berufen. Die Zahl der Lehrkräfte
betrug 8 ordentliche, 2 ausserordentliche Professoren und 6 weitere

Dozenten; der Unterricht erstreckt sich jetzt auch auf den

Marxismus, die Verfassung der bulgarischen Volksdemokratie,
Religions-Psychologie und Soziologie 73)>>.

Die Unruhe, von der das kirchliehe Leben in Bulgarien
beherrscht wird, kam auch darin zum Ausdruck, dass am 8. November
1948 Metropolit Boris von Nevrokop 76) bei einer kirchlichen
Feierlichkeit in Kolarovo (Kreis Petric), von einem wegen Trunksucht

und anderer Vergehen ausgeschlossenen Priester Elias Stanev
durch einen Pistolenschuss ermordet wurde 77). — In Moskau
wurde im Dezember eine bulgarische orthodoxe Kirche eröffnet;
darin sehen die zuständigen Stellen ein besonderes Entgegenkommen

des dortigen Patriarchats 78).

69) Duch. Kult, passim.
">) C.V. 18. XIL, S. 11 f. (von Chr. Dimitrov).
™) Hannoversche Neueste Nachrichten 4. I. 1949, S. 2.
'2) Vgl. IKZ XXXVIII, 1948, S. 182.
73) C.V. 24.11. 1949, S. 1.

") Ebd. S. 3 f.
">) Ebd. 18. XIL, S. 24.

'•) Bild C. V. 22. XL, S. 1. — Boris, eigl. Vangel Simov, geb. Gjatovo,
Bez. Resen/Makedonien, 26. X. 1888, studierte in Konstantinopel, 1910
Mönch, 1911—1914 Theologiestudium in Tschernowitz, 1915 Philosophiestudium

in Wien, 1917 Hieromonach, dann Geistlicher in Ofenpest, 1922
nach der Rückkehr nach Bulgarien Archimandrit, in verschiedenen
Amtsstellungen, 1926—1931 Direktor des Geistlichen Seminars in Sofia und
Sekretär des hl. Synods, 23. XI. 1931 Metropolit von Nevrokop: ebd.
S. 2—4. — Am 11. XL in Ober-Dzumaja beigesetzt: ebd. S. 4.f., 13, 16.

") C.V. 22. XL, S. 13.

7q Ekkl. 1. I. 1949, S. 14; Kath. 18. XIL, S. 2.



— 173 —

Unter besonders scharfen Massnahmen haben die Pfarrer
der (etwa 8300 Gläubige umfassenden) evangelischen Gemeinden
verschiedener Denominationen (denen übrigens auch
Ministerpräsident Georg Dimitrov entstammen soll79) zu leiden: 15 von
ihnen wurden im Mai—Juni und im Dezember 1948 unter der Anklage
des «Hochverrates, der Späherei, des Devisenvergehens und der
Beziehungen mit Organen der ausländischen Militär- und
Werkspionage sowie Vertretern der zwischenstaatlichen Reaktion»
verhaftet. Die vier Hauptangeklagten wurden nach einem Schauprozess
am 8. März zu lebenslänglichem Gefängnisse und Geldstrafen von
je einer Million Leva verurteilt; die übrigen erhielten Freiheitsstrafen

von 15 bis zu einem Jahre 80). Der Ökumenische Rat in Genf
hat zu diesen Anschuldigungen Stellung genommen und erklärt,
die Anklage sei falsch, die Geistlichen seien lediglich Vermittler
der zwischenkirchlichen Hilfe für Bulgarien gewesen. «Derartige
Verbindungen als Verrat oder Späherei auszulegen, könne nur
seitens einer Regierung geschehen, der an einer zwischenstaatlichen
Zusammenarbeit und Verbindung nichts gelegen sei» 81). Trotzdem
soll die Regierung noch während des Prozesses weitere protestantische

Geistliche (die Zahl 50 ist wohl übertrieben) verhaftet haben,
und der Oberste Rat der evangelischen Kirchen in Bulgarien musste
am 20. März die durch die Verhaftungen entstandenen Lücken
ergänzen. Man erwartete82), dass er auch das neue Gesetz der Regierung

«zum Schutze der Reinheit der Kirche», das Aussenminister
Basileios (Vasil) Kolarov am 17. Februar 1949 im Parlament
vorlegte, billigen müsse. Es verbietet Kirchen und Sekten, die ihren
Hauptsitz im Auslande haben, einen Zweig in Bulgarien zu
unterhalten. Glaubensgemeinschaften dieser Art sollten binnen vier
Wochen nach dem Inkrafttreten aufgelöst werden. Verbindungen
mit ausser-bulgarischen kirchlichen Stellen, auch die Annahme von
Beihilfen, darf nur nach vorheriger Erlaubnis des Aussenministers
erfolgen. Geistliche Amtsträger können nur vertrauenswürdige
Staatsbürger im Besitze der bürgerlichen Rechte sein. Trotz der

Trennung von Kirche und Staat könne dieser gegebenenfalls staatliche

Hilfe zuteil werden. Die orthodoxe Kirche wird als «die
traditionelle Kirche der bulgarischen Nation» bezeichnet, «weil sie ihrer

~A) H. K. April 1949, S. 306.
8q Hannoversche Neueste Nachrichten 10. III., S. 1; Ök. P. D. 18. IL

1949, S. 7 f.
8q Die Welt 19.11. 1949, S. 1.

82) Ebd. 8. III., S. 1.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1949. 12



— 174 —

ganzen Struktur und ihrem Geiste nach eine demokratische Volkskirche

ist.»83) — Nachdem die römisch-katholischen Schulen
in Bulgarien (in Sofia, Warna, Philippopel und Burgas) schon im
Herbst 1948 aufgelöst worden sind84), hat der Aussenminister im
Frühjahr 1949 die römisch-katholischen Priester wegen ihrer
Pflicht zur Berichterstattung an den Vatikan als Agenten des
Auslandes bezeichnet, die durch das neue Gesetz «ebenfalls davor
geschützt würden, Späher für eine ausländische Macht zu werden»85).

Die griechische Orthodoxie hat mit religiösen Bewegungen
zu kämpfen, die ihre Einheit von innen her zu untergraben
drohen. Die Anhänger des alten Kalenders86) zwar scheinen im
Rückgang zu sein, und ihre Priester versuchen, sich der Staatskirche
anzuschliessen, so dass der Erlass einer Vorschrift (28. Juli 1948)

notwendig geworden ist, die ihre Aufnahme regelt, die aber bestimmt,
dass irreguläre Weihen nicht anerkannt werden87). Dagegen ist
man in der Abwehr «ehiliastischer Schwärmer» (im Wesentlichen
der «Ernsten Bibelforscher88)» nun so weit gegangen, Personen,
die als Glieder dieser Sekte sterben, von der kirchlichen Beerdigung*
auszuschliessen (16. November 1948)89). Da diese Massnahme in
der amerikanischen Zeitschrift «The Christian Century» angegriffen
und auch für diese Sekten Religionsfreiheit gefordert worden war,
sah Prof. Hamilkar Alivisatos sich zu einem aufklärenden Vortrage
über dieses Thema (31. Dezember 1948) veranlasst90).

Positive Massnahmen der Kirchenleitung gegen diese

Bewegung sind einmal der Ausbau der Schulen für die apostolische

Diakonie, für die am 16. September 1948 ein Statut
erlassen wurde, das in der theoretischen Abteilung Ausbildung als

83) Ök. P. D. 25.11. 1949; Welt 19.11.1949, S. 1. — Wörtl. Wiedergabe

des Gesetzes: H. K. Mai 1949, S. 361—363,
81 Churchman 15. X.
85) Rasporj. März/April 1949, S. 15. — Neue Literatur zur bulgarischen

Kirche: Cürkovno-pevcevski sbornik. Cast pürva: Kratük osmoglasnik
i Bozestvena liturgija (Sammlung von Kirchenliedern. Teil I : Kurzes Acht-
Melodien-Chorbuch und Göttliche Liturgie), aus osti, und westl. Noten
übertragen von Petür Dinev, herausgegeben vom Synodal-Verlag, Sofia 1947

(vgl. Duch. Kult. Sept., S. 32). — Metropolit Kyrill («Kiril») von Philippopel:
Paisij, mitropolit Plovdivski v cürkovno-narodnata borba (Metropolit Paisios
von Philippopel im kirchlichen und nationalen Kampfe), Philippopel 1948,
313 S. (vgl. Duch. Kult. Okt., S. 31 f.)

»•) Vgl. IKZ XXXVIII, 1948, S. 185.

") Ekkl. 15. VIIL, S. 269.
88) Vgl. IKZ XXXVIII, 1948, S. 126.
88) Ekkl. 1. XIL, S. 378.
8°) Ekkl. 1. IL 1949, S. 35—38.



— 175 —

Helfer besonders beim Schulunterricht, in der praktischen Abteilung

beim Gemeindedienste und in der Kirche vorsieht; die
Teilnahme steht Geistliehen und Laien offen 91). Ausserdem werden die
kirchlichen Heime (&govxioxrjgia) durch ein Rundschreiben des

heiligen Synods der allgemeinen Förderung empfohlen (14. August
1948) 92) und die Eltern und Vormünder durch den Metropoliten
von Rhodos aufgefordert, ihre Kinder in die neugegründeten
katechetischen Schulen zu schicken93). Deren Ausbau wird den
Gemeinden durch einen Aufruf der Kirchenleitung überhaupt ans
Herz gelegt94).

Das Verhältnis des kirchlichen und staatlichen Vermögens
(mit Vorschlägen zu einer Neufassung der betreffenden Verfassungsartikel)

wurde auf einer ausserordentlichen Synode unter dem
Vorsitze des Erzbischofs Damaskenos von Athen (5.—15. Juli 1948)
beraten 95). Am 7. Januar 1949 erfolgte der Erlass eines Gesetzes

über die Invaliden-Versicherung des orthodoxen Klerus 96). —Aus
dem Auslande hat die griechische Kirche weiterhin erhebliche
Spenden erhalten, für die Prof. Alivisatos wiederholt öffentlich
dankte97). — Nach den erfolgreichen Kämpfen gegen die Aufständischen

im Grammos-Gebirge (Sommer 1948) wandte sich
Erzbischof Damaskenos in einem Aufrufe an die Truppen98) ; am 29.

August 1948 hielt er eine Gedenkrede auf die in den Kämpfen seit 1940

Gefallenen99), und im Februar 1949 veröffentlichte er einen Gedenkaufruf

für etwa 50 von den Aufständischen ermordete Priester100).
— Am 6. Juli 1948 hat sich der Erzbischof von Canterbury in
Athen für die Entsendung des Metropoliten von Edessa und Pella
und des Professors Alivisatos zur Lambeth-Konferenz bedankt101).

In Konstantinopel fand am 1. November 1948 unter der
Leitung des Metropoliten Thomas von Chalkedon die Neuwahl des

Ökumenischen Patriarchen statt. Erkoren wurde (mit 11 von
9q Ebd. 15. X., S. 330—333.
92) Ebd. 15. IX., S. 301.
93) Ebd. 1. I. 1949, S. 12.
94) Ebd. 1. IL 1949, S. 34 f.; vgl. IKZ XXXVIII, 1948, S. 127 f. —

Prof. Johannes N. Karmiris gibt in Ekkl. 1. III. 1949, S. 68—73, einen
statistischen Bericht über das kirchliche Schulwesen in Griechenland.

95) Orth. Juli/Sept., S. 251 f.
96) Ekkl. 15. I. 1949, S. 19—25.
97) Ebd. 15. VIIL, S. 271; 1. XIL, S. 377 f. — Eine Liste der Spenden

bringt Ekkl. 15. III. 1949, S. 83—103.
98) Ekkl. 1. IX., S. 273.
99) Ebd. 284 f.

10°) Ebd. 1. IV. 1949, S. 107. loq Ekkl. 1. IX., S. 286.



— 176 —

17 Stimmen) der Metropolit der Griechen in Nord- und Südamerika,
Athenagoras 102), der damals noch in New York weilte. Die Wahl
wurde den Staatsbehörden, den Oberhäuptern der übrigen
orthodoxen Kirchen und der «befreundeten Kirchen», d. h. dem
Erzbischof von Canterbury und dem Bischof der Schweizerischen
Christ-Katholiken, Universitäts-Professor Dr. Adolf Küry,
mitgeteilt103). In diesem Ereignis sah man einmal eine politische
Demonstration gegen Moskau, dann aber auch eine kirchliche
Kundgebung, insofern man den neuen Patriarchen als Vertreter
eines «westlichen» Typs unter den orthodoxen Theologen betrachtet,

der sich nicht nur zur Unabhängigkeit der Kirche von der
Staatsgewalt bekennt, sondern auch einen «christlichen
Kulturauftrag» und eine «ethische Auswirkung und Ausstrahlung der
liturgischen und dogmatischen, sozusagen transzendentalen Lebenswelt»

vertritt104). — Patriarch Athenagoras hat alsbald die
türkische Staatsangehörigkeit verliehen bekommen (seit 1938 war er
Amerikaner), wie das in Verfolg des Friedens von Lausanne (1923)
nötig ist105). Am 20. Januar 1949 ist er aus New York abgeflogen
und am 24. Januar in Paris zwischengelandet, wo er von den
Metropoliten Germanos von Thyatira und Vladimir (Tichonickij von der
russischen orthodoxen Kirche in Frankreich sowie einem Vertreter
des Erzbischofs von Canterbury empfangen wurde 106). Am 26.

Januar traf er in Konstantinopel ein und wurde am folgenden Tage
vom Metropoliten Thomas inthronisiert; die diplomatischen
Vertreter des Ostblocks nahmen an dieser Feier nicht teil. Bei dieser
Gelegenheit hielt der Patriarch in türkischer Sprache eine Rede,
in der er seine Anhänglichkeit an seine alte Heimat (sein Geburtsort
Jannina war bis 1913 türkisch) versicherte. Anschliessend besuchte
er den türkischen Staatspräsidenten Ismet Inönü in Ankara und
überbrachte ihm eine Botschaft des amerikanischen Staatspräsidenten

Harry S. Truman107). Die türkische Presse, die früher

loq Geb. 1886 in Jannina, eigl. Aristoklês Spyru. studierte 1903—1910
in Chalki, dann bis 1918 in der Diözese Pelagonia im Pfarrdienst, seit 1919
in Athen, 1922 Metropolit von Korfu, 1930 Erzbischof der Griechen in Nord-
und Südamerika: Orth. Nov./Dez., S. 344 f.

103) Ebd. S. 335—338; die Glückwünsche der orth. Kirchen und Bischof
Dr. Kürys: ebd. 339—343. — Maximos V. hatte am 18. X. 1948 endgültig
abgedankt: Orth, Okt., S. 310—316.

loq H. K. Jan. 1949, S. 161 f. *»q L. Ch. 26. XI.
*°q Ök. P. D. 4. IL 1949, S. 32; L. CH. 16. I. 1949, S. 6.
*°q Ulus (Ztg., Ankara) 27.1.1949, S. 3; 28.1.1949, S. 1—3; 6. IL

1949, S. 1, 3; 7. IL 1949, S. 1, 3: Ekkl. 15. IL 1949, S. 61.



— 177 —

dem Leben der Orthodoxen kaum Aufmerksamkeit widmete,
feierte dieses Ereignis durch lange Bildberichte und Begrüssungs-
artikel, in denen auch auf die politische Bedeutung dieser Wahl
hingewiesen wurde. (Allerdings macht sich in der Türkei auch
religiös gegenüber dem Islam eine versöhnlichere Stimmung
geltend: nach längerem Drängen breiterer Kreise 108) war seit 1947 die
seit 1923 praktisch unterbundene Pilgerfahrt nach Mekka wieder
gestattet109) und Anfang 1949 dann auch in zweien Klassen der
Volksschule freiwilliger Religionsunterricht zugelassen worden;
auch die Gründung theologischer Fakultäten in Ankara und Kon-
staninopel wird ins Auge gefasst110).

Anlässlich seiner Inthronisation richtete Patriarch Athenagoras
auch einige freundliche Worte an den Papst, die in «katholischen
Kreisen Griechenlands» grossen Eindruck hervorgerufen haben
sollen, da man sich davon eine weniger abweisende Haltung der
orthodoxen Kirche gegenüber dem römischen Katholizismus
verspricht111). (1947 hatte übrigens der apostolische Exarch für die
unierten Griechen in der Türkei [seit 1923], Msgr. Dionysios
Varuchas [seit 1932], Titularbischof von Gratianopolis, zum ersten
Male eine Priesterweihe vornehmen können 112).)

In einem Interview hatte der neue Patriareh betont, dass alle
ausserhalb der Patriarchate und autokephalen Kirchen lebenden
Orthodoxen der Zuständigkeit Konstantinopels unterstünden

113) und damit deutlich die Rechte des Ökumenischen Patriarchats

gewahrt. Darauf erschien ein — mit «W» unterzeichneter —
Aufsatz in der Zeitschrift des Alexandriner Patriarchats114), in dem
dieses Recht bestritten und festgestellt wird, der Titel «ökumenisch»

sei rein historisch bedingt; ein Recht auf die Einberufung
allgemeiner Synoden könne daraus nicht abgeleitet werden. Zwar
hätten die Konstantinopler Patriarchen seit der Errichtung des

108) Ulus 3. VII. 1947, danach Or. Mod. Juli/Sept. 1947, S. 172 f.
11S) Cumhuriyet (Ztg., Konstantinopel) 18. X. 1947, danach Or. Mod.

Okt./Dez. 1947, S. 205.
uo) Die Zeit (wie Anm. 52) 17. IL 1949, S. 2.
1U) H. K. April 1949, S. 313. — Der Originalbericht der Inthronisation

(Orth.) liegt noch nicht vor.
n2) H. K. Juli/Aug. 1947, S. 517. — 1945 zählte das Exarchat einen

Bischof, 2 Priester, 1 Diakon, 3 Seminaristen, 1494 Gläubige. — Kirche der
Hl. Dreifaltigkeit in Konstantinopel ; 1 Schule mit Schülern aller Nationalitäten

und Bekenntnisse (ausser Muslimen).
113) L. Ch. 5. XIL, S. 5 f.
m) Pant. 21. IL 1949, S. 91—108.



— 178 —

Moskauer Patriarchats 1589 wiederholt ein eigenmächtiges
Vorgehen versucht, seien aber von den übrigen Patriarchen immer
wieder auf die Unrechtmässigkeit eines solchen Vorgehens
hingewiesen worden Zu diesen Eigenmächtigkeiten gehörten u. a.
die Erklärung der Autokephalie der Balkan-Kirchen, die Einführung

des gregorianischen Kalenders, die Versuche eines Eingreifens
zugunsten Griechenlands nach dem ersten Weltkriege und jetzt der
Versuch einer Annäherung an die türkische Regierung unter dem

Schlagworte einer notwendigen Einheitsfront der orthodoxen
Kirchen und des Islams gegen den Kommunismus. All das nötige
zu dem Hinweis, dass das Appellationsrecht und das Recht auf
Lehrentscheidungen nur einer gesamtkirchliehen Synode mit
Teilnahme aller Patriarchen unter Leitung des Konstantinopler
zustehe Die Einberufung einer solchen Versammlung durch den
Ökumenischen Patriarchen setze die vorherige Zustimmung aller
andern Patriarchate voraus. Vorbilder dafür gebe es ja; nur durch
die Beachtung dieser Voraussetzungen könne die Einheitlichkeit
der Orthodoxie gewahrt bleiben.

Auf Kypern wurden im Januar 1949 drei Priester als Anhänger
des alten Kalenders ihres Amtes enthoben, weil sie auf ein kirchliches

Schisma hinarbeiteten 115). Der griechische «Alt-Kalender-
Pseudo-Bischof» Matthäus hatte nämlich einen von ihm geweihten
Pseudobischof nach Kypern entsandt, so dass die griechische Kirche
um rechtzeitiges Einschreiten bat116). — Am 3 Oktober 1948 fand
unter Leitung der orthodoxen Geistlichkeit in Nikosia die bisher

grösste Kundgebung der Bevölkerung zum Anschluss an Griechenland

statt117).
Am 14. Juni 1947 traf der erste päpstliche Nuntius für den

Libanon in Beirut ein 118). —Am 3. und 10. Oktober 1948 fand die
Weihe zweier uniert-melchitischer Bischöfe für Beirut und für
Transjordanien statt119).— Am 29. September 1947 erklärten die maronitischen

Abgeordneten des libanesischen Parlaments ihr Bedauern
über eine zionisten-freundliche Äusserung des maronitischen
Erzbischofs für Beirut, Ignaz Mubarak (5. August 1947). Trotzdem kam
es am 30. September in Tripolis zur Ausrufung des Streiks, und der

116) Ekkl. 1. IL 1949, S. 46.
"«) Ekkl. 1. IV. 1949, S. 105 f.
ljq Hessische Neueste Nachrichten (Kassel) 4. X., S. 1.

"8) Osservatore Romano 17. VII. 1947, danach Or. Mod. Juli/Sept.
1947, S. 175 f.

119) Or. Mod. Okt./Dez. 1948, S. 174 f.



— 179 —

maronitische Patriarch Anton Petrus (Arïda musste erklären, der
Erzbischof könne damit nur seine persönliche Meinung ausgesprochen

haben; der libanesische Ministerpräsident Rijäd as-Sulh hatte
dieserhalb eine Unterredung mit dem päpstlichen Nuntius 12°).

Auch in Palästina selbst haben sich Schwierigkeiten für
die Christen ergeben. Unter den 600 000 von den Juden aus ihrer
Heimat vertriebenen palästinischen Arabern sind etwa 13 000
orthotoxe Christen 121), und im August 1948 kam es zu Übergriffen
gegen 12 katholische Institute im nördlichen Teile des Landes
(Kirchen, Klöster und Hospize), sodass der Kardinal von New
York, Francis Spellman, sich veranlasst sah, Verwahrung gegen
dieses Vorgehen einzulegen. Die israelische Regierung sprach in
ihrer Erwiderung vom 20. August von Ausschreitungen
unverantwortlicher Elemente122). — Die orthodoxen Christen, deren Kirchen
in Jerusalem bei den Kämpfen im Mai/Juni 1948 in Mitleidenschaft
gezogen worden waren123), wandten sich in ihrer Notlage wiederholt
an den Patriarchen Christof II. von Alexandrien124), und die
Oberhäupter aller christlichen Gemeinschaften des Landes vereinten
sich am 21. Juli zu einem Aufrufe an die Weltöffentlichkeit über
die unhaltbaren Zustände in Palästina 125); am 9. November 1948
erliess Patriarch Christof IL noch einen besonderen Aufruf126), den
der Erzbischof von Canterbury am 22. November mit einer
Beileidskundgebung 127) und der Moskauer Patriarch am 16. Dezember mit
dem Hinweis auf die Vermittlertätigkeit der Vereinten Nationen
beantwortete 128). — Die russische orthodoxe Kirche hat im
November 1948 als ihren Vertreter in Palästina den Archimandriten

Leonidas, früher Rektor der Gabriels-Kirche in Moskau, im
Kloster Johannes des Täufers bei Ain Karîm stationiert129). Die

1S°) Le Jour (Ztg., Beirut) 30. IX. 1947, danach Or. Mod. Okt./Dez.
1947, S. 206.

12q Diese Zahl gibt Christof IL von Alexandrien in seinem
Protestschreiben vom 7. IX. 1948 an: Pant. 11. IX., S. 447 f. — Die in der H.K.
Jan. 1949, S. 157 genannten 20 v. H. sind zu hoch gegriffen (120 000
entspräche etwa der Gesamtzahl der Christen Palästinas).

122) Kirchlicher Nachrichtendienst. Katholisches Informationsblatt,
Koblenz, 31. VIIL, S. 3.

123) Ekkl. 15. XIL, S. 396, nach «NeaZion» (dem Blatt des Patriarchats
Jerusalem).

12q Pant. 11. IX., S. 447 f., 455; 1. X., S. 486—488.
12q Ebd. 1. VIIL, S. 382—385. 126) Ebd. 21. XL, S. 572 f.
12q Ebd. LXII., S. 590 f.; 11. XIL, S. 605.
128) Ebd. 21. XIL, S. 620.
129) L. Ch. 26. XIL; Ekkl. 15.11.1949, S. 62.



— 180 —

israelische Regierung hat ihm alle früher russischen
Liegenschaften und Besitztümer im Heiligen Lande aus der Zeit vor
1917 übertragen, die bisher von der Münchner (früher Karlowitzer)
Jurisdiktion der Auslandskirche verwaltet wurden. Die russische
Kirche wird etwa 250 000 £ für die Wiederherstellung der
orthodoxen Kirchen in Tiberias, Nazareth, Jerusalem, Haifa und Akko
bereitstellen 130).

Die Alexandriner Kirche veröffentlichte am 16. August 1948
einen Rechenschaftsbericht über ihre Verhandlungen mit dem
Unterrichtsministerium wegen der Aufrechterhaltung der
griechischen Schulen und der Sicherstellung des arabischen
Sprachunterrichts unter dem neuen Einheitsschulgesetz vom 1. April 1948.

In seiner Neujahrsansprache 1949 erklärte der Patriareh überdies,

er hoffe auf eine befriedigende Regelung der Rechte der
griechischen Gemeinschaft in Ägypten insbesondere in der Gerichtsund

Schulfrage und eine Lösung des Palästina-Problems. Dazu
komme die Regelung von Staatsangehörigkeitsfragen für die Griechen

Ägyptens und das Verhältnis zwischen den arabisch und den

griechisch sprechenden Orthodoxen. Ferner erwähnte er die
Moskauer Kirchentagung, nahm Stellung gegen die römisch-katholische

Propaganda — die sich auch unter den aus ihrer Heimat
vertriebenen Orthodoxen Palästinas geltend mache131) — und wider
die kommunistischen Massnahmen gegen die orthodoxe Kirche in
vielen Ländern. Ausserdem war von kirchlichen Bauplänen die
Rede132). In der Tat entfaltet die orthodoxe Kirche eine rege
Bautätigkeit: am 14. November 1948 wurde die neue Patriarchats-
Bibliothek in Ibrâhîmîja133), am 6. März 1949 die neue St.-Nikolaus-
Kirche für die (arabisch sprechenden) syrischen Orthodoxen in
Mansüra eingeweiht134). — Zu weiteren Festlichkeiten gab der
40. Jahrestag der Erzbischofsweihe des Patriarehen (19. Dezember
1948)135) und die 40-Jahr-Feier des «Ägyptischen wissenschaftlichen

13q Ch. T. 25. IL 1949.
m) Pant. 11. IX., S. 447 f. — Über die Unionsbemühungen der röm.-

kath. Kirche vgl. neuestens: Nicolaus Russnâk: Sacra Orientalium et
Occidentalium unio et media eiusdem, in den «Acta Academiae Velehraden-
sis» XIX (Olmütz 1948), S. 26—37.

132) Pant. 1. I. 1949, S. 3—15; Ekkl. 15. IL, S. 61 f.
133) Pant. 21. XL, S. 561—571; Ekkl. 15. XIL, S. 396.
13q Pant. 11. III. 1949, S. 136—139.
13q Pant. 21. XIL, S. 632 f.; 11.1.1949, S. 25—29.



— 181 —

Vereins Ptolemaios I.» Veranlassung136). Auch verschiedene weltliche

Gedenktage wurden durch Gottesdienste ausgezeichnet137).
Zwischen der koptischen138) und der abessinischen139) Kirche

ist am 13. Juli 1948 ein endgültiges Abkommen über die
Abgrenzung der Zuständigkeiten geschlossen worden. Es bestimmt, dass
der Abbuna mit Zustimmung des Kaisers unter den geeigneten
Anwarfen (Mönchen) Abessiniens gewählt, dass aber die Weihe
eines neuen Abbunas erst nach dem Tode des jetzigen (koptischen)
Abbunas Kyrill vorgenommen wird, und zwar durch den koptischen

Patriarchen. Auch die Bischöfe sollen unter den abessinischen
Mönchen und Weltgeistlichen ausgewählt und vom Abbuna
geweiht werden; der koptische Patriarch übermittelt dazu seinen
Segen. Dabei hat ein Treuegelöbnis durch den neuen Bischof
ausgesprochen zu werden. (Bis zur Weihe eines abessinischen Abbunas
wird die Weihe noch durch den koptischen Patriarchen vorgenommen

werden). Zur Aufrechterhaltung der Verbindung zwischen
beiden Kirchen wird jeweils ein koptischer Geistlicher abgeordnet140).
Daraufhin weihte der koptische Patriarch am 25. Juli 1948 den
abessinischen Ecege (Obersten der Mönche) Basileios zum
Metropoliten von Sehoa mit dem Auftrage, hinfort die Stellung eines
Abbunas in Addis Abbeba auszuüben, während der Abbuna
Kyrill selbst in Ägypten im Ruhestande lebt, aber von Abessinien
aus bezahlt wird. Gleichzeitig erfolgte die Bischofsweihe weiterer
vier abessinischer Mönche141). — Ende 1948 gründete der Negus
eine Universität in Addis Abbeba, die ganz auf christlicher

13q Ebd. 21. I. 1949, S. 44—48, 53 f.
18q Am 28. X. 1948: Jahrestag des Kriegsbeginns zwischen Italien und

Griechenland: Pant. 1. XL, S. 527—531, 536; 31. X. 1948: Jahrestag der
Schlacht bei al-Alamain: ebd. 533—535.

138) Die unierten Kopten zählen etwa 62 000 Seelen und haben
jährlich etwa 2000 Zuwachs. Eine Laien-Organisation unterhält 122 Schulen.
Doch sind die Mitglieder «zu arm und zu ungebildet», um Einfluss im Lande
auszuüben. Grösser ist der der unierten Syrer und Libanesen (die in Handel,
Industrie, freien Berufen und der Presse tätig sind). Die einzelnen unierten
Gemeinschaften beginnen erst ganz allmählich, Fühlung miteinander zu
gewinnen: H. K. April 1949, S. 310.

139) Neue Literatur: Enrico Cerulli: Etiopi in Palestina. (Storia della
communità Etiopica di Gerusalemme), Band I, Rom 1943, Libreria dello
Stato, XV, 449 S., 227 Tafeln; Band II, ebd. 1947, VI, 539 S.

14») Pant. 11. Vili.
"qEbd. 1. Vili., S. 391 f.; Ök.P.D. 11. III. 1949, S. 7 f. — Der Broadsheet

Juli/Aug., S. 3 und darnach I, K. Z. XXXVIII 1948, S. 191,
genannten «Abbuna» Isaak ist offensichtlich nur ein (einheimischer) Bischof,
die diesen Titel auch führen, vgl. Hans An st ein: die abessinische Kirche,
Stuttgart und Basel 1935, S. 13.



— 182 —

Grundlage ruhen soll. Das biblische Institut steht unter der Leitung
des amerikanischen Professors J. Fowler vom Wheaton College 142).

— Der 5. April 1949 wurde vom Metropoliten Basileios zum
Gebetstag für den Frieden der Welt, für die Rückgliederung
Erythräas und der andern abgetrennten Gebiete an Abessinien
durch die Versammlung der Vereinten Nationen und für die

Befreiung der dort lebenden Abessinier erklärt143).
Am 13. Juli 1948 dankte eine Synode der japanischen

orthodoxen Kirche in Tokio dem Bischofsrate der russischen orthodoxen
Kirche in Amerika (Metropolit Theophil in San Francisco)144) für
die Übernahme der Jurisdiktion über die japanische Orthodoxie
und bat um geistliche und materielle Hilfe und die Entsendung
junger Priester 145).

Die Beziehungen der orthodoxen Kirchen zur Ökumenischen

Bewegung sind zwar durch die Stellungnahme der Moskauer
Kirchentagung137) stark beschränkt, aber doch nicht völlig
unterbunden worden. Dass die Ökumenische Bewegung trotz der
Moskauer Ablehnung einer offiziellen Beteiligung wenigstens bei den
Kirchen Südosteuropas noch beachtet wird, zeigt deutlich, der
Aufsatz des bulgarischen Erzpriesters V Spiller («Spiller»), der sich
ausführlich mit ihr beschäftigt. Er erklärt zwar, durch die
Teilnahme an der Ökumenischen Bewegung sei — nicht in der ganzen
Kirche, aber doch bei einem Teile der Theologen — etwas vom Geist
des westlichen Laizismus und des «sozialen Christentums»
eingedrungen, das der Orthodoxie nicht wirklich gemäss sei; es sei

überdies das Ziel einer inneren Annäherung der einzelnen Kirchen
weitgehend — wenn auch nicht von allen — zugunsten praktischer
Zielsetzungen aufgegeben worden (wozu auch die Bildung des

Ökumenischen Rates gehöre), und es sei schliesslich die hier
ausgebildete «Lehre von der Kirche» und die Trennung der Kirche
in einen ökumenischen und einen ontologischen Teil für die Orthodoxie

ebensowenig annehmbar wie die Herausbildung besonderer
ökumenischer Kreise, das schliesse aber das Interesse an dieser
Form ökumenischen Lebens keineswegs aus. Man stehe der
Ökumenischen Bewegung zwar reserviert, aber doch in irenischer
Haltung, korrekt und friedlich gegenüber 147).

»2) C. V. 10. III. 1949, S. 15. *«) Ök. P. D. 8. IV. 1949, S. 8.
1M) Vgl. IKZ XXXVIII, 1948, S. 191 f.
14q Rasporj. Jan. 1949, S. 11 f. (nach dom «Russko-Amerikanskij

Pravoslavnyj Vestnik» 1948, Nr. VIII und IX).
»") Vgl. IKZ XXXIX, 1949, S. 37—39. '¦") ZMP Nov., S. 5—9.



— 183 —

Von den Vertretern der westliehen und griechischen orthodoxen
Kirchen hat sich aber eine ganze Reihe doch unmittelbar an den
Amsterdamer Verhandlungen beteiligt, und die Zeitschrift
«Orthodoxia»148) berichtet in einem längeren Aufsatze über die
Tagung. Selbst die in dieser Hinsicht sehr zurückhaltende
Zeitschrift «Pantainos» schreibt in mehreren Artikeln darüber, wie denn
die orthodoxe Kirche Ägyptens sich jetzt auch lebhaft an den sehr

rege gewordenen ökumenischen Gesprächen in Kairo beteiligt149).
Die Beziehungen zur anglikanischen Kirche haben ihre

Fortsetzung vor allem durch die Teilnahme orthodoxer Vertreter
an der Lambeth-Konferenz im Juni 1948 gefunden, über die Metropolit

Germanos ausführlich berichtet150). Ende November 1948 fand
in London das Jahrestreffen der «Anglican and Eastern Churches
Association» mit einem feierlichen Gottesdienste in Anwesenheit
griechischer, russischer, serbischer undpolnischer Geistlicher statt151).
Das Problem der Anerkennung der anglikanischen Weihen
wird von der Zeitschrift «Pantainos» von der Vorlage einer «wrahren,

klaren, christlichen, unzweideutigen und unantastbaren Erklärung
ihres Glaubensbekenntnisses (im Gegensatz zu den umstrittenen
39 Artikeln)» abhängig gemacht. Einstweilen könnten allenfalls
übertretende anglikanische Geistliche fallweise (xax' olxovoplav)
von einer neuen Weihe entbunden werden 152).

Die Beziehungen zur alt-katholischen Kirche als einer
«befreundeten» 153) wurden neben der Beteiligung orthodoxer
Abgeordneter am Internationalen Alt-Katholiken-Kongress in Hilversum

(August 1948) 154) durch einen Drahtungsaustausch anlässlich
der Wahl des neuen Ökumenischen Patriarchen 155) und durch
die Anwesenheit rumänischer, serbischer, griechischer und
russischer Geistlicher (neben anglikanischen, evangelischen und
armenisch-gregorianischen) bei der Weihe des neuen Wiener Bischofs
Dr. Stefan (von) Török am 24. Oktober 1948 bekundet156).

148) Orth. Juli/Sept., S. 379—390.
149) Darüber berichtet ausführlich auch H. K. April 1949, S. 336—338.

— Vgl. IKZ XXXVII, 1947, S. 198 f.; XXXVIII, 1948, S. 134.

15°) Orth. Nov./Dez., S. 354—371.
läl) Ch. T. 3. XII. 152) Pant. 11. XL, S. 552 f.
153) So Orth. Nov./Dez., S. 337 f.
154) Ausführlicher Bericht darüber vom Metropoliten Germanos mit

Abdruck von dessen Ansprache : Orth. Juli/Sept., S. 252 ; Nov./Dez., S. 372—378.
15q Orth. Nov./Dez., S. 337—343; Kath. 13. XL, S. 329.
156) Der Alt-Katholik (Bistumsblatt der Alt-Katholiken in Österreich,

Wien) Dez., S. 1—3; Kath. 13. XL, S. 329.



— 184 —

Die Evangelische Kirche in Deutschland bestrebt sich
ebenfalls, engere Beziehungen zur Orthodoxie herzustellen. Dem
dienten die Ostkirchentagungen in Hermannsburg (Kreis Celle)
10.—14. Oktober 1948 157), in Heidelberg 1./2. März 1949 (mit der

Behandlung vor allen wissenschaftlicher Fragen)158) und in Schleswig

28. April bis l.Mai 1949159), daneben die Errichtung eines
dauernden «Ostkirchenreferats» im Kirchlichen Aussenamte der
Evangelischen Kirche in Deutschland unter Leitung Dr. Hildegard
Schaeders 16°). Daneben wurde das Ostkirchenreferat der Evangelischen

Akademie in Hermannsburg als Kommission VII b (für
«Fragen der Ostkirche») der Studiengemeinschaft der Evangelischen

Akademien eingegliedert161) (Leiter: Pastor D.Eduard Steinwand

in Hannover).
Die Verbindung zwischen der orthodoxen und der koptischen

Kirche schliesslich wurde durch einen Besuch des neu gewählten
stellvertretenden Abbunas bei Patriarch Christof IL von
Alexandrien (27. Juli 1948)162) und einen Besuch des koptischen
Patriarchen Joasaph IL163) bei demselben aufrecht erhalten, wobei
die Unterredung auf griechisch erfolgte, da der koptische Patriarch
die Rhizarion-Schule in Athen besucht hat (6 September 1948)164).

Göttingen, den 9. Mai 1949. Bertold Spuler

16q Abdruck verschiedener Vorträge in der «Hamburger Akademischen
Rundschau», Jg. III, Heft 1; ferner Mitteilungsblatt der Eorschungsstelle
der Evangelischen Akademie, aus Hermannsburg, Okt. 1948, mit einem
Bericht über die Tagung.

158) Hieran hat der Verfasser dieser Zeilen auf freundliche Einladung
des Kirchlichen Aussenamtes der Evangelischen Kirche in Deutschland als
Gast teilgenommen.

15q Einladungsblatt der Evangelischen Akademie Schleswig-Holstein,
Schleswig, Stadtweg 88, vom 14. III. 1949. — Vgl. den Bericht des orthodoxen

Teilnehmers Erzpriester Stefan Ljascuskij in don Rasporj,
Juni 1949, S. 2f.

160-) Anschrift: Frankfurt am Main-Süd 10, Schaumainkai 23.
m) Sekretariat: Stuttgart N, Relenbergstrasse 74.
*6q Pant. LVIII., S. 391.
163) Eigentlich ist Joasaph der I. seines Namens. Wegen der Ähnlichkeit

der arabischen Form seines Namens (Jusab) mit Josef (Jüsuf) wird der
kopt. Patriarch dieses Namens (831—849) mitgezählt. Auch im Koptischen
fallen die Formen fast zusammen.

"«) Pant. 11. IX., S. 459.


	Die orthodoxen Kirchen

