
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


260

Kirchliche Chronik

Der Zentralausschuss des Ökumenischen Rates der Kirchen.
Der Zentralausschuss hat vom 9. bis zum 15. Juli 1949 in Chichester (England)

die 2. Sitzung abgehalten und darüber das Protokoll mit den
verschiedenen Berichten in Druck gegeben1). Der Generalsekretär legte seinen
ersten Jahresbericht vor, der in extenso S. 63 ff. veröffentlicht ist. Er
bezeichnet das Jahr als ein Jahr der Konsolidierung des Weltkirchenrats.
Dazu haben insbesondere Reisen führender Männer zum Besuch der
Kirchen in Japan, China, Neuseeland, Australien, Süd- und Nordamerika
beigetragen, ebenso die Schaffung von Regionalkonferenzen in verschiedenen

Erdteilen. In Genf selbst treten Generalsekretäre und Leiter der
einzelnen Abteilungen (Department) zu speziellen Beratungen zusammen,
ebenso in New York und London die dort verantwortlichen Stellen. Von
Bedeutung für die Bewegung sind die jüngeren Kirchen, die sich
hauptsächlich in Ostasien befinden. Ihre Mitarbeit ist deshalb notwendig, damit
die Bewegung wirklich ökumenischen Charakter gewinnt. Die Mehrheit
der orthodoxen Kirchen hat sich dem Ökumenischen Rat noch nicht
angeschlossen. Es ist mit der Tatsache zu rechnen, dass eine Anzahl dieser
Kirchen zu Moskau hält und dem Rat nicht beitritt. Die Berichte der
Konferenz dieser Kirchen in Moskau i. J. 1947 beruhen in ihrer Haltung zum
Ökumenischen Rat auf Missverständnissen, die nicht aufgeklärt werden
können, weil es für diese Kirchen ausgeschlossen ist, in direkten Kontakt
mit andern Kirchen zu treten. So entsteht der Eindruck, dass der Ökumenische

Rat nur die Kirchen des Westens umfasst. «Die Lage wird noch
erschwert durch die ekklesiologische Frage, ob innerhalb des Ökumenischen
Rates Raum sei für eine Kirche, die sich selbst ,im Besitz der ganzen
Wahrheit und damit als die eine Kirche auf Erden' betrachtet. Dieses
Problem, das besonders mit der Griechischen Kirche erörtert worden ist, hat
eine verschiedene Beantwortung gefunden.»

«Der Ökumenische Rat der Kirchen hat klar und umnissverständlich
ausgesprochen, dass er die Frage nach dem Wesen der Kirche nicht prä-
judiziert habe. Es ist darum einer Kirche, die sich selbst als die wahre
Kirche ansieht, durchaus möglich, dem Ökumenischen Rat beizutreten.
Die offiziellen Dokumente des Rates enthalten nicht die geringste
Andeutung, als vertrete er eine Ekklesiologie, wonach jede Kirche sich selbst
als eine unter vielen ebenso wahren Kirchen betrachten soll. Ökumenizität
ist kein geistlicher Relativismus, kein Synkretismus. Das ist ja gerade die

Eigenart der ökumenischen Bewegung, dass sie die Kirchen, von denen

1) Zu beziehen: 17, route de Malagnou in Genf.



— 261 —

viele jetzt noch ausserstande sind, sich gegenseitig als Zweige am gleichen
Stamm anzuerkennen, auffordert, in ein brüderliches Gespräch und in
eine brüderliche Zusammenarbeit miteinander zu treten, damit sie sich
kennen lernen und — so Gott will — zu einer breiteren Verkündigung
ihrer Einheit in Ihm gelangen. In dieser Hinsicht unterscheidet sich die

Lage der orthodoxen Kirchen im Grunde genommen nicht von der Lage
anderer Kirchen innerhalb der ökumenischen Bewegung. Aber es ist gut,
dass uns unsere orthodoxen Brüder auf diese tiefen geistlichen Spannungen
unseres Unterfangens aufmerksam machen, die nicht vergessen oder als

geringfügig dargestellt werden dürfen, wenn wir wirklich zusammenstehen

wollen.»
«Ein hervorstechendes Merkmal in den Beziehungen zur

römischkatholischen Kirche war das auffallende Interesse an der Vollversammlung

von Amsterdam, das von Katholiken aller Berufe bezeugt worden ist.
Gut unterrichtete Katholiken erklärten, dass Hunderte römisch-katholischer

Christen bei ihren geistlichen Vorgesetzten oder direkt beim Vatikan
vorstellig geworden sind, um bei der Weltkirchenkonferenz anwesend zu
sein. Gleichzeitig hat die römisch-katholische Presse eingehend und in
vielen Fällen auch gründlich und ,fair' über die Vollversammlung
berichtet. Dieses Interesse an Amsterdam ist der Ausdruck einer allgemeineren
Bewegung innerhalb der römisch-katholischen Kirche, die alle
ökumenischen Entwicklungen mit tiefer Anteilnahme verfolgt. Die Haltung
des Ökumenischen Rates kann daher nur eine Ermutigung aller schöpferischen

Versuche sein, echte ökumenische Beziehungen herbeizuführen.
Praktisch bedeutet dies, dass wir uns auf inoffizielle Verbindungen mit
einzelnen Katholiken konzentrieren müssen. Trotz gegenteiliger Gerüchte
bleibt es eine Tatsache, dass die höchste katholische Kirchenleitung den

nichtamtlichen katholischen Beobachtern, die nach Amsterdam eingeladen
worden waren, die Beteiligung verboten hat und dass auch kein anderer

Vorschlag von ihr gemacht worden ist. Darum bleibt uns nur der Weg der

persönlichen Beziehung übrig. Wir wissen nicht, wohin dieser Weg uns
führen wird. Aber auch hier, wie so oft in ökumenischen Dingen,
müssen wir nicht an Erfolge oder Fehlschläge denken, sondern an unseren
bedingungslosen Gehorsam gegen Gott, der Seine Kinder um sich scharen
möchte. »

Der Bericht berührt die Tätigkeit der Studienabteilung, des
ökumenischen Instituts, der Abteilung für Aufbau und zwischenkirchliche Hilfe,
der Kommission für Glauben und Verfassung, der Jugendabteilung, des

ökumenischen Pressedienstes, der Vorbereitung einer Geschichte der
ökumenischen Bewegung, der Bibliothek des Ökumenischen Rates. Hierauf

werden die neuen Aufgaben skizziert, die Aufgabe der «Ecumenical
Review», die Schaffung eines Sekretariats für Evangelisation, einer
Kommission für das Leben und die Arbeit der Frauen in der Kirche, einer
Abteilung für ökumenische Information. Der Bericht schliesst:



— 262 —

«Wir können unseren ersten Jahresbericht nicht abschliessen ohne

uns zu fragen, ob unsere junge und unerfahrene ökumenische Bewegung
auch wirklich imstande ist, den mannigfachen schweren Pflichten
nachzukommen, die ihr auferlegt sind. Laufen wir Gefahr, durch zuviel Arbeit
abgelenkt zu werden Alles hängt davon ab, ob es uns auch tatsächlich
um das Eine, Notwendige zu tun ist. Der Ökumenische Rat der Kirchen
kann nur leben, wenn er sich vorwärts bewegt, wenn unser Zusammenstehen

nicht nur ein Zusammenbleiben ist an dem Ort, wo wir uns
befinden, sondern eine gemeinsame Wallfahrt auf das gleiche Ziel hin: die

Verherrlichung Christi in Seiner Kirche. Anders ausgedrückt muss unsere
Gemeinschaft immer mehr eine Gemeinschaft von Gliedern desselben
Leibes werden, die sich gegenseitig anspornen und füreinander leben um
ihres gemeinsamen Herren willen.»

Prof. Dr. Alivisatos stellte zu dem Bericht (S. 73) fest, dass die orthodoxe

Kirche von Anfang, seit dreissig Jahren, in der ökumenischen

Bewegung, der Bewegung für Glauben und Verfassung, für praktisches
Christentum, für den Weltbund für Freundschaftsarbeit der Kirchen an
allen Konferenzen mitgearbeitet habe. Die missliche Lage hat sie an der

Vorbereitung und Mitarbeit in Amsterdam verhindert. Das zweite grosse
Thema, das behandelt wurde, lautete: «Was erwarten die Kirchen vom
Ökumenischen Rat ?» Der Bischof von Chichester, Dr. G. K. A. Bell, führte
in seiner Rede aus, der Ökumenische Rat habe seine Tätigkeit angefangen
in den Tagen eines wachsenden Nationalismus und einer scharfen
Aufspaltung der Welt in die verschiedensten wirtschaftlichen, politischen und
geistigen Lösungsversuche. Dass er dennoch bestehe, sei der unmittelbare
Beweis für eine über alle nationalen Bindungen hinausreichende Einheit.
«Die Kirchen erwarten vom Ökumenischen Rat — und besonders von
seinem Zentralausschuss —, dass er alles daran setzt, was in seiner Macht
steht, um diese übernationale Einheit mit Nachdruck zu betonen; und wo
eine andere klassen- oder rassenbestimmte übernationale Einheit
vertreten wird, mit um so stärkerer Überzeugungskraft die Einheit der Christen
in Christus, und was in ihr beschlossen liegt, zu verkündigen. Die Kirchen
erwarten vom Zentralausschuss, dass er in sich selbst eine Einheit, eine

wirkliche Gemeinschaft in den persönlichen Beziehungen seiner
Mitglieder inner- und ausserhalb seiner Zusammenkünfte bilde. Der Ökumenische

Rat darf sich keinesfalls als eine einzige, in sich geschlossene, von
den Kirchen unabhängige kirchliche Einheit betrachten. Vor allem sollten
der Zentralausschuss und das Generalsekretariat die Stelle sein, bei der
Christen (ausserhalb der Kirche Roms) natürlicherweise Halt und Stärkung
suchen. Er sollte der Erklärung in der Botschaft von Amsterdam: ,Wir
wollen zusammenstehen' nachleben. Es scheint mir, als erwarteten die
Kirchen vom Ökumenischen Rat, dass er diese Forderung wahrmache,
dass er ausspreche, was der christliche Glaube einer soliden Grundlage
für das internationale und übernationale Recht zu bieten hat. Der Zentral-



— 263 —

ausschuss, so will mir scheinen, muss sich seiner Pflichten den Kirchen
gegenüber entledigen, indem er weiterhin die Haltung weist, die die

Christen gegenüber dem Kommunismus einnehmen sollten. Ferner
scheinen viele Kirchen als ein noch dringenderes Anliegen zu erwarten,
dass der Zentralausschuss die allgemeine Erklärung der Weltkirchenkonferenz

über ,den äussersten Gegensatz gegen jedes totalitäre System,
wo immer es sich findet' und über das Bestehen auf ,der Freiheit der

Meinungsäusserung, der Vereinigung und Versammlung.. sowie der
Freiheit gegenüber willkürlicher Verhaftung' auf die gegenwärtige Lage
in weiten Gebieten Osteuropas anzuwenden... Es gibt meines Erachtens
nichts Wichtigeres für die Zukunft des Ökumenischen Rates als erstens
die Überzeugung aller Mitgliedskirchen, dass die Gemeinschaft der im
Ökumenischen Rat vertretenen Kirchen eine wirkliche und zuverlässige
Gemeinschaft ist und dass die Kirchen wirklich zusammenstehen werden,
was auch an Schwierigkeiten bevorstehen mag; und zweitens, dass der
Zentralausschuss den Mut habe, die christlichen Grundsätze nötigenfalls
in einer besonderen Situation auf sehr entschlossene Weise anzuwenden,
namentlich die, zu denen sich Amsterdam eindeutig bekannt hat.»

Dr. Franklin C. Fry, der Präsident der Vereinten lutherischen Kirche
in USA, betonte, der Ökumenische Rat sei «ein Ausdruck neu aufquellenden
Lebens innerhalb der Kirchen. Die Begegnung der Kirchen im
ökumenischen Werk ist nicht auf eine innere Angst in ihrer Schwäche
zurückzuführen. Es ist nicht die Absicht des Rates, der hart bedrängten Christenheit

durch eine künstlich herbeigeführte Solidarität falschen Mut
einzuflössen Der Ökumenische Rat ist dazu da, dass die Kirchen in einem

neuen lebendigen Bewusstsein die ungeheuren Kräfte, die dem modernen
Zeitalter das Gepräge geben, in die rechte Bahn lenken. Wir haben selbst

gesehen, wie das institutionelle Christentum aus den verschiedenen
Lebensbereichen, zum Beispiel der Erziehung und der sozialen Arbeit, verdrängt
wrurde. Die weltlichen Behörden, die diese Aufgaben übernehmen, müssen

vom Geist des Christentums durchdrungen sein. Bleiben die Kirchen
untätig, so verraten sie damit ihren Anspruch auf die menschliche
Persönlichkeit. Ökumenischer Rat sein heisst den Kirchen als ein Organ zur
Verfügung stehen, durch das sie einen wirksamen Einfluss ausüben können.
In unserem zersplitterten Zustand war das unmöglich. Die Kirchen lebten
so zerstreut und getrennt voneinander, dass unsere Überzeugungen und
unsere Entschlossenheit wirkungslos blieben.»

Nach reichlich benutzter Diskussion wurde folgende Resolution
angenommen: «Bestürzt über die erwiesenermassen unterschiedliche
Behandlung und Unterdrückung, wie sie den religiösen Minderheiten gegenüber

von den herrschenden religiösen Mehrheiten ausgeübt wird, wiederholen

die Mitglieder des Zentralausschusses des Ökumenischen Rates der
Kirchen, was in dem Bericht der 4. Sektion der Vollversammlung von
Amsterdam, ,Die Kirche und die internationale Unordnung', über die



— 264 —

Glaubensfreiheit erklärt wird, namentlich die Versicherung, dass ,wir uns
im Gegensatz zu jeder Kirche wissen, die die Macht des Staates zur
Erzwingung religiöser Gleichschaltung zu benützen sucht; wir widersetzen
uns allen Bestrebungen, geistige oder wirtschaftliche Systeme, ohne
Rücksicht auf das Gewissen oder auf die Pflicht zur Toleranz, zu verbreiten
und diejenigen, die eine andere Meinung vertreten, zu unterdrücken und
zu verfolgen' ; und sie empfehlen, dass die Frage der Religionsfreiheit in
bezug auf die herrschenden Religionsgemeinschaften auf die Tagesordnung
der nächsten Zusammenkunft des Zentralausschusses gesetzt würde1).»

Eingehend wurde ein ebenso wichtiges Thema besprochen: Die
religiöse Freiheit. Das Ergebnis der Verhandlungen wurde in einem Aufruf
erlassen, den wir unten abdrucken.

Zum dritten Thema, «Die christliche Haltung zu den Gegenwartsproblemen»,

wurde dem Vorschlag zugestimmt, eine Studienkonferenz
einzuberufen mit der Aufgabe, die christliche Einstellung zum Naturrecht
zu klären. Die Konferenz wird beauftragt, der Tagung des Zentralausschusses

des Jahres 1950 einen Bericht über dieses Thema auszuarbeiten.
Aus den Berichten der Abteilungen und Kommissionen entnehmen

wir u. a., dass für das Jahr 1952 eine Konferenz für Glauben und
Verfassung, eine Fortsetzung der Weltkonferenzen von Lausanne 1927 und
Edinburg 1937, nach Lund in Schweden einberufen werden soll. Die
Zahl der Teilnehmer wird auf 200 bis 250 beschränkt.

Zugunsten der Flüchtlinge wurde auf Grund der Kommission für
Wiederaufbau und für Hilfe zugunsten der Flüchtlinge ein Aufruf für die

Flüchtlinge publiziert: «Der Zentralausschuss erhielt durch mehrere seiner

Mitglieder schwerwiegende Informationen über die Entbehrungen, denen
die Flüchtlinge in vielen Ländern der Welt ausgesetzt sind, und er ist sich
der Pflicht der Kirchen bewusst, diesen entwurzelten Menschen in aller
Welt, darunter vielen treuen Christen, beizustehen. Darum richtet der
Zentralausschuss an diejenigen Mitgliedskirchen, die helfen können, die

Aufforderung, dass sie ihren Einfluss zugunsten einer anhaltenden, ja
wachsenden Hilfsaktion auf nationaler und internationaler Grundlage für
diese Flüchtlinge geltend machen. In Anerkennung der grossen Hilfe, die

den Kirchen in Europa bereits gewährt wird, und in der Erkenntnis, dass

die zurzeit der Abteilung (des Ökumenischen Rates) für zwischenkirchliche

Hilfe und für den Dienst an den Flüchtlingen zur Verfügung
stehenden Mittel unzulänglich sind, beschliesst der Ausschuss ferner, die

gleichen Kirchen vor die dringende Notwendigkeit zu stellen, dass durch
diese Abteilung und die mit ihr zusammenarbeitenden Organisationen eine

grosszügige Hilfe für die Vertriebenen und Flüchtlinge, die heute von
der Internationalen Flüchtlingsorganisation betreut werden, gewährt würde.
Dazu gehören Flüchtlinge aus den verschiedenen europäischen Ländern,

*) Ök. P. D. Nr. 30 vom 29. Juli 1949.



— 265 —

die für eine IRO-Betreuung nicht in Frage kommen, arabische Flüchtlinge
aus dem Konflikt in Palästina — Christen und Nichtchristen —, griechische
Flüchtlinge in Griechenland als Ergebnis des Bürgerkrieges sowie die
Vertriebenen und Flüchtlinge in den westlichen Zonen Deutschlands und in
Österreich, die sich auf 12 Millionen belaufen dürfen.»

Im Bericht der «Kommission für Leben und Arbeit der Frauen» wird
die Aufgabe der Kommission folgendermassen umschrieben:

a) Vorbereitung eines Berichts auf Grund der Umfrage, die bereits
über «Leben und Arbeit der Frauen in der Kirche» durchgeführt worden ist.

b) Durchführung einer Studienarbeit über die Beziehung zwischen
Mann und Frau im Licht der biblischen Unterweisung und kirchlichen
Überlieferung unter besonderer Berücksichtigung der « Stellung und Tätigkeit

der Frau in der Kirche».

c) Durchführung von Massnahmen, die sich als nötig erweisen dürften,
um eine Studienarbeit in den Mitgliedskirchen des Ökumenischen Rates

u. a. über folgende Gegenstände anzuregen:
1. Die Stellung der Frauen auf allen Gebieten des kirchlichen Lebens;
2. Ansporn zu einer ökumenischen Ausrichtung in den Frauenverbänden

' der verschiedenen Kirchen und Länder durch die Förderung ihrer
Zusammenarbeit und durch Erfahrungsaustausch unter ihnen.

3. Sammlung und Verbreitung von Informationen über die Tätigkeit
von Frauen, neue Dienst- und Ausbildungsmöglichkeiten;

4. Einsatz von hochqualifizierten Frauen für den Dienst innerhalb
ihrer eigenen Kirchen und in den ökumenischen Verbänden.

Botschaft des Zentralausschusses des Ökumenischen Rates der
Kirchen über die religiöse Freiheit: «Der Zentralausschuss des
Ökumenischen Rates der Kirchen hat bei seiner Tagung in Chichester mit
ernster Sorge davon Kenntnis nehmen müssen, dass nicht wenige seiner

Mitgliedskirchen wachsende Schwierigkeiten haben, die Botschaft von Jesus
Christus so zu bezeugen, wie sie es schuldig sind. Revolutionäre
Bewegungen sind aufgebrochen, von denen noch niemand sagen kann, wohin
sie führen werden. Die Kirchen wissen sich mitschuldig daran, dass es über
die ganze Erde hin Massen von Menschen gibt, die bisher nicht zu ihrem
Recht gekommen waren und die sich nun voll Bitterkeit gegen die anderen
wenden. Die Kirchen hätten sich tatkräftiger darum mühen müssen, die
Bruderschaft aller Menschen zur Wirklichkeit zu machen.

Mit totalitären Methoden aber lässt sich Gerechtigkeit in der menschlichen

Gesellschaft nicht erzielen. Die Lehre, dass der Staat mit seiner
Macht alles zu umfassen habe, ist eine falsche Lehre. Diese Lehre sagt,
dass jedes Mittel erlaubt sei, wenn es gilt, im sozialen oder politischen
Leben etwas durchzusetzen. Sie behauptet, dass der Mensch alles
vermöge und setzt politische Gewalt auf den Thron, der Gott gebührt. Sie

behauptet, dass es sittliche Gebote, die unbedingt verpflichten, nicht gebe.



— 266 —

Sie erzieht die Jugend in einem Geist, der den Geboten Gottes entgegen
ist. Sie glaubt sich berechtigt, jede andere Meinung und jede andere
Weltanschauung gewaltsam zu unterdrücken.

Wir rufen alle Staatsmänner und alle, denen es um soziale Gerechtigkeit

zu tun ist, auf, sich die Wahrheit vor Augen zu halten : eine friedliche
und feste Ordnung menschlicher Verhältnisse kann es nur geben, wenn
das rechte Fundament gelegt ist, nämlich, dass der Mensch die rechte

Stellung zu Gott und zu seinen Mitmenschen gewinnt. Niemals kann der
Mensch zu seinem Recht kommen, wenn nicht anerkannt wird, dass es

noch höhere Ziele und noch festere Bindungen für ihn gibt als den Staat.

Religionsfreiheit ist Vorbedingung und Schutzwall für echte Freiheit
überhaupt.

Wir erklären feierlich, dass es Pflicht und Recht der Kirche ist, Gottes
Wort zu predigen und Seinen heiligen Willen zu verkündigen. Wir erwarten
von den Kirchen, dass sie Wege weisen, wie das Evangelium auf allen
Gebieten menschlichen Lebens praktisch anzuwenden ist. Wir warnen
die Kirchen in allen Ländern, sich nicht zu weltlichen Zwecken
missbrauchen zu lassen. Steht der Staat dem Evangelium feindlich gegenüber
oder wird volle Religionsfreiheit nicht gewährt, dann bitten wir alle

Christen, der Tatsache eingedenk zu sein, dass keine Gewalt und Drohung
menschlicher Macht uns jemals die Freiheit nehmen kann, die unser Herr
Jesus Christus uns geschenkt hat, und dass diese Freiheit auch dadurch
nicht zerstört werden kann, dass wir dafür leiden müssen. Darum, ihr
Kirchen insgesamt: bezeugt die christliche Wahrheit einmütig und in
aller Klarheit! Ihr Prediger des Evangeliums, verkündigt die christliche
Botschaft unbeirrt und ohne Abstrich! Ihr Christen insgesamt: Steht im
Glauben, bewährt diesen Glauben in eurem Leben und sorgt dafür, dass

eure Kinder christlich erzogen werden!
Wer den Namen Christi trägt, muss dem lebendigen Gott die Treue

halten. Gott will, dass wir mit allem Ernst für einander Fürbitte tun und dass

wir in unserem persönlichen Leben immer und überall seine Zeugen seien.

Die Weltkonferenz von Amsterdam hat uns vor einem Jahre dazu

aufgerufen, in der Gewissheit des Glaubens zusammenzustehen, dass Jesus
Christus der Herr sei. Dies Wort darf nicht vergebens gesprochen sein!

Der Apostel Paulus schreibt an die Galater: ,So besteht nun in der

Freiheit, zu der uns Christus befreit hat.'»

Ein orthodoxes Urteil über die Tagung des Ökumenischen Rates
der Kirchen in Amsterdam. Prof. Dr. B. Ioannides von der theologischen
Fakultät Saloniki hat in der Zeitschrift « Gregorios Palamas » als Delegierter
der orthodoxen Kirche Griechenlands einen längern Bericht über Amsterdam
veröffentlicht, der in einem Sonderabzug erschienen ist. Wir bringen daraus

einige wesentliche Auszüge J). Nach einer allgemeinen Einleitung hebt er

*) Die Übersetzung verdanken wir Dr. Kalogiru z. Z. in Bern.



— 267 —

besonders «die christlich-brüderliche Stimmung» hervor, die unter den

verschiedenartigsten Teilnehmern herrschte. «Die Höflichkeit, die Freiheit,

die Güte, der brüderliche Geist kennzeichneten alle Begegnungen und
Diskussionen in diesem Babel der Rassen und der Sprachen. Alle
Delegierten aus den so verschiedenen Ländern hatten das angenehme Gefühl,
dass sie sich mitten in einer vertrauten und freundlichen Umgebung
befanden.» Von den führenden Führern, die er den Lesern vorstellt, sagt er:
«Alle die Genannten sind begeisterte Anhänger der vor 30 Jahren begonnenen

ökumenischen Bewegung, welche die Zusammenarbeit und die

Vereinigung der Kirchen erstrebt. Zur Erreichung dieses heiligen Zieles haben
diese Männer weder Mühe, Zeit noch die Kosten gescheut, und heute, wie
viele Redner es betonten, fühlen sie eine tiefe Genugtuung, dass ihr Traum
zum Teil durch die Konstituierung des Weltkirchenrates, eines Zentral-

organes der Kirchen, für ihre gemeinsamen, wichtigen Fragen in
Erfüllung gegangen ist.» Über die orthodoxe Delegation fügt der
Berichterstatter hinzu: «Obwohl, wie gesagt, nicht alle orthodoxen Kirchen
Delegierte nach Amsterdam abgeordnet hatten, müssen wir doch bemerken,
dass die orthodoxen Kirchen in dieser ersten historischen Zusammenkunft
des ,Kirchenbundes' gut vertreten wurden durch Delegierte, die wegen
ihrer Anteilnahme an den früheren ökumenischen Konferenzen die
Pioniere und die Probleme der Bewegung kennen.»

Die Abwesenheit Roms bedauert der Verfasser und glaubt, sie habe

Angst, dass sie «an den Debatten nur als eine Partei in Erscheinung treten
werde, während sie in Wirklichkeit die einzige und ganze Kirche sei» —
so nach M. Congar. Dazu bemerkt er als Orthodoxer: «Indessen hat unsere
Kirche, mehr als die Kirche von Rom, das Bewusstsein und verkündigt,
dass sie die einzige ist, die den ganzen und unversehrten Glauben und
die Tradition der alten und ungeteilten Kirche besitzt und weiterführt.
Trotzdem nimmt die orthodoxe Kirche an der ökumenischen Bewegung
teil, weil sie meint — und das sehr richtig —, dass sie sich dadurch nicht
in den gleichen Rang mit den vielen anderen Teilkirchen, welche dieser

Bewegung angehören, setzt, sondern sie lässt sie Einblick nehmen an der
Lehre, an der Tradition und am Leben der orthodoxen Kirchen des

Ostens...»
Er hält es für voreilig, endgültige Urteile über die Bedeutung und

Auswirkungen der Tagung zu fällen, fügt dabei hinzu: «Im Grunde müssen
wir anerkennen, dass es ein gottgefälliger Versuch und der Ausdruck eines
tiefen und edlen Wunsches der Christen der ganzen Welt war, dass die
Kirchen Christi ihre Anstrengungen darin einsetzen und eine gemeinsame
Front bilden den Problemen und der Angst gegenüber, die die Völker der
Erde heute bedrängen.» Bei den praktischen Problemen stellt Prof. Ioan-
nides eine Zusammenarbeit unter den verschiedenen Kirchen fest, sogar
manchmal auch mit der römisch-katholischen Kirche, welche «in vielen
Fällen Christen aus anderen schwer geprüften Kirchen helfend entgegen-



— 268 —

kam. Aber, wie einer unserer Delegierten, Prof. G. Florovskij, sagte, ,die
christliche Einigung kann nicht durch die Verständigung in den oben

erwähnten, mehr praktischen Dingen geschaffen werden; dadurch würde
eine Anomalie entstehen, wenn nämlich die Christen sich in den sekundären

Fragen einigten, in den wesentlichen aber getrennt und uneinig blieben.
Das wäre eine anormale Einigung in dubiis und eine Uneinigkeit in neces-

sariis'. Wenn also eine dogmatische Einigung, eine Einigung im Glauben,
nicht zustande kommt, so dürfen wir nicht von einer Wiedervereinigung
der Kirchen sprechen. Die Erforschung und die Klarstellung unserer
dogmatischen Unterschiede werden die Vereinigung nicht hindern, sondern
erleichtern ...»

Mit Begeisterung spricht er über das gemeinsame Gebet und die
Gottesdienste der Tagung: «Nur in dem gemeinsamen Gebet von Christen,
Laien und Klerikern, aus verschiedenen Rassen, Nationen und Ländern der

Welt, spürten wir, dass wir alle etwas Gemeinsames haben, unsere Sünden,
unsere Wünsche, unsere Hoffnungen an den gemeinsamen Erlöser und
dieselbe starke Antriebe zu unserem himmlischen Vater, uns allen
Menschen. Die Trennungen und die Unterschiede zwischen uns und unseren
Kirchen verschwanden im Augenblick des Gebetes. Wer würde während
des Gebetes vor dem unendlichen Schöpfer den Gedanken wagen, dass er
den richtigen Kultus und Glauben besitze und sein neben ihm stehender
Mann im Irrtum sich befände Wer im Moment des Gebetes würde es

wagen, die anderen zu kritisieren und in lobender Selbstgefälligkeit sich

ergehen Tragen wir und nicht alle die Kirchen einen grösseren oder
kleineren Teil der Schuld in der unschicklichen Trennung der Kirchen
in der Welt Wäre es nicht besser, wenn diese grossen christlichen
Konferenzen sich weniger mit unfruchtbaren und endlosen theologischen
Debatten sich beschäftigten und statt dessen den grössten Teil ihrer Zeit für
Gebet und Predigt aufbrächten. Freilich setzt das gemeinsame Gebet

voraus, dass es eine Einheit in der Gesinnung und dem Geiste nach gibt.
Und wir sind noch nicht in jene Einheit getreten, die uns allen das Recht
geben würde, an dem Leib des Herrn und an seinem Blute aus dem selben
Kelche teilzunehmen. Aber bis diese gesegnete Stunde kommen wird,
möchten wir zusammen beten, zwar nicht als solche des einen und selben

Glaubens, sondern als Sünder und Demütige, damit uns Gott hilft, das

zu erreichen, was Er will und gebietet, dass wir alle einer Seele, einer
Gesinnung, eines Geistes sind, wie es denjenigen ziemt, die den selben Heiland
und Herrn haben.»

Über die Verhandlungen der einzelnen Sektionen, Kommissionen
und der Generalversammlung schliesst Prof. Ioannides mit folgenden
allgemeinen Bemerkungen: «Wir können sagen, dass im allgemeinen an dem

Prinzip festgehalten wurde, die Unterschiede unter den Kirchen nicht so
stark hervorzukehren, sondern in den Berichten die gemeinsamen Punkte
der Verständigung und Einigung zu betonen und aufzunehmen. In diesem



— 269 —

Geist wurden die Resultate gefasst und die Beschlüsse angenommen. Daher
konnten auch wir Orthodoxen allem beistimmen, weil einfach die
Beschlüsse und Berichte, wenn auch zwar in protestantischem Geiste verfasst,
nicht etwas dem der orthodoxen Lehre Entgegenstehendes enthalten. Sie

enthalten, wie gesagt, gemeinsame Punkte und verschweigen, was uns von
den Protestanten trennt, was allerdings in der Wirklichkeit von wesentlicher

Bedeutung ist. Wir Orthodoxen ergriffen bei den Debatten der
Kommissionen öfters das Wort und wurden stets mit Aufmerksamkeit angehört.
Wenn man aber in einer Kommission von 100 Mitgliedern das Wort
verlangt, wie kann man es ein zweites oder drittes Mal erbitten, um
Mitgliedern zu antworten, die Meinungen äussern, die für die Orthodoxen
nicht annehmbar sind Die Abgeordneten der extrem-protestantischen
Richtungen sagten vieles, was für uns ganz unannehmbar war und was
öfters auch die konservativen Protestanten mit Missfallen und Unbehagen
hörten und ertrugen.

Auf jeden Fall war die Aufgabe der Orthodoxen, dort nicht alles,

was gesagt worden ist, abzulehnen und sie von dem eigenen Standpunkt
zu überzeugen, sondern einfach die orthodoxe Lehre in bezug auf den
behandelten Gegenstand darzulegen und die anderen über den Glauben und
das Leben der orthodoxen Kirche — von denen die meisten keine Kenntnis
hatten — aufzuklären.» Zu den Debatten in der i. Sektion, die das Thema:
«Über die Kirche» behandelte, berichtet er, dass «die orthodoxen
Vertreter und vor allem Prof. Florovskij den orthodoxen Standpunkt darlegten
und der Bericht, welcher dann gefasst wurde, zwar nicht die ganze orthodoxe

Lehre enthält, wohl aber im allgemeinen sie nicht wesentlich
beeinträchtigt. Wir Orthodoxen haben wiederholt die von den Protestanten
behauptete Überordnung der Hl. Schrift über die Kirche abgelehnt, wie auch
die Anschuldigungen, die gegen die Kirche laut geworden waren, sie sei

ihrer Aufgabe nicht treu geblieben und müsse wieder zur Bibel sich zurückfinden,

zurückgewiesen. Wir haben betont, die Bibel müsse verstanden
werden, wie die Kirche sie ausgelegt und gelebt habe. Und dass der
Proselytismus, der öfters von Missionaren unter den Gläubigen von christlichen

Kirchen, die dem Weltkirchenbund angehören, ausgeübt wird,
aufhören muss.» Weiter drückt Prof. Ioannides seine Freude aus, dass die

Studienabteilung des Weltkirchenrates beschlossen hat, einen orthodoxen
Band herauszugeben, der Aufsätze von orthodoxen Theologen enthalten
wird, die in Beziehung zu den Themen der Konferenz stehen, damit auf
diese Weise der Aussenstehende die orthodoxen Standpunkte vollständig
und ausführlich ermitteln kann.

Der Bericht schliesst mit folgenden Darlegungen und Anregungen:
«Die Vision der Zusammenarbeit, der Annäherung und der

endgültigen Vereinigung der christlichen Kirchen in der Welt ist so göttlich
und himmlisch, dass es sich gebührt, dass alle Kirchen sich anstrengen,
diese zu realisieren, und das als erste Bitte in ihrem Gebet vor Gott, der



— 270 —

der Einzige ist, der es verwirklichen kann, zu bringen. Die an der Spitze
der ökumenischen Bewegung stehenden Männer verdienen jedes Lob und
jede Bewunderung für die von ihnen befolgte anstrengende und
gottgefällige Aufgabe. Folglich muss die orthodoxe Kirche nicht nur an der
ökumenischen Bewegung teilnehmen und mitarbeiten, sondern — da sie
die älteste aller Kirchen ist und die einzige, die unversehrt den Glauben
und die Tradition der Einen, ungeteilten, alten Kirche bewahrt — auch
die Initiative und die leitende Kraft einnehmen. Sicher sind die Protestanten
einsichtige Theologen und Forscher, und ihre Kirchen sind reich und
stark, aber sie besitzen nicht die lange Tradition, die Autorität und den
Ruhm der orthodoxen Kirchen des Ostens, der Kirche der grossen Väter
und Lehrer, der Kirche der Heiligen und Märtyrer, der Kirche, die auch
heute das Kreuz des Herrn trägt und von Gott durch Drangsal stark
geprüft wird. Die orthodoxe Kirche muss also an den allchristlichen
Zusammenkünften nicht mit Minderwertigkeitsgefühlen erscheinen, sondern
mit Kraft und Autorität und die Initiative ergreifen, damit sie die Organisation,

die Debatten und die Beschlüsse lenkt und nicht die zahlreichen
protestantischen Denominationen. Damit aber jedes Missverständnis und
Verwischungen vermieden werden, wird es gut sein, wenn die Beratungen
der umfangreichen Delegationen so vieler Kirchen sich auf soziale und
praktische Fragen von allgemeinerem Interesse beschränken und die schwierigeren

dogmatischen Fragen von kleineren Kommissionen behandelt
werden, welche aus Delegierten von zwei oder drei dogmatisch sich näher
stehenden Kirchen bestehen. Auch folgende Vorschläge sollten in Betracht

gezogen werden:
a) Die orthodoxen Kirchen sollen einen permanenten synodalen

Ausschuss für die ökumenische Bewegung, der in ständiger Zusammenarbeit

mit den Professoren der theologischen Fakultäten und dem
Generalsekretär des Weltkirchenrates ist, stellen;

b) sie sollen die veröffentlichten Arbeiten über die ökumenische Bewegung
verbreiten, damit auch das orthodoxe Kirchenvolk informiert wird ;

c) sie sollen öfters Tagungen unter sich abhalten, zur Behandlung
von Fragen der ökumenischen Bewegung und ihre Delegationen
sollen wenigstens zwei Wochen vor der Einberufung der
Generalversammlung des Weltkirchenbundes zusammenkommen, damit sie

sich entsprechend vorbereiten für die Darstellung des orthodoxen
Standpunktes vor der Vollversammlung;

d) sie sollen auf irgendeine Weise den analog auf sie entfallenden Kosten¬
anteil leisten.

Die erste Vollversammlung des Weltkirchenbundes als der erste
Schritt und als der erste Versuch ihrer Art war gelungen und fruchtbar.
Lasset uns unseren gemeinsamen Herrn und Heiland bitten, dass die

zukünftigen Zusammenkünfte und alle Arbeiten der ökumenischen Bewegung
noch fruchtbarer sind, zur Ehre seines Namens und seiner heiligen Kirche.»



— 271 —

Bemerkungen eines Lutheraners und bewährten Ökumenikers
zu Amsterdam. Einer der wenigen, die seit Beginn der ökumenischen

Bewegung mit aktiv dabei gewesen sind, ist Prof. Dr. Siegmund-Schultze.
Zu allen Konferenzen hat er unvoreingenommen von seiner wahrhaft
ökumenischen Auffassung her kritisch Stellung genommen. So auch zu
Amsterdam, und zwar im ersten leider bisher einzigen Heft der «Ökumenische

Einheit» *). Seine Urteile verdienen alle Beachtung, so dass wir
einige markante hieher setzen. Zur Zusammensetzung der Konferenz sagt
er u. a. : «Die Fortschritte der ökumenischen Sache, die in letzter Zeit
gemacht worden sind, erhellen z. T. aus der Mitgliedsliste der Kirchen und
der Liste der Delegierten und sonstigen Teilnehmer der Konferenz. Die
protestantischen Kirchen der Welt sind nun fast sämtlich dem Ökumenischen

Rat beigetreten. Eine gewaltige Arbeit des Sekretariats liegt
dahinter. » Zur grossen Menge von 3000 Menschen, die erschienen waren,
bemerkt er: «Wohl aber machte sich in Amsterdam bemerkbar, dass das

Niveau ökumenischen Wissens und ökumenischer Erfahrung in diesem

Mammutkonzil nicht allzu hoch war. Wenn schon 1937 in Oxford den
älteren Mitarbeitern der ökumenischen Sache auffiel, dass die meisten
Teilnehmer der Konferenz von der Geschichte der ökumenischen Bewegung
wenig oder nichts wussten, dass z. B. in einem College die sämtlichen 37
dort untergebrachten amerikanischen Delegierten den Namen Soderblom
nicht kannten, so konnte man 1948 in Amsterdam noch seltsamere Beobachtungen

machen. Aber noch ernster konnte die weitere Erfahrung stimmen,
dass neben denen, die sich überhaupt nicht um die früheren Vorgänge
kümmern, heute noch mehr solche stehen, die nur den einen schmalen

Strang der ökumenischen Bewegung sehen, an dem sie selbst beteiligt
sind. Der Hang der Zeit zur Einseitigkeit bringt es mit sich, dass manche

nur ihren StudentenWeltbund oder die Missionsbewegung oder ihren
Pazifistenbund sehen...» Wichtiger als eine möglichst umfangreiche
Vertretung der einzelnen Kirchen wird eine möglichst grosse Beteiligung von
Kirchen am Einigungswerk bezeichnet und besonders hervorgehoben, dass

fast alle protestantischen Kirchen vertreten waren. «Aber die ökumenische

Bewegung war ja in den letzten Jahrzehnten über einen blossen Zusammenschluss

der protestantischen Kirchen zu einer tieferen Erfassung der
gesamtkirchlichen Aufgaben vorgedrungen. Neben der anglikanischen Kirche
hatte sich vor allem die altkatholische Kirche als eine Brückenkirche im
Sinne Söderblomscher evangelischer Katholizität erwiesen. Die alten
Kirchen des Ostens waren weitgehend in die ökumenische Front einbezogen
worden. Sagen wir's nur klar heraus : die bedeutsamste kirchengeschichtliche

Wandlung, die grösste Errungenschaft der ökumenischen Bewegung, die
ihr von Gott geschenkte Einbeziehung der orientalischen Kirchen in die
gemeinsame Arbeitsfront, ist — hoffentlich nur zeitweilig—verloren gegangen. »

a) « Ökumenische Einheit », Archiv für ökumenisches und soziales Christentum,
herausgegeben von F. Heiler und F. Siegmund-Schultze, I 1948, S. 133 ff.



— 272 —

In seinem Bericht kommt Prof. Siegmund-Schultze zu folgendem
Ergebnis: «In den Auffassungen über das Wesen der Kirche sind sich die
christlichen Konfessionen seit den ersten Besprechungen in Genf (1920)
und den Beratungen von Lausanne (1927) nicht wesentlich näher gekommen.
Eine Reihe von Fragen sind in den intimeren Besprechungen von Faith and
Order geklärt worden. Auch sind einige Übereinstimmungen in dem Bericht
der Sektion I von Amsterdam deutlicher formuliert worden als in dem
Bericht von Edinburg. Aber die Unterschiede haben sich gleichfalls
verfestigt. Dass dabei der Unterschied zwischen «katholisch» und «protestantisch»

als Hauptunterschied innerhalb der ökumenischen Bewegung hei
ausgestellt wurde, ist bedauerlich. Die Betonung dieses Unterschiedes ist
nicht nur ein taktischer Fehler vom Standpunkt der ökumenischen

Einigung, sondern auch eine Verkennung der tatsächlich bedeutsamsten
Differenzen. Es kann natürlich kein Zweifel darüber bestehen, dass die
Ostkirche und die altkatholische Kirche, bis zu einem gewissen Grade auch
die anglikanische und etwa die schwedische Kirche ein anderes Verhältnis
zur Tradition bzw. zeitlichen Kontinuität der Kirche haben; wie schon
die Namen der erstgenannten Kirchen zeigen, ist damit auch eine andere

Schätzung des Wortes katholisch verbunden. Was aber das Streben nach

Einheit und das Ringen um wahre Katholizität anbelangt, ist in zahlreichen
spezifisch protestantischen Kirchengemeinschaften, wie etwa bei den Quäkern

oder in ökumenisch-bewegten Kreisen anderer evangelischer Kirchen,
ein denkbar positives Verhältnis zum katholischen Gedanken vorhanden.
Diese evangelische Auffassung von Katholizität, die Soderblom so stark
betont hat, ist in den protestantischen Kirchen von Amsterdam ganz
vergessen geblieben. Mit anderen Worten: Diese protestantischen Theologen
haben die Katholizität der Kirche, d. h. das, was das apostolische
Glaubensbekenntnis über die heilige katholische Kirche sagt, wirklich aus dem

Sinn verloren. Es ist ihnen die wahre Bedeutung des Wortes «katholisch»
entschwunden und eine Gleichsetzung mit traditionell oder ritualistisch
unterlaufen. In dieser Verkennung der wahren Katholizität aber haben
sich die kontinentalen Theologen Europas vollständig von der in der Kirche
von England geltenden Begriffen und Gegensätzen gefangen nehmen
lassen. Indessen sind in dem weiten und kompromissreichen Felde der

anglikanischen Kirche diese Gegensätze, wie der Bischof von London
zeigte, von einer höheren Einsicht umschlossen geblieben. Die Kenntnis
aller dieser Umstände ist aber bei den heutigen kontinentalen Mitarbeitern
der ökumenischen Bewegung so gering bzw. ist der Einfluss der Kenner so

von andern kenntnislosen Elementen überwuchert, dass alle zusammen in
einem ihnen fremden und der Sache durchaus schädlichen Sprachgebrauch
hineintappen. Mag auch sein, dass die unfreundliche Stellung Roms zur
Amsterdamer Konferenz zu der negativen Wertung des Begriffs katholisch

beigetragen hat. Jedenfalls, in den grundlegenden Auseinandersetzungen
und in der entsprechenden Formulierung der Versammlung ist eine schiefe

Darstellung der Lage entstanden, die ihre ungünstigen Folgen haben muss. »

Gedruckt bei Stämpfli & Cie., Bern.


	Kirchliche Chronik

