Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik

Der Zentralausschuss des Okumenischen Rates der Kirchen.
Der Zentralausschuss hat vom 9. bis zum 15. Juli 1949 in Chichester (Eng-
land) die 2. Sitzung abgehalten und dariiber das Protokoll mit den ver-
schiedenen Berichten in Druck gegeben!). Der Generalsekretir legte seinen
ersten Jahresbericht vor, der in extenso S. 63 ff. veréffentlicht ist. Er be-
zeichnet das Jahr als ein Jahr der Konsolidierung des Weltkirchenrats.
Dazu haben insbesondere Reisen fithrender Minner zum Besuch der
Kirchen in Japan, China, Neuseeland, Australien, Siid- und Nordamerika
beigetragen, ebenso die Schaffung von Regionalkonferenzen in verschie-
denen Erdteilen. In Genf selbst treten Generalsekretire und Leiter der
einzelnen Abteilungen (Department) zu speziellen Beratungen zusammen,
ebenso in New York und London die dort verantwortlichen Stellen. Von
Bedeutung fiir die Bewegung sind die jiingeren Kirchen, die sich haupt-
sichlich in Ostasien befinden. Ihre Mitarbeit ist deshalb notwendig, damit
die Bewegung wirklich 6kumenischen Charakter gewinnt. Die Mehrheit
der orthodoxen Kirchen hat sich dem Okumenischen Rat noch nicht
angeschlossen. Es ist mit der Tatsache zu rechnen, dass eine Anzahl dieser
Kirchen zu Moskau hilt und dem Rat nicht beitritt. Die Berichte der Kon-
ferenz dieser Kirchen in Moskau 1. J. 1947 beruhen in ihrer Haltung zum
Okumenischen Rat auf Missverstindnissen, die nicht aufgeklirt werden
konnen, weil es fiir diese Kirchen ausgeschlossen ist, in direkten Kontakt
mit andern Kirchen zu treten. So entsteht der Eindruck, dass der Okume-
nische Rat nur die Kirchen des Westens umfasst. «Die Lage wird noch
erschwert durch die ekklesiologische Frage, ob innerhalb des Okumenischen
Rates Raum sei fiir eine Kirche, die sich selbst ,im Besitz der ganzen
Wahrheit und damit als die eine Kirche auf Erden® betrachtet. Dieses Pro-
blem, das besonders mit der Griechischen Kirche erértert worden ist, hat
eine verschiedene Beantwortung gefunden.»

«Der Okumenische Rat der Kirchen hat klar und unmissverstindlich
ausgesprochen, dass er die Frage nach dem Wesen der Kirche nicht pri-
judiziert habe. Es ist darum einer Kirche, die sich selbst als diec wahre
Kirche ansieht, durchaus méglich, dem Okumenischen Rat beizutreten.
Die offiziellen Dokumente des Rates enthalten nicht die geringste An-
deutung, als vertrete er eine Ekklesiologie, wonach jede Kirche sich selbst
als eine unter vielen ebenso wahren Kirchen betrachten soll. Okumenizitit
ist kein geistlicher Relativismus, kein Synkretismus. Das ist ja gerade die
Eigenart der ckumenischen Bewegung, dass sie die Kirchen, von denen

1) Zu beziehen: 17, route de Malagnou in Genf.



— 261 —

viele jetzt noch ausserstande sind, sich gegenseitig als Zweige am gleichen
Stamm anzuerkennen, auffordert, in ein briiderliches Gesprich und in
eine briiderliche Zusammenarbeit miteinander zu treten, damit sie sich
kennen lernen und — so Gott will — zu einer breiteren Verkiindigung
ihrer Einheit in Thm gelangen. In dieser Hinsicht unterscheidet sich die
Lage der orthodoxen Kirchen im Grunde genommen nicht von der Lage
anderer Kirchen innerhalb der 6kumenischen Bewegung. Aber es ist gut,
dass uns unsere orthodoxen Briider auf diese tiefen geistlichen Spannungen
unseres Unterfangens aufmerksam machen, die nicht vergessen oder als
geringfiigig dargestellt werden diirfen, wenn wir wirklich zusammen-
stehen wollen.»

«Ein hervorstechendes Merkmal in den Bezichungen zur rémisch-
katholischen Kirche war das auffallende Interesse an der Vollversamm-
lung von Amsterdam, das von Katholiken aller Berufe bezeugt worden ist.
Gut unterrichtete Katholiken erklirten, dass Hunderte rémisch-katho-
lischer Christen bei ihren geistlichen Vorgesetzten oder direkt beim Vatikan
vorstellig geworden sind, um bei der Weltkirchenkonferenz anwesend zu
sein. Gleichzeitig hat die romisch-katholische Presse eingehend und in
vielen Fillen auch griindlich und ,fair‘ tiber die Vollversammlung be-
richtet. Dieses Interesse an Amsterdam ist der Ausdruck einer allgemeineren
Bewegung innerhalb der rémisch-katholischen Kirche, die alle 6kume-
nischen Entwicklungen mit tiefer Anteilnahme verfolgt... Die Haltung
des Okumenischen Rates kann daher nur eine Ermutigung aller schépfe-
rischen Versuche sein, echte tkumenische Beziehungen herbeizufiihren.
Praktisch bedeutet dies, dass wir uns auf inoffizielle Verbindungen mit ein-
zelnen Katholiken konzentrieren miissen. Trotz gegenteiliger Geriichte
bleibt es eine Tatsache, dass die hochste katholische Kirchenleitung den
nichtamtlichen katholischen Beobachtern, die nach Amsterdam eingeladen
worden waren, die Beteiligung verboten hat und dass auch kein anderer
Vorschlag von ihr gemacht worden ist. Darum bleibt uns nur der Weg der
personlichen Beziehung tbrig. Wir wissen nicht, wohin dieser Weg uns
fihren wird... Aber auch hier, wie so oft in okumenischen Dingen,
miissen wir nicht an Erfolge oder Fehlschlige denken, sondern an unseren
bedingungslosen Gehorsam gegen Gott, der Seine Kinder um sich scharen
mochte. »

Der Bericht beriihrt die Titigkeit der Studienabteilung, des dkume-
nischen Instituts, der Abteilung fiir Aufbau und zwischenkirchliche Hilfe,
der Kommission fiir Glauben und Verfassung, der Jugendabteilung, des
okumenischen Pressedienstes, der Vorbereitung einer Geschichte der
okumenischen Bewegung, der Bibliothek des Okumenischen Rates. Hier-
auf werden die neuen Aufgaben skizziert, die Aufgabe der «Ecumenical
Review», die Schaffung eines Sekretariats fiir Evangelisation, einer Kom-
mission fiir das Leben und die Arbeit der Frauen in der Kirche, einer Ab-
teilung fiir skumenische Information. Der Bericht schliesst:



— 262 —

«Wir koénnen unseren ersten Jahresbericht nicht abschliessen ohne
uns zu fragen, ob unsere junge und unerfahrene tkumenische Bewegung
auch wirklich imstande ist, den mannigfachen schweren Pflichten nach-
zukommen, die ihr auferlegt sind. Laufen wir Gefahr, durch zuviel Arbeit
abgelenkt zu werden? Alles hidngt davon ab, ob es uns auch tatsichlich
um das Eine, Notwendige zu tun ist. . . Der Okumenische Rat der Kirchen
kann nur leben, wenn er sich vorwirts bewegt, wenn unser Zusammen-
stehen nicht nur ein Zusammenbleiben ist an dem Ort, wo wir uns be-
finden, sondern eine gemeinsame Wallfahrt auf das gleiche Ziel hin: die
Verherrlichung Christi in Seiner Kirche. Anders ausgedriickt muss unsere
Gemeinschaft immer mehr eine Gemeinschaft von Gliedern desselben
Leibes werden, die sich gegenseitig anspornen und fiireinander leben um
thres gemeinsamen Herren willen.»

Prof. Dr. Alivisatos stellte zu dem Bericht (S. 73) fest, dass die ortho-
doxe Kirche von Anfang, seit dreissig Jahren, in der dkumenischen Be- -
wegung, der Bewegung fiir Glauben und Verfassung, fiir praktisches
Christentum, fiir den Weltbund fiir Freundschaftsarbeit der Kirchen an
allen Konferenzen mitgearbeitet habe. Die missliche Lage hat sie an der
Vorbereitung und Mitarbeit in Amsterdam verhindert. Das zweite grosse
Thema, das behandelt wurde, lautete: «Was erwarten die Kirchen vom
Okumenischen Rat ?» Der Bischof von Chichester, Dr. G. K. A. Bell, fiihrte
in seiner Rede aus, der Okumenische Rat habe seine Titigkeit angefangen
in den Tagen eines wachsenden Nationalismus und einer scharfen Auf-
spaltung der Welt in die verschiedensten wirtschaftlichen, politischen und
geistigen Losungsversuche. Dass er dennoch bestehe, sei der unmittelbare
Beweis fiir eine iiber alle nationalen Bindungen hinausreichende Einheit.
«Die Kirchen erwarten vom Okumenischen Rat — und besonders von
seinem Zentralausschuss —, dass er alles daran setzt, was in seiner Macht
steht, um diese iibernationale Einheit mit Nachdruck zu betonen; und wo
eine andere klassen- oder rassenbestimmte iibernationale Einheit ver-
treten wird, mit um so stirkerer Uberzeugungskraft die Einheit der Christen
in Christus, und was in ihr beschlossen liegt, zu verkiindigen. Die Kirchen
erwarten vom Zentralausschuss, dass er in sich selbst eine Einheit, eine
wirkliche Gemeinschaft in den personlichen Beziehungen seiner Mit-
glieder inner- und ausserhalb seiner Zusammenkiinfte bilde. . . Der Okume-
nische Rat darf sich keinesfalls als eine einzige, in sich geschlossene, von
den Kirchen unabhingige kirchliche Einheit betrachten. Vor allem sollten
der Zentralausschuss und das Generalsekretariat die Stelle sein, bei der
Christen (ausserhalb der Kirche Roms) natiirlicherweise Halt und Stérkung
suchen. Er sollte der Erklirung in der Botschaft von Amsterdam: ,Wir
wollen zusammenstehen‘ nachleben. Es scheint mir, als erwarteten die
Kirchen vom Okumenischen Rat, dass er diese Forderung wahrmache,
dass er ausspreche, was der christliche Glaube einer soliden Grundlage
fir das internationale und tibernationale Recht zu bieten hat. Der Zentral-



— 263 —

ausschuss, so will mir scheinen, muss sich seiner Pflichten den Kirchen
gegeniiber entledigen, indem er weiterhin die Haltung weist, die die
Christen gegenitber dem Kommunismus einnehmen sollten... Ferner
scheinen viele Kirchen als ein noch dringenderes Anliegen zu erwarten,
dass der Zentralausschuss die allgemeine Erklirung der Weltkirchen-
konferenz iiber ,den Hussersten Gegensatz gegen jedes totalitire System,
wo immer es sich findet* und iiber das Bestehen auf ,der Freiheit der

Meinungsiusserung, der Vereinigung und Versammlung... sowie der
Freiheit gegeniiber willkiirlicher Verhaftung® auf die gegenwirtige Lage
in weiten Gebieten Osteuropas anzuwenden. .. Es gibt meines Erachtens

nichts Wichtigeres fiir die Zukunft des Okumenischen Rates als erstens
die Uberzeugung aller Mitgliedskirchen, dass die Gemeinschaft der im
Okumenischen Rat vertretenen Kirchen eine wirkliche und zuverldssige
Gemeinschaft ist und dass die Kirchen wirklich zusammenstehen werden,
was auch an Schwierigkeiten bevorstehen mag; und zweitens, dass der
Zentralausschuss den Mut habe, die christlichen Grundsitze nétigenfalls
in einer besonderen Situation auf sehr entschlossene Weise anzuwenden,
namentlich die, zu denen sich Amsterdam eindeutig bekannt hat.»

Dr. Franklin C. Fry, der Prisident der Vereinten lutherischen Kirche
in USA, betonte, der Okumenische Rat sei «ein Ausdruck neu aufquellenden
Lebens innerhalb der Kirchen. Die Begegnung der Kirchen im 6kume-
nischen Werk ist nicht auf eine innere Angst in ihrer Schwiche zuriick-
zufithren. Es 1st nicht die Absicht des Rates, der hart bedringten Christen-
heit durch eine kiinstlich herbeigefithrte Solidaritdt falschen Mut ein-
zufléssen. .. Der Okumenische Rat ist dazu da, dass die Kirchen in einem
neuen lebendigen Bewusstsein die ungeheuren Krifte, die dem modernen
Zeitalter das Gepriige geben, in die rechte Bahn lenken. Wir haben selbst
gesehen, wie das institutionelle Christentum aus den verschiedenen Lebens-
bereichen, zum Beispiel der Erziehung und der sozialen Arbeit, verdringt
wurde. Die weltlichen Behorden, die diese Aufgaben iibernehmen, miissen
vom Geist des Christentums durchdrungen sein. Bleiben die Kirchen un-
titig, so verraten sie damit ihren Anspruch auf die menschliche Person-
lichkeit. Okumenischer Rat sein heisst den Kirchen als ein Organ zur Ver-
figung stehen, durch das sie einen wirksamen Einfluss ausiiben kénnen.
“In unserem zersplitterten Zustand war das unméglich. Die Kirchen lebten
so zerstreut und getrennt voneinander, dass unsere Uberzeugungen und
unsere Entschlossenheit wirkungslos blieben.»

Nach reichlich beniitzter Diskussion wurde folgende Resolution an-
genommen: ¢«Bestiirzt itber die erwiesenermassen unterschiedliche Be-
handlung und Unterdriickung, wie sie den religiosen Minderheiten gegen-
tber von den herrschenden religiosen Mehrheiten ausgeiibt wird, wieder-
holen die Mitglieder des Zentralausschusses des Okumenischen Rates der
Kirchen, was in dem Bericht der 4. Sektion der Vollversammlung von
Amsterdam, ,Die Kirche und die internationale Unordnung‘, iiber die



— 264 —

Glaubensfreiheit erkldrt wird, namentlich die Versicherung, dass ,wir uns
im Gegensatz zu jeder Kirche wissen, die die Macht des Staates zur Er-
zwingung religidser Gleichschaltung zu beniitzen sucht; wir widersetzen
uns allen Bestrebungen, geistige oder wirtschaftliche Systeme, ohne
Riicksicht auf das Gewissen oder auf die Pflicht zur Toleranz, zu verbreiten
und diejenigen, die eine andere Meinung vertreten, zu unterdriicken und
zu verfolgen‘; und sie empfehlen, dass die Frage der Religionsfreiheit in
bezug auf die herrschenden Religionsgemeinschaften auf die Tagesordnung
der nichsten Zusammenkunft des Zentralausschusses gesetzt wiirde 1).»

Eingehend wurde ein ebenso wichtiges Thema besprochen: Die reli-
giose Freiheit. Das Ergebnis der Verhandlungen wurde in einem Aufruf
erlassen, den wir unten abdrucken.

Zum dritten Thema, «Die christliche Haltung zu den Gegenwarts-
problemen», wurde dem Vorschlag zugestimmt, eine Studienkonferenz ein-
zuberufen mit der Aufgabe, die christliche Einstellung zum Naturrecht
zu kliren. Die Konferenz wird beauftragt, der Tagung des Zentralaus-
schusses des Jahres 1950 einen Bericht iiber dieses Thema auszuarbeiten.

Aus den Berichten der Abteilungen und Kommissionen entnehmen
wir u. a., dass fir das Jahr 1952 eine Konferenz fiir Glauben und Ver-
fassung, eine Fortsetzung der Weltkonferenzen von Lausanne 1927 und
Edinburg 1937, nach Lund in Schweden einberufen werden soll. Die
Zahl der Teilnehmer wird auf 200 bis 250 beschrinkt.

Zugunsten der Fliichtlinge wurde auf Grund der Kommission fiir
Wiederaufbau und fiir Hilfe zugunsten der Fliichtlinge ein Aufruf fiir die
Flichtlinge publiziert: «Der Zentralausschuss erhielt durch mehrere seiner
Mitglieder schwerwiegende Informationen iiber die Entbehrungen, denen
die Fliichtlinge in vielen Lindern der Welt ausgesetzt sind, und er ist sich
der Pflicht der Kirchen bewusst, diesen entwurzelten Menschen in aller
Welt, darunter vielen treuen Christen, beizustehen. Darum richtet der
Zentralausschuss an diejenigen Mitgliedskirchen, die helfen kénnen, die
Aufforderung, dass sie ihren Einfluss zugunsten einer anhaltenden, ja
wachsenden Hilfsaktion auf nationaler und internationaler Grundlage fiir
diese Fliichtlinge geltend machen. In Anerkennung der grossen Hilfe, die
den Kirchen in Europa bereits gewidhrt wird, und in der Erkenntnis, dass
die zurzeit der Abteilung (des Okumenischen Rates) fiir zwischenkirch-
liche Hilfe und fiir den Dienst an den Fliichtlingen zur Verfiigung ste-
henden Mittel unzulinglich sind, beschliesst der Ausschuss ferner, die
gleichen Kirchen vor die dringende Notwendigkeit zu stellen, dass durch
diese Abteilung und die mit ihr zusammenarbeitenden Organisationen eine
grossziigige Hilfe fiir die Vertriebenen und Fliichtlinge, die heute von
der Internationalen Fliichtlingsorganisation betreut werden, gewihrt wiirde.
Dazu gehéren Fliichtlinge aus den verschiedenen europiischen Lindern,

1) Ok.P. D. Nr. 30 vom 29. Juli 1949.



— 265 —

die fiir eine IRO-Betreuung nicht in Frage kommen, arabische Fliichtlinge
aus dem Konflikt in Paldstina — Christen und Nichtchristen —, griechische
Fliichtlinge in Griechenland als Ergebnis des Biirgerkrieges sowie die Ver-
triebenen und Fliichtlinge in den westlichen Zonen Deutschlands und in
Osterreich, die sich auf 12 Millionen belaufen diirfen.»

Im Bericht der ¢« Kommission fiir Leben und Arbeit der Frauen» wird
die Aufgabe der Kommission folgendermassen umschrieben:
a) Vorbereitung eines Berichts auf Grund der Umfrage, die bereits
iiber «Leben und Arbeit der Frauen in der Kirche» durchgefithrt worden ist.
b) Durchfithrung einer Studienarbeit {iber die Beziehung zwischen
Mann und Frau im Licht der biblischen Unterweisung und kirchlichen
Uberlieferung unter besonderer Beriicksichtigung der «Stellung und Titig-
keit der Frau in der Kirche».
¢) Durchfithrung von Massnahmen, die sich als nétig erweisen diirften,
um eine Studienarbeit in den Mitgliedskirchen des Okumenischen Rates
~ u. a. uber folgende Gegenstinde anzuregen:
1. Die Stellung der Frauen auf allen Gebieten des kirchlichen Lebens;
2. Ansporn zu einer 6kumenischen Ausrichtung in den Frauenverbdnden
. “der verschiedenen Kirchen und Linder durch die Férderung ihrer
Zusammenarbeit und durch Erfahrungsaustausch unter ihnen.
3. Sammlung und Verbreitung von Informationen iiber die Titigkeit
von Frauen, neue Dienst- und Ausbildungsméglichkeiten;
4. Einsatz von hochqualifizierten Frauen fir den Dienst innerhalb
threr eigenen Kirchen und in den 6kumenischen Verbinden,

Botschaft des Zentralausschusses des Okumenischen Rates der
Kirchen iiber die religiose Freiheit: «Der Zentralausschuss des Oku-
menischen Rates der Kirchen hat bei seiner Tagung in Chichester mit
ernster Sorge davon Kenntnis nehmen miissen, dass nicht wenige seiner
Mitgliedskirchen wachsende Schwierigkeiten haben, die Botschaft von Jesus
Christus so zu bezeugen, wie sie es schuldig sind. Revolutionire Bewe-
gungen sind aufgebrochen, von denen noch niemand sagen kann, wohin
sie fiihren werden. Die Kirchen wissen sich mitschuldig daran, dass es iiber
die ganze Erde hin Massen von Menschen gibt, die bisher nicht zu ihrem
Recht gekommen waren und die sich nun voll Bitterkeit gegen die anderen
wenden. Die Kirchen hitten sich tatkriftiger darum mithen miissen, die
Bruderschaft aller Menschen zur Wirklichkeit zu machen.

Mit totalitiren Methoden aber ldsst sich Gerechtigkeit in der mensch-
lichen Gesellschaft nicht erzielen. Die Lehre, dass der Staat mit seiner
Macht alles zu umfassen habe, ist eine falsche Lehre. Diese Lehre sagt,
dass jedes Mittel erlaubt sei, wenn es gilt, im sozialen oder politischen
Leben etwas durchzusetzen. Sie behauptet, dass der Mensch alles ver-
moge und setzt politische Gewalt auf den Thron, der Gott gebiihrt. Sie
behauptet, dass es sittliche Gebote, die unbedingt verpflichten, nicht gebe.



— 2066 —

Sie erzieht die Jugend in einem Geist, der den Geboten Gottes entgegen
ist. Sie glaubt sich berechtigt, jede andere Meinung und jede andere Welt-
anschauung gewaltsam zu unterdriicken.

Wir rufen alle Staatsminner und alle, denen es um soziale Gerechtig-
keit zu tun ist, auf, sich die Wahrheit vor Augen zu halten: eine friedliche
und feste Ordnung menschlicher Verhiltnisse kann es nur geben, wenn
das rechte Fundament gelegt ist, ndmlich, dass der Mensch die rechte
Stellung zu Gott und zu seinen Mitmenschen gewinnt. Niemals kann der
Mensch zu seinem Recht kommen, wenn nicht anerkannt wird, dass es
noch hohere Ziele und noch festere Bindungen fiir ihn gibt als den Staat.
Religionsfreiheit 1st Vorbedingung und Schutzwall fiir echte Freiheit
iiberhaupt.

Wir erkliren feierlich, dass es Pflicht und Recht der Kirche ist, Gottes
Wort zu predigen und Seinen heiligen Willen zu verkiindigen. Wir erwarten
von den Kirchen, dass sie Wege weisen, wie das Evangelium auf allen
Gebieten menschlichen Lebens praktisch anzuwenden ist. Wir warnen
die Kirchen in allen Lindern, sich nicht zu weltlichen Zwecken miss-
brauchen zu lassen. Steht der Staat dem Evangelium feindlich gegeniiber
oder wird volle Religionsfreiheit nicht gewihrt, dann bitten wir alle
Christen, der Tatsache eingedenk zu sein, dass keine Gewalt und Drohung
menschlicher Macht uns jemals die Freiheit nehmen kann, die unser Herr
Jesus Christus uns geschenkt hat, und dass diese Freiheit auch dadurch
nicht zerstért werden kann, dass wir dafiir leiden miissen. Darum, ihr
Kirchen insgesamt: bezeugt die christliche Wahrheit einmiitig und in
aller Klarheit! Ihr Prediger des Evangeliums, verkiindigt die christliche
Botschaft unbeirrt und ohne Abstrich! Thr Christen insgesamt: Steht im
Glauben, bewihrt diesen Glauben in eurem Leben und sorgt dafiir, dass
eure Kinder christlich erzogen werden!

Wer den Namen Christi trigt, muss dem lebendigen Gott die Treue
halten. Gott will, dass wir mit allem Ernst fiir einander Fiirbitte tun und dass
wir in unserem personlichen Leben immer und iberall seine Zeugen seien.

Die Weltkonferenz von Amsterdam hat uns vor einem Jahre dazu auf-
gerufen, in der Gewissheit des Glaubens zusammenzustehen, dass Jesus
Christus der Herr sei. Dies Wort darf nicht vergebens gesprochen sein!

Der Apostel Paulus schreibt an die Galater: ,So besteht nun in der
Freiheit, zu der uns Christus befreit hat.‘»

Ein orthodoxes Urteil iiber die Tagung des Okumenischen Rates
der Kirchen in Amsterdam. Prof. Dr. B. Ioannides von der theologischen
Fakultit Saloniki hat in der Zeitschrift « Gregorios Palamas» als Delegierter
der orthodoxen Kirche Griechenlands einen ldngern Bericht tiber Amsterdam
veroffentlicht, der in einem Sonderabzug erschienen ist. Wir bringen daraus
einige wesentliche Ausziige 1). Nach einer allgemeinen Einleitung hebt er

1) Die Ubersetzung verdanken wir Dr. Kalogiru z. Z. in Bern.



— 267 —

besonders «die christlich-briiderliche Stimmung» hervor, die unter den
verschiedenartigsten Teilnehmern herrschte. «Die Hoflichkeit, die Frei-
heit, die Giite, der briiderliche Geist kennzeichneten alle Begegnungen und
Diskussionen in diesem Babel der Rassen und der Sprachen. Alle Dele-
gierten aus den so verschiedenen Ldndern hatten das angenehme Gefiihl,
dass sie sich mitten in einer vertrauten und freundlichen Umgebung be-
fanden.» Von den fihrenden Fiihrern, die er den Lesern vorstellt, sagt er:
«Alle die Genannten sind begeisterte Anhiinger der vor 3o Jahren begon-
nenen 6kumenischen Bewegung, welche die Zusammenarbeit und die Ver-
einigung der Kirchen erstrebt. Zur Erreichung dieses heiligen Zieles haben
diese Ménner weder Miihe, Zeit noch die Kosten gescheut, und heute, wie
viele Redner es betonten, fiihlen sie eine tiefe Genugtuung, dass ihr Traum
zum Teil durch die Konstituierung des Weltkirchenrates, eines Zentral-
organes der Kirchen, fiir ihre gemeinsamen, wichtigen Fragen in Er-
filllung gegangen ist.» Uber die orthodoxe Delegation fiigt der Bericht-
erstatter hinzu: «Obwohl, wie gesagt, nicht alle orthodoxen Kirchen Dele-
gierte nach Amsterdam abgeordnet hatten, miissen wir doch bemerken,
dass die orthodoxen Kirchen in dieser ersten historischen Zusammenkunft
des ,Kirchenbundes‘ gut vertreten wurden durch Delegierte, die wegen
threr Anteilnahme an den fritheren Skumenischen Konferenzen die Pio-
niere und die Probleme der Bewegung kennen.»

Die Abwesenheit Roms bedauert der Verfasser und glaubt, sie habe
Angst, dass sie «an den Debatten nur als eine Partei in Erscheinung treten
werde, wihrend sie in Wirklichkeit die einzige und ganze Kirche sei» —
so nach M. Congar. Dazu bemerkt er als Orthodoxer: «Indessen hat unsere
Kirche, mehr als die Kirche von Rom, das Bewusstsein und verkiindigt,
dass sie die einzige ist, die den ganzen und unversehrten Glauben und
die Tradition der alten und ungeteilten Kirche besitzt und weiterfiihrt.
Trotzdem nimmt die orthodoxe Kirche an der ékumenischen Bewegung
teil, weil sie meint — und das sehr richtig —, dass sie sich dadurch nicht
in den gleichen Rang mit den vielen anderen Teilkirchen, welche dieser
Bewegung angehéren, setzt, sondern sie lasst sie Einblick nehmen an der
Lehre, an der Tradition und am Leben der orthodoxen Kirchen des
Ostens. . . »

Er hilt es fiir voreilig, endgiiltige Urteile iiber die Bedeutung und
Auswirkungen der Tagung zu fillen, fiigt dabei hinzu: «Im Grunde miissen
wir anerkennen, dass es ein gottgefilliger Versuch und der Ausdruck eines
tiefen und edlen Wunsches der Christen der ganzen Welt war, dass die
Kirchen Christi ihre Anstrengungen darin einsetzen und eine gemeinsame
Front bilden den Problemen und der Angst gegeniiber, die die Volker der
Erde heute bedringen.» Bei den praktischen Problemen stellt Prof. Ioan-
nides eine Zusammenarbeit unter den verschiedenen Kirchen fest, sogar
manchmal auch mit der romisch-katholischen Kirche, welche «in vielen
Fillen Christen aus anderen schwer gepriiften Kirchen helfend entgegen-



— 268 —

kam. Aber, wie einer unserer Delegierten, Prof. G. Florovskij, sagte, ,die
christliche Einigung kann nicht durch die Verstindigung in den oben
erwihnten, mehr praktischen Dingen geschaffen werden; dadurch wiirde
eine Anomalie entstehen, wenn nidmlich die Christen sich in den sekun-
diren Fragen einigten, in den wesentlichen aber getrennt und uneinig blieben.
Das wire eine anormale Einigung in dubiis und eine Uneinigkeit in neces-
sariis'. Wenn also eine dogmatische Einigung, eine Einigung im Glauben,
nicht zustande kommt, so diirfen wir nicht von einer Wiedervereinigung
der Kirchen sprechen. Die Erforschung und die Klarstellung unserer dog-
matischen Unterschiede werden die Vereinigung nicht hindern, sondern er-
leichtetn,. , « %

Mit Begeisterung spricht er iiber das gemeinsame Gebet und die
Gottesdienste der Tagung: « Nur in dem gemeinsamen Gebet von Christen,
Laien und Klerikern, aus verschiedenen Rassen, Nationen und Lindern der
Welt, spiirten wir, dass wir alle etwas Gemeinsames haben, unsere Siinden,
unsere Wiinsche, unsere Hoffnungen an den gemeinsamen Erléser und
dieselbe starke Antriebe zu unserem himmlischen Vater, uns allen Men-
schen. Die Trennungen und die Unterschiede zwischen uns und unseren
Kirchen verschwanden im Augenblick des Gebetes. Wer wiirde wihrend
des Gebetes vor dem unendlichen Schépfer den Gedanken wagen, dass er
den richtigen Kultus und Glauben besitze und sein neben ihm stehender
Mann im Irrtum sich befinde? Wer im Moment des Gebetes wiirde es
wagen, die anderen zu kritisieren und in lobender Selbstgefilligkeit sich
ergehen? Tragen wir und nicht alle die Kirchen einen grosseren oder
kleineren Teil der Schuld in der unschicklichen Trennung der Kirchen
in der Welt? Wire es nicht besser, wenn diese grossen christlichen Kon-
ferenzen sich weniger mit unfruchtbaren und endlosen theologischen De-
batten sich beschiftigten und statt dessen den grossten Teil ihrer Zeit fiir
Gebet und Predigt aufbrichten. Freilich setzt das gemeinsame Gebet
voraus, dass es eine Einheit in der Gesinnung und dem Geiste nach gibt.
Und wir sind noch nicht in jene Einheit getreten, die uns allen das Recht
geben wiirde, an dem Leib des Herrn und an seinem Blute aus dem selben
Kelche teilzunehmen. Aber bis diese gesegnete Stunde kommen wird,
mochten wir zusammen beten, zwar nicht als solche des einen und selben
Glaubens, sondern als Stinder und Demiitige, damit uns Gott hilft, das
zu erreichen, was Er will und gebietet, dass wir alle einer Seele, einer Ge-
sinnung, eines Geistes sind, wie es denjenigen ziemt, die den selben Heiland
und Herrn haben.»

Uber die Verhandlungen der einzelnen Sektionen, Kommissionen
und der Generalversammlung schliesst Prof. Ioannides mit folgenden all-
gemeinen Bemerkungen: « Wir kénnen sagen, dass im allgemeinen an dem
Prinzip festgehalten wurde, die Unterschiede unter den Kirchen nicht so

“stark hervorzukehren, sondern in den Berichten die gemeinsamen Punkte
der Verstindigung und Einigung zu betonen und aufzunchmen. In diesem



— 269 —

Geist wurden die Resultate gefasst und die Beschliisse angenommen. Daher
konnten auch wir Orthodoxen allem beistimmen, weil einfach die Be-
schliisse und Berichte, wenn auch zwar in protestantischem Geiste verfasst,
nicht etwas dem der orthodoxen Lehre Entgegenstehendes enthalten. Sie
enthalten, wie gesagt, gemeinsame Punkte und verschweigen, was uns von
den Protestanten trennt, was allerdings in der Wirklichkeit von wesent-
licher Bedeutung ist. Wir Orthodoxen ergriffen bei den Debatten der Kom-
missionen 6fters das Wort und wurden stets mit Aufmerksamkeit angehort.
Wenn man aber in einer Kommission von 1oo Mitgliedern das Wort ver-
langt, wie kann man es ein zweites oder drittes Mal erbitten, um Mit-
gliedern zu antworten, die Meinungen dussern, die fiir die Orthodoxen
nicht annehmbar sind? Die Abgeordneten der extrem-protestantischen
Richtungen sagten vieles, was fiir uns ganz unannehmbar war und was
ofters auch die konservativen Protestanten mit Missfallen und Unbehagen
horten und ertrugen. |

Auf jeden Fall war die Aufgabe der Orthodoxen, dort nicht alles,
was gesagt worden ist, abzulehnen und sie von dem eigenen Standpunkt
zu iberzeugen, sondern einfach die orthodoxe Lehre in bezug auf den
behandelten Gegenstand darzulegen und die anderen tiber den Glauben und
das Leben der orthodoxen Kirche — von denen die meisten keine Kenntnis
hatten — aufzukliren.» Zu den Debatten in der 1. Sektion, die das Thema:
«Uber die Kirche» behandelte, berichtet er, dass «die orthodoxen Ver-
treter und vor allem Prof. Florovskij den orthodoxen Standpunkt darlegten
und der Bericht, welcher dann gefasst wurde, zwar nicht die ganze ortho-
doxe Lehre enthilt, wohl aber im allgemeinen sie nicht wesentlich beein-
trichtigt. Wir Orthodoxen haben wiederholt die von den Protestanten be-
hauptete Uberordnung der Hl. Schrift iiber die Kirche abgelehnt, wie auch
die Anschuldigungen, die gegen die Kirche laut geworden waren, sie sei
ithrer Aufgabe nicht treu geblieben und miisse wieder zur Bibel sich zuriick-
finden, zurtickgewiesen. Wir haben betont, die Bibel miisse verstanden
werden, wie die Kirche sie ausgelegt und gelebt habe. Und dass der Pro-
selytismus, der 6fters von Missionaren unter den Gliubigen von christ-
lichen Kirchen, die dem Weltkirchenbund angehéren, ausgeiibt wird, auf-
héren muss.» Weiter driickt Prof. Toannides seine Freude aus, dass die
Studienabteilung des Weltkirchenrates beschlossen hat, einen orthodoxen
Band herauszugeben, der Aufsitze von orthodoxen Theologen enthalten
wird, die in Beziehung zu den Themen der Konferenz stehen, damit auf
diese Weise der Aussenstehende die orthodoxen Standpunkte vollstindig
und ausfithrlich ermitteln kann.

Der Bericht schliesst mit folgenden Darlegungen und Anregungen:

«Die Vision der Zusammenarbeit, der Anniherung und der end-
giiltigen Vereinigung der christlichen Kirchen in der Welt ist so géttlich
und himmlisch, dass es sich gebiihrt, dass alle Kirchen sich anstrengen,
diese zu realisieren, und das als erste Bitte in ihrem Gebet vor Gott, der



— 270 —

der Einzige ist, der es verwirklichen kann, zu bringen. Die an der Spitze
der 6kumenischen Bewegung stehenden Minner verdienen jedes Lob und
jede Bewunderung fiir die von ihnen befolgte anstrengende und gott-
gefillige Aufgabe. Folglich muss die orthodoxe Kirche nicht nur an der

ckumenischen Bewegung teilnehmen und mitarbeiten, sondern — da sie
die dlteste aller Kirchen ist und die einzige, die unversehrt den Glauben
und die Tradition der Einen, ungeteilten, alten Kirche bewahrt — auch

die Initiative und die leitende Kraft einnehmen. Sicher sind die Protestanten
einsichtige Theologen und Forscher, und ihre Kirchen sind reich und
stark, aber sie besitzen nicht die lange Tradition, die Autoritit und den
Ruhm der orthodoxen Kirchen des Ostens, der Kirche der grossen Viter
und Lehrer, der Kirche der Heiligen und Mirtyrer, der Kirche, die auch
heute das Kreuz des Herrn trigt und von Gott durch Drangsal stark ge-
prift wird. Die orthodoxe Kirche muss also an den allchristlichen Zu-
sammenkinften nicht mit Minderwertigkeitsgefiihlen erscheinen, sondern
mit Kraft und Autoritit und die Initiative ergreifen, damit sie die Organi-
sation, die Debatten und die Beschliisse lenkt und nicht die zahlreichen
protestantischen Denominationen. Damit aber jedes Missverstindnis und
Verwischungen vermieden werden, wird es gut sein, wenn die Beratungen
der umfangreichen Delegationen so vieler Kirchen sich auf soziale und
praktische Fragen von allgemeinerem Interesse beschrinken und die schwie-
rigeren dogmatischen Fragen von kleineren Kommissionen behandelt
werden, welche aus Delegierten von zwei oder drei dogmatisch sich niher
stehenden Kirchen bestehen. Auch folgende Vorschlige sollten in Betracht
gezogen werden:

a) Die orthodoxen Kirchen sollen einen permanenten synodalen Aus-
schuss fiir die 6kumenische Bewegung, der in stindiger Zusammen-
arbeit mit den Professoren der theologischen Fakultiten und dem
Generalsekretir des Weltkirchenrates ist, stellen;

b) sie sollen die verdffentlichten Arbeiten tiber die 6kumenische Bewegung
verbreiten, damit auch das orthodoxe Kirchenvolk informiert wird;

c) sie sollen ofters Tagungen unter sich abhalten, zur Behandlung
von Fragen der o6kumenischen Bewegung und ihre Delegationen
sollen wenigstens zwei Wochen vor der Einberufung der General-
versammlung des Weltkirchenbundes zusammenkommen, damit sie
sich entsprechend vorbereiten fiir die Darstellung des orthodoxen
Standpunktes vor der Vollversammlung;

d) sie sollen auf irgendeine Weise den analog auf sie entfallenden Kosten-
anteil leisten.

Die erste Vollversammlung des Weltkirchenbundes als der erste
Schritt und als der erste Versuch ihrer Art war gelungen und fruchtbar.
Lasset uns unseren gemeinsamen Herrn und Heiland bitten, dass die zu-
kiinftigen Zusammenkiinfte und alle Arbeiten der 6kumenischen Bewegung
noch fruchtbarer sind, zur Ehre seines Namens und seiner heiligen Kirche.»



— 271 —

Bemerkungen eines Lutheraners und bewihrten Okumenikers
zu Amsterdam. Einer der wenigen, die seit Beginn der Skumenischen
Bewegung mit aktiv dabei gewesen sind, ist Prof. Dr. Siegmund-Schultze.
Zu allen Konferenzen hat er unvoreingenommen von seiner wahrhaft
okumenischen Auffassung her kritisch Stellung genommen. So auch zu
Amsterdam, und zwar im ersten leider bisher einzigen Heft der « Okume-
nische Einheit» 1). Seine Urteile verdienen alle Beachtung, so dass wir
einige markante hieher setzen. Zur Zusammensetzung der Konferenz sagt
er u. a.: «Die Fortschritte der 6kumenischen Sache, die in letzter Zeit ge-
macht worden sind, erhellen z. T. aus der Mitgliedsliste der Kirchen und
der Liste der Delegierten und sonstigen Teilnehmer der Konferenz. Die
protestantischen Kirchen der Welt sind nun fast simtlich dem Okume-
nischen Rat beigetreten. Eine gewaltige Arbeit des Sekretariats liegt da-
hinter. . .» Zur grossen Menge von 3000 Menschen, die erschienen waren,
bemerkt er: « Wohl aber machte sich in Amsterdam bemerkbar, dass das
Niveau ¢kumenischen Wissens und 6kumenischer Erfahrung in diesem
Mammutkonzil nicht allzu hoch war. Wenn schon 1937 in Oxford den
dlteren Mitarbeitern der Skumenischen Sache auffiel, dass die meisten
Teilnehmer der Konferenz von der Geschichte der 6kumenischen Bewegung
wenig oder nichts wussten, dass z. B. in einem College die simtlichen 37
dort untergebrachten amerikanischen Delegierten den Namen Soderblom
nicht kannten, so konnte man 1948 in Amsterdam noch seltsamere Beobach-
tungen machen. Aber noch ernster konnte die weitere Erfahrung stimmen,
dass neben denen, die sich iiberhaupt nicht um die fritheren Vorginge
kiitmmern, heute noch mehr solche stehen, die nur den einen schmalen
Strang der 6kumenischen Bewegung sehen, an dem sie selbst beteiligt
sind. Der Hang der Zeit zur Einseitigkeit bringt es mit sich, dass manche
nur ihren Studentenweltbund oder die Missionsbewegung oder ihren
Pazifistenbund sehen. ..» Wichtiger als cine méglichst umfangreiche Ver-
tretung der einzelnen Kirchen wird eine moglichst grosse Beteiligung von
Kirchen am Einigungswerk bezeichnet und besonders hervorgehoben, dass
fast alle protestantischen Kirchen vertreten waren. «Aber die Skumenische
Bewegung war ja in den letzten Jahrzehnten iiber einen blossen Zusammen-
schluss der protestantischen Kirchen zu einer tieferen Erfassung der ge-
samtkirchlichen Aufgaben vorgedrungen. Neben der anglikanischen Kirche
hatte sich vor allem die altkatholische Kirche als eine Briickenkirche im
Sinne Séderblomscher evangelischer Katholizitit erwiesen. Die alten Kir-
chen des Ostens waren weitgehend in die ékumenische Front einbezogen
worden. .. Sagen wir’s nur klar heraus: die bedeutsamste kirchengeschicht-
liche Wandlung, die grésste Errungenschaft der skumenischen Bewegung, die
ihr von Gott geschenkte Einbezichung der orientalischen Kirchen in die ge-
meinsame Arbeitsfront, ist — hoffentlich nur zeitweilig — verloren gegangen.»

1) « Okumenische Einheit», Archiv fiir 5kumenisches und soziales Christentum,
herausgegeben von F. Heiler und F. Siegmund-Schultze, I 1948, S. 133 ff.



— 272 —

In seinem Bericht kommt Prof. Siegmund-Schultze zu folgendem Er-
gebnis: «In den Auffassungen iiber das Wesen der Kirche sind sich die
christlichen Konfessionen seit den ersten Besprechungen in Genf (1920)
und den Beratungen von Lausanne (1927) nicht wesentlich niher gekommen.
Eine Reihe von Fragen sind in den intimeren Besprechungen von Faith and
Order geklirt worden. Auch sind einige Ubereinstimmungen in dem Bericht
der Sektion I von Amsterdam deutlicher formuliert worden als in dem
Bericht von Edinburg. Aber die Unterschiede haben sich gleichfalls ver-
festigt. Dass dabei der Unterschied zwischen «katholisch» und «protestan-
tisch» als Hauptunterschied innerhalb der 6kumenischen Bewegung hevaus-
gestellt wurde, ist bedauerlich. Die Betonung dieses Unterschiedes ist
nicht nur ein taktischer Fehler vom Standpunkt der ékumenischen Eini-
gung, sondern auch eine Verkennung der tatsdchlich bedeutsamsten Diffe-
renzen. Es kann natirlich kein Zweifel dariiber bestehen, dass die Ost-
kirche und die altkatholische Kirche, bis zu einem gewissen Grade auch
die anglikanische und etwa die schwedische Kirche ein anderes Verhiltnis
zur Tradition bzw. zeitlichen Kontinuitit der Kirche haben; wie schon
die Namen der erstgenannten Kirchen zeigen, ist damit auch eine andere
Schitzung des Wortes katholisch verbunden. Was aber das Streben nach
Einheit und das Ringen um wahre Katholizitit anbelangt, ist in zahlreichen
spezifisch protestantischen Kirchengemeinschaften, wie etwa bei den Qui-
kern oder in 6kumenisch-bewegten Kreisen anderer evangelischer Kirchen,
ein denkbar positives Verhiltnis zum katholischen Gedanken vorhanden.
Diese evangelische Auffassung von Katholizitit, die Soderblom so stark
betont hat, ist in den protestantischen Kirchen von Amsterdam ganz ver-
gessen geblieben. Mit anderen Worten: Diese protestantischen Theologen
haben die Katholizitit der Kirche, d. h. das, was das apostolische Glaubens-
bekenntnis tiber die heilige katholische Kirche sagt, wirklich aus dem
Sinn verloren. Es ist ihnen die wahre Bedeutung des Wortes «katholisch»
entschwunden und eine Gleichsetzung mit traditionell oder ritualistisch
unterlaufen. In dieser Verkennung der wahren Katholizitit aber haben
sich die kontinentalen Theologen Europas vollstindig von der in der Kirche
von England geltenden Begriffen und Gegensitzen gefangen nehmen
lassen. .. Indessen sind in dem weiten und kompromissreichen Felde der
anglikanischen Kirche diese Gegensitze, wie der Bischof von London
zeigte, von einer hoheren Einsicht umschlossen geblieben. Die Kenntnis
aller dieser Umstiinde ist aber bei den heutigen kontinentalen Mitarbeitern
der 6kumenischen Bewegung so gering bzw. ist der Einfluss der Kenner so
von andern kenntnislosen Elementen {iberwuchert, dass alle zusammen 1in
einem ihnen fremden und der Sache durchaus schidlichen Sprachgebrauch
hineintappen. Mag auch sein, dass die unfreundliche Stellung Roms zur
Amsterdamer Konferenz zu der negativen Wertung des Begriffs katholisch
beigetragen hat. Jedenfalls, in den grundlegenden Auseinandersetzungen
und in der entsprechenden Formulierung der Versammlung ist eine schiefe
Darstellung der Lage entstanden, die ihre ungiinstigen Folgen haben muss.»

Gedruckt bei Stimpfli & Cie., Bern.




	Kirchliche Chronik

