
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 4

Artikel: Zur Frage, ob Petrus in Rom war

Autor: Katzenmayer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


243

Zur Frage, ob Petrus in Rom war

In seinem Bericht über die Erforschung des Urchristentums
hat Werner Georg Kümmel (Zürich) die seit den dreissiger Jahren
zu der umstrittenen Erage, ob Petrus in Rom war und dort den
Märtyrertod erlitten hat, herausgekommene Literatur besprochen.
Zusammenfassend schreibt er, «dass weder für noch gegen die
Annahme eines römischen Martyriums des Petrus bisher ein wirklich
entscheidender Beweis hat geführt werden können». Er erklärt
ferner, dass «einige sehr wesentliche Argumente für den Aufenthalt
des Petrus schwer zu entkräften seien». Darunter nennt er an
erster Stelle den sog. 1. Clemensbrief und meint, «befriedigend
erklärt habe niemand, warum (der Brief) auf das Vorbild des Petrus
und Paulus hinweise, ausser wenn die beiden Apostel die für Rom
selbstverständlichen Märtyrervorbilder waren» 1).

Der 1. Clemensbrief ist für uns Heutige das älteste römische
Zeugnis ausserhalb der Schriften des N.T., das die beiden Apostel
Petrus und Paulus erwähnt. Die Bedenken, welche Johannes Haller
gegen den anerkannten Ansatz der Schrift auf die Jahre 96/97
vorgebracht hat2), sind hinfällig. Der Brief ist rund 30 Jahre nach
der Verfolgung der römischen Christen durch den princeps Nero
geschrieben, in dessen Regierungszeit 54—68 der Tod der beiden
Apostel nach der Überlieferung fällt. Noch gab es, wie aus der
Stelle 63,1 3) hervorgeht, in der « Gemeinde Gottes, welche in Rom
als Fremde lebt», «zuverlässige und verständige Männer, die von
Jugend auf bis in ihr Alter einen untadelhaften Wandel. geführt
haben», Männer also, welche die Katastrophe unter Nero und,
sehr wohl möglich, sogar die Anfänge der hauptstädtischen
Christengemeinde, die in die dreissiger und vierziger Jahre fielen, miterlebt
haben. Diese Männer — ihre Namen werden 65,1 genannt — hatten
den Auftrag, das Schreiben der «Bruderschaft» in Korinth zu
überbringen, sie sollten ferner «Zeugen» dafür sein, dass «der erwünschte
und ersehnte Frieden und die Eintracht» in der korinthischen Ge-

*) Theologische Rundschau, N. F., 17. Jahrgang, 1948, S. 3 ff.
2) Das Papsttum, Bd. 1, Stuttgart und Berlin 1934, S. 9 und 445.

3) Benutzt wird Florilegium Patristicum fase. XLIV S. Clementis
Romani epistula ad Corinthios quae vocatur prima graece et latine, hrsg.
von C. Th. Schaefer, Bonn 1941.



— 244 —

meinde wiederhergestellt seien. Dass die drei römischen
Gesandten um den Inhalt des umfangreichen Briefes gewusst haben
und dabei waren, als er in der Gemeindeversammlung in Korinth
bekanntgegeben wurde, kann nicht bezweifelt werden. Spricht
das alles nicht von vorneherein dafür, dass die Angaben des Schreibers

unverdächtig sind Kann man wirklich annehmen, dass die
«zuverlässigen und verständigen» Gemeindesenioren aus Rom
Dinge vor ihren Glaubensbrüdern in Korinth vertreten hätten,
welche der geschichtlichen Wirklichkeit nicht entsprochen haben
Anderseits, ist es möglich, dass sich innerhalb der römischen
Christengemeinde in der kurzen Zeit von 30 Jahren die Legende
vom Aufenthalt und Märtyrertod des Petrus hat bilden können,
wo noch lebendige Träger der Gemeindegeschichte da waren Ì

Die Schwierigkeit um den Aufenthalt des Petrus in Rom liegt
darin begründet, dass er durch keine gleichzeitige Quelle verbürgt
ist, so wie der Aufenthalt des Apostels Paulus durch den Bericht
der «Taten der Apostel» bezeugt wird. Es bleibt also nur der
indirekte Beweis übrig. Dafür spielt aber der sog. 1. Clemensbrief
eine gewichtige Rolle. Es handelt sich um die Stelle Kap. 4—6.

Karl Heussi hat die Stelle in seiner wenig geglückten Schrift
«War Petrus in Rom 1)» für «die feste Grundlage» zur Erörterung
der Frage, ob der Apostel in der Hauptstadt des Imperiums
gewesen ist, erklärt. Ich stimme ihm darin bei.

In den genannten Kapiteln setzt der Konzipient des Briefes
den korinthischen Christen auseinander, was für schlimme Folgen
Eifersucht (t,rjXoç) im Lauf der Zeit schon hervorgebracht hat.
Denn «die ungerechte und gottlose Eifersucht» (3, 4) hat «die für
die von Gott Auserwählten unpassende, frevelhafte und gottlose
Empörung» von «ein paar vorschnellen und frechen Personen» (1,1)
gezeitigt und den «ehrwürdigen, allgemein bekannten und allen
Menschen liebenswerten Namen» der Gemeinde von Korinth
empfindlich geschädigt. Die Empörung war von den «Jüngeren»
(ol vêoi) ausgegangen, sie hatten einige «Presbyter» von «dem

von ihnen in Ehren gehaltenen Amt abgesetzt» (44,6). Der
Briefschreiber führt nun zum Erweis der verderblichen Folgen, welche
«Eifersucht» gezeitigt hat, Beispiele an, und zwar im Kapitel 4

sieben aus der «alten Zeit», d. h. aus der den Adressaten
wohlbekannten vergangenen Geschichte des jüdischen Volkes, im Ka-

l) Gotha 1936.



— 245 —

pitel 5 wiederum sieben — der Parallelismus ist streng
durchgeführt —, von denen fünf der «eben vergangenen Zeit», d. h. der
Zeit, welche die römischen und korinthischen Christen zusammen
verlebt haben, entnommen sind. Es ist die Zeit «unserer
Generation» (xrjç yeveäc rjpwv) (5, 1). Wie die alte Zeit Vorbilder
(vnoÒEiypaxa) für die bösen Folgen des ÇfjXoç und cp&âvoç

aufzuweisen hat, so auch die «jüngst vergangene Zeit» (êyyiaxa), in
welcher sich das Leben der Christen, des wahren Israel, abspielt.
Waren die Beispiele der alten Zeit Gestalten, welche jedem Juden
aus der Lektüre des A. T. vertraut waren — mehr als ein Drittel
des Briefes besteht aus Zitaten daraus —, so hat auch die
Anführung von Beispielen aus der «eben vergangenen Zeit» nur dann
einen Sinn, wenn auch diese Vorbilder den Briefschreibern sowohl
wie den Empfängern des Schreibens bekannt waren. Als solche
«edle Vorbilder aus unserer Generation» nennt der Verfasser mit
Namen nur Petrus und Paulus. Man hat mit Recht darauf
aufmerksam gemacht und gefragt, warum der stadtrömische Konzi-
pient des Briefes nicht andere «Kämpfer» nennt, z. B. Stephanos
oder Jakobus, den Sohn des Zebedäus, oder Jakobus mit dem
Beinamen Justus, sondern sich mit den allgemein gehaltenen Worten
«die grössten und gerechtesten Säulen» begnügt. Ist es nicht der

nächstliegende Schluss, dass Petrus und Paulus in Rom und
Korinth bekannter waren als jene anderen, deren Leben, Tätigkeit
und gewaltsames Ende sich im Orient abgespielt hatte
Hinzukommt, was noch bezeichnender ist, dass der Briefschreiber jene
beiden «unsere wackeren Apostel» (rjpwv xovç âyaêovç ânoaxoXovç)
nennt (5, 3). Hätte er das auch von Stephanos oder Jakobus dem
Gerechten sagen können Die Frage stellen heisst sie schon
verneinen. Nach meinem Dafürhalten ist das entscheidend. Es ist
darum nötig, näher auf die eben genannte Stelle einzugehen. Wohin
gehört das Pronomen rjpwv 1 Bislang hat man es mit ngò ôcp&aXpwv

verbunden und demnach übersetzt: «Stellen wir uns die guten
Apostel vor Augen x).» Diese Interpretation widerspricht aber dem

griechischen Sprachgebrauch. Man sagt: Xapßaveiv xi ngò ôcpêaXpwv

sich etwas vor Augen stellen — ngò ôcpDaXpcbv xl xivi xc&évai jemandem

etwas vorstellen — ngò ôcpêaXpwv e%eiv xi etwas vor sich
haben. Anders verhält es sich bei der Stelle 2, 1, wo der Wegfall

*) So z. B. K. Heussi, a. a. O. S. 20, oder R. Knopf in E. Hennecke,
Neutest. Apokryphen, Tübingen 1904, S. 91, oderF. Zeller inBibl. d. Kirchenväter,

Bd. 35, München o. J., S. 28.



— 246 —

des pronominalen Genetivs vpwv keinen Sinn ergäbe. Zu der Stellung

des Genetivs rjpwv, vergleiche man die Stellen 36, 2 rjpwv
ol ôcp&aXpol xrjç xagôlaç und 38, 1 rjpwv öXov xò awpa. Der Genetiv

rjpwv gehört also zu dem folgenden xovç âyaêovç âjioaxàXovç. und
es ist zu übersetzen : « Stellen wir uns unsere wackeren Apostel vor
Augen.» Wer ist nun mit rjpwv gemeint Das Pronomen rjpëiç wird
mit seinen Kasus zusammen von dem Verfasser an 139 Stellen
gebraucht. Er bezieht es entweder erstens auf seine eigene Gemeinde,
wie z. B. rjpëiç 59, 2 — rjpwv 59,1 — rjplv 63, 2 — rjpâç 62, 3 oder er
umfasst zweitens damit die römischen und korinthischen Christen
als Einheit, so z. B. rjpëiç 32, 4 — rjpwv 4, 8 — fjplv 16, 17 — rjpâç
39, 1. Von den 139 Stellen entfallen 16 auf den ersten, 123 auf den
zweiten Gebrauch. 37mal wird mit dem Personalpronomen vpëiç
und seinen Kasus die korinthische Gemeinde angesprochen. Der
Brief ist eben ein ausgesprochenes Gemeindeschreiben. Nach der
Übersicht über den Gebrauch des Personalpronomens rjpeïç, welche
auf Vollständigkeit Anspruch erhebt, kann also mit rjpwv an der
Stelle 5, 3 sowohl der Kreis der Christen in Rom als auch der
grössere Kreis der Christen in Rom und Korinth gemeint sein.

Vom sprachlichen Standpunkt aus lässt sich nichts entscheiden.
Nur der Zusammenhang, in welchem die fraglichen Worte stehen.
kann zu einer Klärung führen. Innerhalb der Reihe der sieben

Beispiele, welche der Briefschreiber aus der Gegenwart nimmt,
bilden die Worte 5, 3 bis 6, 2, wie sich unschwer erkennen lässt,
ein Stück für sich. Genannt werden darin 1. Petrus, 2. Paulus,
3. eine «grosse Menge Auserwählter». Als solche werden «alle,
welche wegen Eifersucht viele Martern und Qualen erlitten haben»,
zusammengefasst (6, 1). Dadurch, dass diese — Männer und
Frauen — auf solche Weise Zeugnis für Jesus Christus abgelegt
haben, sind sie, wie das Schreiben fortfährt, «das schönste Vorbild

unter uns geworden». Dass hier von den Opfern der Christenhetze

im Anschluss an den Brand von Rom im Juli 64 die Rede

ist, wird allgemein anerkannt, zumal die Stelle mit dem ausführlichen

Bericht des Tacitus, welcher erst mehrere Jahre nach dem
1. Clemensbrief niedergeschrieben worden ist, übereinstimmt1).
Die Verfolgung beschränkte sich damals, wie wir wissen, auf die

Hauptstadt. Unter èv fjplv sind somit sinngemäss die römischen
Christen zu verstehen. Sie waren ja die Augenzeugen der «quaesitis-

Ann. XV, 44.



— 247 —

simae poenae» gewesen. Jene vielen Blutzeugen werden nun, wie
die ersten Worte von 6,1 zeigen, mit den vorhergenannten Aposteln
Petrus und Paulus in Verbindung gebracht: xovxoiç xoïç âvôgâoiv
oalwç noXixevaapévoiç avvrjd-gola-d-rj noXv nXfjêoç êxXexxwv. Über
den Sinn des Verbums ovva{rgolÇeo-&ai ist viel geschrieben worden,
und man hat daraus weittragende Schlüsse gezogen. Man darf aber,
wie überall, so auch hier nicht pressen. Das Verbum bringt zum
Ausdruck, dass aus der Vereinigung von Teilen ein Ganzes
entsteht. Dem Verfasser standen, als er die fraglichen Worte
niederschrieb, die beiden Apostel und die unter Nero hingerichteten
Glaubensgenossen als eine Masse von Opfern der «Eifersucht» und
des «Haders» vor Augen. Nur darauf, und nicht etwa auf
historische Belehrungen der «Brüder» in Korinth, kam es ihm an. Wer
möchte bezweifeln, dass die Korinther bei den lebhaften
Beziehungen, die, wie wir wissen, gerade zwischen Rom und der Hauptstadt

der provincia Achaia im allgemeinen und zwischen den christlichen

Gemeinden im besonderen bestanden, keine Kenntnisse
von den Schicksalen der eben Genannten gehabt haben, besonders
des Paulus, des Gründers ihrer Kommunität Ich übersetze also
die Stelle 6, 1 : «Zu diesen Männern, welche einen gottgefälligen
Wandel geführt haben, kam eine grosse Menge Auserwählter
hinzu, alle nämlich, welche...» Das hatten sie alle gemeinsam und
verband sie zu einer Einheit, dass sie Opfer waren. Dass Paulus
den Blutzeugentod gestorben ist, geht aus den Worten 5, 7 hervor:
«... so schied er aus der Welt und wurde an den heiligen Ort
hinaufgenommen.» Aber auch der Ort, wo sein Martyrium
stattgefunden hat, wird andeutungsweise mit den Worten «... pagxvgrjaaç
ènì xwv rjyovpévwv. » bezeichnet. Unter den rjyovpsvoi sind die
hohen Beamten in Rom gemeint, vor denen im Namen des princeps,

an dessen Gericht der Apostel appelliert hatte, der Prozess

gegen ihn geführt wurde. Zuzugeben ist der Kritik, dass im
Verhältnis zu den ausführlichen Angaben, welche das Schreiben 5, 5-7
über Paulus macht, die Notiz zu Petrus 5, 4 reichlich kurz
ausgefallen ist. Indes, wissen die Schriften des N. T. mehr von ihm %

Tritt er in den «Taten der Apostel» nicht ebenso hinter Paulus
zurück Dass aber auch er sein Leben als Märtyrer geendet hat,
zeigen die Worte «... pagxvgrjaaç ênogevêrj eiç xòv òcpeiXópevov

xónov xrjç ôoijaç». Über den Ort, wo das geschehen ist, wird
keine Andeutung gemacht. Daraus aber zu folgern, wie das Karl
Heussi und andere vor und nach ihm getan haben, dass dem Kon-



— 248 —

zipienten des Briefes nichts Bestimmtes zur Verfügung gestanden
habe oder gar, dass er, obwohl zu den führenden Männern der
Gemeinde gehörig, nichts davon gewusst habe, dass der Apostel in
Rom war, ist nicht begründet. Vielmehr liegt der folgende
Sachverhalt vor : Der Briefschreiber nennt als Beispiele für die verderblichen

Folgen des ÇfjXoç und cpûovoç die beiden Apostel Petrus
und Paulus und die Opfer der Christenhetze des Jahres 64. Von
allen behauptet er, dass sie Märtyrer waren. Aus seinen Worten
über die Hingerichteten des Jahres 64 und über Paulus geht
hervor, dass der Ort ihres Martyriums Rom war. Wo die
Hinrichtung des Petrus stattgefunden hat, deutet er nicht an.
Angenommen aber, der Apostel sei nie in Rom gewesen, sondern, wie
Carl Erbes 1) nachzuweisen versucht hat, in Jerusalem geblieben
und habe dort das Ende gefunden, hätte dann der BriefSchreiber
ihn in dem geschilderten Zusammenhang mit römischen Märtyrern
den Korinthern als «Vorbild» hinstellen können Hätte er ihn mit
Paulus zusammen «unsere» Apostel nennen können? Es bleibt
nichts anderes übrig, auch rjpwv an der Stelle 5, 3 bezieht sich genau
so wie èv rjpïv an der Stelle 6, 1 auf die römischen Christen. Selbst

wenn man die beiden Pronomina auf den weiteren Kreis der
römischen und korinthischen Christen beziehen zu sollen glaubt, würde
sich nichts daran ändern, dass Petrus und Paulus von dem Schreiber
des Briefes als die römischen Märtyrervorbilder hingestellt werden.
Da gegen die Glaubwürdigkeit des Konzipienten des Schreibens
nichts vorgebracht werden kann, worauf oben schon hingewiesen
wurde, so ist damit der indirekte Beweis dafür erbracht, dass Petrus
in Rom gewesen ist und dort als Märtyrer gestorben ist. Für die
Anwesenheit des Paulus haben wir das unerschütterliche Zeugnis
der «Taten der Apostel», für den Aufenthalt des Petrus ist 1.

Clemens 5, 3 f. das für uns Heutige älteste aussertestamentliche Zeugnis.
Denselben Rang nimmt 1. Clemens 5, 3-7 dafür ein, dass die beiden
Apostel den Märtyrertod in Rom gestorben sind. So ist erklärlieh,
warum in der Überlieferung keine andere Stadt als Rom als Ort
genannt wird, wo Petrus das Martyrium erlitten hat, und wie es

möglich war, dass diese Überlieferung sich hat durchsetzen können.
Erklärt ist damit aber auch, warum Ignatius von Antiochia nur
in seinem Brief an die Glaubensgenossen in Rom die beiden Apostel
nennt und 4, 3 schreiben konnte: «Nicht wie Petrus und Paulus

J) Zeitschrift für Kirchengeschichte, 22. Jahrgang, 1901, S. 1 ff.
und 161 ff.



— 249 —

befehle ich euch.» Die Stelle hat nach Werner Georg Kümmels
Meinung «niemand sonst befriedigend erklären können». Auf andere
hierher gehörige Stellen aus der altchristlichen Literatur einzugehen,
erübrigt sich, zumal sie nichts Neues beitragen.

Ungeklärt bleibt aber nach wie Vor, aus welchem Anlass und in
welchem Jahr Petrus nach Rom gekommen ist, ob er einmal oder
mehrere Male dort sich aufgehalten hat. Als Staatsgefangener
wie Paulus ist er jedenfalls nicht hingekommen. Wie viele Zeit er
in der Hauptstadt zugebracht hat, entzieht sich ebenfalls unserer
Kenntnis. Endlich ist nicht klar, in welchem Jahr und an welchem
Tag er den Märtyrertod erlitten hat. Ob dieser mit den Hinrichtungen

des Jahres 64 irgendwie zusammenhängt, lässt sich aus dem
1. Clemensbrief nicht erschliessen, im Gegenteil, der Text von
Kap. 6, 1 setzt den gewaltsamen Tod der beiden Apostel vor jener
Katastrophe voraus. Ebensowenig gibt jene Stelle darüber
Auskunft, ob das Martyrium der beiden an ein und demselben Tag und
in ein und demselben Jahr erfolgt ist.

Wenn Lactantius in seiner Schrift «de mortibus persecutorum»1)
schreibt, dass «cum iam Nero imperaret. Petrus Romam advenit
et... convertit multos ad iustitiam.. Qua re ad Neronem delata
cum animadverteret. magnam multitudinem. ad novam reli-
gionem. transire.. primus omnium persecutus Dei servos
Petrum cruci adfixit, Paulum interfecit», so leuchtet durch die
rhetorische Ausschmückung das geschichtliche Faktum hindurch:
die Anwesenheit und der Märtyrertod des ersten Apostels Jesu
Christi in der Hauptstadt des Imperiums während des Prinzipats
des «execrabilis et nocens tyrannus» Nero.

Abgeschlossen im Juli 1949.

Löffingen, Schwarzwald

Studienrat Hans Katzenmayer

II, 5 f.


	Zur Frage, ob Petrus in Rom war

