Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 4

Artikel: Zur Frage, ob Petrus in Rom war
Autor: Katzenmayer, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404261

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 243 —

Zur Frage, ob Petrus in Rom war

In seinem Bericht iiber die Erforschung des Urchristentums
hat Werner Georg Kitmmel (Zirich) die seit den dreissiger Jahren
zu der umstrittenen Frage, ob Petrus in Rom war und dort den
Mirtyrertod erlitten hat, herausgekommene Literatur besprochen.
Zusammenfassend schreibt er, «dass weder fiir noch gegen die An-
nahme eines rémischen Martyriums des Petrus bisher ein wirklich
entscheidender Beweis hat gefiihrt werden konnen». Er erklirt
ferner, dass «einige sehr wesentliche Argumente fiir den Aufenthalt
des Petrus schwer zu entkriften seien». Darunter nennt er an
erster Stelle den sog. 1. Clemensbrief und meint, «befriedigend er-
klart habe niemand, warum (der Brief) auf das Vorbild des Petrus
und Paulus hinweise, ausser wenn die beiden Apostel die fiir Rom
selbstverstindlichen Mértyrervorbilder waren» 1).

Der 1. Clemensbrief ist fiir uns Heutige das dlteste romische
Zeugnis ausserhalb der Schriften des N.T., das die beiden Apostel
Petrus und Paulus erwéahnt. Die Bedenken, welche Johannes Haller
gegen den anerkannten Ansatz der Schrift auf die Jahre 96/97
vorgebracht hat 2), sind hinféllig. Der Brief ist rund 30 Jahre nach
der Verfolgung der romischen Christen durch den princeps Nero
geschrieben, in dessen Regierungszeit 54—68 der Tod der beiden
Apostel nach der Uberlieferung fillt. Noch gab es, wie aus der
Stelle 63,1 3) hervorgeht, in der « Gemeinde Gottes, welche in Rom
als Fremde lebt», «zuverldssige und verstindige Ménner, die von
Jugend auf bis in ihr Alter einen untadelhaften Wandel. . . gefiihrt
haben», Ménner also, welche die Katastrophe unter Nero und,
sehr wohl moglich, sogar die Anfiange der hauptstidtischen Christen-
gemeinde, die in die dreissiger und vierziger Jahre ficlen, miterlebt
haben. Diese Médnner — ihre Namen werden 65, 1 genannt — hatten
den Auftrag, das Schreiben der « Bruderschaft» in Korinth zu iiber-
bringen, sie sollten ferner «Zeugen» dafiir sein, dass «der erwiinschte
und ersehnte Frieden und die Eintracht» in der korinthischen Ge-

1) Theologische Rundschau, N. F., 17. Jahrgang, 1948, S. 3 ff.

2) Das Papsttum, Bd. 1, Stuttgart und Berlin 1934, 5.9 und 445.

3) Benutzt wird Florilegium Patristicum fasc. XLIV 8. Clementis
Romani epistula ad Corinthios quae vocatur prima graece et latine, hrsg.
von C. Th. Schaefer, Bonn 1941.



SR« 7' —

meinde wiederhergestellt seien. Dass die drei romischen Ge-
sandten um den Inhalt des umfangreichen Briefes gewusst haben
und dabei waren, als er in der Gemeindeversammlung in Korinth
bekanntgegeben wurde, kann nicht bezweifelt werden. Spricht
das alles nicht von vorneherein dafiir, dass die Angaben des Schrei-
bers unverdichtig sind ? Kann man wirklich annehmen, dass die
«zuverlissigen und verstindigen» Gemeindesenioren aus Rom
Dinge vor ihren Glaubensbriidern in Korinth vertreten héatten,
welche der geschichtlichen Wirklichkeit nicht entsprochen haben ?
Anderseits, ist es moglich, dass sich innerhalb der romischen
Christengemeinde in der kurzen Zeit von 30 Jahren die Legende
vom Aufenthalt und Mértyrertod des Petrus hat bilden konnen,
wo noch lebendige Triager der Gemeindegeschichte da waren ?

- Die Schwierigkeit um den Aufenthalt des Petrus in Rom liegt
darin begriindet, dass er durch keine gleichzeitige Quelle verbiirgt
ist, so wie der Aufenthalt des Apostels Paulus durch den Bericht
der «Taten der Apostel» bezeugt wird. Es bleibt also nur der in-
direkte Beweis iibrig. Dafir spielt aber der sog. 1. Clemensbrief
eine gewichtige Rolle. Es handelt sich um die Stelle Kap. 4—6.

Karl Heussi hat die Stelle in seiner wenig gegliickten Schrift
«War Petrus in Rom ? 1)» fiir «die feste Grundlage» zur Erorterung
der Frage, ob der Apostel in der Hauptstadt des Imperiums ge-
wesen ist, erklirt. Ich stimme ihm darin bei.

In den genannten Kapiteln setzt der Konzipient des Briefes
den korinthischen Christen auseinander, was fiir schlimme Folgen
Hifersucht (¢fjlog) im Lauf der Zeit schon hervorgebracht hat.
Denn «die ungerechte und gottlose Hifersucht» (3, 4) hat «die fiir
die von Gott Auserwihlten unpassende, frevelhafte und gottlose
Emporung» von «ein paar vorschnellen und frechen Personen» (1, 1)
gezeitigh und den «ehrwiirdigen, allgemein bekannten und allen
Menschen liebenswerten Namen» der Gemeinde von Korinth
empfindlich geschéddigt. Die Empérung war von den «Jiingeren»
(oi véor) ausgegangen, sie hatten einige «Presbyter» von «dem
von ihnen in Ehren gehaltenen Amt abgesetzt» (44, 6). Der Brief-
schreiber fithrt nun zum KErweis der verderblichen Folgen, welche
«Eifersucht» gezeitigt hat, Beispiele an, und zwar im Kapitel 4
sieben aus der «alten Zeit», d. h. aus der den Adressaten wohl-
bekannten vergangenen Geschichte des jiidischen Volkes, im Ka-

1)y Gotha 1936.



— 245 —

pitel 5 wiederum sieben — der Parallelismus ist streng durch-
gefithrt —, von denen finf der «eben vergangenen Zeit», d. h. der
Zeit, welche die romischen und korinthischen Christen zusammen
verlebt haben, entnommen sind. Es ist die Zeit «unserer Gene-
ration» (1 pevedg Nuav) (5,1). Wie die alte Zeit Vorbilder
(dmodeiyuara) fir die bosen Folgen des (7jloc und ¢ddvoc auf-
zuweisen hat, so auch die «jiingst vergangene Zeit» (&yyiora), in
welcher sich das Leben der Christen, des wahren Israel, abspielt.
Waren die Beispiele der alten Zeit Gestalten, welche jedem Juden
aus der Lektire des A.T. vertraut waren — mehr als ein Drittel
des Briefes besteht aus Zitaten daraus -—, so hat auch die An-
fiithrung von Beispielen aus der «eben vergangenen Zeit» nur dann
einen Sinn, wenn auch diese Vorbilder den Briefschreibern sowohl
wie den Empfingern des Schreibens bekannt waren. Als solche
¢edle Vorbilder aus unserer Generation» nennt der Verfasser mil
Namen nur Petrus und Paulus. Man hat mit Recht darauf auf-
merksam gemacht und gefragt, warum der stadtromische Konzi-
pient des Briefes nicht andere «Kémpfer» nennt, z. B. Stephanos
oder Jakobus, den Sohn des Zebedius, oder Jakobus mit dem Bei-
namen Justus, sondern sich mit den allgemein gehaltenen Worten
«die grossten und gerechtesten Saulen» begniigt. Ist es nicht der
nichstliegende Schluss, dass Petrus und Paulus in Rom und Ko-
rinth bekannter waren als jene anderen, deren Leben, Tatigkeit
und gewaltsames Ende sich im Orient abgespielt hatte ? Hinzu-
kommt, was noch bezeichnender ist, dass der Briefschreiber jene
beiden «unsere wackeren Apostely (Wudv todc dyadois drmoordiovs)
“nennt (5, 3). Hédtte er das auch von Stephanos oder Jakobus dem
Gerechten sagen konnen ? Die Frage stellen heisst sie schon ver-
neinen. Nach meinem Dafiirhalten ist das entscheidend. Es ist
darum notig, ndher auf die eben genannte Stelle einzugehen. Wohin
gehort das Pronomen 7ju@v ¢ Bislang hat man es mit mpo dpdaiudv
verbunden und demnach iibersetzt: «Stellen wir uns die guten
Apostel vor Augen 1).» Diese Interpretation widerspricht aber dem
griechischen Sprachgebrauch. Man sagt: Aaufdvew vt oo opdatudv
sich etwas vor Augen stellen — mpo dpdatudr i tve Trdévor jeman-
dem etwas vorstellen — mpo dpdaiudv &ew 11 etwas vor sich
haben. Anders verhilt es sich bei der Stelle 2, 1, wo der Wegfall

1) So z.B. K. Heussi, a.a. 0. S. 20, oder R. Knopf in E. Hennecke,
Neutest. Apokryphen, Tubingen 1904, S. 91, oder F'. Zeller in Bibl. d. Kirchen-
viter, Bd. 35, Miinchen o. J., S. 28.



— 246 —

des pronominalen Genetivs du@v keinen Sinn ergibe. Zu der Stel-
lung des Genetivs 7judv, vergleiche man die Stellen 36, 2 Hjudw
0i dpdaduol tijc xapdlag und 38, 1 fudv Shov 76 o@ua. Der Genetiv
nuay gehort also zu dem folgenden 7odg dyaitods dmostdlovs, und
es ist zu lbersetzen: «Stellen wir uns unsere wackeren Apostel vor
Augen.» Wer ist nun mit /jud@v gemeint ? Das Pronomen 7jueig wird
mit seinen Kasus zusammen von dem Verfasser an 139 Stellen
gebraucht. Er bezieht es entweder erstens auf seine eigene Gemeinde,
wie z. B. fjueig 59,2 — Hudy 59,1 — rjuiv 63,2 — fudc 62,3 oder er
umfasst zweitens damit die romischen und korinthischen Christen
als Einheit, so z. B. fusic 32,4 — fjudv 4,8 — #uiv 16, 17 — sjudc
39, 1. Von den 139 Stellen entfallen 16 auf den ersten, 123 auf den
zweiten Gebrauch. 37mal wird mit dem Personalpronomen dueic
und seinen Kasus die korinthische Gemeinde angesprochen. Der
Brief ist eben ein ausgesprochenes Gemeindeschreiben. Nach der
Ubersicht iiber den Gebrauch des Personalpronomens #jueig, welche
auf Vollstdndigkeit Anspruch erhebt, kann also mit sjudy an der
Stelle 5, 3 sowohl der Kreis der Christen in Rom als auch der
grossere Kreis der Christen in Rom und Korinth gemeint sein.
Vom sprachlichen Standpunkt aus lédsst sich nichts entscheiden.
Nur der Zusammenhang, in welchem die fraglichen Worte stehen,
kann zu einer Klirung fiihren. Innerhalb der Reihe der sieben
Beispiele, welche der Briefschreiber aus der Gegenwart nimmt,
bilden die Worte 5, 3 bis 6, 2, wie sich unschwer erkennen lasst,
ein Stiick fiir sich. Genannt werden darin 1. Petrus, 2. Paulus,
3. eine «grosse Menge Auserwihltery. Als solche werden «alle,
welche wegen Eifersucht viele Martern und Qualen erlitten habeny,
zusammengefasst (6, 1). Dadurch, dass diese — Ménner und
Frauen — auf solche Weise Zeugnis fiir Jesus Christus abgelegt
haben, sind sie, wie das Schreiben fortfihrt, «das schonste Vor-
bild unter uns geworden». Dass hier von den Opfern der Christen-
hetze im Anschluss an den Brand von Rom im Juli 64 die Rede
ist, wird allgemein anerkannt, zumal die Stelle mit dem ausfiihr-
lichen Bericht des Tacitus, welcher erst mehrere Jahre nach dem
1. Clemensbrief niedergeschrieben worden ist, iibereinstimmt!).
Die Verfolgung beschrinkte sich damals, wie wir wissen, auf die
Hauptstadt. Unter év #juir sind somit sinngeméss die romischen
Christen zu verstehen. Sie waren ja die Augenzeugen der «quaesitis-

1) Ann. XV, 44,



— 247 —

simae poenae» gewesen. Jene vielen Blutzeugen werden nun, wie
die ersten Worte von 6, 1 zeigen, mit den vorhergenannten Aposteln
Petrus und Paulus in Verbindung gebracht: zodroic 7oig dvdpdow
Solws molrevoauévors ovvmdooiodn molw miijdoc éxdext@v. .. Uber
den Sinn des Verbums cwradgoileodar ist viel geschrieben worden,
und man hat daraus weittragende Schliisse gezogen. Man darf aber,
wie iiberall, so auch hier nicht pressen. Das Verbum bringt zum
Ausdruck, dass aus der Vereinigung von Teilen ein Ganzes ent-
steht. Dem Verfasser standen, als er die fraglichen Worte nieder-
schrieb, die beiden Apostel und die unter Nero hingerichteten
(laubensgenossen als eine Masse von Opfern der «Kifersucht» und
des «Haders» vor Augen. Nur darauf, und nicht etwa auf histo-
rische Belehrungen der «Briider» in Korinth, kam es ihm an. Wer
mochte bezweifeln, dass die Korinther bei den lebhaften Bezie-
hungen, die, wie wir wissen, gerade zwischen Rom und der Haupt-
stadt der provincia Achaia im allgemeinen und zwischen den christ-
lichen Gemeinden im besonderen bestanden, keine Kenntnisse
von den Schicksalen der eben Genannten gehabt haben, besonders
des Paulus, des Griinders ihrer Kommunitidt ? Ich iibersetze also
die Stelle 6, 1: «Zu diesen Médnnern, welche einen gottgefilligen
Wandel gefithrt haben, kam eine grosse Menge Auserwihlter
hinzu, alle ndmlich, welche. . .» Das hatten sie alle gemeinsam und
verband sie zu einer Kinheit, dass sie Opfer waren. Dass Paulus
den Blutzeugentod gestorben ist, geht aus den Worten 5, 7 hervor:
«...so schied er aus der Welt und wurde an den heiligen Ort
hinaufgenommen.» Aber auch der Ort, wo sein Martyrium statt-
gefunden hat, wird andeutungsweise mit den Worten «. . . uaprveroag
&l @ fyovudvar. . .» bezeichnet. Unter den #jyoduevor sind die
hohen Beamten in Rom gemeint, vor denen im Namen des prin-
ceps, an dessen Gericht der Apostel appelliert hatte, der Prozess
gegen ihn gefithrt wurde. Zuzugeben ist der Kritik, dass im Ver-
héltnis zu den ausfiihrlichen Angaben, welche das Schreiben 5, 5-7
iiber Paulus macht, die Notiz zu Petrus 5,4 reichlich kurz aus-
gefallen ist. Indes, wissen die Schriften des N.T. mehr von ihm ?
Tritt er in den «Taten der Apostel» nicht ebenso hinter Paulus
zuriick ? Dass aber auch er sein Leben als Mirtyrer geendet hat,
zeigen die Worte «... uaprvpijoas émopeddn eic tov Speidousvoy
Tomoy THg dd&agy. Uber den Ort, wo das geschehen ist, wird
keine Andeutung gemacht. Daraus aber zu folgern, wie das Karl
Heuss: und andere vor und nach ihm getan haben, dass dem Kon-



— 248 —

zipienten des Briefes nichts Bestimmtes zur Verfiigung gestanden
habe oder gar, dass er, obwohl zu den fithrenden Méannern der Ge-
meinde gehorig, nichts davon gewusst habe, dass der Apostel in
Rom war, ist nicht begriindet. Vielmehr liegt der folgende Sach-
verhalt vor: Der Briefschreiber nennt als Beispiele fiir die verderb-
lichen Folgen des (7jloc und g@dovos die beiden Apostel Petrus
und Paulus und die Opfer der Christenhetze des Jahres 64. Von
allen behauptet er, dass sie Mirtyrer waren. Aus seinen Worten
tiber die Hingerichteten des Jahres 64 und tber Paulus geht
hervor, dass der Ort ihres Martyriums Rom war. Wo die Hin-
richtung des Petrus stattgefunden hat, deutet er nicht an. An-
genommen aber, der Apostel sei nie in Rom gewesen, sondern, wie
Carl Erbes ') nachzuweisen versucht hat, in Jerusalem geblieben
und habe dort das Ende gefunden, hitte dann der Briefschreiber
ihn in dem geschilderten Zusammenhang mit romischen Mértyrern
den Korinthern als «Vorbild» hinstellen kénnen ? Hétte er ihn mit
Paulus zusammen «unsere» Apostel nennen konnen? Hs bleibt
nichts anderes librig, auch 7judr an der Stelle 5, 3 bezieht sich genau
so wie gv fjuiv an der Stelle 6, 1 auf die romischen Christen. Selbst
wenn man die beiden Pronomina auf den weiteren Kreis der romi-
schen und korinthischen Christen beziehen zu sollen glaubt, wiirde
sich nichts daran d&ndern, dass Petrus und Paulus von dem Schreiber
~ des Briefes als die rémischen Mértyrervorbilder hingestellt werden.
Da gegen die Glaubwiirdigkeit des Konzipienten des Schreibens
nichts vorgebracht werden kann, worauf oben schon hingewiesen
wurde, so ist damit der indirekte Beweis dafiir erbracht, dass Petrus
m Rom gewesen ist und dort als Mdrtyrer gestorbern ist. Fir die
Anwesenheit des Paulus haben wir das unerschiitterliche Zeugnis
der «Taten der Apostel», fiir den Aufenthalt des Petrus ist 1. Cle-
mens 5, 3 {. das fiir uns Heutige dlteste aussertestamentliche Zeugnis.
Denselben Rang nimmt 1. Clemens 5, 3—7 dafiir ein, dass die beiden
Apostel den Mirtyrertod in Rom gestorben sind. So ist erklirlich,
warum in der Uberlieferung keine andere Stadt als Rom als Ort
genannt wird, wo Petrus das Martyrium erlitten hat, und wie es
moglich war, dass diese Uberlieferung sich hat durchsetzen konnen.
Erklart ist damit aber auch, warum Ignatius von Antiochia nur
in seinem Brief an die (Glaubensgenossen in Rom die beiden Apostel
nennt und 4, 3 schreiben konnte: «Nicht wie Petrus und Paulus

1) Zeitschrift fir Kirchengeschichte, 22. Jahrgang, 1901, S.1 ff.
und 161 ff.



— 249 —

befehle ich euch.» Die Stelle hat nach Werner Georg Kiimmels
Meinung «niemand sonst befriedigend erkliren kénnen». Auf andere
hierher gehorige Stellen aus der altchristlichen Literatur einzugehen,
eritbrigt sich, zumal sie nichts Neues beitragen.

Ungeklirt bleibt aber nach wie vor, aus welchem Anlass und in
welchem Jahr Petrus nach Rom gekommen ist, ob er einmal oder
mehrere Male dort sich aufgehalten hat. Als Staatsgefangener
wie Paulus ist er jedenfalls nicht hingekommen. Wie viele Zeit er
in der Hauptstadt zugebracht hat, entzieht sich ebenfalls unserer
Kenntnis. Endlich ist nicht klar, in welchem Jahr und an welchem
Tag er den Mirtyrertod erlitten hat. Ob dieser mit den Hinrich-
tungen des Jahres 64 irgendwie zusammenhéngt, lidsst sich aus dem
1. Clemensbrief nicht erschliessen, im Gegenteil, der Text wvon
Kap. 6, 1 setzt den gewaltsamen Tod der beiden Apostel vor jener
Katastrophe voraus. Ebensowenig gibt jene Stelle dariiber Aus-
kunft, ob das Martyrium der beiden an ein und demselben Tag und
in ein und demselben Jahr erfolgt ist.

Wenn Lactantius in seiner Schrift «de mortibus persecutorum»?!)
schreibt, dass «cum iam Nero imperaret. Petrus Romam advenit

et... convertit multos ad iustitiam... Qua re ad Neronem delata
cum animadverteret... magnam multitudinem. .. ad novam reli-
gionem... transire... primus omnium persecutus Dei servos

Petrum cruci adfixit, Paulum interfecit», so leuchtet durch die
rhetorische Ausschmiickung das geschichtliche Faktum hindurch:
die Anwesenheit und der Mirtyrertod des ersten Apostels Jesu
Christi in der Hauptstadt des Imperiums wihrend des Prinzipats
des «execrabilis et nocens tyrannus» Nero.

Abgeschlossen im Juli 1949.
Loffingen, Schwarzwald

Studienrat Hans Kalzenmayer

Yy XL, & 4.




	Zur Frage, ob Petrus in Rom war

