
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 4

Artikel: Die evangelistische Bewegung in der orthodoxen Kirche Griechenlands

Autor: Bratsiotis, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404259

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 209

Die evangelistische Bewegung
in der orthodoxen Kirche Griechenlands

Das griechische Volk ist und war von jeher ein frommes Volk,
der christlichen Religion treu «bis zum Tode». Diese seine
Hingebung an das Christentum, welche bei ihm während aller
barbarischen und andersgläubigen Einfälle hervortrat, hat sehr viel
beigetragen zu der Erhaltung seines nationalen Bewusstseins unter
dem sehr schweren über vierhundertjährigen türkischen Joch, wie
auch selbst zu seiner Befreiung. Deshalb wird die orthodoxe Kirche
während der Türkenherrschaft sehr treffend als eine andere «Arche
Noahs» betrachtet, in welcher mit dem väterlichen Glauben auch
die Sprache und das nationale Bewusstsein der orthodoxen Völker
und besonders des griechischen gerettet wurden. Die orthodoxen
Klöster sind unter anderem die ersten Schulen dieses Volkes
gewesen. Die kirchlichen Bücher, die Heiligenbiographien und die

Wunderbeschreibungen (Synaxaria) sind seine ersten Schulbücher
und die Mönche und die Pfarrer trotz ihrer Ungelehrsamkeit seine

ersten Lehrer gewesen.
Es ist zu verstehen, dass sich gerade wegen der Ungelehrsamkeit
des Klerus die Frömmigkeit dieses Volkes in einem Festhalten

an den äusseren Formen der Religion erschöpfte, ohne doch ganz
arm an Früchten, an Liebeswerken und an solidarischem Verhalten
zu sein. Als Zeichen und Monumente der Frömmigkeit des
griechischen Volkes während der Türkenzeit sind die Menge von
Kirchen und Klöstern zu betrachten, welche zu jener Zeit gegründet
wurden, ebenso viele Sitten und Lebensgewohnheiten wie auch

Sprichworte dieses Volkes, welche offensichtlich vom Geist der
christlichen Religion durchdrungen sind, und vor allem die grosse
Anzahl der Neumärtyrer, die «für den Glauben Jesu» Zeugnis
abgelegt haben. Viele von ihnen werden in der griechischen Kirche
als Heilige verehrt1).

Ebenfalls hat es in jener Zeit nicht an Männern gefehlt, die
sich durch schriftliches und mündliches Wort um die religiöse

Erneuerung des Volkes und um die Wiederbelebung der religiösen

1) Chrysostomus Papadopulos (Erzbischof): Die Neumärtyrer,
2. Aufl. 1938 (griechisch).

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1949. 15



— 210 —

Formen bemüht haben. Die meisten von diesen Männern waren
klösterlicher Herkunft. Wir begnügen uns mit der Erwähnung
des Namens Kosmas Aitolos, der viele Provinzen des unter
türkischer Herrschaft befindlichen Griechenlands bereiste, Gottes
Wort eifrig predigte, viele Schulen überall gründete und die soziale

Ungerechtigkeit bekämpfte und brandmarkte. Schon zu seinen
Lebzeiten erfreute sich dieser Mann des Rufes eines Heiligen und
besiegelte seine Tätigkeit, welche sehr wohltuend für die Nation war,
mit seinem Märtyrertod, den er im Jahre 1779 im Beration (in
Südalbanien) von den Mohammedanern erlitt. Seitdem wird er in der
griechischen Kirche als ein «Apostelgleicher» verehrt x).

Auch die Kanzelpredigt hat in jener Zeit in der Kirche
Griechenlands nicht gefehlt, nur dass sie selten geworden war. Als
Beispiele von grossen Kanzelpredigern, deren Werke uns erhalten sind,
können wir die Namen Elias Miniatis, Nikephoros Theotokis,
Eugenius Bulgaris u. a. erwähnen. Aus dieser Epoche sind uns
auch eine Menge von verschiedenen anderen Erbauungsschriften
erhalten, welche den Stempel des griechischen Asketismus tragen.

Nach der Befreiung des ersten griechischen Zipfels, welche
1829 durch die acht Jahre lang dauernde Revolution gegen das

mächtige osmanische Reich erfolgte, war das Land ganz verwüstet,
und infolgedessen blieb für eine längere Zeit die religiöse, moralische
und überhaupt geistige Erziehung des griechischen Volkes ziemlich
mangelhaft, weil es an geistigen und materiellen Kräften und Mitteln
fehlte. Obwohl der neugebildete griechische Staat die grossen
Verdienste der Kirche für die Nation eingestand und die orthodoxe
Kirche, zu der 95 % der Bevölkerung gehörten, als die offizielle
Staatsreligion anerkannte, unterjochte er die Kirche. Mit
Ausnahme des ersten Statthalters, Johannes Kapodistrias, zeigten
die ersten Regierungen nur Gleichgültigkeit für die Ausbildung
des Klerus und für die Stärkung der Kirche, die sie nötig hatte,
um ihre grosse Mission in der Gesellschaft zu erfüllen, und dies im
Moment, wo der Staat von Anfang an das grosse Grundvermögen
der Kirche beschlagnahmt hatte.

Anderseits waren sich auch die Führenden der Kirche der
Höhe ihrer Mission nicht immer völlig bewusst. Auf diese Weise
blieb die religiöse und moralische Erziehung des griechischen Volkes
weiterhin mangelhaft und wurde nur von dem ausgezeichneten

*•) Phanis Michalopulos : Kosmas der Aitolos, 1940 (griechisch).



— 211 —

orthodoxen Kultus genährt und durch das gute Beispiel vieler
Kleriker erhalten.

Während das Volk treu zu seiner Kirche stand, entzogen sich
seine führenden Schichten dem Einfluss der Kirche und verfielen
der religiösen Gleichgültigkeit. Sie wurden noch mehr durch die
politischen Leidenschaften und die nationalen Probleme abgelenkt und
gerieten unter den verderblichen Einfluss von Gelehrten, die im
Westen studiert hatten und sieh gleichgültig oder gar feindlich zu
der Religion verhielten.

Glücklicherweise fehlte es dank der göttlichen Gnade nicht an
frommen, das Vaterland liebenden, prophetischen Männern.
Inspiriert durch das Studium der Heiligen Schrift, der Werke der
griechischen Väter und der Geschichte der griechischen Kirche
förderten sie die religiöse Erweckung und Genesung des
griechischen Volkes wie auch die geistige Belebung und Erneuerung
seiner Kirche. Sie bewegten sich aber immer innerhalb des Rahmens
der Orthodoxie und der Traditionen der Nation. Die wichtigsten
und von allen anerkannten sind ohne Zweifel der Laie Apostolos
Makrakis und der Archimandrit Eusebius Matthopulos.
Vorläufer dieser beiden ist Kosmas Flamiatos gewesen mit seinen
zwei Hauptmitarbeitern Christophoros Panajotopulos (Papu-
lakos) und Archimandrit Ignatius Lampropulos. Bevor wir die

Bewegung von Makrakis behandeln, müssen wir die nennenswerten
Bestrebungen erwähnen, welche im Jahre 1870 vom verheirateten
Klerus von Athen und Piräus ausgingen. Diese Kleriker gründeten
die sogenannte «Synaxis der Presbyter» — Versammlung der
Presbyter —, um durch Predigt und Gründung von Sonntagsschulen
das Volk religiös und moralisch zu heben. Die Bewegung blieb
jedoch ohne besondere Ergebnisse, obwohl sie die Unterstützung
angesehener Glieder der athenischen Gesellschaft und sogar auch

einiger Universitätsprofessoren genoss. Es fehlte ihr an Lebenskraft

und an einer leitenden Persönlichkeit. Als erste bedeutsame

Bewegung, welche lange gedauert hat und sehr fruchtbar war, gilt
diejenige, welche sich um Apostolos Makrakis (f 1905) bildete x).

Apostolos Makrakis ist eine der stärksten und eigenartigsten
Persönlichkeiten des neueren Griechenlands. Seine Tätigkeit,
welche sich ungefähr auf 50 Jahre ausdehnte, beherrschte für lange

1) Chrysostomus Papadopulos (Erzbischof) : Apostolos Makrakis, 1939
griechisch). D. Balanos: Apostolos Makrakis, 1920 (griechisch).



— 212 —-

Zeit das religiöse Leben des Landes, und ihre Auswirkungen machen
sich, direkt oder indirekt, bis heute in der griechischen Kirche
bemerkbar. Als dieser feurige Mann am geistigen Horizont des

Landes erschien, befand sich die Atmosphäre Griechenlands noch
unter dem Einfluss der flammenden Verkündigungen von Fla-
miatos und Papulakos. Anderseits wurde die griechische
Gesellschaft, unter dem Eindruck des Krimkrieges (1853—1856) und
der mit ihm in Zusammenhang stehenden Ereignisse, von der
«Grossen Idee» der Befreiung und der gänzlichen politischen
Emanzipation des grösstenteils noch unter türkischem Joch
befindlichen Griechentums erfasst und begeistert.

Makrakis, der im Jahre 1831 auf der Insel Sifnos im Ägäischen
Meer geboren wurde, erhielt die Keime der Frömmigkeit von
seiner frommen Mutter und die erste Bildung in der Schule seiner
Heimat. Fünfzehnjährig, ging er zu seinem Vater nach Konstantinopel,

wo er die sogenannte «grosse Schule der Nation» besuchte,
eine höhere griechische Schule, in welcher eine vollständige
allgemeine, besonders aber theologische Bildung erteilt wurde. Er
vervollständigte seine Bildung durch fortdauerndes Studium der

Heiligen Schrift, der Werke der griechischen Väter und besonders
des Heiligen Chrysostomus und der Werke von Plato. Durch das

gleichzeitige Studium der Zustände in der griechischen Gesellschaft

und in der Kirche wurde er überzeugt, dass letztere einer

Erneuerung «in capite et in membris» bedürfe. Anderseits konnte
sein patriotisches Herz es nicht ertragen, den grössten Teil der

griechischen Nation noch unter fremdem Joch zu sehen, und er
fasste den Entschluss, gleichzeitig für die politische Befreiung der

geknechteten Nation einzustehen.
Zur Verwirklichung dieser doppelten Aufgabe, die er auf Grund

eines Traumes als göttliche Sendung und sich selbst als
Gottgesandten betrachtete, verwendete er alle seine reichen, natürlichen
und erworbenen Begabungen, seine grosse Bildung, seinen Tiefsinn,
seinen eisernen Willen, seine flammende Beredsamkeit und sein

ganzes Leben. Er begrenzte den Radius seiner Sendung nicht auf
das Griechentum, sondern dehnte ihn aus, indem er seine Mission
als für die ganze Menschheit bestimmt betrachtete. Er identifizierte
sie mit der Weltmission, die nach seiner Meinung die griechische
Nation zu erfüllen hatte. Um dieses grosse Ideal, nämlich die
Umgestaltung der Menschheit zu verwirklichen, glaubte er, dass er

mit der Umgestaltung der Individuen beginnen müsse.



— 213 —

Er begann seine erzieherische Tätigkeit in Konstantinopel,
dem damaligen religiösen Zentrum der Orthodoxie und gleichzeitig

einem sehr wichtigen Nationalzentrum des Griechentums.
Dort veröffentlichte er schon im Jahre 1859 sein erstes Werk unter
dem Titel: «"AnoxdXvynç ©rjaavgov xov xexgvpuévov» — «Offenbarung

des verborgenen Schatzes», womit er den Heiland und seine
Kirche meinte. Von 1860—1864 weilte er in Paris als Hauslehrer
und Erzieher bei einer reichen griechischen Familie. In dieser
Stadt, welche er als «päpstliches Zentrum» und als «rationalistischen
Herd» charakterisierte, hatte er Gelegenheit, die religiösen und
philosophischen Bewegungen des Abendlandes näher kennenzulernen.

Auf diese Weise wurde er nicht nur in seiner Orthodoxie
und in seiner Abneigung gegen die Andersgläubigen, sondern auch
in seinem Bewusstsein von seiner Weltsendung bestärkt. Er setzte
seine Tätigkeit, die er in Konstantinopel begonnen hatte, fort,
indem er mit französischen Gelehrten diskutierte und drei
philosophische Abhandlungen und eine gegen Renan veröffentlichte.

Bei seiner Rückkehr nach Konstantinopel unterbrach er seine
Reise in Athen, wo er auf dem grossen Platz vor der Universität
drei Vorträge über die «Politika» von Plato hielt. Seiner grossen
Zuhörerschaft, unter der sich auch Universitätsprofessoren
befanden, machten diese Vorträge grossen Eindruck. In Konstantinopel

veröffentlichte er dann seinen «Kommentar über die Natur
der Kirche Christi «Ynó/uvrjpa negì xrjç cpvaewç xrjç xov Xgiaxov 'ExxXrj-
olaç», 1865. In dieser Schrift behandelt er mit grosser Kraft und
mit grossem Mut den Begriff der Kirche, schildert die heterodoxen
Irrtümer und brandmarkt das Leben der Christen und vor allem
des Klerus. Indem er die geschichtliche Vergangenheit der Kirche
betrachtete, kam er zum Ergebnis, dass ihre goldene Zeit die
apostolische Epoche und die Zeit der Verfolgungen war. Das besiegte
Heidentum habe dem christlichen Volk die bösen Gewohnheiten
des paganistischen Lebens übertragen. Deshalb erstrebte er die

Neubildung des christlichen Lebens und empfahl als einen sehr

wichtigen Faktor dafür die fortwährende Anteilnahme am
Altarsakrament.

Bald aber überzeugte er sich, dass Konstantinopel kein
geeigneter Ort war, um eine Operationsbasis zur Verwirklichung
seines reformatorischen Programms zu werden. Diese Stadt war
ein starkes hierarchisches Zentrum, vor allem aber war sie das

Zentrum des sultanischen Absolutismus, wo die Freiheit des Wortes



— 214 —

unbekannt war. Deshalb entschloss er sich 1866, nach Athen
überzusiedeln, das er zum Zentrum seiner vierzigjährigen wichtigeren,
fruchtbareren und mehr dramatischen Wirksamkeit machte. Um
sein Ziel zu erreichen, begnügte er sich nicht mit der mündlichen
Predigt, die er in den Kirchengebäuden seltener und an anderen
öffentlichen Orten hielt, so mit Vorliebe auf öffentlichen Plätzen
der Hauptstadt und der Provinzen, wie auch in der von ihm
gegründeten «Philosophischen Schule des Logos». Er entwickelte
gleichzeitig eine grosse literarische Tätigkeit, indem er viele Traktate

herausgab und vor allem die Zeitschrift «Logos» und andere
zahlreiche Schriften veröffentlichte. Durch diese Mittel hatte er
erstaunliche Erfolge und erwarb sich dadurch eine grosse und
fanatische Anhängerschaft.

Makrakis gründete auch drei Vereine, zwei religiöse : «Johannes
der Täufer» und «Johannes der Theologe», und einen politischen,
«Konstantin der Grosse». Zudem hielt er es nicht für unangebracht,
sich in die Politik einzumischen, und er trat wiederholt als Kandidat
bei den Deputiertenwahlen auf. Er bekam dabei zwar viele
Wahlstimmen, jedoch ohne Erfolg wegen des Mehrheitssystems, das

damals in Griechenland galt.
Makrakis betrachtete die geltenden pädagogischen und

politischen Systeme als verfehlt und wollte sie deshalb durch ein

eigenes System ersetzen. Dann erwartete er die Wiederaufrichtung
der Kirche, des Staates und der Nation. Mit einigen Mitarbeitern
lehrte er sein System in seiner eigenen Schule, wo er auch die Bibel
auslegte und Theologie vortrug. Als Frucht dieser seiner
Lehrtätigkeit kam eine ganze Reihe von philologischen, philosophischen
und theologischen Schriften heraus1). Unter diesen Werken nehmen
die exegetischen (Kommentare zum Alten und Neuen Testament)
den ersten Platz ein. Dies beweist die Wichtigkeit, welche er der

Heiligen Schrift zuschrieb, und zeigt, wem er hauptsächlich seine

Bildung verdankte. Er vertiefte sich mit besonderer Vorliebe in
die Offenbarung des Johannes, die er entsprechend seiner grossen
Pläne auslegte.

Von den dogmatischen Fragen beschäftigte ihn das Problem
«Natur und Entstehung der Seele». In diesem Punkt geriet
Makrakis in Konflikt mit der griechischen theologischen Welt und

x) Die philosophischen Schriften von Makrakis wurden vor einigen
Jahren von seinen Anhängern in Amerika in New York auf Englisch
herausgegeben. Von der fremden Kritik wurden sie günstig beurteilt.



—- 215 —

mit der Heiligen Synode der Kirche Griechenlands. Letztere
verurteilte seine Lehre von der Dreiteiligkeit des Menschen, der Tricho-
tomie. Seinen Gegensatz zur theologischen Welt und zur Heiligen
Synode vergrösserten und verschärften seine heftigsten Angriffe
gegen die Hierarchie und die theologische Fakultät der Universität
Athen. Dies sein Verhalten brachte es mit sich, dass er, wie schon

gesagt, sich eine kirchliche Verurteilung zuzog, dass er wiederholt

wegen Beleidigung und Häresie von den politischen Gerichten
verurteilt und eingesperrt wurde und dass er sich allmählich von
den Klerikern und seinen bedeutenden Laienmitarbeitern
verlassen sah. Trotz all dem aber und trotz der wiederholten
Vereitlung seiner Hoffnungen, einen übernatürlichen Sieg zu erringen,
setzte Makrakis mit ununterbrochenem Eifer und mit unerschöpflichem

Mut und Vertrauen zu Gott sein erzieherisches Werk fort,
und er gab seinen Kampf für die christliche Wahrheit und für die

Bereinigung des Ackers der empirischen Kirche vom Unkraut der
Sünde nie auf. Er bereiste viele Städte und Dörfer Griechenlands,
er lehrte überall, er gab neue Schriften heraus, und er kämpfte
bis zu seinem letzten Atemzug. Er verschied nach kurzer Krankheit

mit den letzten Worten: «Dort ist die Ruhe», nachdem er
kurz vorher selbst die ergreifende Totenliturgie seiner Kirche
gesungen hatte und den Psalm 71 von Freunden gelesen hörte. Es
ist bemerkenswert und charakteristisch für die Hochachtung, die

er in der Kirche genoss, wie auch für den Geist dieser Kirche, dass

Makrakis, trotz dem erwähnten schärfsten Gegensatz zur
Hierarchie und trotz der offiziellen kirchlichen Verurteilung seiner Lehre,
als treues Kind der Kirche mit allen Ehren beerdigt wurde. Nach
dem Tod Makrakis übernahmen die Fortsetzung seines Werkes die
ihm treu gebliebenen Schüler und Mitarbeiter: S. Philaretos,
D. Georgulis, der General Th. Libadas und M. Charitos. Sie hielten
sich in dem Verein «Johannes der Täufer» zusammen. Sie hatten
als ihr Organ die Zeitschrift «Die Stimme des Logos» und später
«Das Licht des Logos». Sie blieben im Rahmen der Kirche als eine

ecclesiola in ecclesia. Die Bewegung wurde immer schwächer und
verschwand beinahe seit dem Tod der unmittelbaren Schüler jenes

angesehenen Lehrers mit der Zeit.
Bedeutender wurde die religiöse Bewegung früherer Mitarbeiter

jenes Mannes. Es waren Kleriker und Laien, die sich wegen seines

heftigen, oft auch streitsüchtigen Wesens bald von ihm distanziert
hatten. Laien und Kleriker, K. Dialismas, Mich. Galanos



— 216 —

u. a. gründeten im Jahre 1887 den Verein «Anaplasis» —
«Neubildung». Zum Präsidenten wurde der angesehene Rechtslehrer
Joh. Skaltsunis ernannt und zum Ehrenpräsidenten der damalige
Kronprinz des griechischen Thrones und spätere König
Konstantin. Der Verein setzte sich zum Ziel: die «christliche
Erneuerung* der griechischen Gesellschaft und die Unterstützung der
Kirche». Er sammelte um sich viele begeisterte Personen und
leistete der Gesellschaft und der Kirche sehr wichtige Dienste.
Seine Aufgabe erfüllte er einerseits durch die Herausgabe von
Zeit- und vielen Erbauungsschriften, darunter das
Matthäusevangelium und viele Reden des Heihgen Chrysostomus in
Paraphrase, und anderseits durch die Organisierung von regelmässigen
Predigtveranstaltungen in Athen und Piräus. In die Provinzen
wurden viele tüchtige Wanderprediger, Kleriker und Laien,
gesandt. Der bedeutendste von allen diesen ist Michael Galanos,
der bis heute noch, im Alter von 86 Jahren, das Gotteswort in
Athen verkündigt1).

Hier müssen auch die Evangelisationsbestrebungen der frommen

Königin von Griechenland, Olga2), einer Russin, erwähnt
werden, die ihre eigenen Kinder zunächst «in der Zucht und
Vermahnung zum Herrn» erzog. Königin Olga sorgte für die Organisierung

des Predigt- und Beichtwesens in den Krankenhäusern
und in den Gefängnissen, sie veranlasste die Veröffentlichung von
vielen Erbauungsschriften und die Übersetzung der Evangelien
ins Neugriechische. Ausserdem zeigte sie grosse Initiative bei der
Gründung von Krankenhäusern und Gefängnisgebäuden.

Die bedeutendste aller religiösen Bewegungen in Griechenland,
wenn ich mich nicht täusche in den orthodoxen Ländern
überhaupt, sowie hinsichtlich der Organisation und der Erfolge, ist die
« Zoe ». IhrTräger ist die monastische Bruderschaft « Zoe » — « Leben »,

welche der Archimandrit Eusebius Matthopulos 3) (j 1929)
in Athen gründete. Der Name der Bruderschaft wurde von den
Worten des Herrn im Johannesevangelium (6, 23 und 14, 6)
inspiriert.

Vater Eusebius wurde im Jahre 1846 in Melissopetra in
Arkadien geboren. Seine Eltern waren fromm, und er hatte das

x) Inzwischen gestorben.
2) Julia Karolu : Die Königin Olga, 1936 (griechisch).
3) Seraphim Papakostas: Eusebius Matthopulos (englische

Übersetzung aus dem Griechischen von Michael Konstantinidis, 1936).



— 217 —

Glück, schon früh unter die geistige Vormundschaft des
Archimandriten Ignatios Lampropulos im Kloster Mega Spiläon
zu kommen. Dieses Kloster, das damals 200 Mönche zählte, wurde
durch den genannten Archimandriten, der einer der nächsten
Mitarbeiter des uns schon begegneten religiösen Erweckers Fla-
miatos gewesen war, zu einem wichtigen religiösen Zentrum
erhoben. Es liegt im Nordpeloponnes. Nach dem Tod seines geistigen
Vaters ging der junge Eusebius nach Athen, um dort seine Studien
fortzusetzen. Dort verband er sich mit dem grossen religiösen Er-
wecker Makrakis, den er schon in Mega Spiläon als Gast bei seinem
geistigen Vater kennengelernt hatte. Nach seiner Abitur bezog er
die philosophische Fakultät der Universität. Kurz danach wurde
er zum Priester geweiht und übernahm die Pfarrers- und
Beichtvaterpflichten beim Makrakiskreis an dessen eigenem Gotteshaus.
Vater Eusebius wie auch andere Kleriker und Laien' arbeiteten
eng mit Makrakis zusammen und teilten bis auf eine gewisse Zeit
dessen Schicksal. So wurde er auch mit den übrigen Makrakis-
klerikern von der Heiligen Synode zur Verbannung verurteilt und
in ein Kloster in Phtiotis geschickt. Diese Verbannung aber, welche
drei Jahre lang dauerte und welche mit vielen Mühseligkeiten
verbunden war, wurde für ihn eine geistige Schulung zur
Selbsterziehung und Betrachtung und gleichzeitig ein Anfang für eine

neue geistige Wirksamkeit. Zwei Jahre nach seiner Rückkehr aus
der Verbannung sah er sich mit anderen Klerikern gezwungen, den
Makrakiskreis zu verlassen, weil sie sich mit dessen uns bekannter
Haltung nicht einverstanden erklären konnten. Nunmehr setzte
Vater Eusebius seine missionarische Tätigkeit ohne Hindernis fort
als unbesoldeter Prediger und Beichtvater in Athen, Patras und
anderen Provinzen, die er bereiste. Er predigte mehrmals in der
Woche und übte überall die Beichtvaterspflichten ohne je von
den Gläubigen das Geringste für sich zu verlangen. Seinen
Lebensunterhalt bestritten seine Brüder, die wohlhabende Kaufleute
waren.

Seine Predigt war gekennzeichnet durch ihren biblischen und
praktischen Charakter, sie war frei von jeglicher Rhetorik. Sie war
kurz, lebendig und hatte als Ziel die Erbauung der Gläubigen. Sie

endete nach dem Vorbild der Kirchenväter mit dem Hinweis auf
das Himmelreich. Sie machte daher grossen Eindruck und erregte
stets Aufsehen nicht nur bei den einfacheren, sondern auch bei
den gebildeten seiner Zuhörer. Dieser Eindruck wurde noch ver-



— 218 —

stärkt durch sein eigenes Beispiel und das moralische Gewicht
seiner Persönlichkeit.

Vater Eusebius lehnte wiederholt die ihm angebotene Bischofswürde

ab. Sein einziger Ehrgeiz war, sein Bestes zur christlichen
Erneuerung des griechischen Volkes beizutragen. Im Jahre 1907

entschloss er sich, seinen Plan, welchen er seit längerer Zeit und
nach gründlichem Studium und langen Erfahrungen gefasst hatte,
durchzuführen. Er bestand in der Gründung einer missionarischen
Brüderschaft in Athen, jungen Theologen, die er erzogen hätte,
das Werk der friedlichen und allmählichen Umgestaltung der

griechischen Gesellschaft, auf Grund der Heiligen Schrift und der

Heiligen Tradition und im Einklang mit den kirchlichen Behörden,
anzuvertrauen. Seine Haltung gegenüber der Kirche, welche dann
die von ihm gegründete Bruderschaft übernahm, entsprach nicht
nur seinem sanftmütigen Charakter, sondern sie war auch von
den bitteren Erfahrungen bedingt, welche er durch die Misserfolge
seines alten Lehrers gemacht hatte.

Den ersten Kern der Bruderschaft bildeten die diplomierten
Theologen Dionysios Pharazulis (f 1920), P. Trempelas,
jetzt Theologieprofessor an der Universität Athen, und D. Pana-
jotopulos. Zu diesen gesellten sich kurz danach die zwei Brüder
Koliopulos Johannes, diplomierter Jurist, und Ignatios,
diplomierter Theologe. Von diesen Männern wurden nur der erste
und der letzte Kleriker; die übrigen blieben Laien. Die Eigenart
dieser Bruderschaft, welche ihren Sitz in Athen hat, besteht
hauptsächlich darin, dass die Aufnahme der Mitglieder weder durch
mönchische Tonsur noch durch irgendein Gelübde geschieht, wie
es im orthodoxen Mönchtum der Fall ist, sondern nach langer
vorbereitender Prüfung auf Grund einer ernsthaften Erklärung, dass

der Kandidat bereit sei, die Grundsätze der Brüderschaft
anzunehmen. Die Brüderschaft zählt heute 75 Mitglieder, welche ein
koinobitisches Leben führen. Von diesen sind ungefähr 25 Kleriker,
die anderen sind Laien. Die meisten sind Theologen, die übrigen
Vertreter anderer Wissenschaften.

Das Ziel der Brüderschaft ist, ihre Mitglieder zu christlichen
Persönlichkeiten, nach dem Geist der Orthodoxen Kirche, zu bilden,
um durch solche Persönlichkeiten die Wiedergeburt des griechischen
Volkes zu erreichen. Als Mittel zur Erfüllung dieses Ziels benützt
die Brüderschaft die mündliche und schriftliche Predigt, die kate-



— 219 —

chetische Belehrung, das Beichtwesen und vor allem das Beispiel
ihrer Mitglieder in der Lebensführung. Den belebenden Mittelpunkt
aber aller Bestrebungen bildet das Sakrament der Heiligen
Eucharistie. Die oftmalige Teilnahme am Altarsakrament wird
von Anfang an bei der Bruderschaft mit grossem Eifer durchgeführt.
Die mündliche Verkündigung wird mit grosser Intensität gepflegt.
Es stehen dazu 50 Prediger zur Verfügung, die nicht nur in den
Provinzen des griechischen Staates tätig sind, sondern auch ausserhalb

desselben, so vor allem auf der Insel Cypern. Erwähnt sei,
dass der Nachfolger des Gründers in der Leitung der Brüderschaft
(1929), Vater Seraphim Papakostas, seit 25 Jahren ununterbrochen

der regelmässige Prediger in der Kathedrale von Athen
ist. Mit dem gleichen Eifer wird von allem Anfang an von der
Brüderschaft die Beichte gepflegt, und zu diesem Zweck verfügt
sie heute über 10 Beichtväter. Neben der mündlichen Predigt
verwendet sie ebenfalls mit grosser Intensität das Schrifttum. Sie

verfügt über eine eigene grosse Druckerei und über ein eigenes
Verlagshaus. Seit 1911 zirkuliert die den Namen der Brüderschaft
tragende Wochenzeitschrift «Zoe», jetzt in 110 000 Exemplaren.
Ihr Leserkreis beschränkt sich nicht nur auf Griechenland, sondern
erstreckt sich überall dahin, wo die griechische Nation zerstreut
ist. Ausserdem werden von der Brüderschaft sehr viele andere
erbauliche und theologische Werke herausgegeben, welche
hauptsächlich aus der Feder ihrer Mitglieder stammen. Unter diesen
Werken befindet sich eine Reihe von Kommentaren zum Neuen
Testament, einer stammt von Vater Eusebius mit mehr
praktischem, ein anderer von Prof. Trempe mit theologischem Charakter.

Seit 1929 übernahm die Brüderschaft das Werk einer
Bibelgesellschaft. Sie gibt im Original die Texte der griechischen Bibel
heraus, und zwar nicht nur des Neuen Testamentes (3. Aufl. 1939

in 100 000 Exemplaren), sondern auch die des Alten Testamentes
nach der LXX. (2. Aufl. 1939 in 6000 Exemplaren).

Seit 1926 hat die Brüderschaft, entsprechend ihrem Programm,
ihre Aufmerksamkeit dem Kinderalter gewidmet, dessen christliche

Erziehung sie mit grosser Beharrlichkeit durch die
Katechetischen Schulen (Sunday Schools) verfolgt. Zu diesem
Zweck stehen ihr heute 150 Katecheten (männliche und weibliche)
zur Verfügung, die ihre Dienste ohne irgendeine Hilfe von anderswo
leisten. Nach der letzten Statistik haben in ganz Griechenland
und in Cypern in den Kirchengebäuden 622 katechetische Schulen



— 220 —

— untere, mittlere, obere und für Arbeiter — mit 90 000 Schülern
funktioniert.

Für die Ausbildung des Katechetenpersonals werden, ausser
der «Katechetik» von Professor Trempelas, auch andere spezielle
Hilfsmittel und Kurse benutzt. Mitglieder der Brüderschaft,
welche musikalisch begabt sind, haben viele schöne, religiöse
Lieder für die Schüler und die Schülerinnen der katechetischen
Schulen, wie überhaupt für die christliche Jugend komponiert.

In den letzten Jahren richtete die Brüderschaft ihre Aufmerksamkeit

mit grosser Beharrlichkeit auf die Jugendlichen, für die
sie obere katechetische Schulen gründete sowie katechetische
Schulen für Arbeiter und auch spezielle Organisationen für
Studenten und Arbeiter in Athen, Saloniki und in anderen geistigen
und industriellen Zentren Griechenlands. Sie veranstaltet weiterhin
Sommerlager und andere erbauliehe Veranstaltungen für Jugendliche.

Seit einigen Jahren funktioniert auch eine obere Schule für
allgemeine Bildung, wo Mitglieder der Brüderschaft und andere

gleichgesinnte Gelehrte den Unterricht erteilen.

Als Frucht aller dieser Bestrebungen der Brüderschaft
«Zoe» müssen folgende Organisationen betrachtet werden, welche
aus ihren geistigen Kindern gebildet wurden:

1. Die monastische Frauenbrüderschaft «Eusebia», der 20
ordentliche Mitglieder angehören und die ähnliche Ziele wie die
Männerbrüderschaft «Zoe» verfolgt. Sie hat die Organisierung
der katechetischen Schulen für Mädchen übernommen und sorgt
für die Herausgabe der Zeitschrift «Zoe tou Pädiou» («Das
Leben des Kindes»), welche erst seit dem Jahre 1946 erscheint und
schon in 40 000 Exemplaren zirkuliert. Sie sorgt für die Ausbildung
einiger ihrer Mitglieder und anderer gleichgesinnter Frauen in
der Krankenpflege, und sie trifft Vorbereitungen für die Gründung
eines eigenen Krankenschwesterordens.

2. Der Verein für innere Mission «Der Apostel Paulus», zu
dem nicht nur Mitglieder der «Zoe» gehören, sondern andere
fromme Personen, die ihre geistigen Kinder sind. Dieser Verein,
der im Jahre 1926 durch die Initiative von Vater Eusebius
gegründet wurde, setzte sich zum Ziel, zu der Verbreitung des

Evangeliums unter dem Volk, wie überhaupt zu dessen Erziehung
in Christo beizutragen. In dem zentralen Gebäude, welches von
dem Verein mit Beteiligung auch der Brüderschaft «Zoe» vor



— 221 —

einigen Jahren gekauft wurde, sind ausser diesem Verein folgende
Schwesterorganisationen untergebracht (Karytsistrasse 14) :

3. Der Christliche Studentenverein. Er wurde im Jahre
1933 mit dem Beinamen «Akademischer, sozialer Verein» gegründet
und umfasst mehr als 1000 Studenten in Athen und Saloniki. Viele
seiner Mitglieder unternahmen im Jahre 1946 missionarische Reisen
durch die wichtigeren Zentren des ganzen Landes, und sie hatten
grosse Erfolge zu verzeichnen.

4. Der Panhellenische christliche Elternverein. Er
wurde im Jahre 1935 gegründet mit mehreren Abzweigungen im
ganzen Land. Er macht sich zur Aufgabe, bei der Arbeit der
christlichen Erziehung der Kinder zu helfen, wie auch bei den

Bestrebungen, die Kinder von den antichristlichen Giften und den

Verlockungen der Sünde zu schützen, mitzuwirken.
5. Der Christliche Wissenschaftlerverein. Er wurde

auch im Jahre 1935 gegründet und umfasst Vertreter aller
Wissenschaften, unter anderen auch einige Universitätsprofessoren. Sein

Organ ist die wissenschaftliche und literarische Monatszeitschrift
«Aktines» — «Strahle», welche jetzt in 40 000 Exemplaren zirkuliert

und durch den Verlag «Damaskos» herausgegeben wird.
Derselbe Verlag gibt auch verschiedene andere literarische Werke von
literarisch begabten Mitgliedern des Vereins und anderen
Gleichgesinnten heraus.

Anfang 1947 wurde «Die Botschaft des Vereins der christlichen

Wissenschaftler» in 10 000 Exemplaren erlassen. Darin werden

die Irrungen der ungläubigen Forschung und der negativen
Weltanschauungen auf den verschiedenen Fachgebieten der Wissenschaft

aufgezeigt, mit besonderem Bezug auf den griechischen
realen Sachverhalt. Es wird weiter der Einklang festgestellt,
welcher zwischen der modernen Wissenschaft und der Religion
und speziell dem Christentum besteht, wie auch der wohltuende
Einfluss des letzteren auf die Entwicklung der Kultur. Diese
Botschaft erregte einen tiefen Eindruck bei den Gebildeten in Griechenland

und wurde sehr günstig in der kirchlichen Presse anderer
Konfessionen des Abendlandes beurteilt.

Alle die genannten Organisationen, welche sich um «Zoe»
bildeten und welche sich immer im Rahmen der Orthodoxen Kirche
und mit ihrem Segen bewegen, arbeiteten während der feindlichen
Besatzung in Griechenland eng zusammen und leisteten auf diese



— 222 —

Weise gute Dienste im Volk nicht nur auf dem geistigen, sondern
auch auf dem materiellen Gebiet zur Linderung der Not.

Aus den Kreisen der «Anaplasisbewegung» stammte auch der
begeisterteWeltkleriker (verheiratete Priester)Markos Tsaktanis.
Er machte unter der wertvollen Mitwirkung von anderen gleich-
gesinnten Mitarbeitern, unter denen auch der damalige Universitätsprofessor

und spätere Erzbischof von Athen, Chrysostomos
Papadopulos, sich befand, seine Pfarrkirche der Heiligen Katarina
(Plaka) zum Zentrum einer wichtigen religiösen Bewegung für die

Jugend, vor allem von Athen. Er errichtete die ersten katechetischen

Schulen schon im Jahre 1914, brachte die ersten
Jugendorganisationen für Knaben und Mädchen zusammen und gründete
die gute religiöse Zeitschrift «Kain ë Ktisis» — «Neue Schöpfung».
Nach seinem frühzeitigen Tod (f 1914) übernahm die Fortsetzung,
die Ausdehnung und die Systematisierung der Arbeit sein Schwager
Angelos Nisiotis, Pfarrer in einer der zentralen Kirchen von
Athen, der Zoodochos Pege (Akademiestrasse). Dorthin wurde
nunmehr das Zentrum dieser nennenswerten Bewegung versetzt,
welche an Intensität und Ausdehnung an zweiter Stelle nach der
«Zoe» kommt. Wie Vater Markos wirkte auch Vater Angelos
bahnbrechend in einigen Sektoren der Evangelisation, indem er z. B.
die Predigt in den Fabriken einführte, Erholungsausflüge und
Sommerlager organisierte, welche mit religiöser Unterweisung
verbunden waren, sowie die regelmässige Teilnahme am liturgischen
Leben der Kirche und das kirchliche und religiöse Lied förderte.
Dank seiner unermüdlichen Bemühungen existieren und
funktionieren noch heute ungefähr 200 Abteilungen von den durch
Vater Markos gegründeten orthodoxen christlichen Vereinigungen
für Männer, Frauen, junge Männer, junge Frauen in Athen, in
Piräus und in der Umgebung und 350 katechetische Schulen,
meistens für Mädchen mit 45 000 Kindern. Besonders wird hier
auch für die entsprechende Ausbildung des Katechetenpersonals
gesorgt. Die Bewegung von Vater Angelos verfügt über drei eigene
Zentralgebäude für Evangelisationsarbeit in Athen und in den

Vororten, wie auch über ein eigenes Gut für Sommerlager in Ekali
in der Nähe von Athen. Sie verfügt weiter über einen eigenen Verlag,

durch welchen die Zeitschriften «Kainë Ktisis» — «Neue

Schöpfung» und «Paidikë Chara» — «Kinderfreude», letztere in
24 000 Exemplaren, wie auch erbauliche und theologische Werke
herausgegeben werden. Neuerdings bildete sich im Rahmen der



— 223 —

Vereinigung von Vater Angelos eine Studentenorganisation «Der
christliche Studentenverein», in welcher Universitätsprofessoren
von verschiedenen Fakultäten und andere bekannte christlich
gesinnte Wissenschaftler mitarbeiten. Die Grundlage der geistigen
Arbeit dieser Organisation bildet das gemeinsame Studium der
Heiligen Schrift unter Führung von Universitätsprofessoren. Die
Vereinigungen von Vater Angelos waren auch bei der Weltkonferenz

der christlichen Jugend in Oslo (1947) vertreten.
Vater Angelos ist aber nicht der einzige Pfarrer, der mit

grossem Eifer sein Pastoralwerk ausübt und eine nennenswerte
Evangelisationsbewegung in den letzten Jahren hervorbrachte.
Es gibt auch andere, wie z. B. die zwei Brüder Timotheos und
Titos Mattheakis, beides Archimandriten, und ihr Neffe
Archimandrit Stephanos Matakulias. Diese drei waren in ihrer
Jugend Schüler der Bewegung von Vater Markos und Vater
Angelos. Unter ihnen wurden ihre Pfarrkirchen in Athen zu
Mittelpunkten einer lebendigen religiösen Bewegung unter den Jugendlichen.

Sie geben auch eigene Zeitschriften heraus, «Lychnia» —
«Der Leuchter» und «Elpis» — «Die Hoffnung».

Der Erwähnung verdient auch die langjährige und fruchtbare
Evangelisationswirksamkeit des verheirateten Erzpriesters in
Piräus, Georgios Makris (f 1944), der auch eine beachtenswerte
Zeitschrift herausgab «Anamorphosis — «Umgestaltung» sowie die

Tätigkeit des Archimandriten Damaskinos Asimakopulos. Letztere

verkündigt das Evangelium seit 20 Jahren unter den Emigranten

aus Kleinasien in der von ihm selbst gegründeten Siedlung
«Neu-Nicäa», in der Nähe von Piräus. Für die wenigen Türkisch-
sprechenden hält er eine besondere Predigt in türkischer Sprache.

Von den Bewegungen, welche von Laien ausgingen, ist die
seit 1905 existierende Evangelisationsbewegung des Vereins «Die
drei Hierarchen» zu erwähnen. Sie wurde durch den Kaufmann
P. Barympompiotis ins Leben gerufen. Bis heute arbeiten viele
Geistliche und Laientheologen mit. Auch diese Bewegung
verfügt über eine eigene Zeitschrift und besitzt ein eigenes Gebäude
beim Zentralmarkt in Athen, wo regelmässige Predigtveranstaltungen

stattfinden.
Es wäre vielleicht hier nicht überflüssig, auch die seit 1932

existierende «Christliche soziale Vereinigung» zu erwähnen, der

Universitätsprofessoren und andere höhere Wissenschaftler, Kaufleute,

Industrielle u. a., wie auch angesehene Vertreter der poli-



— 224 —

tischen Welt aller Richtungen angehören. Diese Bewegung arbeitet
auf zwei Gebieten: dem soziologischen, wo, unter der Leitung von
Prof. Bratsiotis, die soziologischen Probleme im Licht des

Evangeliums studiert werden, und dem sozialen. Hier wurde durch die
Initiative des Präsidenten des Vereins der Medizinprofessoren,
Prof. Ar. Kuzis, unter anderem auch das « Griechische Institut zur
Bekämpfung der Krebskrankheit» gegründet, das einzige in seiner
Art im ganzen Balkan. Die «Christliche soziale Vereinigung» trifft
Vorbereitungen zur Einberufung der ersten Panhellenischen
Konferenz für praktisches Christentum. Sie sollte im November 1947

stattfinden, wurde aber wegen der kritischen Lage, in der sich
das Land befindet, verschoben.

Sehr interessant ist auch die während der deutschen
Besetzung entstandene und immer sich weiter verbreitende
Evangelisationsbewegung, welche im Jahre 1942 die Tochter eines

angesehenen Chirurgen von Athen, Frau Chrysanthi Makrykosta,
gründete. Frau Makrykosta hat in London Chemie studiert. Um
sie sammelten sich mehrere Vertreter der höheren Gesellschaft und
Persönlichkeiten, welche hervorragende Stellungen in der
Staatsverwaltung bekleiden, wie z. B. der frühere Justizminister Herr
P. Chatzipanos und Arist. Pep as, Generalsekretär des
Finanzministeriums und einige Theologieprofessoren. Diese Bewegung
entstand im Empfangssaal von Frau Makrykosta, wurde dann in
den Vortragssaal der Griechischen Archäologischen Gesellschaft

verlegt und von dort in den grossen Hörsaal der juristischen
Fakultät der Universität Athen; dort finden jeden Sonntagnachmittag

religiöse Predigtveranstaltungen der «Christlichen Ecke»,
wie sich die Bewegung nennt, statt. Diese Bewegung wurde am
Anfang wegen der geistigen Beziehungen ihrer Führer zu einer
griechischen protestantischen Bewegung als protestantisierend
betrachtet, geniesst aber heute die Anerkennung und die
Unterstützung der kirchlichen Behörden, weil sie mit grossem und fruchtbarem

Eifer im Rahmen der Lehre der orthodoxen Kirche arbeitet.
Charakteristisch für den missionarischen Eifer dieser

Bewegung und für das Vertrauen der Kirche zu ihr ist die Missions-
reise der «Christlichen Ecke» im März 1947 nach Patras, der

Hauptstadt des Peloponnes. Dort wurde sie vom Metropoliten
von Patras und vom Volk herzlich empfangen. Zwei Monate
später unternahm sie eine ähnliche Reise nach Naupaktos,
wohin sie von dem dortigen Metropoliten selbst eingeladen



— 225 —

wurde. Ausser den regelmässigen Predigten, welche jede Woche
in den verschiedenen Zentren der Bewegung in Athen und in
der Umgebung stattfinden, entfalten die Mitglieder der «Christlichen

Ecke» eine sehr tüchtige Evangelisationstätigkeit in den
verschiedenen Krankenhäusern von Athen und vor allem unter
den zahlreichen Patienten der Aussätzigenstation in der Nähe von
Athen. Bei all dieser Tätigkeit werden sehr befriedigende Resultate
erzielt.

In den Provinzen entfaltet sich in den letzten Jahren ebenfalls
eine rege Evangelisationsbewegung, welche entweder von Predigern
der Brüderschaft «Zoe» oder von lokalen religiösen Organisationen
geleitet wird. Die wichtigeren der religiösen Organisationen ausser
der Hauptstadt Athen sind: der Verein «Die Liebe» in Piräus, die
«Christliche und erzieherische Vereinigung» in Patras mit eigener
Zeitschrift «Wahrheit» und andere religiöse Vereine auf der Insel
Kreta, in Mesolongion, Jannina, Volos und vor allem die seit 1928

mit Erfolg wirkende «Apostolische Diakonie» in Saloniki; sie
besitzt auch eine eigene Zeitschrift «Erlösung».

Parallel zu den bis jetzt besprochenen religiösen Bewegungen,
welche ihre Entstehung der privaten Initiative bestimmter Priester
und Laien verdanken, hat es nicht an Evangelisationsbewegungen
gefehlt, welche durch die Initiative einiger besonders eifriger
Bischöfe entstanden. Solche sind aus älteren Zeiten die Bewegungen
des ehemaligen Makrakisanhängers Erzbischofs von Patras
Ierotheos (f 1902), Onkels des Gründers der «Zoe», und aus
der Gegenwart die Bewegungen der Metropoliten von Kas-
sandreia: Ireneos (j 1945), von Dimitrias: Ioakim (Volos), von
Akarnania: Ierotheos (Mesolongion), von Korinth: Michael, von
Edessa u. a.

Zur Förderung des Evangelisationswerkes, welches ausser den

theologisch gebildeten Pfarrern auch die speziellen Prediger, die

von der Heiligen Synode angestellt werden, ausüben, wurde neuerdings

durch die Initiative der Heiligen Synode und durch Staatsgesetz

eine besondere Organisation, die sogenannte «Apostolische
Diakonie», gegründet. Sie hat ihren Sitz bei der Heiligen Synode,
und ihre Aufgabe ist die Systematisierung des Werkes der Inneren
Mission in der Kirche von Griechenland. Schliesslich verdient noch
die vor einiger Zeit vom Staat angeordnete Reorganisierung
des religiösen Dienstes bei der Armee der Erwähnung. Es wurde
eine besondere Abteilung für die religiösen Angelegenheiten der

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1949. 16



— 226 —

Armee im Kriegsministerium eingesetzt, deren Leitung der
Archimandrit Kyprianos Poulakos übernahm.

Am Rande seien hier noch die nennenswerten Bewegungen in
Konstantinopel mit eigenem Presseorgan: «Das Licht» und auf
Cypern erwähnt. Dort schlössen sich die verschiedenen religiösen
Bewegungen in der «Pancyprianischen Organisation der orthodoxen

religiösen Anstalten» zusammen. Sie haben auch eine eigene
Zeitschrift, die «Christliche Wiedergeburt».

Das Ergebnis all dieser Bewegungen in älterer und in neuerer
Zeit ist die bedeutende Kräftigung des religiösen Gefühls des

griechischen Volkes, welche man heute feststellen kann, die grosse
Verbreitung der Heiligen Schrift, der Durst nach Gottes Wort,
der sehr starke Kirchenbesuch vor allem in der Hauptstadt und
überhaupt in den Städten, die häufige Übung der Beichte und die
Teilnahme am Heiligen Abendmahl, die Verstärkung der christlichen

Interessen bei den Vertretern der Wissenschaft und der
Politik und überhaupt die allmähliche religiöse und moralische
Wiedergeburt des griechischen Volkes.

Athen, Oktober 1947. Prof. Pan. Bratsiotis

Übersetzung von Dr. J. Kalogiru.

P. S. Über die grosse Arbeit der oben erwähnten Apostolike Diakona
werden wir eine besondere Arbeit hier veröffentlichen. P. B.


	Die evangelistische Bewegung in der orthodoxen Kirche Griechenlands

