Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 4

Artikel: Die evangelistische Bewegung in der orthodoxen Kirche Griechenlands
Autor: Bratsiotis, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404259

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 209 —

Die evangelistische Bewegung

in der orthodoxen Kirche Griechenlands

Das griechische Volk ist und war von jeher ein frommes Volk,
der christlichen Religion treu «bis zum Tode». Diese seine Hin-
gebung an das Christentum, welche bei ihm wihrend aller bar-
barischen und andersgldubigen HKinfdlle hervortrat, hat sehr viel
beigetragen zu der Erhaltung seines nationalen Bewusstseins unter
dem sehr schweren iiber vierhundertjihrigen tiirkischen Joch, wie
auch selbst zu seiner Befreiung. Deshalb wird die orthodoxe Kirche
wéhrend der Tiirkenherrschaft sehr treffend als eine andere «Arche
Noahs» betrachtet, in welcher mit dem véiterlichen Glauben auch
die Sprache und das nationale Bewusstsein der orthodoxen Volker
und besonders des griechischen gerettet wurden. Die orthodoxen
Kloster sind unter anderem die ersten Schulen dieses Volkes ge-
wesen. Die kirchlichen Biicher, die Heiligenbiographien und die
Wunderbeschreibungen (Synaxaria) sind seine ersten Schulbiicher
und die Moénche und die Pfarrer trotz ihrer Ungelehrsamkeit seine
ersten Lehrer gewesen.

Es ist zu verstehen, dass sich gerade wegen der Ungelehrsam-
keit des Klerus die Frommigkeit dieses Volkes in einem Festhalten
an den dusseren Formen der Religion erschépfte, ohne doch ganz
arm an Friichten, an Liebeswerken und an solidarischem Verhalten
zu sein. Als Zeichen und Monumente der Frommigkeit des grie-
chischen Volkes wihrend der Tiirkenzeit sind die Menge von Kir-
chen und Klostern zu betrachten, welche zu jener Zeit gegriindet
wurden, ebenso viele Sitten und Lebensgewohnheiten wie auch
Sprichworte dieses Volkes, welche offensichtlich vom Geist der
christlichen Religion durchdrungen sind, und vor allem die grosse
Anzahl der Neumirtyrer, die «fiir den Glauben Jesu» Zeugnis ab-
gelegt haben. Viele von ihnen werden in der griechischen Kirche
als Heilige verehrt !).

Ebenfalls hat es in jener Zeit nicht an Minnern gefehlt, die
sich durch schriftliches und miindliches Wort um die religitse Er-
neuerung des Volkes und um die Wiederbelebung der religitsen

1) Chrysostomus Papadopulos (Erzbischof): Die Neumértyrer,
2. Aufl. 1938 (griechisch).

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1949, 15



— 210 —

Formen bemiiht haben. Die meisten von diesen Mannern waren
klosterlicher Herkunft. Wir begniigen uns mit der Erwihnung
des Namens Kosmas Aitolos, der viele Provinzen des unter
tiirkischer Herrschaft befindlichen Griechenlands bereiste, Gottes
Wort eifrig predigte, viele Schulen iiberall griindete und die soziale
Ungerechtigkeit bekdmpfte und brandmarkte. Schon zu seinen Leb-
zeiten erfreute sich dieser Mann des Rufes eines Heiligen und be-
siegelte seine Téatigkeit, welche sehr wohltuend fiir die Nation war,
mit seinem Méartyrertod, den er im Jahre 1779 im Beration (in Siid-
albanien) von den Mohammedanern erlitt. Seitdem wird er in der
griechischen Kirche als ein «Apostelgleicher» verehrt 1).

Auch die Kanzelpredigt hat in jener Zeit in der Kirche Grie-
chenlands nicht gefehlt, nur dass sie selten geworden war. Als Bei-
spiele von grossen Kanzelpredigern, deren Werke uns erhalten sind,
konnen wir die Namen Elias Miniatis, Nikephoros Theotokis,
Eugenius Bulgaris u. a. erwdhnen. Aus dieser Epoche sind uns
auch eine Menge von verschiedenen anderen’ Erbauungsschriften
erhalten, welche den Stempel des griechischen Asketismus tragen.

Nach der Befreiung des ersten griechischen Zipfels, welche
1829 durch die acht Jahre lang dauernde Revolution gegen das
miéchtige osmanische Reich erfolgte, war das Land ganz verwiistet,
und infolgedessen blieb fiir eine lingere Zeit die religiose, moralische
und tiberhaupt geistige Erziehung des griechischen Volkes ziemlich
mangelhaft, weil es an geistigen und materiellen Kraften und Mitteln
fehlte. Obwohl der neugebildete griechische Staat die grossen Ver-
dienste der Kirche fiir die Nation eingestand und die orthodoxe
Kirche, zu der 959, der Bevélkerung gehorten, als die offizielle
Staatsreligion anerkannte, unterjochte er die Kirche. Mit Aus-
nahme des ersten Statthalters, Johannes Kapodistrias, zeigten
die ersten Regierungen nur Gleichgiiltigkeit fiir die Ausbildung
des Klerus und fiir die Stirkung der Kirche, die sie notig hatte,
um ihre grosse Mission in der Gesellschaft zu erfiillen, und dies im
Moment, wo der Staat von Anfang an das grosse Grundvermogen
der Kirche beschlagnahmt hatte.

Anderseits waren sich auch die Fithrenden der Kirche der
Hohe ihrer Mission nicht immer vollig bewusst. Auf diese Weise
blieb die religitse und moralische Erziehung des griechischen Volkes
weiterhin mangelhaft und wurde nur von dem ausgezeichneten

1) Phanis Michalopulos: Kosmas der Aitolos, 1940 (griechisch).



— 211 —

orthodoxen Kultus gendhrt und durch das gute Beispiel vieler
Kleriker erhalten.

Wihrend das Volk treu zu seiner Kirche stand, entzogen sich
seine fithrenden Schichten dem KEinfluss der Kirche und verfielen
der religiosen Gleichgiiltigkeit. Sie wurden noch mehr durch die poli-
tischen Leidenschaften und die nationalen Probleme abgelenkt und
gerieten unter den verderblichen Einfluss von Gelehrten, die im
Westen studiert hatten und sich gleichgiiltig oder gar feindlich zu
der Religion verhielten.

Glicklicherweise fehlte es dank der géttlichen Gnade nicht an
frommen, das Vaterland liebenden, prophetischen Méinnern. In-
spiriert durch das Studium der Heiligen Schrift, der Werke der
griechischen Viter und der Geschichte der griechischen Kirche
forderten sie die religibse Erweckung und Genesung des grie-
chischen Volkes wie auch die geistige Belebung und Erneuerung
seiner Kirche. Sie bewegten sich aber immer innerhalb des Rahmens
der Orthodoxie und der Traditionen der Nation. Die wichtigsten
und von allen anerkannten sind ohne Zweifel der Laie Apostolos
Makrakis und der Archimandrit Eusebius Matthopulos. Vor-
ldufer dieser beiden ist Kosmas Flamiatos gewesen mit seinen
zwel Hauptmitarbeitern - Christophoros Panajotopulos (Papu-
lakos) und Archimandrit Ignatius Lampropulos. Bevor wir die
Bewegung von Makrakis behandeln, miissen wir die nennenswerten
Bestrebungen erwihnen, welche im Jahre 1870 vom verheirateten
Klerus von Athen und Pirdus ausgingen. Diese Kleriker griindeten
die sogenannte « Synaxis der Presbyter» — Versammlung der Pres-
byter —, um durch Predigt und Grindung von Sonntagsschulen
das Volk religios und moralisch zu heben. Die Bewegung blieb
jedoch ohne besondere KErgebnisse, obwohl sie die Unterstiitzung
angesehener Glieder der athenischen Gesellschaft und sogar auch
einiger Universitatsprofessoren genoss. Es fehlte ihr an Lebens-
kraft und an einer leitenden Personlichkeit. Als erste bedeutsame
Bewegung, welche lange gedauert hat und sehr fruchtbar war, gilt
diejenige, welche sich um Apostolos Makrakis (f 1905) bildete 1).

Apostolos Makrakis ist eine der stdrksten und eigenartigsten
Personlichkeiten des neueren Griechenlands. Seine Téatigkeit,
welche sich ungefihr auf 50 Jahre ausdehnte, beherrschte fiir lange

1) Chrysostomus Papadopulos (Erzbischof): Apostolos Makrakis, 1939
(griechisch). D. Balanos: Apostolos Makrakis, 1920 (griechisch).



— 212 —

Zeit das religiose Leben des Landes, und ihre Auswirkungen machen
sich, direkt oder indirekt, bis heute in der griechischen Kirche
bemerkbar. Als dieser feurige Mann am geistigen Horizont des
Landes erschien, befand sich die Atmosphére Griechenlands noch
unter dem Hinfluss der flammenden Verkiindigungen von Fla-
miatos und Papulakos. Anderseits wurde die griechische Ge-
sellschaft, unter dem Eindruck des Krimkrieges (1853—1856) und
der mit ihm in Zusammenhang stehenden Hreignisse, von der
«Grossen Idee» der Befreiung und der génzlichen politischen
Emanzipation des grosstenteils noch unter tiirkischem Joch be-
findlichen Griechentums erfasst und begeistert.

Makrakis, der im Jahre 1831 auf der Insel Sifnos im Agiiischen
Meer geboren wurde, erhielt die Keime der Frémmigkeit von
seiner frommen Mutter und die erste Bildung in der Schule seiner
Heimat. Fiinfzehnjihrig, ging er zu seinem Vater nach Konstan-
tinopel, wo er die sogenannte «grosse Schule der Nation» besuchte,
eine hohere griechische Schule, in welcher eine vollstdndige all-
gemeine, besonders aber theologische Bildung erteilt wurde. Er
vervollstindigte seine Bildung durch fortdauerndes Studium der
Heiligen Schrift, der Werke der griechischen Véater und besonders
des Heiligen Chrysostomus und der Werke von Plato. Durch das
gleichzeitige Studium der Zustdnde in der griechischen Gesell-
schaft und in der Kirche wurde er iiberzeugt, dass letztere einer
Erneuerung «in capite et in membris» bediirfe. Anderseits konnte
sein patriotisches Herz es nicht ertragen, den grossten Teil der
griechischen Nation noch unter fremdem Joch zu sehen, und er
fasste den Entschluss, gleichzeitig fiir die politische Befreiung der
geknechteten Nation einzustehen.

Zur Verwirklichung dieser doppelten Aufgabe, die er auf Grund
eines Traumes als gottliche Sendung und sich selbst als Gott-
gesandten betrachtete, verwendete er alle seine reichen, natiirlichen
und erworbenen Begabungen, seine grosse Bildung, seinen Tiefsinn,
seinen eisernen Willen, seine flammende Beredsamkeit und sein
ganzes Leben. Er begrenzte den Radius seiner Sendung nicht auf
das Griechentum, sondern dehnte ihn aus, indem er seine Mission
als fiir die ganze Menschheit bestimmt betrachtete. Er identifizierte
sie mit der Weltmission, die nach seiner Meinung die griechische
Nation zu erfiillen hatte. Um dieses grosse Ideal, nimlich die Um-
gestaltung der Menschheit zu verwirklichen, glaubte er, dass er
mit der Umgestaltung der Individuen beginnen miisse.



— 213 —

Er begann seine erzieherische Tiatigkeit in Konstantinopel,
dem damaligen religiosen Zentrum der Orthodoxie und gleich-
zeitig einem sehr wichtigen Nationalzentrum des Griechentums.
Dort veroffentlichte er schon im Jahre 1859 sein erstes Werk unter
dem Titel: «Anoxdivyic Onoaveod Tod xexpvuuévovy — «Offen-
barung des verborgenen Schatzes», womit er den Heiland und seine -
Kirche meinte. Von 1860—1864 weilte er in Paris als Hauslehrer
und Erzieher bei einer reichen griechischen IFamilie. In dieser
Stadt, welche er als «pipstliches Zentrum» und als «rationalistischen
Herd» charakterisierte, hatte er Gelegenheit, die religiésen und
philosophischen Bewegungen des Abendlandes ndher kennenzu-
lernen. Auf diese Weise wurde er nicht nur in seiner Orthodoxie
und in seiner Abneigung gegen die Andersgliubigen, sondern auch
in seinem Bewusstsein von seiner Weltsendung bestédrkt. Er setzte
seine Titigkeit, die er in Konstantinopel begonnen hatte, fort,
indem er mit franzosischen Gelehrten diskutierte und drei philo-
sophische Abhandlungen und eine gegen Renan verdffentlichte.

Bei seiner Riickkehr nach Konstantinopel unterbrach er seine
Reise in Athen, wo er auf dem grossen Platz vor der Universitit
drei Vortriage iiber die «Politika» von Plato hielt. Seiner grossen
Zuhorerschaft, unter der sich auch Universititsprofessoren be-
fanden, machten diese Vortrige grossen Kindruck. In Konstan-
tinopel veroffentlichte er dann seinen « Kommentar iiber die Natur
der Kirche Christi « Yadurnua meol vijc pioews tijs 1ot Xoiotod Ensin-
olagy, 1865. In dieser Schrift behandelt er mit grosser Kraft und
mit grossem Mut den Begriff der Kirche, schildert die heterodoxen
Irrtiimer und brandmarkt das Leben der Christen und vor allem
des Klerus. Indem er die geschichtliche Vergangenheit der Kirche
betrachtete, kam er zum Ergebnis, dass ihre goldene Zeit die apo-
stolische Epoche und die Zeit der Verfolgungen war. Das besiegte
Heidentum habe dem christlichen Volk die bosen Gewohnheiten
des paganistischen Lebens iibertragen. Deshalb erstrebte er die
Neubildung des christlichen Lebens und empfahl als einen sehr
wichtigen Faktor dafiir die fortwihrende Anteilnahme am Altar-
sakrament.

Bald aber iiberzeugte er sich, dass Konstantinopel kein ge-
eigneter Ort war, um eine Operationsbasis zur Verwirklichung
seines reformatorischen Programms zu werden. Diese Stadt war
ein starkes hierarchisches Zentrum, vor allem aber war sie das
Zentrum des sultanischen Absolutismus, wo die Freiheit des Wortes



e A e

unbekannt war. Deshalb entschloss er sich 1866, nach Athen iiber-
zusiedeln, das er zum Zentrum seiner vierzigjihrigen wichtigeren,
fruchtbareren und mehr dramatischen Wirksamkeit machte. Um
sein Ziel zu erreichen, begniigte er sich nicht mit der miindlichen
Predigt, die er in den Kirchengebéuden seltener und an anderen
offentlichen Orten hielt, so mit Vorliebe auf offentlichen Platzen
der Hauptstadt und der Provinzen, wie auch in der von ihm ge-
griindeten «Philosophischen Schule des Logos». Er entwickelte
gleichzeitig eine grosse literarische Tétigkeit, indem er viele Trak-
tate herausgab und vor allem die Zeitschrift «Logos» und andere
zahlreiche Schriften verdffentlichte. Durch diese Mittel hatte er
erstaunliche Erfolge und erwarb sich dadurch eine grosse und
fanatische Anhéngerschaft.

Makrakis griindete auch drei Vereine, zwei religiose : « Johannes
der Téufer» und «Johannes der Theologe», und einen politischen,
«Konstantin der Grosse». Zudem hielt er es nicht fiir unangebracht,
sich in die Politik einzumischen, und er trat wiederholt als Kandidat
bei den Deputiertenwahlen auf. Er bekam dabei zwar viele Wahl-
stimmen, jedoch ohne KErfolg wegen des Mehrheitssystems, das
damals in Griechenland galt.

Makrakis betrachtete die geltenden pddagogischen und poli-
tischen Systeme als verfehlt und wollte sie deshalb durch ein
eigenes System ersetzen. Dann erwartete er die Wiederaufrichtung
der Kirche, des Staates und der Nation. Mit einigen Mitarbeitern
lehrte er sein System in seiner eigenen Schule, wo er auch die Bibel
auslegte und Theologie vortrug. Als Frucht dieser seiner Lehr-
tétigkeit kam eine ganze Reihe von philologischen, philosophischen
und theologischen Schriften heraus?!). Unter diesen Werken nehmen
die exegetischen (Kommentare zum Alten und Neuen Testament)
den ersten Platz ein. Dies beweist die Wichtigkeit, welche er der
Heiligen Schrift zuschrieb, und zeigt, wem er hauptsichlich seine
Bildung verdankte. Er vertiefte sich mit besonderer Vorliebe in
die Offenbarung des Johannes, die er entsprechend seiner grossen
Plane auslegte.

Von den dogmatischen Fragen beschéftigte ihn das Problem
«Natur und Entstehung der Seele». In diesem Punkt geriet Ma-
krakis in Konflikt mit der griechischen theologischen Welt und

1) Die philosophischen Schriften von Makrakis wurden vor einigen
Jahren von seinen Anhéngern in Amerika in New York auf Englisch heraus-
gegeben. Von der fremden Kritik wurden sie giinstig beurteilt.



— 215 —

mit der Heiligen Synode der Kirche Griechenlands. Letztere ver-
urteilte seine Lehre von der Dreiteiligkeit des Menschen, der Tricho-
tomie. Seinen (regensatz zur theologischen Welt und zur Heiligen
Synode vergrosserten und verschidrften seine heftigsten Angriffe
gegen die Hierarchie und die theologische Fakultit der Universitit
Athen. Dies sein Verhalten brachte es mit sich, dass er, wie schon
gesagt, sich eine kirchliche Verurteilung zuzog, dass er wieder-
holt wegen Beleidigung und Héresie von den politischen Gerichten
verurteilt und eingesperrt wurde und dass er sich allméhlich von
den Klerikern und seinen bedeutenden Laienmitarbeitern ver-
lassen sah. Trotz all dem aber und trotz der wiederholten Ver-
eitlung seiner Hoffnungen, einen iibernatiirlichen Sieg zu erringen,
setzte Makrakis mit ununterbrochenem Kifer und mit unerschopf-
lichem Mut und Vertrauen zu Gott sein erzieherisches Werk fort,
und er gab seinen Kampf fiir die christliche Wahrheit und fiir die
Bereinigung des Ackers der empirischen Kirche vom Unkraut der
Siinde nie auf. Er bereiste viele Stadte und Dorfer Griechenlands,
er lehrte tiberall, er gab neue Schriften heraus, und er kimpfte
bis zu seinem letzten Atemzug. Er verschied nach kurzer Krank-
heit mit den letzten Worten: «Dort ist die Ruhe», nachdem er
kurz vorher selbst die ergreifende Totenliturgie seiner Kirche ge-
sungen hatte und den Psalm 71 von Freunden gelesen horte. Es
ist bemerkenswert und charakteristisch fiir die Hochachtung, die
er in der Kirche genoss, wie auch fiir den Geist dieser Kirche, dass
Makrakis, trotz dem erwihnten schirfsten Gegensatz zur Hier-
archie und trotz der offiziellen kirchlichen Verurteilung seiner Lehre,
als treues Kind der Kirche mit allen Ehren beerdigt wurde. Nach
dem Tod Makrakis tibernahmen die Fortsetzung seines Werkes die
ihm treu gebliebenen Schiiler und Mitarbeiter: S. Philaretos,
D. Georgulis, der General Th. Libadas und M. Charitos. Sie hielten
sich in dem Verein «Johannes der Tdufer» zusammen. Sie hatten
als ihr Organ die Zeitschrift «Die Stimme des Logos» und spéter
«Das Licht des Logos». Sie blieben im Rahmen der Kirche als eine
ecclesiola in ecclesia. Die Bewegung wurde immer schwécher und
verschwand beinahe seit dem Tod der unmittelbaren Schiiler jenes
angesehenen Lehrers mit der Zeit.

Bedeutender wurde die religiose Bewegung fritherer Mitarbeiter
jenes Mannes. Es waren Kleriker und Laien, die sich wegen seines
heftigen, oft auch streitsiichtigen Wesens bald von ihm distanziert
hatten. Laien und Kleriker, K. Dialismas, Mich. Galanos



— 216 —

u. a. griindeten im Jahre 1887 den Verein «Anaplasisy — «Neu-
bildung». Zum Prisidenten wurde der angesehene Rechtslehrer
Joh. Skaltsunis ernannt und zum Ehrenprisidenten der damalige
Kronprinz des griechischen Thrones und spédtere Konig Kon-
stantin. Der Verein setzte sich zum Ziel: die «christliche Er-
neuerung der griechischen Gesellschaft und die Unterstiitzung der
Kirche». Er sammelte um sich viele begeisterte Personen und
leistete der Gesellschaft und der Kirche sehr wichtige Dienste.
Seine Aufgabe erfiillte er einerseits durch die Herausgabe von
Zeit- und vielen KErbauungsschriften, darunter das Matthéius-
evangelium und viele Reden des Heiligen Chrysostomus in Para-
phrase, und anderseits durch die Organisierung von regelméssigen
Predigtveranstaltungen in Athen und Pirdus. In die Provinzen
wurden viele tiichtige Wanderprediger, Kleriker und Laien, ge-
sandt. Der bedeutendste von allen diesen ist Michael Galanos,
der bis heute noch, im Alter von 86 Jahren, das Gotteswort in
Athen verkiindigt?).

Hier miissen auch die Evangelisationsbestrebungen der from-
men Konigin von Griechenland, Olga 2), einer Russin, erwdhnt
werden, die ihre eigenen Kinder zunéchst «in der Zucht und Ver-
mahnung zum Herrn» erzog. Konigin Olga sorgte fiir die Organi-
sierung des Predigt- und Beichtwesens in den Krankenhdusern
und in den Gefidngnissen, sie veranlasste die Veroffentlichung von
vielen Erbauungsschriften und die Ubersetzung der Evangelien
ins Neugriechische. Ausserdem zeigte sie grosse Initiative bei der
Griindung von Krankenhédusern und Gefingnisgebiduden.

Die bedeutendste aller religiosen Bewegungen in Griechenland,
wenn ich mich nicht tdusche in den orthodoxen Léndern tiber-
haupt, sowie hinsichtlich der Organisation und der Erfolge, ist die
«Zoe». ThrTrager ist die monastische Bruderschaft « Zoe» —«Leben», -
welche der Archimandrit Eusebius Matthopulos?) (1 1929)
in Athen griindete. Der Name der Bruderschaft wurde von den
Worten des Herrn im Johannesevangelium (6, 23 und 14, 6) in-
spiriert.

Vater Eusebius wurde im Jahre 1846 in Melissopetra in
Arkadien geboren. Seine Iltern waren fromm, und er hatte das

1) Inzwischen gestorben.

2) Julia Karolu: Die Koénigin Olga, 1936 (griechisch).

3) Seraphim Papakostas: Eusebius Matthopulos (englische Uber-
setzung aus dem Griechischen von Michael Konstantinidis, 1936).



— 217 —

Gliick, schon frith unter die geistige Vormundschaft des Archi-
mandriten Ignatios Lampropulos im Kloster Mega Spilion
zu kommen. Dieses Kloster, das damals 200 Ménche zéihlte, wurde
durch den genannten Archimandriten, der einer der nichsten Mit-
arbeiter des uns schon begegneten religiosen Erweckers IFla-
miatos gewesen war, zu einem wichtigen religiosen Zentrum er-
hoben. Es liegt im Nordpeloponnes. Nach dem Tod seines geistigen
Vaters ging der junge Kusebius nach Athen, um dort seine Studien
fortzusetzen. Dort verband er sich mit dem grossen religiosen Er-
wecker Makrakis, den er schon in Mega Spildon als Gast bei seinem
geistigen Vater kennengelernt hatte. Nach seiner Abitur bezog er
die philosophische Fakultdt der Universitit. Kurz danach wurde
er zum Priester geweiht und iibernahm die Pfarrers- und Beicht-
vaterpflichten beim Makrakiskreis an dessen eigenem Gotteshaus.
Vater Eusebius wie auch andere Kleriker und Laien arbeiteten
eng mit Makrakis zusammen und teilten bis auf eine gewisse Zeit
dessen Schicksal. So wurde er auch mit den iibrigen Makrakis-
klerikern von der Heiligen Synode zur Verbannung verurteilt und
in ein Kloster in Phtiotis geschickt. Diese Verbannung aber, welche
drei Jahre lang dauerte und welche mit vielen Miihseligkeiten ver-
bunden war, wurde fiir ihn eine geistige Schulung zur Selbst-
erziehung und Betrachtung und gleichzeitig ein Anfang fiir eine
neue geistige Wirksamkeit. Zwei Jahre nach seiner Riickkehr aus
der Verbannung sah er sich mit anderen Klerikern gezwungen, den
Makrakiskreis zu verlassen, weil sie sich mit dessen uns bekannter
Haltung nicht einverstanden erkliren konnten. Nunmehr setzte
Vater Eusebius seine missionarische Tétigkeit ohne Hindernis fort
als unbesoldeter Prediger und Beichtvater in Athen, Patras und
anderen Provinzen, die er bereiste. Er predigte mehrmals in der
Woche und iibte iiberall die Beichtvaterspflichten ohne je von
den Glaubigen das Geringste fiir sich zu verlangen. Seinen Lebens-
unterhalt bestritten seine Briider, die wohlhabende Kaufleute
waren.

Seine Predigt war gekennzeichnet durch ihren biblischen und
- praktischen Charakter, sie war frei von jeglicher Rhetorik. Sie war
kurz, lebendig und hatte als Ziel die Erbauung der Gliubigen. Sie
endete nach dem Vorbild der Kirchenviter mit dem Hinweis auf
das Himmelreich. Sie machte daher grossen Eindruck und erregte
stets Aufsehen nicht nur bei den einfacheren, sondern auch bei
den gebildeten seiner Zuhorer. Dieser Eindruck wurde noch ver-



— 218 —

stdrkt durch sein eigenes Beispiel und das moralische Gewicht
seiner Personlichkeit.

Vater Eusebius lehnte wiederholt die ihm angebotene Bischofs-
wiirde ab. Sein einziger Ehrgeiz war, sein Bestes zur christlichen
Erneuerung des griechischen Volkes beizutragen. Im Jahre 1907
entschloss er sich, seinen Plan, welchen er seit lingerer Zeit und
nach griindlichem Studium und langen Erfahrungen gefasst hatte,
durchzufiihren. Er bestand in der Grindung einer missionarischen
Briiderschaft in Athen, jungen Theologen, die er erzogen hitte,
das Werk der friedlichen und allméhlichen Umgestaltung der
griechischen Gesellschaft, auf Grund der Heiligen Schrift und der
Heiligen Tradition und im Einklang mit den kirchlichen Behorden,
anzuvertrauen. Seine Haltung gegeniiber der Kirche, welche dann
die von ihm gegriindete Bruderschaft iibernahm, entsprach nicht
nur seinem sanftmiitigen Charakter, sondern sie war auch von
den bitteren Erfahrungen bedingt, welche er durch die Misserfolge
seines alten Lehrers gemacht hatte.

Den ersten Kern der Bruderschaft bildeten die diplomierten
Theologen Dionysios Pharazulis (1 1920), P. Trempelas,
jetzt Theologieprofessor an der Universitdt Athen, und D. Pana-
jotopulos. Zu diesen gesellten sich kurz danach die zwei Briider
Koliopulos Johannes, diplomierter Jurist, und Ignatios,"
diplomierter Theologe. Von diesen Ménnern wurden nur der erste
und der letzte Kleriker; die iibrigen blieben Laien. Die Eigenart
dieser Bruderschaft, welche ihren Sitz in Athen hat, besteht haupt-
séchlich darin, dass die Aufnahme der Mitglieder weder durch
monchische Tonsur noch durch irgendein Gelitbde geschieht, wie
es im orthodoxen Ménchtum der Fall ist, sondern nach langer vor-
bereitender Priifung auf Grund einer ernsthaften Erklirung, dass
der Kandidat bereit sei, die Grundsédtze der Briiderschaft anzu-
nehmen. Die Briiderschaft zdhlt heute 75 Mitglieder, welche ein
koinobitisches Leben fithren. Von diesen sind ungefahr 25 Kleriker,
die anderen sind Laien. Die meisten sind Theologen, die iibrigen
Vertreter anderer Wissenschaften.

Das Ziel der Briiderschaft ist, ihre Mitglieder zu christlichen
Personlichkeiten, nach dem Geist der Orthodoxen Kirche, zu bilden,
um durch solche Personlichkeiten die Wiedergeburt des griechischen
Volkes zu erreichen. Als Mittel zur Erfillung dieses Ziels beniitzt
die Briiderschaft die miindliche und schriftliche Predigt, die kate-



— 219 —

chetische Belehrung, das Beichtwesen und vor allem das Beispiel
ihrer Mitglieder in der Lebensfithrung. Den belebenden Mittelpunkt
aber aller Bestrebungen bildet das Sakrament der Heiligen
Eucharistie. Die oftmalige Teilnahme am Altarsakrament wird
von Anfang an bei der Bruderschaft mit grossem Eifer durchgefiihrt.
Die miindliche Verkiindigung wird mit grosser Intensitit gepflegt.
BEs stehen dazu 50 Prediger zur Verfiigung, die nicht nur in den
Provinzen des griechischen Staates titig sind, sondern auch ausser-
halb desselben, so vor allem auf der Insel Cypern. Erwihnt sei,
dass der Nachfolger des Griinders in der Leitung der Briiderschaft
(1929), Vater Seraphim Papakostas, seit 25 Jahren ununter-
brochen der regelmissige Prediger in der Kathedrale von Athen
ist. Mit dem gleichen Eifer wird von allem Anfang an von der
Briiderschaft die Beichte gepflegt, und zu diesem Zweck verfigt
sie heute iiber 10 Beichtvéter. Neben der miindlichen Predigt ver-
wendet sie ebenfalls mit grosser Intensitit das Schrifttum. Sie
verfiigt iiber eine eigene grosse Druckerei und iiber ein eigenes Ver-
lagshaus. Seit 1911 zirkuliert die den Namen der Briiderschaft
tragende Wochenzeitschrift «Zoe», jetzt in 110 000 Exemplaren.
IThr Leserkreis beschrinkt sich nicht nur auf Griechenland, sondern
erstreckt sich iiberall dahin, wo die griechische Nation zerstreut
ist. Ausserdem werden von der Briiderschaft sehr viele andere
erbauliche und theologische Werke herausgegeben, welche haupt-
sdchlich aus der Feder ihrer Mitglieder stammen. Unter diesen
Werken befindet sich eine Reihe von Kommentaren zum Neuen
Testament, einer stammt von Vater Eusebius mit mehr prak-
tischem, ein anderer von Prof. Trempe mit theologischem Charak-
ter. Seit 1929 iibernahm die Briiderschaft das Werk einer Bibel-
gesellschaft. Sie gibt im Original die Texte der griechischen Bibel
heraus, und zwar nicht nur des Neuen Testamentes (3. Aufl. 1939
in 100 000 Exemplaren), sondern auch die des Alten Testamentes
nach der LXX. (2. Aufl. 1939 in 6000 Exemplaren).

Seit 1926 hat die Briiderschaft, entsprechend ihrem Programm,
ihre Aufmerksamkeit dem Kinderalter gewidmet, dessen christ-
liche Erziehung sie mit grosser Beharrlichkeit durch die Kate-
chetischen Schulen (Sunday Schools) verfolgt. Zu diesem
Zweck stehen ihr heute 150 Katecheten (ménnliche und weibliche)
zur Verfiigung, die ihre Dienste ohne irgendeine Hilfe von anderswo
leisten. Nach der letzten Statistik haben in ganz Griechenland
und in Cypern in den Kirchengebduden 622 katechetische Schulen



— 220 —

— untere, mittlere, obere und fiir Arbeiter — mit 90 000 Schiilern
funktioniert.

Fiir die Ausbildung des Katechetenpersonals werden, ausser
der «Katechetik» von Professor Trempelas, auch andere spezielle
Hilfsmittel und Kurse benutzt. Mitglieder der Briiderschaft,
welche musikalisch begabt sind, haben viele schone, religiose
Lieder fir die Schiiler und die Schiilerinnen der katechetischen
Schulen, wie tiberhaupt fir die christliche Jugend komponiert.

In den letzten Jahren richtete die Briiderschaft ihre Aufmerk-
samkeit mit grosser Beharrlichkeit auf die Jugendlichen, fiir die
sie obere katechetische Schulen griindete sowie katechetische
Schulen fiir Arbeiter und auch spezielle Organisationen fiir Stu-
denten und Arbeiter in Athen, Saloniki und in anderen geistigen
und indugtriellen Zentren Griechenlands. Sie veranstaltet weiterhin
Sommerlager und andere erbauliche Veranstaltungen fiir Jugend-
liche. Seit einigen Jahren funktioniert auch eine obere Schule fiir
allgemeine Bildung, wo Mitglieder der Briiderschaft und andere
gleichgesinnte Gelehrte den Unterricht erteilen.

Als Frucht aller dieser Bestrebungen der Briiderschaft
«Zoe» miissen folgende Organisationen betrachtet werden, welche
aus ihren geistigen Kindern gebildet wurden:

1. Die monastische Frauenbriiderschaft «Eusebia», der 20
ordentliche Mitglieder angehéren und die dhnliche Ziele wie die
Méannerbriiderschaft «Zoe» verfolgt. Sie hat die Organisierung
der katechetischen Schulen fiir Médchen {ibernommen und sorgt
fiir die Herausgabe der Zeitschrift «Zoe tou Péadiou» («Das
Leben des Kindes»), welche erst seit dem Jahre 1946 erscheint und
schon in 40 000 Exemplaren zirkuliert. Sie sorgt fiir die Ausbildung
einiger ihrer Mitglieder und anderer gleichgesinnter Frauen in
der Krankenpflege, und sie trifft Vorbereitungen fiir die Griindung
eines eigenen Krankenschwesterordens.

2. Der Verein fiir innere Mission «Der Apostel Paulus», zu
dem nicht nur Mitglieder der «Zoe» gehoren, sondern andere
fromme Personen, die ihre geistigen Kinder sind. Dieser Verein,
der im Jahre 1926 durch die Initiative von Vater Eusebius
gegriindet wurde, setzte sich zum Ziel, zu der Verbreitung des
Evangeliums unter dem Volk, wie iiberhaupt zu dessen Erziehung
in Christo beizutragen. In dem zentralen Gebidude, welches von
dem Verein mit Beteiligung auch der Briiderschaft «Zoe» vor



— 221 —

einigen Jahren gekauft wurde, sind ausser diesem Verein folgende
Schwesterorganisationen untergebracht (Karytsistrasse 14):

3. Der Christliche Studentenverein. Er wurde im Jahre
1933 mit dem Beinamen «Akademischer, sozialer Verein» gegriindet
und umfasst mehr als 1000 Studenten in Athen und Saloniki. Viele
seiner Mitglieder unternahmen im Jahre 1946 missionarische Reisen
durch die wichtigeren Zentren des ganzen Landes, und sie hatten
grosse Irfolge zu verzeichnen.

4. Der Panhellenische christliche Elternverein. Er
wurde im Jahre 1935 gegriindet mit mehreren Abzweigungen im
ganzen Land. Er macht sich zur Aufgabe, bei der Arbeit der
christlichen Erziehung der Kinder zu helfen, wie auch bei den
Bestrebungen, die Kinder von den antichristlichen Giften und den
Verlockungen der Siinde zu schiitzen, mitzuwirken.

5. Der Christliche Wissenschaftlerverein. Er wurde
auch im Jahre 1935 gegriindet und umfasst Vertreter aller Wissen-
schaften, unter anderen auch einige Universititsprofessoren. Sein
Organ ist die wissenschaftliche und literarische Monatszeitschrift
«Aktines» — «Strahle», welche jetzt in 40 000 Exemplaren zirku-
liert und durch den Verlag « Damaskos» herausgegeben wird. Der-
selbe Verlag gibt auch verschiedene andere literarische Werke von
literarisch begabten Mitgliedern des Vereins und anderen Gleich-
gesinnten heraus.

Anfang 1947 wurde «Die Botschaft des Vereins der christ-
lichen Wissenschaftler» in 10 000 Exemplaren erlassen. Darin wer-
den die Irrungen der ungldubigen Forschung und der negativen
Weltanschauungen auf den verschiedenen Fachgebieten der Wissen-
schaft aufgezeigt, mit besonderem Bezug auf den griechischen
realen Sachverhalt. Es wird weiter der Einklang festgestellt,
welcher zwischen der modernen Wissenschaft und der Religion
und speziell dem Christentum besteht, wie auch der wohltuende
Einfluss des letzteren auf die Entwicklung der Kultur. Diese Bot-
schaft erregte einen tiefen Eindruck bei den Gebildeten in Griechen-
land und wurde sehr giinstig in der kirchlichen Presse anderer
Konfessionen des Abendlandes beurteilt.

Alle die genannten Organisationen, welche sich um «Zoe»
bildeten und welche sich immer im Rahmen der Orthodoxen Kirche
und mit ihrem Segen bewegen, arbeiteten wihrend der feindlichen
Besatzung in Griechenland eng zusammen und leisteten auf diese



— 222 —

Weise gute Dienste im Volk nicht nur auf dem geistigen, sondern
auch auf dem materiellen Gebiet zur Linderung der Not.

Aus den Kreisen der « Anaplasisbewegung» stammte auch der
begeisterte Weltkleriker (verheiratete Priester) Markos Tsaktanis.
Er machte unter der wertvollen Mitwirkung von anderen gleich-
gesinnten Mitarbeitern, unter denen auch der damalige Universitéts-
professor und spédtere Erzbischof von Athen, Chrysostomos
Papadopulos, sich befand, seine Pfarrkirche der Heiligen Katarina
(Plaka) zum Zentrum einer wichtigen religiosen Bewegung fiir die
Jugend, vor allem von Athen. Er errichtete die ersten kateche-
tischen Schulen schon im Jahre 1914, brachte die ersten Jugend-
organisationen fiir Knaben und Médchen zusammen und griindete
die gute religiose Zeitschrift « Kainé Ktisis» — «Neue Schopfung».
Nach seinem frithzeitigen Tod (T 1914) iibernahm die Fortsetzung,
die Ausdehnung und die Systematisierung der Arbeit sein Schwager
Angelos Nisiotis, Pfarrer in einer der zentralen Kirchen von
Athen, der Zoodochos Pege (Akademiestrasse). Dorthin wurde nun-
mehr das Zentrum dieser nennenswerten Bewegung versetzt,
welche an Intensitit und Ausdehnung an zweiter Stelle nach der
«Zoe» kommt. Wie Vater Markos wirkte auch Vater Angelos bahn-
brechend in einigen Sektoren der Evangelisation, indem er z. B.
die Predigt in den Fabriken einfiithrte, Erholungsausfliige und
Sommerlager organisierte, welche mit religiéser Unterweisung ver-
bunden waren, sowie die regelméissige Teilnahme am liturgischen
Leben der Kirche und das kirchliche und religitse Lied forderte.
Dank seiner unermiidlichen Bemiihungen existieren und funk-
tionieren noch heute ungefihr 200 Abteilungen von den durch
Vater Markos gegriindeten orthodoxen christlichen Vereinigungen
fir Ménner, Frauen, junge Minner, junge Frauen in Athen, in
Pirdus und in der Umgebung und 350 katechetische Schulen,
meistens fir Madchen mit 45 000 Kindern. Besonders wird hier
auch fiir die entsprechende Ausbildung des Katechetenpersonals
gesorgt. Die Bewegung von Vater Angelos verfiligt iiber drei eigene
Zentralgebdude fiir Evangelisationsarbeit in Athen und in den
Vororten, wie auch iiber ein eigenes Gut fiir Sommerlager in Ekali
in der Néhe von Athen. Sie verfiigt weiter iiber einen eigenen Ver-
lag, durch welchen die Zeitschriften «Kainé Ktisisy — «Neue
Schopfung» und «Paidiké Chara» — «Kinderfreude», letztere in
24 000 Exemplaren, wie auch erbauliche und theologische Werke
herausgegeben werden. Neuerdings bildete sich im Rahmen der



— 223 —

Vereinigung von Vater Angelos eine Studentenorganisation «Der
christliche Studentenverein», in welcher Universitdtsprofessoren
von verschiedenen Fakultiten und andere bekannte christlich
gesinnte Wissenschaftler mitarbeiten. Die Grundlage der geistigen
Arbeit dieser Organisation bildet das gemeinsame Studium der
Heiligen Schrift unter Fiithrung von Universitédtsprofessoren. Die
Vereinigungen von Vater Angelos waren auch bei der Weltkon-
ferenz der christlichen Jugend in Oslo (1947) vertreten.

Vater Angelos ist aber nicht der einzige Pfarrer, der mit
grossem HKifer sein Pastoralwerk ausiibt und eine nennenswerte
Evangelisationsbewegung in den letzten Jahren hervorbrachte.
Es gibt auch andere, wie z. B. die zwei Briider Timotheos und
Titos Mattheakis, beides Archimandriten, und ihr Neffe Archi-
mandrit Stephanos Matakulias. Diese drei waren in ihrer
Jugend Schiiler der Bewegung von Vater Markos und Vater
Angelos. Unter ihnen wurden ihre Pfarrkirchen in Athen zu Mittel-
punkten einer lebendigen religiosen Bewegung unter den Jugend-
lichen. Sie geben auch eigene Zeitschriften heraus, «Lychnia» —
«Der Leuchter» und «Elpis» — «Die Hoffnung».

Der Erwihnung verdient auch die langjahrige und fruchtbare
Evangelisationswirksamkeit des verheirateten Krzpriesters in
Pirdus, Georgios Makris (7 1944), der auch eine beachtenswerte
Zeitschrift herausgab «Anamorphosis — «Umgestaltung» sowie die
Tatigkeit des Archimandriten Damaskinos Asimakopulos. Letz-
tere verkiindigt das Evangelium seit 20 Jahren unter den Emigran-
ten aus Kleinasien in der von ihm selbst gegriindeten Siedlung
«Neu-Nicidan, in der Nihe von Pirdus. Iir die wenigen Tirkisch-
sprechenden hilt er eine besondere Predigt in tiirkischer Sprache.

Von den Bewegungen, welche von Laien ausgingen, ist die
seit 1905 existierende Evangelisationsbewegung des Vereins «Die
drei Hierarchen» zu erwihnen. Sie wurde durch den Kaufmann
P.Barympompiotis ins Leben gerufen. Bis heute arbeiten viele
Geistliche und Laientheologen mit. Auch diese Bewegung ver-
fiigt iiber eine eigene Zeitschrift und besitzt ein eigenes Gebidude
beim Zentralmarkt in Athen, wo regelméssige Predigtveranstal-
tungen stattfinden.

Es wiire vielleicht hier nicht iiberfliissig, auch die seit 1932
existierende «Christliche soziale Vereinigung» zu erwihnen, der
Universitéi,tsprofessoren und andere hohere Wissenschaftler, Kauf-
leute, Industrielle u. a., wie auch angesehene Vertreter der poli-



— 224 —

tischen Welt aller Richtungen angehoren. Diese Bewegung arbeitet
auf zwei Gebieten: dem soziologischen, wo, unter der Leitung von
Prof. Bratsiotis, die soziologischen Probleme im Licht des Evan-
geliums studiert werden, und dem sozialen. Hier wurde durch die
Initiative des Présidenten des Vereins der Medizinprofessoren,
Prof. Ar. Kuzis, unter anderem auch das «Griechische Institut zur
Bekdampfung der Krebskrankheit» gegriindet, das einzige in seiner
Art im ganzen Balkan. Die «Christliche soziale Vereinigung» trifft
Vorbereitungen zur Einberufung der ersten Panhellenischen Kon-
ferenz fiir praktisches Christentum. Sie sollte im November 1947
stattfinden, wurde aber wegen der kritischen Lage, in der sich
das Land befindet, verschoben.

Sehr interessant ist auch die wihrend der deutschen Be-
setzung entstandene und immer sich weiter verbreitende Kvan-
gelisationsbewegung, welche im Jahre 1942 die Tochter eines an-
gesehenen Chirurgen von Athen, Frau Chrysanthi Makrykosta,
grindete. Frau Makrykosta hat in London Chemie studiert. Um
sie sammelten sich mehrere Vertreter der hoheren Gesellschaft und
Personlichkeiten, welche hervorragende Stellungen in der Staats-
verwaltung bekleiden, wie z. B. der frithere Justizminister Herr
P. Chatzipanos und Arist. Pepas, Generalsekretir des Finanz-
ministeriums und einige Theologieprofessoren. Diese Bewegung
entstand im Empfangssaal von Frau Makrykosta, wurde dann in
den Vortragssaal der Griechischen Archédologischen Gesellschaft
verlegt und von dort in den grossen Hoérsaal der juristischen
Fakultit der Universitit Athen; dort finden jeden Sonntagnach-
mittag religiése Predigtveranstaltungen der «Christlichen Ecken,
wie sich die Bewegung nennt, statt. Diese Bewegung wurde am
Anfang wegen der geistigen Beziehungen ihrer Fiihrer zu einer
griechischen protestantischen Bewegung als protestantisierend be-
trachtet, geniesst aber heute die Anerkennung und die Unter-
stiitzung der kirchlichen Behorden, weil sie mit grossem und frucht-
barem Eifer im Rahmen der Lehre der orthodoxen Kirche arbeitet.

Charakteristisch fiir den missionarischen FEifer dieser Be-
wegung und fiir das Vertrauen der Kirche zu ihr ist die Missions-
reise der ¢«Christlichen Ecke» im Mirz 1947 nach Patras, der
Hauptstadt des Peloponnes. Dort wurde sie vom Metropoliten
von Patras und vom Volk herzlich empfangen. Zwei Monate
spiter unternahm sie eine &hnliche Reise nach Naupaktos,
wohin sie von dem dortigen Metropoliten selbst eingeladen



— 225 —

wurde. Ausser den regelmissigen Predigten, welche jede Woche
in den verschiedenen Zentren der Bewegung in Athen und in
der Umgebung stattfinden, entfalten die Mitglieder der «Christ-
lichen Ecke» eine sehr tiichtige Evangelisationstitigkeit in den
verschiedenen Krankenhdusern von Athen und vor allem unter
den zahlreichen Patienten der Aussédtzigenstation in der Nihe von
Athen. Bei all dieser Téatigkeit werden sehr befriedigende Resultate
erzielt.

In den Provinzen entfaltet sich in den letzten Jahren ebenfalls
eine rege Kvangelisationsbewegung, welche entweder von Predigern
der Briiderschaft «Zoe» oder von lokalen religitsen Organisationen
geleitet wird. Die wichtigeren der religiosen Organisationen ausser
der Hauptstadt Athen sind: der Verein «Die Liebe» in Pirdus, die
«Christliche und erzieherische Vereinigung» in Patras mit eigener
Zeitschrift « Wahrheit» und andere religiose Vereine auf der Insel
Kreta, in Mesolongion, Jannina, Volos und vor allem die seit 1928
mit Erfolg wirkende «Apostolische Diakonie» in Saloniki; sie be-
sitzt auch eine eigene Zeitschrift «KErlosungy.

Parallel zu den bis jetzt besprochenen religiosen Bewegungen,
welche ihre Entstehung der privaten Initiative bestimmter Priester
und Laien verdanken, hat es nicht an Evangelisationsbewegungen
gefehlt, welche durch die Initiative einiger besonders eifriger
Bischofe entstanden. Solche sind aus élteren Zeiten die Bewegungen
des ehemaligen Makrakisanhéingers KErzbischofs von Patras
Terotheos (f 1902), Onkels des Griinders der «Zoe», und aus
der Gegenwart die Bewegungen der Metropoliten von Kas-
sandreia: Ireneos (7 1945), von Dimitrias: Ioakim (Volos), von
Akarnania: Ierotheos (Mesolongion), von Korinth: Michael, von
Hdessa u. a.

Zur Forderung des Evangelisationswerkes, welches ausser den
theologisch gebildeten Pfarrern auch die speziellen Prediger, die
von der Heiligen Synode angestellt werden, ausiiben, wurde neuer-
dings durch die Initiative der Heiligen Synode und durch Staats-
gesetz eine besondere Organisation, die sogenannte «Apostolische
Diakonie», gegriindet. Sie hat ihren Sitz bei der Heiligen Synode,
und ihre Aufgabe ist die Systematisierung des Werkes der Inneren
Mission in der Kirche von Griechenland. Schliesslich verdient noch
die vor einiger Zeit vom Staat angeordnete Reorganisierung
des religiosen Dienstes bei der Armee der Erwihnung. Es wurde
eine besondere Abteilung fiir die religiosen Angelegenheiten der

Internat. Kirchl, Zeitsehrift, Heft 4, 1949. 16



— 226 —

Armee im Kriegsministerium eingesetzt, deren Leitung der Archi-
mandrit Kyprianos Poulakos iibernahm.

Am Rande seien hier noch die nennenswerten Bewegungen in
Konstantinopel mit eigenem Presseorgan: «Das Licht» und auf
Cypern erwédhnt. Dort schlossen sich die verschiedenen religiosen
Bewegungen in der «Pancyprianischen Organisation der ortho-
doxen religiosen Anstalten» zusammen. Sie haben auch eine eigene
Zeitschrift, die «Christliche Wiedergeburty.

Das Ergebnis all dieser Bewegungen in dlterer und in neuerer
Zeit ist die bedeutende Kraftigung des religiosen Gefiihls des
griechischen Volkes, welche man heute feststellen kann, die grosse
Verbreitung der Heiligen Schrift, der Durst nach Gottes Wort,
der sehr starke Kirchenbesuch vor allem in der Hauptstadt und
iiberhaupt in den Stidten, die hiufige Ubung der Beichte und die
Teilnahme am Heiligen Abendmahl, die Verstirkung der christ-
lichen Interessen bei den Vertretern der Wissenschaft und der
Politik und tiberhaupt die allméhliche religiose und moralische
Wiedergeburt des griechischen Volkes.

Athen, Oktober 1947. Prof. Pan. Bratsiotis
Ubersetzung von Dr. J. Kalogiru.

P. 8. Uber die grosse Arbeit der oben erwihnten Apostolike Diakona
werden wir eine besondere Arbeit hier veroffentlichen. 2. B.




	Die evangelistische Bewegung in der orthodoxen Kirche Griechenlands

