Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 201 —

Bibliographie

Moss C. B. The Old Catholie Move-~
ment. Its Origins and History.
London S. P. C. K. 1948. 360 S.
geb. 15 s.

Wohl kein Anglikaner ist so be-
rufen, tiber den Altkatholizismus zu
schreiben wie Rev. C. B. Moss D. D.
Seit Jahrzehnten steht er in lebendi-
gem Verkehr mit massgebenden Per-
sonlichkeiten wunserer Kirche, fehlt
an keiner wichtigen altkatholischen
Tagung und ist stédndiges Mitglied
der Kommissionen, die uber das Ver-
héltnis der Kirche von England zur
altkatholischen Kirche beraten. Die
Anlage des Buches ldsst erkennen,
wie hoch er die Bedeutung des Alt-
katholizismus einschétzt. Er stellt ihn
in die Reihe der grossen kirchlichen
Bewegungen des abendlindischen Ka-
tholizismus, die sich aus nationalen
und kirchlichen Griinden gegen das
Anwachsen der péapstlichen Anspriiche
gerichtet haben. Er hebt an mit dem
Konziliarismus, schildert den Galli-
kanismus, die Kéampfe um Port
Royal, die Bulle «Unigenitus», den
Widerstand der Kirche von Utrecht,
den Febronianismus, die Aufklirung
(Wessenberg). Besonders angetan hat
es ihm — mit Recht — die Kirche
von Utrecht, der er einige Kapitel
widmet. Eingehend beschiaftigt er
sich mit den Vorgingen an der Kurie
im 19. Jahrhundert bis zum Vati-
kanum und seinen Folgen. Nach dieser
Vorgeschichte, die den weitaus grosse-
ren Teil des Buches beansprucht, be-
handelt er die kirchliche Organisation
des Widerstandes gegen das Vatika-
num in den verschiedenen Léndern.
Er streift auch einige Versuche in
lateinischen Léandern, die zu keinem
oder zu unbedeutendem Erfolg ge-
fithrt haben. Selbst betriiblichen Er-
scheinungen, die an Namen wie Vilatte
Mathew, Mariaviten ankniipfen, geht
er sorgfaltig nach, um Klarheit iiber
solche Fille zu schaffen. Dass er die
Bonner Unionskonferenzen, die Ut-
rechter Union, die Unionsverhand-
lungen, die Beteiligung an der Oku-
menischen Bewegung, die Inter-
kommunion mit der Kirche von Eng-

land wirdigt, ist selbstverstindlich.
Die Literatur {iber alle diese Dinge ist
unermesslich. Rev. Moss hat in ge-
schickter Weise authentische Publi-
kationen beniitzt und vermieden, sich
in unwichtigen Kinzelheiten zu ver-
lieren. Zu der Bearbeitung des um-
fangreichen Stoffes liesse sich man-
ches kritisch beleuchten und ergin-
zen, aber das wiirde iiber diese ein-
fache Anzeige weit hinausgehen. Hr-
freulich ist, dass der KXirche von
Utrecht nach ihrem Ursprung und
Wesen so viel Beachtung gezollt wird.
Richtig ist, wenn vom Waiderstand
gegen die neuen Dogmen in der
Schweiz gesagt wird, dass haupt-
sichlich Laien die Richtung gewiesen
hétten. Jedenfalls ist zu wenig hervor-
gehoben, wie Bischof Herzog es vor-
ziiglich verstanden hat, die anfing-
lich etwas stiirmische und unklare
Bewegung in der Schweiz in katholi-
sche Bahnen zu leiten. Seine «Beitréage
zur Vorgeschichte der christkatholi-
schen Kirche der Schweiz» wie seine
«Hirtenbriefe» enthalten dafiir ge-
niigend Hinweise. Die Charakterisie-
rung des innern Wesens des Alt-
katholizismus wie der innere Aufbau
der Gemeinden hétte hie und da
mehr hervorgehoben werden kénnen.
Es ist sehr zu wunschen, dass das
Buch im englischen Sprachgebiet
eifrige Leser finde und dass es dazu
beitragen moge, dass das Band, das
die Kirche von England mit dem Alt-
katholizismus verbindet, dadurchnoch
enger geknlpft werde. 4. K.

von Balthasar, Hans Urs, Die grossen
Ordensregeln. 1948. Benziger &
Co., Einsiedeln/Ziirich/Ko6ln. 348
Seiten.

Abgesehen von den alten Regel-
sammlungen in Migne PL findet man
hier zum erstenmal in modernem
Kleide die finf grossen, richtung-
gebenden Ordensregeln nebeneinan-
der: die der Basilius, Augustinus, Bene-
dictus, Franciscus und Ignatius. Von
Balthasar schreibt einleitend «Vom
Ordensstand», der in seinen Augen
der «Hiiter der Totalitdt des Evange-



— 202 —

liums bis zum Ende der Welt» ist.
Jeder Regel geht eine KEinfiihrung
voraus, meist aus der Feder eines mar-
kanten Vertreters des betreffenden
Ordens. Die Satzungen der Gesell-
schaft Jesu erscheinen zum erstenmal
in wortlicher deutscher Ubersetzung.
Fur den Leser dieses Werkes (und
Kenner der Kirchengeschichte) diirfte
interessant sein, die Zusammenhéinge
der einzelnen Ordensgriindungen mit
dem Zeitgeschehen und den kirch-
lichen Verhdltnissen zu verfolgen;
ebenso ldsst sich oft feststellen, wie
sehr die Gestaltung der Regeln zeit-
bedingt war. Wertvoll ist auch die
Tatsache, dass die verschiedenen Re-
geln die jeweilige Kirchenverfassung
widerspiegeln. Wéhrend in den alten
Regeln dem Bischof die ihm vom
Evangelium her gebiihrende KEhr-
furcht entgegengebracht wird, ist bei
Ignatius der unbedingte Gehorsam
gegen den «Statthalter Christi» ober-
stes Prinzip; das gleiche lésst sich hin-
sichtlich des Glaubensgutes sagen.
Fir den Bejaher des Ordenswesens
wie fiir denjenigen, der es ablehnt oder
«juxta modum» anerkennt, bietet die
Lektiire der Regeln, der geistreichen
Einleitung und der aufschlussgeben-

den Einfuhrungen «nova et veteranr.
J.F.

Buchholz, Dr. Friedrich, Vom Wesen
der Gregorianik. Ein Beitrag zum
Gespréach tiber den Gottesdienst.
Kaiser Verlag, Miinchen 1948. Preis
DM. 1.40.

In der reichen Literatur tiber den
gregorianischen Choral ist uns noch
kaum eine Schrift begegnet, die so viel
Kliarung in die Frage nach dem Wesen
des liturgischen Gesangs bringt wie
die vorliegende, nur 46 Seiten um-
fassende Broschiire des evangelischen
Kirchenmusikers Dr. Buchholz. Uber-
zeugend wirkt die profunde und sach-
liche Behandlung eines Anliegens, das
gerade in seiner Kirche zumeist als
Form abgetan wird. Grindlich er-
arbeitet wird die uns zusagende Defi-
nition: Gregorianik ist die musika-
lische Form als Symbol ihres Sinnes
«Messliturgie» (im weitesten Sinne:
Wort und Sakrament). Wenn auch
der gregorianische Choral seine Pré-
gung hauptsidchlich der lateinischen
Messe verdankt, so ist er doch Sinn-
bild jeder Messe, also auch der Messe

in deuscher Sprache. Ohne Gregorianik
ist die Messliturgie todgeweiht; daher
auch ein neues Ringen um den litur-
gischen (Gesang in den nicht lateini-
schen Kirchen, in der anglikanischen
wie lutherischen Messe. Die Gefahr
des «Liturgismus» wie des «Klerika-
lismus» bannend, fithrt die Unter-
suchung zu der Feststellung, Grego-
rianik sei die «Musik des Gottes-
dienstes» (K. G. Fellerer, Geschichte
der Kirchenmusik), wobei auch die
«Musik vm Gottesdienste» des 16. und
17. Jahrhunderts sowie die «Musik
zum (Gottesdienste» der Barockzeit
an den rechten Platz geriickt wird, so-
fern sie nicht tuberhaupt «Musik ohne
Gottesdienst» wird. Das evangelische
Kirchenlied bedarf des Chorals als
eines « Gegeniibers, das ithm eine Hilfe
sein. J. F,

Buonaiuti, K., Geschichte des Chri~
stentums. 1. Band: Das Altertum.
A. Francke Verlag, Bern 1948. Geb.
SFr. 25.—.

Das Hauptwerk des italienischen
Modernisten E. Buonaiuti liegt in
deutscher Ubersetzung vor. Buonaiuti
ist eines der Opfer der Enzyklika
Pascendi gregis, die Pius X. 1. J. 1907
gegen den Modernismus erlassen hatte.
Er musste seine Stellung als Professor
an der pépstlichen Universitét in Rom
aufgeben und wurde exkommuniziert.
Als er hierauf Professor fiir Religions-
geschichte an der staatlichen Univer-
sitdt in Rom wurde, verlor er auch
diesen Lehrstuhl zur Zeit des Faschis-
mus. Er gehorte zu den zehn von 1200
Professoren, die eine vom neuen Re-
gime verlangte Ergebenheitsadresse zu
unterzeichnen abgelehnt hatten. Seit-
dem wurde er zum Wanderprediger.
Einige Jahre hielt er an der Univer-
sitdt in Lausanne Vorlesungen. Hier
lehnte er eine Professur fiir Kirchen-
geschichte ab, weil er auf die Ver-
pflichtung des Ubertritts zum Pro-
testantismus nicht eingehen konnte.
Im Jahre 1946 ist er im Alter von
66 Jahren gestorben. Sein Werk be-
zeichnet er ausdriicklich als Ge-
schichte des Christentums. Er mdéchte,
wie er im Yorwort schreibt, «die Richt-
linien einer geistigen Entwicklung auf-
zeigen, mit deren Verlauf die Konzep-
tion des Christentums, die dieser Ge-
schichte zugrunde liegt, eng ver-



— 203 —

kntpft ist». So kommt es, dass
manche wichtige Begebenheit kaum
gestreift und manche bedeutende Per-
sonlichkeiten der Kirche kaum oder
gar nicht erwéhnt werden. Sein Urteil
zu den geistigen Bewegungen ist selb-
stdndig. Die Art. wie Theologie an den
Seminarien in Italien doziert wird,
hatte ihn zu seiner Eigenbetrachtung
gebracht. Zwei Postulate galten als
allgemein giiltig: «Das erste Postulat
besagt, dass die christliche Offen-
barung vorwiegend eine Sache der Er-
kenntnis sei; das zweite, dass das
Christentum in allem identisch sei mit
den dogmatischen Definitionen der
Konzilien, namentlich der beiden jing-
sten, mnédmlich dem Tridentinischen
und dem Vatikanischen. Der Pro-
fessor fiir dogmatische Theologie hatte
keine andere Aufgabe als die, Defini-
tionen der Konzilien, fragmentarische
Schriften und einzelne Bibelstellen bei-
zuziehen. Der Professor fiir Kirchen-
geschichte seinerseits hatte nur die
Aufgabe, zu zeigen, dass die Dogmatik
und Kirchenzucht des Tridentinischen
und des Vatikanischen Konzils in der
Kirche von Cyprian und in derjenigen
von Clemens Romanus schon voll-
stdndig enthalten seien. Dabei fiel mir
auf — es bedurfte dazu keines beson-
dern Scharfsinns —, dass, wenn der
Dogmatikprofessordie biblischen Zeug-
nisse und diejenigen der Kirchen-
geschichte auf grausamste Weise ver-
gewaltigen musste, um sie zu Stiitzen
der beiden Konzilien zu machen, der
Professor fiir Kirchengeschichte seiner-
seits gezwungen war, der historischen
Wirklichkeit noch mehr Gewalt anzu-
tun, um sie auf das Prokustesbett sei-
ner dogmatisch-theologischen Sche-
men zu zwingen.»

Er geht mit dem ersten Kapitel
«Die Lehre Jesu» sofort in medias res.
Er hilt die Gestalt Jesu so mit dem
Glauben der Jiunger verknupft, dass
er es fiir unmoglich hélt, ein objektives
Bild von ihm zu entwerfen. Damit
wird seine geschichtliche Existenz
nicht in Frage gestellt. Im Gegenteil :
Wel'l das Erscheinen Jesu von so revo-
lutionérer Wirkung auf das Geistes-
leben gewesen sei, sei es unmoglich,
seme irdische Laufbahn in allen Teilen
zu rekonstruieren. Aber méglich sollte
&8 doch sein, die Bedeutung des Zeug-
nisses des N. T. hervorzuheben. Diese

rkenntnis hilt ihn davon ab, einem

religiésen Nihilismus wie Loisy zu ver-
fallen. Seine Auffassung fiithrt aber
auch dazu, dass er Erscheinungen in
der Kirche eine Bedeutung zuschreibt,
dieihnen kaum zukommt. Imnachapo-
stolischen Zeitalter hebt er besonders
das Zeugnis des Papias wegen seines
Chiliasmus hervor — eines letzten
Zeugen des eschatologischen Glaubens
der ersten Gemeinden. Die Bewegung
des Markion bewertet er als eine Reak-
tion gegen den Gmnostizismus, lehnt
also das falsche Urteil, er gehore zum
Gnostizismus, entschieden ab. Glin-
zend ist das Kapitel Christentum und
Imperium geschrieben. Ob der Ver-
fasser der Bedeutung des Augustin in
allen Stiicken gerecht wird ? Jeden-
falls hat er es verstanden, die Wider-
spriche in «Civitas Dei» scharf hervor-
zuheben und der Nachwirkung des
Manichéismus in den Anschauungen
dieses Kirchenvaters nachzuspliren,
was oft tibersehen wird. Wir miissen
uns auf diese Andeutungen beschrin-
ken. Is ist verstindlich, dass der enge
theologische und dogmatische Hori-
zont der Kurie fiir einen Mann wie
Buonaiuti kein Verstdndnis haben
konnte. A K

Cankov (Zankow ), Stefan, Eticeskata
realnost i funkeija na cirkvata (mit
deutscher Zusammenfassung: Die
ethische Realitdt und Funktion der
Kirche). Sofia 1948. Universitetska
petéatnica. 48 S. (Sonderdruck aus
dem « Godisnik na Sofijskija Univer-
sitet. Bogoslovski Fakultet» =
«Annuaire de 1’Université de Sofia.
Faculté Théologique», Band XXV,
1947/48.)

Der Verfasser untersucht in einer
ausserordentlich gedankenreichen Stu-
die das wachsende Schwinden des Ein-
flusses der christlichen Lehre auf das
Tun der dem Namen nach immer
noch christlichen breiten Masse. KEr
sieht m. K. mit Recht — in dem
stark verweltlichten « Kultur-Christen-
tum» eine Gefahr flir die wirk-
liche Aufgabe der Kirche Jesu Christi
und begrusst deshalb Anzeichen eines
Umschwungs in dieser Hinsicht. Vor
allem lehnt er aber — 1m Schluss-
abschnitte ganz korrekt auf die Ortho-
doxie bezogen — einen Riickzug der
Kirche aus der Welt ab und hélt die
Ansicht fur falsch, dass die Aufgabe
der Kirche nur im «Predigen des Rei-




— 204 —

ches Gottes» und der «Rettung der
Seelen» liege. Es gehe nicht an, dass
sie Gebiete wie die Setzung des staat-
lichen Rechtes, die Gerechtigkeit, die
Wirtschaft, iberhaupt die Wirtschafts-
ordnung und das tégliche Leben, also
«das Materielle», als ausschliessliches
Aufgabengebiet des Staates ansehe.
Vielmehr habe das christliche Be-
wusstsein das ganze Leben zu durch-
dringen. Zu diesem Zwecke sel eine
Belebung der innenmissionarischen
Aufgabe innerhalb der Orthodoxie und
ein engeres Zusammenwachsen der
einzelnen orthodoxen Landeskirchen
vonndten.

Man wird in diesen Worten des be-
deutendsten bulgarischen Theologen
eine ernsthafte Warnung vor dem
Verzicht sehen diirfen angesichts man-
nigfacher Anfeindungen, der manche
orthodoxen Kirchen ausgesetzt sind.
Hoffentlich findet die orthodoxe Kir-
che (und tiberhaupt die Kirche Christi)
die Kraft zu einer solchen Erneuerung,
die sie wirklich wieder zur Lebens-
mitte der den Heiland bekennenden
Kirche werden lédsst.

Canlkov, Stefan, Cetiri glavi virehu
problemata za otnosenieto mezidu
ciurkva i darzava (mit einer deut-
schen Zusammenfassung: « Vier Ka-
pitel tber das Problem des Ver-
héltnisses zwischen Kirche und
Staat»), Sofia 1945. Universitetska
petatnica. 83 S. (Sonderdruck aus
dem «Godi$nik na Sofijskija Uni-
versitet. Bogoslovski Fakultet» =
«Annuaire de I'Université de Sofia.
Faculté Théologique». Band XXTT,
1944/45.)

In einem griindlichen und reich
dokumentierten Aufsatze verfolgt der
V{. die Entwicklung der Beziehungen
.zwischen Kirche und Staat durch die
Jahrhunderte. Dem Cisaropapismus
im Osten, der mit Justmian festgelegt
ist (8. 6), stellt er den Papocésarismus
des Abendlandes gegeniiber, der seine
Stiitzen in Zolibat und Ménchtum hat
(8. 11) und durch die Pépste des Mit-
telalters im Kampfe vor allem mit den
deutschen Kaisern ausgebildet wurde
(S.14/16), bis durch Xonkordate
(S.19) ein Modus vivendi gefunden
wurde. Im 19. Jh. ist dann eine Neu-
umgrenzung der péapstlichen Herr-
schaftsanspriiche mit der Feststellung
des Potestas directiva seitens der

Kurie erfolgt (S. 22 f.). Gegen diese
Entwicklung des kirchlich-staatlichen
Verhéaltnisses richteten sich (neben
andern Anliegen) die Reformatoren,
die ihrerseits in dieser Frage einen sehr
verschiedenen Standpunkt einnahmen
(S. 27 £f.). Eine gewisse Sonderstellung
nimmt die anglikanische Kirche ein
(S.40 ff.). Die Aufklirung fiihrte
vielerorts zu einer Trennung von
Kirche und Staat, zum ersten Male
(in freundlichem Sinne) in den Ver-
einigten Staaten ; neuerdings aber viel-
fach in feindlicher Absicht (latein-
amerikanische Staaten, UdSSR.).
Wahrend es auf evangelischer Seite
eine Reihe namhafter Theologen gibt,
die eine solche Trennung gutheissen,
steht Bischof Geremia Bonomelli (1831
bis 1914) von Cremona auf rémischer
Seite (1906) ziemiich allein (S. 69 f.)
und wird kirchlich missbilligt. — Das
Verhéltnis in orthodoxen Staaten wird
(von der Kirchentrennung in der
UdSSR. abgesehen) nicht behandelt.
Bertold Spuler

Gruber, Anion, Der Schatz im Acker.
Verlag Ferd. Kleinmayr, Klagen-
furt. 1948. '

Was das Biichlein des altkatho-
lischen Pfarrers in Wien will, das wird
mit dem Wort Meister Ekharts um-
schrieben: «Damit Cott in der Seele
geboren werde und die Seele wiederum

in Gotb!» Das Geschehen der ersten

Geistausgiessung an Pfingsten wieder-
holt sich im bestéindigen Kommen des
Christus zu den Menschen in seinem
Reiche. Dag urchristliche Erfahrungs-
christentum (Erkenntnischristentum)
habe seine Fortsetzung und Erneue-
rung in der echten, christlichen Mystik
gefunden. Diese lebt weiter in der
Nachfolge Christi, d. h. in der IKr-
fullung des Gesetzes des Himmelreiches
hier auf Erden. Mystik ist also eine
sehr reale Angelegenheit. Wer den
Weg Christi geht, der kann nicht mn
die Irre gehen. Das wird in der Folge
durch zahlreiche Ausserungen von
Mystikern der Vergangenheit und Ge-
genwart in der vorliegenden Schrift
belegt. Nicht das dogmatische Chri-
stentum kann den Hunger der Seele
stillen, sondern die Lehre Christi vom
inwendigen Gottes- oder Himmelreich
als dem «Schatz im Acker». Die
Schrift wendet sich an Christen aller
Konfessionen, da es sich um das Auf-



— 206 —

zeigen der « Wahrheit an sich» geht,
«um das Erleben der Gottwahrheit auf
dem Wege der Nachfolge Christi». Das
Namenverzeichnis am Schlusse iber-
rascht durch die Mannigfaltigkeit der
Zeugen fur das erstrebte Ziel. Zu wiin-
schen wire, in welchen Schriften die
zitierten Belege stehen. In einer Zeit
deskrassen Materialismus kannsuchen-
den Menschen das besinnliche Bich-
lein von 131 Seiten ein wertvoller
Wegweiser werden in eine andere,
bessere Welt. P.H.

Eckardt, Hans von, Russisehes Chri~
stentum. Miinchen 1947. R. Piper
& Co. 328 S. und 24 Bildtafeln.

Eine Darstellung des russischen
Volksglaubens, wie sie in dem vor-
liegenden Buche gegeben werden soll,
ist in dieser Form neuartig und darf
also besonderes Interesse beanspru-
chen. HE. geht folgerichtig nur auf die
religiosen Anschauungen der breiten,
wesentlich bduerlich bestimmten Masse
ein, er zeigt, wie sie nicht von dogma-
tischen Formulierungen, sondern von
monchisch-mystischen, teilweise 1m
Geiste der griechischen Hesychasten
(S. 63 f.) ausgepriigten Vorstellungen
ausgehen und, auf slawischen Cha-
rakterziigen aufbauend, vor allem das
Gemeinschaftsbewusstsein (Sobornost,
S.76 ff.) sowie das Verhiltnis zwi-
schen dem eigenen Siindenbewusst-
sein und der gottlichen Gnade in den
Mittelpunkt stellen. Freilich sind da-
neben auch Damonen-, Geister- und
Vampyrvorstellungen lebendig, die
das (i6ttliche wvielfach fast {ber-
wuchert haben, die aber doch nicht
in dem Masse vorder- oder ostasia-
tisch sowie indisch beeinflusst sind,
wie E. anzunehmen geneigt scheint
(wobei der Islam als — oft unbe-
wusster — Vermittler mehr heraus-
zustellen ware, als H. das tut, der ihm
tiberhaupt sehr ablehnend, aber auch
unkritisch gegentibersteht, ebenso wie
er die tatarische Staatsbildung zu ne-
gativ — lediglich vom Standpunkte
spaterer russischer Historiker aus —
beurteilt).

Wiéhrend der Priester dem Volke
vor allem Liturg ist und (in seiner so-
zialen Gedriicktheit vielfach verach-
tet) ganz hinter der heiligen Handlung
des Gottesdienstes als des eigentlichen
Ausdrucks des Glaubens zuriicktritt;
wéhrend die Wortverkiindung vielfach

Internat, Kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1949,

durch die Darstellungen der Ikonen
aly der unmittelbar sichtbaren und
greifbaren Verkorperung des Gott-
lichen und der Heiligen ersetzt wird;
wihrend der Moénch in der Sorge um
sein eigenes Seelenheil das Volk flieht,
anstatt es zu belehren und zu trosten,
tritt der «Starec» (seit dem 17. Jh.
historisch fassbar werdend) in den
Mittelpunkt der Volksfrommigkeit als
der geistliche Ratgeber all derer, die
«miithselig und beladen» sind, ohne
Unterschied des Standes und der Bil-
dung. Dieser Gestalt hat . mit Recht
seine besondere Aufmerksamkeit zu-
gewandt : sein Bild tritt hier (S. 201 ff.)
besonders deutlich vor unser Auge.

Mehr noch als andere Abschnitte
des Buches ist die Schilderung des Ver-
falls der russischen kirchlichen Frém-
migkeit, der in Rasputin seinen Tief-
punkt erreicht, in dem vorliegenden
Buche mit politisch-soziologischen Er-
orterungen durchsetzt, die gelegent-
lich zur Erlduterung des Gesagten bei-
tragen, die aber doch vielfach sehr weit
vom Thema abfithren und lediglich
personliche Bekenntnisse des Ver-
fassers darstellen. Ob sie in dieser
Héaufigkeit und Breite wirklich erfor-
derlich sind ?

Das Dogmatlfscho ist bei H. be-
wusst ausgeschaltet, und wo es be-
rihrt wird, sieht man, dass der Vf.
hier nicht eigentlich zu Hause ist: in
der orthodoxen Welt gibt es weder
«Marid Himmelfahrt» (so S. 14: viel-
mehr Marid Hinscheiden) noch «Ma-
rid unbefleckte Empfangnis» (S. 60,
dagegen richtig 3. 119); eine zweite
Ehe der orthodoxen Geistlichen ist
verboten, mnicht wvorgeschrieben (so
S. 243). Auch sonst finden sich gele-
gentlich Druckfehler und Versehen
(«Chalifen in Konstantinopel» seit
1453: S. 164; Hettea statt Hettiter-
Land: S.119; «tatarische Chasaren»
S. 259 u. a.), verhdltnisméssig hiufig
vor allem bei Jahreszahlen (auch im
Register, wo verschiedene Todesdaten
naclmutla,gen sind), die hier nicht auf-
gefithrt werden konnen und die den
elcen‘ohchen Wert des Buches in der
Darst011L1ng der russischen Volks-
frommigkeit (wenn auch gelegentlich
in etwas einseitiger Auffassung) nicht
wirklich mindern kénnen. s darf der
Aufmerksamkeit aller ostkirchlich In-
teressierten empfohlen werden.

Bertold Spuler
14



— 206 —

Tyciak, Julius, Wege dstlicher Theo~
logie, Geistesgeschichtliche Durch-
blicke. Verlag der Buchgemeinde
Bonn 1946. 205 S.

Julius Tyciak ist als ein positiver
romisch-katholischer Sachkundiger auf
dem Gebiet der ostlichen orthodoxen
Kirche und Frommigkeit bekannt.
Auch in der vorliegenden Arbeit, die,
ohne der wissenschaftlichen Form zu
entbehren, auch einem weiteren Leser-
kreis zuginglich ist, bekundet er die
Absicht mit einem Beitrag zu einer
Geistesgeschichte des  christlichen
Ostens, einerseits der orthodoxen theo-
logischen Forschung bei ihrer gegen-
wartigen Neubesinnung tiber das We-
sen und den Charakter der eigenen
Kirche eine Beihilfe zu leisten, ander-
seits aufzuweisen, dass «Osten und
Westen in ihrem theologischen Denken
zwar eigen getént sind, aber dennoch
keine Dissonanz darstellen, vielmehr
nur spezifisch akzentuierte Klinge der
einen grossen Harmonie des Glaubens
bieten» (Vorwort). Mit der Glut der
Begeisterung, erweckt durch die litur-
gische Bewegung im romischen Katho-
lizismus und die eigenen KErlebnisse
(Tyciak ist ein Ukrainer — Uniat ?),
schrieb wunser Verfasser sein litur-
gisches Buch von 1937 als Bekenntnis
zur Urspringlichkeit und Reinheit des
ostkirchlichen liturgischen Ideals und
der ostkirchlichen sakralen Lebens-
gestaltung. Der ganze Tenor dieses
Buches ging auf diese positive Wiirdi-
gung ein, und jeglicher Gedanke, tiber
diese Linie hinaus die pépstliche Un-
fehlbarkeitsdoktrin als notwendige
Vollendung fiir die 6stliche Kirche
emausetzen, blieb damals dem Ver-
fasser fern. Zehn Jahre spédter musste
sich wahrscheinlich Tyciak auch den
inzwischen gefallenen romischen lehr-
amtlichen Entscheidungen irgendwie
einfiigen. s war deshalb nunmehr bei
seinen Thesen auch eine vergleichende
Betrachtung erforderlich, aus welcher
die Hervorhebung des rémischen Pri-
mats, die ja dem ersteren Buch fehlte,
zum Ausdruck kommen musste. Ty-
ciak gibt allerdings in seinem vorlie-
genden Werk sein ostkirchliches Ideal
nicht génzlich preis. Die ersten Ka-
pitel dieses Buches, welche in «geistes-
geschichtlichen Durchblicken » alle
Phasen der ostlichen theologischen
Gestaltung mit objektiver Innigkeit
betrachten, sind noch im alten Stil der

fritheren Verosffentlichungen gehalten.
Auf diese Weise fithrt uns der Ver-
fasser von der erhabenen #gyptischen
(alexandrinischen) «Logostheologie,
bei welcher «uns das monumental-
erhabene Antlitz des Kyrios entgegen-
strahlt » (S. 31), zum Enthusiasmus
des syrischen theologischen und hym-
nologischen Denkens ein. Hier geht .
der Verfasser von der Feststellung aus:
«Wennder christliche Osten tiberhaupt
Zige einer pneumatischen Ordnung
tréagt, dann Syrien besonders». Ohne
die Tatsache zu tibersehen, dass gerade
aus Syrien die «rationalistischen»
Theologen der alten Kirche stammen
(antiochenische Schule), zeigt er an-
hand grosser Beispiele die Fortsetzung
der pneumatisch-mystischen Tradi-
tion auch in diese Richtung (Johannes
Chrysostomus, der «doctor eucharisti-
cus», der grosse unbekannte Mystiker
Dionysius Areopagita, Johannes Da-
maskenus, mit dem dieses Kapitel ab-
geschlossen wird und dem der Ver-
fasser die Bezeichnung als des «Scho-
lastikers der 6stlichen Kirche» ab-
sprechen will). Es folgt die Behand-
lung der tbrigen byzantinischen theo-
logischen Gebilde, und zwar zunéchst
des erreichten Hohepunktes durch die
uniibertrefflichen Leistungen der gros-
sen Kappadozier, dann der durch den
Bilderstreit bedingten Theologie und
der Ikonenmetaphysik bis zu der spat-
byzantinischen Bliite der Mystik, de-
ren typischen Ausdruck der Hesychas-
mus bildet. Dieser spidtbyzantinischen
geistigen Erscheinung widmet Tyciak
eine ausfiihrliche positive Behandlung,
wobei er die herkommliche Auffassung
bestreitet, bei dem Hesychasten-
kampf (Barlaam-Gregorius Palamas)
handle es sich um eine Gegeniiber-
stellung wvon Scholastik und Ost-
theologie. Denn «Barlaam war nicht
Ausdruck des Abendlandes, sondern
Vertreter einer extremen Schule, die
die ratio einseitig in den Vordergrund
stellte» (S.92). Mit einem Kapitel
«Ostslavische Universalitdt und Apo-
kalyptik» wird weiterhin die Denk-
und Fréommigkeitslinie im ostslavi-
schen orthodoxen Christentum bis In
die jungste Zeit verfolgt. Damit ist der
erste Teil der gestellten Aufgabe ab-
geschlossen, und es folgt das erwihnte
vergleichende Kapitel mit den theolo-
gischen Vorgiangen im Westen (im r0-
mischen Katholizismus). Hier muss



— 207 —

die Selbsténdigkeit und Eigenart des
ostkirchlichen (pneumatischen) We-
sens der Notwendigkeit der Einfligung
unter den rémischen péapstlichen Pri-
mat weichen. Denn nur so kann, nach
Tyciaks Ausfiihrungen, die orthodoxe
theologische und kirchliche Struktur
ihre Vollendung und die Erlangung
der «vollen Ausprigung der Wahr-
heit» (S. 165) erreichen. Der Westen —
Hiiter der Wahrheit, wobei unter
«Westen» die rémisch-katholische Kir-
che und Theologie gemeint ist. «Der
Osten vermag dem Westen starker die
pneumatische Kirchenauffassung ins
Blickfeld zu riicken. Gerade heute im
Ringen um eine Vertiefung des Kir-
chenbildes, die bereits vom Vatica-
num geplant war, hat uns der Osten
viel zu sagen. Anderseits aber bedarf
der Orient der festen Struktur im Kir-
chenbilde, der notwendigen Vereini-
gung mit dem apostolischen Mittel-
punkt der prima sedes, um nicht we-
sentliche Giiter der apostolischen Ver-
kiindigung (?) zu verlieren. Die Bin-
dung an die kirchliche Lehrautoritéit
verhiitet ein theologisches Abirren und
macht den Blick fir die Wesentlich-
keiten des Glaubens frei (1).» (S. 168).

Im Fall Tyciaks wird sichtbar, dass
auch die ostkirchliche und die mit ihr
verbundene liturgische Bewegung im
rémischen Katholizismus, auf die man
Hoffnungen zu dessen Rekatholizie-
rung gesetzt hatte, durch das Ein-
greifen der vatikanischen Behoérden
(Enzyklika «Mystici corporis Christi»
1943, neuere liturgische Enzykliken)
mn die herkémmliche rémische Mani-
festation eingelenkt wird.

Johannes Kalogiru

Dom P. Dumont, Dom F. Mercenier,
Dom C. Lialine, Qu’est que 1’Or~
thodoxie? Vues Catholiques. Idi-
tions universitaires les presses de
Belgique — Bruxelles 1945.

Das Buch stammt aus dem Kreise
der «irenischen» rémisch-katholischen
Bewegung der Benediktiner von Amay
m Belgien. Es enthilt funf selbstdn-
dige Aufsdtze, in welchen von ver-
schiedenen Standpunkten aus, vom
historischen, systematischen und prak-
tischen, das Wesen der orthodoxen
Kirche zu erfassen unternommen wird.
Die Verfasser erweisen sich als gute
Kenner der orthodoxen Kirche und
bekunden eine bemerkenswerte Ob-

jektivitdt. Am klarsten kommt das
im zweiten historischen Aufsatz, «Vers
la, séparation», von D.F. Mercenier,
zum Ausdruck. Mit einer fiir rémisch-
katholische Verfasser ungewo6hnlichen
Offenheit werden viele dunkle Punkte
des romischen Verhaltens, die zur Kir-
chenspaltung im 9. und 11. Jahrhun-
dert gefihrt haben, aufgedeckt, und
mit derselben Objektivitat wird die
Schuld der rémischen Kurie am Miss-
erfolg der spéteren Einigungsver-
suche, bei welchen Rom nur eine La-
teinisierung des orthodoxen Ostens
vorschwebte (S.92), zugegeben.

Der dritte Aufsatz — «Le Statut
de I’Orthodoxie», von D. P. Dumont—
behandelt die Organisation und die
Verfassung der orthodoxen Kirche,
welche sich durch das Prinzip der
«Autokephalie» kennzeichnen. Er hat
einen mmehr informatorischen Cha-
ralkter. Die Angaben uber die Bildung
und den gegenwirtigen Stand der ein-
zelnen autokephalen orthodoxen Kir-
che sind trotz der knappen Form
grindlich und zuverlidssig. Besonders
erwihnt wird (S. 130 f.) der traditio-
nelle moralische Vorrang, welcher dem
6kumenischen Patriarchat zu Kon-
stantinopel innerhalb der Familie der
autokephalen orthodoxen Teilkirchen
zukommt. Von demselben Verfasser
starnmt auch der folgende Aufsatz:
«Les croyances de I’Orthodoxie». Er
behandelt die orthodoxe dogmatische
Doktrin. Dabei werden geméss der
irenischen Methode nicht so sehr die
trennenden Punkte als vielmehr die
Berithrungspunkte zwischen dem r6-
mischen Katholizismus und der ost-
lichen Orthodoxie hervorgehoben. Bei
der Besprechung der orthodoxen Ek-
klesiologie wird der pneumatische
katholische Charakter der orthodoxen
Kirche unterstrichen und mit posi-
tivem Verstindnis zum Vergleich der
rémischen Auffassung von der Kirche
gegeniibergestellt: «... L’essentiel a
été dit de D'ecclésiologie orthodoxe.
Faut-il confronter avec la doctrine
catholique ? L’une est mystique,
I’autre est juridique; 'une est com-
préhensive, l'autre institutionnelle; le
catholicisme de la premiere est plus
qualitatif, celui de la seconde quanti-
tatif. L’une et ’autre pourtant sont
entées sur le Christ.» (5. 148.)

Der gute Wille des Verfassers des
fiinften Aufsatzes, «L’action de 1’Or-



— 208 —

thodoxie», Cl. Lialines, verdient be-
sonders hervorgehoben zu werden, die
praktische Wirksamkeit der Ortho-
doxie, ihre konkrete Einwirkung auf
die Lebensgestaltung ihrer Anhénger
und auf die christliche Lage in der
Geschichte tiberhaupt, in der Gegen-
wart und fir die Zukunft aufzuzeich-
nen. Der Verfasser bedient gich neben
seinen eigenen Erfabrungen sehr rich-
tig auch reichlich der diesbeziiglichen
Arbeiten der modernen orthodoxen
Theologen. So werden alle Sektoren
des individuellen und sozialen Lebens
behandelt, zu deren Formung die
orthodoxe Kirche durch religisse, kul-
tische, moralische und sonstige prak-
tische Erziehung und Tatigkeit bei
ihren Anhéngern und den durch sie
missionierten Volkern ihr Bestes ge-
leistet hat. Es fehlt aber auch nicht
an Kritik negativer Erscheinungen in
der orthodoxen Christenheit auf sozio-
logischem und sonstigem praktischem
Gebiet, welche sich, vor allem im vor-
revolutionistischen Russland, gerade
fiir die orthodoxe Kirche verhingnis-
voll ausgewirkt haben (S. 208).

Wenn das Buch aus diesen vier
Kapiteln bestiinde, wire es ein wahr-
haft 6kumenisches Produkt. Der erste
Aufsatz aber («L’Eglise et les Eglises»,
von P. Dumont) soll auf den rémisch-
katholischen Ursprung hinweisen.
Trotz der Versicherung auf 8. 15,
dass es sich nicht um eine Apologie
der rémisch-katholischen Kirche hand-
le, wird allerdings nicht in sehr schar-
fer polemischer Weise, die bekannte
romisch-katholische Theorie von der
«Katholischen Kirche» und den «ab-
gefallenen Kirchen» wiedergegeben.
HEs wird gesagt, die offiziellen Doku-
mente des rémischen Stuhles verwen-
den fiir die 6stlichen Teile der Christen-
heit die Bezeichnung «Kirche», nicht
aber fiur die protestantischen «Ge-
meinschaften» (S. 43). Das wird nach
dem romisch-katholischen Schema mit
der Behauptung begriindet, die papst-

lichen Machtanspriiche seien einst in
der gesamten alten katholischen Kir-
che des Ostens und des Westens an-
gewandt und von der 6stlichen ortho-
doxen Kirche anerkannt worden. Nach
dieser Konstruktion leiteten die 6st-
lichen Patriarchen ihre hierarchische
Legitimitédt von dem rémischen Nach-
folger des Petrus ab. Als dann die
orientalischen Kirchen «ins Schisma
gerieten» («Les Eglises d’Orient ver-
sérent dans le schisme», S. 33), habe
kein Akt des Romischen Stuhles seine
Gewalt tiber diese Kirchengebiete auf-
gehoben. Auf Grund dieser Tatsache
werden die Sakramente der ortho-
doxen («schismatischen») Kirche von
Rom bis auf den heutigen Tag als
gliltig angesehen (S. 33, vgl. S. 149).
Es gibt bekanntlich offizielle rémische
Dokumente, in welchen Héretiker,
Protestanten, Schismatiker, Seerduber
zusammen verdammt werden. (Vgl.
S. C. Mirbt, « Quellen zur Geschichte
des Papsttums», 4. Aufl. Tiibingen
1924, Nr. 513 und 485.)

Nur eine Erklirung kann es viel-
leicht fiir solche Behauptungen geben:
die Aufsétze wurden in erster Linie
fur romisch-katholische Leser ge-
schrieben, um ihnen entsprechend
ihren Vorstellungen Kenntnisse und
Verstindnis fiir die orthodoxe Kirche
zu vermitteln. Von diesem Stand-
punkt aus ist das Buch als irenisch zu
begriissen. Man macht sich aber dabel
Gedanken, ob und wie es denn der
sympathischen «irenischen Bewegung»
einmal gelingen kann, vor allem nach
den Beschriankungen, welche sie durch
die papstliche Enzyklika «Mortalium
animos» (1928) erhielt, bei der Ver-
folgung des irenischen Zieles auch der
Wahrheit bis zum letzten Punkt treu
zu bleiben und ihr kompromisslos zu
dienen. Nur dadurch wird einer tat-
séchlichen Irenik verheissungsvoll und
fruchtbar gedient.

Johannes Kalogiru

Gedruckt bei Stimpfli & Cie., Bern



La maison de Rijnwijk (environ 1650).

Dessin a plume par un aufeur inconnu, se trouvant dans I'Atlas topographique des Archives de I'Etat dans la
province d Utrecht. (pour livraison II).



	Bibliographie

