
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


201 —

Bibliographie

Moss C. B. The Old Catholic Movement.

Its Origins and History.
London S. P. C. K. 1948. 360 S.
geb. 15 s.

Wohl kein Anglikaner ist so
berufen, über den Altkatholizismus zu
schreiben wie Rev. C. B. Moss D. D.
Seit Jahrzehnten steht er in lebendigem

Verkehr mit massgebenden
Persönlichkeiten unserer Kirche, fehlt
an keiner wichtigen altkatholischen
Tagung und ist ständiges Mitglied
der Kommissionen, die über das
Verhältnis der Kirche von England zur
altkatholischen Kirche beraten. Die
Anlage des Buches lässt erkennen,
wie hoch er die Bedeutung des
Altkatholizismus einschätzt. Er stellt ihn
in die Reihe der grossen kirchlichen
Bewegungen des abendländischen
Katholizismus, die sich aus nationalen
und kirchlichen Gründen gegen das
Anwachsen der päpstlichen Ansprüche
gerichtet haben. Er hebt an mit dem
Konziliarismus, schildert den
Gallikanismus, die Kämpfe um Port
Royal, die Bulle «Unigenitus», den
Widerstand der Kirche von Utrecht,
den Febronianismus, die Aufklärung
(Wessenberg). Besonders angetan hat
es ihm — mit Recht — die Kirche
von Utrecht, der er einige Kapitel
widmet. Eingehend beschäftigt er
sich mit den Vorgängen an der Kurie
im 19. Jahrhundert bis zum
Vatikanum und seinen Folgen. Nach dieser
Vorgeschichte, die den weitaus grösseren

Teil des Buches beansprucht,
behandelt er die kirchliche Organisation
des Widerstandes gegen das Vatikanum

in den verschiedenen Ländern.
Er streift auch einige Versuche in
lateinischen Ländern, die zu keinem
oder zu unbedeutendem Erfolg
geführt haben. Selbst betrüblichen
Erscheinungen, die an Namen wie Vilatte
Mathew, Mariaviten anknüpfen, geht
er sorgfältig nach, um Klarheit über
solche Fälle zu schaffen. Dass er die
Bonner Unionskonferenzen, die
Utrechter Union, die UnionsVerhandlungen,

die Beteiligung an der
Ökumenischen Bewegung, die
Interkommunion mit der Kirche von Eng¬

land würdigt, ist selbstverständlich.
Die Literatur über alle diese Dinge ist
unermesslich. Rev. Moss hat in
geschickter Weise authentische
Publikationen benützt und vermieden, sich
in unwichtigen Einzelheiten zu
verlieren. Zu der Bearbeitung des
umfangreichen Stoffes liesse sich manches

kritisch beleuchten und ergänzen,
aber das würde über diese

einfache Anzeige weit hinausgehen.
Erfreulich ist, dass der Kirche von
Utrecht nach ihrem Ursprung und
Wesen so viel Beachtung gezollt wird.
Richtig ist, wenn vom Widerstand
gegen die neuen Dogmen in der
Schweiz gesagt wird, dass
hauptsächlich Laien die Richtung gewiesen
hätten. Jedenfalls ist zu wenig
hervorgehoben, wie Bischof Herzog es
vorzüglich verstanden hat, die anfänglich

etwas stürmische und unklare
Bewegung in der Schweiz in katholische

Bahnen zu leiten. Seine «Beiträge
zur Vorgeschichte der christkatholischen

Kirche der Schweiz» wie seine
«Hirtenbriefe» enthalten dafür
genügend Hinweise. Die Charakterisierung

des innern Wesens des
Altkatholizismus wie der innere Aufbau
der Gemeinden hätte hie und da
mehr hervorgehoben werden können.
Es ist sehr zu wünschen, dass das
Buch im englischen Sprachgebiet
eifrige Leser finde und dass es dazu
beitragen möge, dass das Band, das
die Kirche von England mit dem
Altkatholizismus verbindet, dadurch noch
enger geknüpft werde. A. K.

von Balthasar, Hans Urs, Die grossen
Ordensregeln. 1948. Benziger &
Co., Einsiedeln/Zürich/Köln. 348
Seiten.
Abgesehen von den alten Regel-

Sammlungen in Migne PL findet man
hier zum erstenmal in modernem
Kleide die fünf grossen,
richtunggebenden Ordensregeln nebeneinander

: die der Basilius, Augustinus,
Benedictus, Franciscus und Ignatius. Von
Balthasar schreibt einleitend «Vom
Ordensstand», der in seinen Augen
der «Hüter der Totalität des Evange-



202

hums bis zum Ende der Welt» ist.
Jeder Regel geht eine Einführung
voraus, meist aus der Feder eines
markanten Vertreters des betreffenden
Ordens. Die Satzungen der Gesellschaft

Jesu erscheinen zum erstenmal
in wörtlicher deutscher Übersetzung.

Für den Leser dieses Werkes (und
Kenner der Kirchengeschichte) dürfte
interessant sein, die Zusammenhänge
der einzelnen Ordensgründungen mit
dem Zeitgeschehen und den
kirchlichen Verhältnissen zu verfolgen;
ebenso lässt sich oft feststellen, wie
sehr die Gestaltung der Regeln
zeitbedingt war. Wertvoll ist auch die
Tatsache, dass die verschiedenen
Regeln die jeweilige Kirchenverfassung
widerspiegeln. Während in den alten
Regeln dem Bischof die ihm vom
Evangelium her gebührende
Ehrfurcht entgegengebracht wird, ist bei
Ignatius der unbedingte Gehorsam
gegen den «Statthalter Christi» oberstes

Prinzip ; das gleiche lässt sich
hinsichtlich des Glaubensgutes sagen.

Für den Bejahor des Ordenswesens
wie für denjenigen, der es ablehnt oder
«juxta modum» anerkennt, bietet die
Lektüre der Regeln, der geistreichen
Einleitung und der aufschlussgeben-
den Einführungen «nova et vetera».

J.F.

Buchholz, Dr. Friedrich, Vom Wesen
der Gregorianik. Ein Beitrag zum
Gespräch über den Gottesdienst.
Kaiser Verlag, München 1948. Preis
DM. 1.40.
In der reichen Literatur über den

gregorianischen Choral ist uns noch
kaum eino Schrift begegnet, die so viel
Klärung in die Frage nach dem Wesen
des liturgischen Gesangs bringt wie
die vorliegende, nur 46 Seiten
umfassende Broschüre des evangelischen
Kirchenmusikers Dr. Buchholz.
Überzeugend wirkt die profunde und sachliche

Behandlung eines Anliegens, das
gerade in seiner Kirche zumeist als
Form abgetan wird. Gründlich
erarbeitet wird die uns zusagende
Definition: Gregorianik ist die musikalische

Form als Symbol ihres Sinnes
«Messliturgie» (im weitesten Sinne:
Wort und Sakrament). Wenn auch
der gregorianische Choral seine
Prägung hauptsächlich der lateinischen
Messe verdankt, so ist er doch Sinnbild

jeder Messe, also auch der Messe

indeuscher Sprache. Ohne Gregorianik
ist die Messliturgie todgeweiht; daher
auch ein neues Ringen um den
liturgischen Gesang in den nicht lateinischen

Kirchen, in der anglikanischen
wie lutherischen Messe. Die Gefahr
des «Liturgismus» wie des «Klerikalismus»

bannend, führt die
Untersuchung zu der Feststellung, Gregorianik

sei die «Musik des
Gottesdienstes» (K. G. Feilerer, Geschichte
der Kirchenmusik), wobei auch die
«Musik im Gottesdienste» des 16. und
17. Jahrhunderts sowie die «Musik
zum Gottesdienste» der Barockzeit
an den rechten Platz gerückt wird,
sofern sie nicht überhaupt «Musik ohne
Gottesdienst» wird. Das evangelische
Kirchenlied bedarf des Chorals als
eines « Gegenübers, das ihm eine Hilfe
sei». J.F.

Buonaiuti, E., Geschichte des
Christentums. l.Band: Das Altertum.
A. Francke Verlag, Bern 1948. Geb.
SFr. 25.—.
Das Hauptwerk des italienischen

Modernisten E. Buonaiuti liegt in
deutscher Übersetzung vor. Buonaiuti
ist eines der Opfer der Enzyklika
Pascendi gregis, die Pius X. i. J. 1907
gegen den Modernismus erlassen hatte.
Er musste seine Stellung als Professor
an der päpstlichen Universität in Rom
aufgeben und wurde exkommuniziert.
Als er hierauf Professor für Religions-
geschichte an der staatlichen Universität

in Rom wurde, verlor er auch
diesen Lehrstuhl zur Zeit des Faschismus.

Er gehörte zu den zehn von 1200
Professoren, die eine vom neuen
Regime verlangte Ergebenheitsadresse zu
unterzeichnen abgelehnt hatten. Seitdem

wurde er zum Wanderprediger.
Einige Jahre hielt er an der Universität

in Lausanne Vorlesungen. Hier
lehnte er eine Professur für
Kirchengeschichte ab, weil er auf die
Verpflichtung des Übertritts zum
Protestantismus nicht eingehen konnte.
Im Jahre 1946 ist er im Alter von
66 Jahren gestorben. Sein Werk
bezeichnet er ausdrücklich als
Geschichte des Christentums. Er möchte,
wie er im Vorwort schreibt, « die Richtlinien

einer geistigen Entwicklung
aufzeigen, mit deren Verlauf die Konzeption

des Christentums, die dieser
Geschichte zugrunde liegt, eng ver-



— 203

knüpft ist». So kommt es, dass
manche wichtige Begebenheit kaum
gestreift und manche bedeutende
Persönlichkeiten der Kirche kaum oder
gar nicht erwähnt werden. Sein Urteil
zu den geistigen Bewegungen ist
selbständig. Die Art. wie Theologie an den
Seminarien in Italien doziert wird,
hatte ihn zu seiner Eigenbetrachtung
gebracht. Zwei Postulate galten als
allgemein gültig: «Das erste Postulat
besagt, dass die christliche
Offenbarung vorwiegend eine Sache der
Erkenntnis sei; das zweite, dass das
Christentum in allem identisch sei mit
den dogmatischen Definitionen der
Konzilien, namentlich der beiden jüngsten,

nämlich dem Tridentinischen
und dem Vatikanischen. Der
Professor für dogmatische Theologie hatte
keine andere Aufgabe als die, Definitionen

der Konzilien, fragmentarische
Schriften und einzelne Bibelstellen
beizuziehen. Der Professor für
Kirchengeschichte seinerseits hatte nur die
Aufgabe, zu zeigen, dass die Dogmatik
und Kirchenzucht des Tridentinischen
und des Vatikanischen Konzils in der
Kirche von Cyprian und in derjenigen
von Clemens Romanus schon
vollständig enthalten seien. Dabei fiel mir
auf — es bedurfte dazu keines besondern

Scharfsinns —, dass, wenn der
Dogmatikprofessor die biblischen Zeugnisse

und diejenigen der
Kirchengeschichte auf grausamste Weise
vergewaltigen musste, um sie zu Stützen
der beiden Konzilien zu machen, der
Professor für Kirchengeschichte seinerseits

gezwungen war, der historischen
Wirklichkeit noch mehr Gewalt anzu-
tun, um sie auf das Prokustesbett seiner

dogmatisch-theologischen Schemen

zu zwingen.»
Er geht mit dem ersten Kapitel

«Die Lehre Jesu» sofort in médias res.
Er hält die Gestalt Jesu so mit dem
Glauben der Jünger verknüpft, dass
er es für unmöglich hält, ein objektives
Bild von ihm zu entwerfen. Damit
wird seine geschichtliche Existenz
nicht in Frage gestellt. Im Gegenteil:
weil das Erscheinen Jesu von so
revolutionärer Wirkung auf das Geistesleben

gewesen sei, sei es unmöglich,
seine irdische Laufbahn in allen Teilen
zu rekonstruieren. Aber möglich sollte
es doch sein, die Bedeutung des Zeugnisses

des N. T. hervorzuheben. Diese
Erkenntnis hält ihn davon ab, einem

religiösen Nihilismus wie Loisy zu
verfallen. Seine Auffassung führt aber
auch dazu, dass er Erscheinungen in
der Kirche eine Bedeutung zuschreibt,
die ihnen kaum zukommt. Im
nachapostolischen Zeitalter hebt er besonders
das Zeugnis des Papias wegen seines
Chiliasmus hervor — eines letzten
Zeugen des eschatologischen Glaubens
der ersten Gemeinden. Die Bewegung
des Markion bewertet er als eine Reaktion

gegen den Gnostizismus, lehnt
also das falsche Urteil, er gehöre zum
Gnostizismus, entschieden ab. Glänzend

ist das Kapitel Christentum und
Imperium geschrieben. Ob der
Verfasser der Bedeutung des Augustin in
allen Stücken gerecht wird Jedenfalls

hat er es verstanden, die
Widersprüche in «CivitasDei» scharf
hervorzuheben und der Nachwirkung des
Manichäismus in den Anschauungen
dieses Kirchenvaters nachzuspüren,
was oft übersehen wird. Wir müssen
uns auf diese Andeutungen beschränken.

Es ist verständlich, dass der enge
theologische und dogmatische Horizont

der Kurie für einen Mann wie
Buonaiuti kein Verständnis haben
konnte. A. K.

Cankov (Zankow), Stefan, Eticeskata
realnost i funkcija na cürkvata (mit
deutscher Zusammenfassung : Die
ethische Realität und Funktion der
Kirche). Sofia 1948. Universitetska
peöatnica. 48 S. (Sonderdruck aus
dem « Godisnik na Sofijskija Univer-
sitet. Bogoslovski Fakultet»
«Annuaire de l'Université de Sofia.
Faculté Théologique», Band XXV,
1947/48.)
Der Verfasser untersucht in einer

ausserordentlich gedankenreichen Studie

das wachsende Schwinden des
Einflusses der christlichen Lehre auf das
Tun der dem Namen nach immer
noch christlichen breiten Masse. Er
sieht — m. E. mit Recht — in dem
stark verweltlichten «Kultur-Christentum»

eine Gefahr für die wirkliche

Aufgabe der Kirche Jesu Christi
und begrüsst deshalb Anzeichen eines
Umschwungs in dieser Hinsicht. Vor
allem lehnt er aber — im
Schlussabschnitte ganz korrekt auf die Orthodoxie

bezogen — einen Rückzug der
Kirche aus der Welt ab und hält die
Ansicht für falsch, dass die Aufgabe
der Kirche nur im «Predigen des Rei-



204

ches Gottes» und der «Rettung der
Seelen» liege. Es gehe nicht an, dass
sie Gebiete wie die Setzung des
staatlichen Rechtes, die Gerechtigkeit, die
Wirtschaft, überhaupt die Wirtschaftsordnung

und das tägliche Leben, also
«das Materielle», als ausschliessliches
Aufgabengebiet des Staates ansehe.
Vielmehr habe das christliche
Bewusstsein das ganze Leben zu
durchdringen. Zu diesem Zwecke sei eine
Belebung der innenmissionarischen
Aufgabe innerhalb der Orthodoxie und
ein engeres Zusammenwachsen der
einzelnen orthodoxen Landeskirchen
vonnöten.

Man wird in diesen Worten des
bedeutendsten bulgarischen Theologen
eine ernsthafte Warnung vor dem
Verzicht sehen dürfen angesichts
mannigfacher Anfeindungen, der manche
orthodoxen Kirchen ausgesetzt sind.
Hoffentlich findet die orthodoxe Kirche

(und überhaupt die Kirche Christi)
die Kraft zu einer solchen Erneuerung,
die sie wirklich wieder zur Lebens-
mitte der den Heiland bekennenden
Kirche werden lässt.

Cankov, Stefan, Cetiri glavi vürehu
problemata za otnosenieto mezdu
cürkva i dürzava (mit einer
deutschen Zusammenfassung: «Vier
Kapitel über das Problem des
Verhältnisses zwischen Kirche und
Staat»), Sofia 1945. Universitetska
peêatnica. 83 S. (Sonderdruck aus
dem «Godisnik na Sofijskija Uni-
versitet. Bogoslovski Fakultet»
«Annuaire de l'Université de Sofia.
Faculté Théologique». Band XXII,
1944/45.)
In einem gründlichen und reich

dokumentierten Aufsatze verfolgt der
Vf. die Entwicklung der Beziehungen
zwischen Kirche und Staat durch die
Jahrhunderte. Dem Cäsaropapismus
im Osten, der mit Justinian festgelegt
ist (S. 6), stellt er den Papocäsarismus
des Abendlandes gegenüber, der seine
Stützen in Zölibat und Mönchtum hat
(S. 11) und durch die Päpste des
Mittelalters im Kampfe vor allem mit den
deutschen Kaisern ausgebildet wurde
(S. 14/16), bis durch Konkordate
(S. 19) ein Modus vivendi gefunden
wurde. Im 19. Jh. ist dann eine Neu-
umgrenzung der päpstlichen
Herrschaftsansprüche mit der Feststellung
des Potestas directiva seitens der

Kurie erfolgt (S. 22 f.). Gegen diese
Entwicklung des kirchlich-staatlichen
Verhältnisses richteten sich (neben
andern Anliegen) die Reformatoren,
die ihrerseits in dieser Frage einen sehr
verschiedenen Standpunkt einnahmen
(S. 27 ff.). Eine gewisse Sonderstellung
nimmt die anglikanische Kirche ein
(S. 40 ff.). Die Aufklärung führte
vielerorts zu einer Trennung von
Kirche und Staat, zum ersten Male
(in freundlichem Sinne) in den
Vereinigten Staaten ; neuerdings aber vielfach

in feindlicher Absicht
(lateinamerikanische Staaten, UdSSR.).
Während es auf evangelischer Seite
eine Reihe namhafter Theologen gibt,
die eine solche Trennung gutheissen,
steht Bischof Geremia Bonomelli (1831
bis 1914) von Cremona auf römischer
Seite (1906) ziemlich allein (S. 69 f.)
und wird kirchlich missbilligt. — Das
Verhältnis in orthodoxen Staaten wird
(von der Kirchentrennung in der
UdSSR, abgesehen) nicht behandelt.

Bertold Spuler

Gruber, Anton, Der Sehatz im Acker.
Verlag Ferd. Kleinmayr, Klagenfurt.

1948.
Was das Büchlein des altkatholischen

Pfarrers in Wien will, das wird
mit dem Wort Meister Ekharts
umschrieben : « Damit Gott in der Seele
geboren werde und die Seele wiederum
in Gott » Das Geschehen der ersten
Geistausgiessung an Pfingsten wiederholt

sich im beständigen Kommen des
Christus zu den Menschen in seinem
Reiche. Das urchristliche
Erfahrungschristentum (Erkenntnischristentum)
habe seine Fortsetzung und Erneuerung

in der echten, christlichen Mystik
gefunden. Diese lebt weiter in der
Nachfolge Christi, d. h. in der
Erfüllung des Gesetzes des Himmelreiches
hier auf Erden. Mystik ist also eine
sehr reale Angelegenheit. Wer den
Weg Christi geht, der kann nicht in
die Irre gehen. Das wird in der Folge
durch zahlreiche Äusserungen von
Mystikern der Vergangenheit und
Gegenwart in der vorliegenden Schrift
belegt. Nicht das dogmatische
Christentum kann den Hunger der Seele
stillen, sondern die Lehre Christi vom
inwendigen Gottes- oder Himmelreich
als dem «Schatz im Acker». Die
Schrift wendet sich an Christen aller
Konfessionen, da es sich um das Auf-



205

zeigen der «Wahrheit an sich» geht,
« um das Erleben der Gottwahrheit auf
dem Wege der Nachfolge Christi». Das
Namenverzeichnis am Schlüsse
überrascht durch die Mannigfaltigkeit der
Zeugen für das erstrebte Ziel. Zir
wünschen wäre, in welchen Schriften die
zitierten Belege stehen. In einer Zeit
des krassen Materialismus kann suchenden

Menschen das besinnliche Büchlein

von 131 Seiten ein wertvoller
Wegweiser werden in eine andere,
bessere Welt. P. H.

Eckardt, Hans von, Russisches
Christentum. München 1947. R.Piper
& Co. 328 S. und 24 Bildtafeln.
Eine Darstellung des russischen

Volksglaubens, wie sie in dem
vorliegenden Buche gegeben werden soll,
ist in dieser Form neuartig und darf
also besonderes Interesse beanspruchen.

E. geht folgerichtig nur auf die
religiösen Anschauungen der breiten,
wesentlich bäuerlich bestimmtenMasse
ein, er zeigt, wie sie nicht von dogmatischen

Formulierungen, sondern von
mönchisch-mystischen, teilweise im
Geiste der griechischen Hesychasten
(S. 63 f.) ausgeprägten Vorstellungen
ausgehen und, auf slawischen
Charakterzügen aufbauend, vor allem das
Gemeinschaftsbewusstsein Sobornost,
S. 76 ff.) sowie das Verhältnis
zwischen dem eigenen Sündenbowusst-
sein und der göttlichen Gnade in den
Mittelpunkt stellen. Freilich sind
daneben auch Dämonen-, Geister- und
Vampyrvorstellungen lebendig, die
das Göttliche vielfach fast
überwuchert haben, die aber doch nicht
in dem Masse vorder- oder ostasiatisch

sowie indisch beeinflusst sind,
wie E. anzunehmen geneigt scheint
(wobei der Islam als — oft unhe-
wusster — Vermittler mehr
herauszustellen wäre, als E. das tut, der ihm
überhaupt sehr ablehnend, aber auch
unkritisch gegenübersteht, ebenso wie
er die tatarische Staatsbildung zu
negativ — lediglich vom Standpunkte
späterer russischer Historiker aus —
beurteilt).

Während der Priester dem Volke
vor allem Liturg ist und (in seiner
sozialen Gedrücktheit vielfach vorachtet)

ganz hinter der heiligen Handlung
des Gottesdienstes als des eigentlichen
Ausdrucks des Glaubens zurücktritt;
während die Wortverkündung vielfach

Internat. Kirch]. Zeitschrift, Heft 3, 1949.

durch die Darstellungen der Ikonen
als der unmittelbar sichtbaren und
greifbaren Verkörperung des
Göttlichen und der Heiligen ersetzt wird;
während der Mönch in der Sorge um
sein eigenes Seelenheil das Volk flieht,
anstatt es zu belehren und zu trösten,
tritt der «Starec» (seit dem 17. Jh.
historisch fassbar werdend) in den
Mittelpunkt der Volksfrömmigkeit als
der geistliche Ratgeber all derer, die
«mühselig und beladen» sind, ohne
Unterschied des Standes und der
Bildung. Dieser Gestalt hat E. mit Recht
seine besondere Aufmerksamkeit
zugewandt : sein Bild tritt hier S. 201 ff.)
besonders deutlich vor unser Auge.

Mehr noch als andere Abschnitte
des Buches ist die Schilderung des Verfalls

der russischen kirchlichen
Frömmigkeit, der in Rasputin seinen
Tiefpunkt erreicht, in dem vorliegenden
Buche mit politisch-soziologischen
Erörterungen durchsetzt, die gelegentlich

zur Erläuterung des Gesagten
beitragen, dio aber doch vielfach sehr weit
vom Thema abführen und lediglich
persönliche Bekenntnisse des
Verfassers darstellen. Ob sie in dieser
Häufigkeit und Breite wirklich
erforderlich sind

Das Dogmatische ist bei E.
bewusst ausgeschaltet, und wo es
berührt wird, sieht man, dass der Vf.
hier nicht eigentlich zu Hause ist : in
der orthodoxen Welt gibt es weder
«Maria Himmelfahrt» (so S. 14:
vielmehr Maria Hinscheiden) noch «Maria

unbefleckte Empfängnis» (S. 60,
dagegen richtig S. 119); eine zweite
Ehe der orthodoxen Geistlichen ist
verboten, nicht vorgeschrieben (so
S. 243). Auch sonst finden sich
gelegentlich Druckfehler und Versehen
(«Chalifen in Konstantinopel» seit
1453: S. 164; Hettea statt Hettiter-
Land: S. 119; «tatarische Chasaren»
S. 259 u. a.), verhältnismässig häufig
vor allem bei Jahreszahlen (auch im
Register, wo verschiedene Todesdaten
nachzutragen sind), die hier nicht
aufgeführt werden können und die den
eigentlichen Wert des Buches in der
Darstellung der russischen
Volksfrömmigkeit (wenn auch gelegentlich
in etwas einseitiger Auffassung) nicht
wirklich mindern können. Es darf der
Aufmerksamkeit aller ostkirchlich
Interessierten empfohlen werden.

Bertold Spuler
14



— 206 —

Tyciak, Julius, Wege östlicher Theologie,

Geistesgeschichtliche Durchblicke.

Verlag der Buchgemeindo
Bonn 1946. 205 S.

Julius Tyciak ist als ein positiver
römisch-katholischer Sachkundiger auf
dem Gebiet der östlichen orthodoxen
Kirche und Frömmigkeit bekannt.
Auch in der vorliegenden Arbeit, die,
ohne der wissenschaftlichen Form zu
entbehren, auch einem weiteren Leserkreis

zugänglich ist, bekundet er die
Absicht mit einem Beitrag zu einer
Geistesgeschichte des christlichen
Ostens, einerseits der orthodoxen
theologischen Forschung bei ihrer
gegenwärtigen Neubesinnung über das Wesen

und den Charakter der eigenen
Kirche eine Beihilfe zu leisten, anderseits

aufzuweisen, dass «Osten und
Westen in ihrem theologischen Denken
zwar eigen getönt sind, aber dennoch
keine Dissonanz darstellen, vielmehr
nur spezifisch akzentuierte Klänge der
einen grossen Harmonie des Glaubens
bieten» (Vorwort). Mit der Glut der
Begeisterung, erweckt durch die
liturgische Bewegung im römischen
Katholizismus und die eigenen Erlebnisse
(Tyciak ist ein Ukrainer — Uniat
schrieb unser Verfasser sein
liturgisches Buch von 1937 als Bekenntnis
zur Ursprünglichkeit und Reinheit des
ostkirchlichen liturgischen Ideals und
der ostkirchlichen sakralen Lebens-
gestaltung. Der ganze Tenor dieses
Buches ging auf diese positive Würdigung

ein, und jeglicher Gedanke, über
diese Linie hinaus die päpstliche
Unfehlbarkeitsdoktrin als notwendige
Vollendung für die östliche Kirche
einzusetzen, blieb damals dem
Verfasser fern. Zehn Jahre später musste
sich wahrscheinlich Tyciak auch den
inzwischen gefallenen römischen lehr-
amtlichen Entscheidungen irgendwie
einfügen. Es war deshalb nunmehr bei
seinen Thesen auch eine vergleichende
Betrachtung erforderlich, aus welcher
die Hervorhebung des römischen
Primats, die ja dem ersteren Buch fehlte,
zum Ausdruck kommen musste.
Tyciak gibt allerdings in seinem
vorliegenden Werk sein ostkirchliches Ideal
nicht gänzlich preis. Die ersten
Kapitel dieses Buches, welche in «goistes-
geschichtlichen Durchblicken » alle
Phasen der östlichen theologischen
Gestaltung mit objektiver Innigkeit
betrachten, sind noch im alten Stil der

früheren Veröffentlichungen gehalten.
Auf diese Weise führt uns der
Verfasser von der erhabenen ägyptischen
(alexandrinischen) «Logostheologie »,

bei welcher «uns das monumentalerhabene

Antlitz des Kyrios entgegenstrahlt

» (S. 31), zum Enthusiasmus
des syrischen theologischen und hym-
nologischen Denkens ein. Hier geht
der Verfasser von der Feststellung aus :

«Wennder christliche Osten überhaupt
Züge einer pneumatischen Ordnung
trägt, dann Syrien besonders». Ohne
die Tatsache zu übersehen, dass gerade
aus Syrien die «rationalistischen»
Theologen der alten Kirche stammen
(antiochenische Schule), zeigt er
anhand grosser Beispiele die Fortsetzung
der pneumatisch-mystischen Tradition

auch in diese Richtung (Johannes
Chrysostomus, der «doctor eucharisti-
cus», der grosse unbekannte Mystiker
Dionysius Areopagita, Johannes Da-
maskenus, mit dem dieses Kapitel
abgeschlossen wird und dem der
Verfasser die Bezeichnung als des
«Scholastikers der östlichen Kirche»
absprechen will). Es folgt die Behandlung

der übrigen byzantinischen
theologischen Gebilde, und zwar zunächst
des erreichten Höhepunktes durch die
unübertrefflichen Leistungen der grossen

Kappadozier, dann der durch den
Bilderstreit bedingten Theologie und
der Ikonenmetaphysik bis zu der
spätbyzantinischen Blüte der Mystik,
deren typischen Ausdruck der Hesychas-
mus bildet. Dieser spätbyzantinischen
geistigen Erscheinung widmet Tyciak
eine ausführliche positive Behandlung,
wobei er die herkömmliche Auffassung
bestreitet, bei dem Hesychasten-
kampf (Barlaam-Gregorius Palamas)
handle es sich um eine Gegenüberstellung

von Scholastik und
Osttheologie. Denn «Barlaam war nicht
Ausdruck des Abendlandes, sondern
Vertreter einer extremen Schule, die
die ratio einseitig in den Vordergrund
stellte» (S. 92). Mit einem Kapitel
«Ostslavische Universalität und
Apokalyptik» wird weiterhin die Denk-
und Frömmigkeit? linie im ostslavi-
schen orthodoxen Christentum bis in
die jüngste Zeit verfolgt. Damit ist der
erste Teil der gestellten Aufgabe
abgeschlossen, und es folgt das erwähnte
vergleichende Kapitel mit den
theologischen Vorgängen im Westen (im röj
mischen Katholizismus). Hier muss



207

die Selbständigkeit und Eigenart des
ostkirchlichen (pneumatischen)
Wesens der Notwendigkeit der Einfügung
unter den römischen päpstlichen
Primat weichen. Denn nur so kann, nach
Tyciaks Ausführungen, die orthodoxe
theologische und kirchliche Struktur
ihre Vollendung und die Erlangung
der «vollen Ausprägung der Wahrheit»

(S. 165) erreichen. Der Westen —
Hüter der Wahrheit, wobei unter
«Westen» die römisch-katholische Kirche

und Theologie gemeint ist. «Der
Osten vermag dem Westen stärker die
pneumatische Kirchenauffassung ins
Blickfeld zu rücken. Gerade heute im
Ringen um eine Vertiefung des
Kirchenbildes, die bereits vom Vaticanum

geplant war, hat uns der Osten
viel zu sagen. Anderseits aber bedarf
der Orient der festen Struktur im
Kirchenbilde, der notwendigen Vereinigung

mit dem apostolischen Mittelpunkt

der prima sedes, um nicht
wesentliche Güter der apostolischen
Verkündigung zu verlieren. Die
Bindung an die kirchliche Lehrautorität
verhütet ein theologisches Abirren und
macht den Blick für die Wesentlichkeiten

des Glaubens frei ).» (S. 168).
Im Fall Tyciaks wird sichtbar, dass

auch die ostkirchliche und die mit ihr
verbundene liturgische Bewegung im
römischen Katholizismus, auf die man
Hoffnungen zu dessen Rekatholizie-
rung gesetzt hatte, durch das
Eingreifen der vatikanischen Behörden
(Enzyklika «Mystici corporis Christi»
1943, neuere liturgische Enzykliken)
in die herkömmliche römische
Manifestation eingelenkt wird.

Johannes Kalogiru

Dom P. Dumont, Dom F. Mercenier,
Dom C. Lialine, Qu'est que
l'Orthodoxie? Vues Catholiques.
Editions universitaires les presses de
Belgique — Bruxelles 1945.
Das Buch stammt aus dem Kreise

der «irenischen» römisch-katholischen
Bewegung der Benediktiner von Amay
in Belgien. Es enthält fünf selbständige

Aufsätze, in welchen von
verschiedenen Standpunkten aus, vom
historischen, systematischen und
praktischen, das Wesen der orthodoxen
Kirche zu erfassen unternommen wird.
Die Verfasser erweisen sich als gute
Kenner der orthodoxen Kirche und
bekunden eine bemerkenswerte Ob¬

jektivität. Am klarsten kommt das
im zweiten historischen Aufsatz, «Vers
la séparation», von D. F. Mercenier,
zum Ausdruck. Mit einer für
römischkatholische Verfasser ungewöhnlichen
Offenheit werden viele dunkle Punkte
des römischen Verhaltens, die zur
Kirchenspaltung im 9. und 11. Jahrhundert

geführt haben, aufgedeckt, und
mit derselben Objektivität wird die
Schuld der römischen Kurie am
Misserfolg der späteren Einigungsversuche,

bei welchen Rom nur eine La-
teinisierung des orthodoxen Ostens
vorschwebte (S. 92), zugegeben.

Der dritte Aufsatz — «Le Statut
de l'Orthodoxie», von D. P. Dumont—
behandelt die Organisation und die
Verfassung der orthodoxen Kirche,
welche sich durch das Prinzip der
«Autokephalie» kennzeichnen. Er hat
einen mehr informatorischen
Charakter. Die Angaben über die Bildung
und den gegenwärtigen Stand der
einzelnen autokephalen orthodoxen Kirche

sind trotz der knappen Form
gründlich und zuverlässig. Besonders
erwähnt wird (S. 130 f.) der traditionelle

moralische Vorrang, welcher dem
ökumenischen Patriarchat zu
Konstantinopel innerhalb der Familie der
autokephalen orthodoxen Teilkirchen
zukommt. Von demselben Verfasser
stammt auch der folgende Aufsatz :

«Les croyances de l'Orthodoxie». Er
behandelt die orthodoxe dogmatische
Doktrin. Dabei werden gemäss der
irenischen Methode nicht so sehr die
trennenden Punkte als vielmehr die
Berührungspunkte zwischen dem
römischen Katholizismus und der
östlichen Orthodoxie hervorgehoben. Bei
der Besprechung der orthodoxen Ek-
klesiologie wird der pneumatische
katholische Charakter der orthodoxen
Kirche unterstrichen und mit
positivem Verständnis zum Vergleich der
römischen Auffassung von der Kirche
gegenübergestellt: «... L'essentiel a
été dit de l'ecclésiologie orthodoxe.
Faut-il confronter avec la doctrine
catholique L'une est mystique,
l'autre est juridique; l'une est
comprehensive, l'autre institutionnelle; le
catholicisme de la première est plus
qualitatif, celui de la seconde quantitatif.

L'une et l'autre pourtant sont
entées sur le Christ.» (S. 148.)

Der gute Wille des Verfassers des
fünften Aufsatzes, «L'action de l'Or-



208

thodoxie», Cl. Lialines, verdient
besonders hervorgehoben zu werden, die
praktische Wirksamkeit der Orthodoxie,

ihre konkrete Einwirkung auf
die Lebensgestaltung ihrer Anhänger
und auf die christliche Lage in der
Geschichte überhaupt, in der Gegenwart

und für die Zukunft aufzuzeichnen.
Der Verfasser bedient sich neben

seinen eigenen Erfahrungen sehr richtig
auch reichlich der diesbezüglichen

Arbeiten der modernen orthodoxen
Theologen. So werden alle Sektoren
des individuellen und sozialen Lebens
behandelt, zu deren Formung die
orthodoxe Kirche durch religiöse,
kultische, moralische und sonstige
praktische Erziehung und Tätigkeit bei
ihren Anhängern und den durch sie
missionierten Völkern ihr Bestes
geleistet hat. Es fehlt aber auch nicht
an Kritik negativer Erscheinungen in
der orthodoxen Christenheit auf
soziologischem und sonstigem praktischem
Gebiet, welche sich, vor allem im vor-
revolutionistischen Russland, gerade
für die orthodoxe Kirche verhängnisvoll

ausgewirkt haben (S. 208).
Wenn das Buch aus diesen vier

Kapiteln bestünde, wäre es ein wahrhaft

ökumenisches Produkt. Der erste
Aufsatz aber («L'Eglise et les Eglises»,
von P. Dumont) soll auf den
römischkatholischen Ursprung hinweisen.
Trotz der Versicherung auf S. 15,
dass es sich nicht um eine Apologie
der römisch-katholischen Kirche handle,

wird allerdings nicht in sehr scharfer

polemischer Weise, die bekannte
römisch-katholische Theorie von der
«Katholischen Kirche» und den
«abgefallenen Kirchen» wiedergegeben.
Es wird gesagt, die offiziellen
Dokumente des römischen Stuhles verwenden

für die östlichen Teile der Christenheit
die Bezeichnung «Kirche», nicht

aber für die protestantischen
«Gemeinschaften» (S. 43). Das wird nach
dem römisch-katholischen Schema mit
der Behauptung begründet, die päpst¬

lichen Machtansprüche seien einst m
der gesamten alten katholischen Kirche

des Ostens und des Westens
angewandt und von der östlichen orthodoxen

Kirche anerkannt worden. Nach
dieser Konstruktion leiteten die
östlichen Patriarchen ihre hierarchische
Legitimität von dem römischen Nachfolger

des Petrus ab. Als dann die
orientalischen Kirchen «ins Schisma
gerieten» («Les Eglises d'Orient
versèrent dans le schisme», S. 33), habe
kein Akt des Römischen Stuhles seine
Gewalt über diese Kirchengebiete
aufgehoben. Auf Grund dieser Tatsache
werden die Sakramente der orthodoxen

(«schismatischen») Kirche von
Rom bis auf den heutigen Tag als
gültig angesehen (S. 33, vgl. S. 149).
Es gibt bekanntlich offizielle römische
Dokumente, in welchen Häretiker,
Protestanten, Schismatiker, Seeräuber
zusammen verdammt werden. (Vgl.
S. C. Mirbt, « Quellen zur Geschichte
des Papsttums», 4. Aufl. Tübingen
1924, Nr. 513 und 485.)

Nur eine Erklärung kann es
vielleicht für solche Behauptungen geben :

die Aufsätze wurden in erster Linie
für römisch-katholische Leser
geschrieben, um ihnen entsprechend
ihren Vorstellungen Kenntnisse und
Verständnis für die orthodoxe Kirche
zu vermitteln. Von diesem Standpunkt

aus ist das Buch als irenisch zu
begrüssen. Man macht sich aber dabei
Gedanken, ob und wie es denn der
sympathischen « irenischen Bewegung »

einmal gelingen kann, vor allem nach
den Beschränkungen, welche sie durch
die päpstliche Enzyklika «Mortalium
animos» (1928) erhielt, bei der
Verfolgung des irenischen Zieles auch der
Wahrheit bis zum letzten Punkt treu
zu bleiben und ihr kompromisslos zu
dienen. Nur dadurch wird einer
tatsächlichen Irenik verheissungsvoll und
fruchtbar gedient.

Johannes Kalogiru

Gedruckt bei Stämpfli & Cie., Bern



:t .-m*.

V.

of

r\ cx-;7 -'"¦JfA^! if ¦

2 kJr l'iI A
¦—i -...._, f -nïl ffiJp•n>»»frafc

fflj W11 uï*§T •«

-A*
il!MfM^. *Iitt* 51VUJ7I

: :-f:

essa
B

il
m

La maison de Rijnwijk (environ 1650).

Dessin à plume par un auteur inconnu, se trouvant dans l'Atlas topographique des Archives de l'Etat dans la

province d'Utrecht. (pour livraison H).


	Bibliographie

