Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 3

Artikel: Zur Lage der altkatholischen Kirche
Autor: AK.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404258

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 192 —

Zur Lage der altkatholischen Kirche

Die Kirche wn Holland

Die altkatholische Kirche Hollands stand im Jahre 1948 im
Zeichen verschiedener grosser zwischenkirchlicher Tagungen. Den
Hohepunkt bildete der XV. Internationale Altkatholikenkongress
vom 17. bis zum 21. August in Hilversum. Den offiziellen Bericht
iiber die Verhandlungen enthéalt das 4. Heft 1948 unserer Zeit-
schrift. Wir haben ergédnzend noch beizufiigen, dass der Kongress
sehr sorgfiltig vorbereitet war und dass unsere Briider sich grosse
Miihe gegeben haben, nicht nur ihren Gésten den Aufenthalt még-
lichst angenehm zu gestalten, sondern ihnen auch einen Kin-
blick in ihr religioses und kirchliches Leben zu ermoglichen. Das
erstere ist ihnen so gut gelungen, dass man von all dem, was das
Land und die Kirche wihrend des Krieges und der Besetzung
durchmachen mussten, kaum etwas spiirte. Von den grossen Ver-
lusten an Menschen und Giitern und all den durchgemachten
Noten, die man erlebt hatte, wurde gar nicht gesprochen — es sei
denn, dass die Giste das Gesprich darauf brachten. Solche Ge-
spriche wurden mit einer iiberlegenen Ruhe gefiihrt, die wohltuend
wirkte. Hinen tiefen Eindruck machten die gottesdienstlichen
Feiern. Man spiirte die alte Tradition einer Kirche, die seit Jahr-
hunderten um ihr Glaubensgut kimpft. Die aktive Beteiligung der
Gemeinde war vorbildlich, die gewohnt ist, nicht nur bei solchen
Anlédssen, sondern stets am Tag des Herrn freiwillig ihrer christ-
lichen Pflicht zu geniigen, wie ein Bischof einer befreundeten Kirche
feststellte. Gewiss, die Befiirchtung, dass der Besuch des Kon-
gresses so kurz nach dem Waffenstillstand leiden konnte, war z. T.
nicht grundlos gewesen. Besonders vermisst wurden Freunde aus
orthodoxen Kirchen, die sich sonst regelméssig vertreten liessen —
die aber auch bei einer hinausgeschobenen Tagung nicht hitten er-
scheinen konnen.

Im Zusammenhang mit dem Kongress wurde vom 21. bis
28. August in Doorn eine Zusammenkunft der Internationalen Liga
der altkatholischen Jugend veranstaltet. Wir notieren die Referate,
die gehalten wurden und Anregung zu fruchtbarer Diskussion
boten. Pfarrer O. Gschwind (Schweiz) sprach iber «Die ¢kume-
nische Zusammenarbeit der Jugend der romfreien Kirchen». Er



— 193 —

gab wertvolle Ratschlige und Hinweise zur Neubelebung der Liga,
die im Jahre 1925 auf dem Berner Altkatholikenkongress gegriindet
worden war. Kaplan De Rijk sprach iiber «Die Stellung, welche
die Kirche in der heutigen Gesellschaft einnimmt, und diejenige,
die sie einnehmen sollte». Rev. Herrick sprach als Vertreter des
Youth Council of the Church of England iiber «Die Aufgabe der
christlichen Jugend unter den Nichtchristen». Rev. Kemp aus
Oxford entwarf ein Bild der Kirche von England. Zwischenhinein
berichteten die Teilnehmer tiber die Jugendarbeit in thren Kirchen.
Wihrend der ganzen Woche trafen Géste ein, unter ihnen die angli-
‘kanische Jugendgruppe aus Brighton.

Die Weltkonferenz des okumenischen Rates der Kirchen in
Amsterdam, zu der Vertreter aller altkatholischen Kirchen er-
schienen waren, gab Gelegenheit, dass diese unter sich und mit
Freunden der anglikanischen und der orthodoxen Kirche KFiithlung
nahmen, das geschah besonders durch gemeinsame Gottesdienste.
Zum Gottesdienst in der altkatholischen Kirche am 22. August
erschien der Erzbischof von Canterbury, der in derselben Kirche
den Communion service feierte wie der anglikanische Erzbischof
von Schottland. Am 28. August war feierlicher Gottesdienst durch
den Erzbischof von Utrecht, an dem der Erzbischof von Canter-
bury, der schottische Erzbischof, ein Bischof der bischoflichen
Kirche USA., die altkatholischen Bischoéfe von Haarlem und De-
venter, die Bischofe Steinwachs und S. Jasinski aus USA. der
Vertreter des Patriarchen von Konstantinopel, Exarch und Metro-
polit Germanos und zahlreiche Teilnehmer der Weltkonferenz er-
schienen. Ebenso erfreulich besucht war der Empfang durch den
Erzbischof von Utrecht in der altkatholischen Kirche, wobei der
Krzbischof iiber die Geschichte der altkatholischen Kirche Hol-
lands sprach und altkatholische Kirchenchore das vom Bischof von
Deventer verfasste Oratorium «Das Lied der Einheit» auffiihrten.
In all diesen Gottesdiensten wurde die Interkommunion zwischen
der Kirche von England und der altkatholischen Kirche gefeiert.

Am 15. Mdrz 1948 gaben die altkatholischen Bischofe ihrer
Kirche die Revision der Synodalstatuten, der Reglemente iiber den
bischéflichen Rat, iiber die Verwaltung der Pfarreien und des Fi-
nanzhaushaltes der Kirche bekannt. Einige wesentliche Bestimmun-
gen seien festgehalten. Die Synode hat nach Art. 7 der Statuten die
Aufgabe, dem Episkopat tiber alle Angelegenheiten, die die Kirche
betreffen und vom bischéflichen Rat zur Behandlung bestimmt



— 194 —

worden sind, zu raten und zu berichten. Demnach besitzt die Synode
keine gesetzgebende Gewalt, sie ist auch keine Wahlbehorde. Der
Prisident der Synode wird vom Episkopat gewihlt — er darf
diesem nicht angehoren. Als DMitglieder gehoren der Synode die
aktiven Geistlichen, siamtliche Kirchenvorstinde und die Seminar-
professoren an. In ihrer Tagung, die wenigstens einmal im Frithjahr
zusammentritt, kann der Episkopat ausserdem Leiter kirchlicher
Anstalten und Organisationen einladen. Die Mitglieder des bischof-
lichen Rates haben beratende Stimme, sofern sie nicht Mitglieder
der Synode sind. Die Synodemitglieder der beiden Diézesen kénnen
zu besonderer Beratung zusammentreten, sofern es um Geschéfte
geht, die nur die eine Didzese betreffen. Der bischofliche Rat
besteht aus mindestens einem Geistlichen und zwei Laien jeder Dio-
zese, die wie der Préasident von den Bischofen gewihlt werden und
aus den Mitgliedern der Finanzverwaltung. Auch diese Behorde
hat nur beratende Kompetenzen. Die Geistlichen werden von den
Bischéfen ernannt. Nach dem Reglement iiber die Pfarreien wihlen
die Bischofe auch die Kirchenvorstinde. Ihr Président ist der
Pfarrer, ihre Befugnisse sind Beratung der Geistlichen in allen
gottesdienstlichen Angelegenheiten, Leitung der Armenfiirsorge und
Verwaltung der Finanzen. Rechenschaft dariiber wird der Kirch-
gemeindeversammlung gegeben, die jahrlich spétestens 14 Tage
vor der Synode zusammentritt. Zwei Reglemente ordnen genau
das Finanzwesen der Kirche. Besondere Aufmerksamkeit wird der
Hilfe fiir finanziell schwache Pfarreien gewidmet. Kiner zentralen
Verwaltung ist die Besorgung der Finanzen iibertragen.

Die Bischofe haben mit einem besondern Hirtenschreiben
diese neue Ordnung in die Gemeinden eingefiihrt, um ihre Not-
wendigkeit zu begriinden. Gerade die finanziellen Schwierigkeiten
sind nicht gering. Sie soll aber auch dazu dienen, um brach-
liegende Laienkrafte fiir den Aufbau der Kirche zu mobilisieren.
Wenn das kirchliche Leben auch rege ist, so hat es doch durch die
Kriegsereignisse wie iiberall gelitten. Dem Aufbau der Kirche
diente auch der Hirtenbrief, den die Bischéfe auf die Fastenzeit 1948
im Anschluss an Luk. 2, 41 {. iber die Kindererziehung erlassen
haben. Mit der Jugenderziechung muss begonnen werden, da beson-
- ders an ihr die Kriegsereignisse nicht spurlos voriibergegangen sind.
Dem innern Aufbau der Gemeinden dient auch der Hirtenbrief,
den die Bischofe auf den Festtag von Pauli Bekehrung 1949 im
Anschluss an Rom. 12, 1 an die Gemeinden erlassen haben. Er



— 195 —

redet mit eindringlichen Worten vom Sinn des Gottesdienstes und
der Aufgabe der Liturgie.

Die Kirche wn der Schweiz

Uber das kirchliche Leben in der schweizerischen Kirche gibt
jeweilen der Bericht des Bischofs an die Synode Aufschluss. Die
Synode 1948 wurde am 5. Juli in Hellikon abgehalten. Dieses Dorf
wurde gewihlt, weil hier eine neue christkatholische Kirche gebaut
und am 11. April 1948 geweiht worden ist. Die dortige Gemeinde
erstreckt sich auf drei Dorfer: Wegenstetten, Hellikon, Zuzgen.
Die Gemeinde hatte sich in den siebziger Jahren gebildet — 2/, der
katholischen Bevolkerung hatten sich ihr angeschlossen. Da die
Kirchen im Kanton Aargau Eigentum der Kirchgemeinden sind,
hatten die staatlichen Behorden beiden Konfessionen das Mit-
bestimmungsrecht der Kirche zugesprochen. Die rémisch-katho-
lische Gemeinde verzichtete jedoch auf ihr Recht und errichtete
eine Notkirche, sie blieb aber Miteigentiimerin der Kirche. Da die
Kirche griindlich repariert werden musste, die Notkirche eben-
falls bauféllig wurde, riefen diese Verhéltnisse einer befriedigenden
Losung. Dariiber gab der Bischof an die Synode folgenden Auf-
schluss: «Wir sind dankbar, dass wir in diesem wiirdigen Gottes-
haus zur Synode zusammenkommen diirfen. Mit diesem Bau sind
die Auseinandersetzungen iiber die Beniitzung der Pfarrkirche in
Wegenstetten zum Abschluss gekommen, die wihrend 70 Jahren
viel Unruhe in dieses schone Tal gebracht haben. Die Angelegenheit
war ja schon lingst nach alten, eidgenossischen Rechtsauffassungen
entschieden worden. Eigentums- und Beniitzungsrecht war beiden
Kirchgemeinden zugesichert. Beide Kirchgemeinden waren anfing-
lich bereit, den Entscheid anzuerkennen. Unsere Schuld ist es
nicht, dass das verhindert worden ist. Vor bald 15 Jahren kam es
zu neuen Auseinandersetzungen, die zundchst zu keinem fried-
lichen Abschluss gebracht werden konnten. Alte Leidenschaftlich-
keit war wieder aufgeflammt. Man drang darauf, uns die Not-
kirche aufzunotigen. Der Entscheid durch den weltlichen Richter
verschleppte sich Jahre hindurch. Als der rémisch-katholische
Kirchgemeindepréisident mich um eine Aussprache ersuchte, um
eine Vermittlung anzubahnen, war ich dazu sofort bereit. Eine
friedliche Vereinbarung war einem behordlichen Entscheid unter
allen Umstinden vorzuziehen, weil ein solcher bei der einen oder
andern Partei MiBstimmung oder Enttiuschung hervorgerufen



— 196 —

hitte. Die erweiterte Kirchenpflege gab mir vertrauensvoll alle
Kompetenz zu den Verhandlungen. Die Richtlinien waren durch
ihre fritheren Vorschlige gegeben. Im Mittelpunkt der Diskussion
stand die Notkirche. Ich hatte sie bei einem Besuch in Wegen-
stetten griindlich angesehen und konnte dem Kirchgemeinde-
préasidenten sagen, sie habe auf mich einen solchen Eindruck ge-
macht, dass ich es durchaus verstehe, dass die romisch-katholische
Gemeinde dringend eine andere Kirche wiinsche, aber sie diirfe
unserer GGemeinde nicht zumuten, in diesen Raum einzuziehen.
Dazu komme, dass ihre ungliickliche Lage in allernédchster Nihe
unterhalb der Pfarrkirche die Feindschaft zwischen den beiden
Kirchgemeinden verewigen wiirde. Bei einem richterlichen Ent-
scheid komme die Notkirche gar nicht in Frage. In der Botschaft
der Regierung des Kantons Aargau an den Grossen Rat vom
22, Juni 1942 wurde auf Grund fritherer Urteile des Bundes-
gerichtes festgestellt: ,,Die Notkirche ist nicht Bestandteil des ur-
spriinglichen, gemeinsamen Kirchengutes und kann somit bei einer
allfilligen Liquidation des Miteigentums an der alten Pfarrkirche
den Christkatholiken gegen deren Willen nicht als ,Naturalleistung’
zugesprochen werden.* So kam das Ubereinkommen zustande.
Beide Kirchgemeinden haben zugestimmt. Beide mussten Opfer
bringen. Unsere Leute haben auf die ihnen vertraute Pfarrkirche,
die auch ihnen gehort hatte, verzichtet, und die andern mussten
ihrem Gegner weit mehr als einen Drittel des Geldes, das sie jahr-
zehntelang aus dem Kirchenopfer fiir eine eigene Kirche zusammen-
gelegt hatten, als Auskaufssumme auf den Tisch legen. Die unver-
gesslich grossen Tage der Glockenweihe am 29. Februar und der
Kirchweihe am 11. April waren eindrucksvolle Kundgebungen der
Freude der wackern Gemeinde Wegenstetten-Hellikon-Zuzgen und
unserer ganzen Kirche iiber die gliickliche Losung des Konfliktes.»
Die Synode des Jahres 1949 wurde am 16. Mai in Genf ab-
gehalten. Seit dem Jahre 1896 hatte die Genfer Gemeinde die
Synode nicht mehr empfangen. Das gab dem Bischof Anlass, iiber
allerlei Schwierigkeiten und Erfolge, die in diesem langen Zeitraum
erlebt worden sind, zu berichten. Davon sei folgendes notiert:
«Es liegt nahe, aus den Geschehnissen in unserer Kirche seit
der letzten Synode in Genf im Jahre 1896 einige wichtige Begeben-
heiten herauszuheben, um der heutigen Generation vor Augen zu
fiihren, wie griindlich sich das Bild unserer Kirche seither ver-
dndert hat. Ich denke zunichst an dussere Ereignisse, die sie in



— 197 —

ihrem Bestand zu gefihrden drohten. Die Neuordnung des Ver-
hiltnisses von Staat und Kirche in einigen Kantonen hat ihr
als einer Minoritétskirche z. T. viel hirter zugesetzt als den grossen
Kirchen. Das ist ganz natiirlich. Die Trennung von Kirche und
Staat im Kanton Genf hat ihr empfindliche Einbusse gebracht, aber
die Freiheit von allen politischen Bindungen und Zufilligkeiten, die
ihr Leben und Arbeiten einer gewissen Unsicherheit aussetzten,
ist ihr schliesslich zum Segen geworden. Sie konnte sich fortan un-
beschwert ihrer eigentlichen religiosen und kirchlichen Aufgabe
widmen, davon zeugt ihr heutiges intensives inneres Leben. Durch
das Recht, das allen Kirchen eingerdumt wurde, freiwillige Kirchen-
steuern zu erheben, ist auch die materielle Sorge bedeutend ver-
ringert. Ahnliche Wirkung hatte die Neuordnung des Verhiltnisses
von Staat und Kirche in den Kantonen Basel-Stadt, Aargau und
Neuenburg. Die Gemeinden stehen viel freier und unabhingiger
da und sind manchen Anfeindungen enthoben. In diesen Kantonen
sind Kirchen und Kirchengut, die noch im 6ffentlichen Besitz waren
oder vom Staat verwaltet wurden, in den Besitz der Pfarreien tiber-
gegangen. Wiirdige Gotteshduser und auch Pfarrhiuser sind unser
Higentum geworden.

In andern Kantonen sind die Ausscheidungen des Kirchen-
vermégens mit dem romisch-katholisch gewordenen Teil der ur-
spriinglich einheitlichen Pfarreien zu Ende gefiihrt worden. In ver-
schiedenen Gemeinden wurde den Rémisch-Katholiken ihr Anteil
entrichtet oder umgekehrt, wir bekamen unsern Anteil. Wir kamen
so in den alleinigen Besitz der Pfarrkirchen oder mussten neue
bauen. Neue christkatholische Kirchen sind auf diese Weise in
‘Grenchen, Biel, Trimbach, St. Immer, Hellikon gebaut worden.

Das neue Kirchengesetz im Kanton Bern hat uns von grosser
Sorge befreit. Eine Kirche ist ohne eine Lehranstalt zur Ausbildung
ihrer Geistlichkeit undenkbar. Uns stand durch die Munifizenz des
Kantons Bern die katholisch-theologische Fakultdt an der Univer-
sitédt Bern zur Verfiigung. Sie war aber nicht sicher fundiert. Das
Dekret, das sie geschaffen, konnte jederzeit vom Grossen Rat auf-
gehoben werden. Wie oft haben unsere Gegner versucht, sie zu
Fall zu bringen. Jetzt ist sie im neuen Kirchengesetz als christ-
katholisch-theologische Fakultit gesichert. Das verdanken wir nicht
nur dem Vertrauen der bernischen staatlichen Behorden zu unserer
Kirche, sondern auch der Opferwilligkeit unserer Mitglieder, die
weit iiber eine halbe Million Franken zu Stiftungen gesammelt



— 198 —

haben, deren Ertrag zur Finanzierung der Fakultdt dient. Wir
werden die Fonds weiter zu dufnen haben. Seien wir fiir diese Ent-
wicklung dankbar in dem Jahr, da 75 Jahre seit der Griindung der
Fakultiat verflossen sind.

Empfindlicher ist fiir den Bestand unserer Gemeinden die
stete Abwanderung der urspriinglich ansissigen Bevolkerung an
neue Wohnorte — zum grossen Teil in die Diaspora — und die Aus-
dehnung der grosseren Stidte, die Flucht der Bevolkerung aus
dem Stadtkern an die Peripherie. Dadurch wird die Pastoration
sehr erschwert, viele kénnen nicht erfasst werden, manche ver-
fallen auf fremdem Boden vélliger kirchlicher Gleichgiiltigkeit.
Um die Diasporanen zu sammeln, wurde der Diasporaverein ins
Leben gerufen, der sie durch Unterrichts- und Predigtstationen der
Kirche zu erhalten sucht. Namhafte Opfer werden jahrlich ge-
bracht, noch grésser sind die Opfer der Geistlichen an Zeit und
Arbeit fiir die Diasporanen. Es gibt nur wenige Geistliche, die nicht
in der Diaspora beschéftigt sind. Welcher Aufwand fiir die Diaspora
notwendig ist, dafiir einige Angaben: der Pfarrer von Trimbach
legte in drei Monaten fiir die Pastoration der Diaspora gegen
1400 km mit dem Auto zuriick, und der Pfarrer von Luzern im
gleichen Zeitraum iiber 1600 km. Ziirich meldet in 86 Ortschaften
442 Diasporanen, die Zahl der Kasualien entspricht dieser Ziffer
keineswegs. Den Geistlichen fehlen vielfach Zeit und Kraft, sich
dieser Zerstreuten so anzunehmen, wie sie wiinschten. Hier muss
intensive Lailenhilfe einsetzen. Diese Verhaltnisse haben den Bau
von Kirchen nétig gemacht. In Ziirich sind zwei gebaut worden, die
Elisabethenkirche und die Christuskirche in Oerlikon. In Hégen-
dorf wurde fiir die Diasporanen eine Kirche notwendig, und in
Thun und Le Locle wurden kirchliche Gebdude erworben — nur
um das zu erwihnen, was in den letzten Jahren aus eigener Kraft
geschaffen worden ist. Dass noch an andern Orten in der Diaspora
Religionsunterricht und Gottesdienste eingerichtet worden sind,
sei nur der Vollstindigkeit wegen erwiahnt. So ist das dussere Bild
unserer Kirche seit 1896 ein ganz anderes geworden.

Auf der ersten Synode in Genf im Jahre 1880 ist das Gebet-
buch zur offiziellen Liturgie erklart worden. Im Jahre 1896 konnte
Bischof Dr. E. Herzog sel. feststellen, dass durch diesen Beschluss
das liturgische Chaos in unsern Gemeinden iiberwunden sei. Allein
mit einer einheitlichen Liturgie ist es nicht getan, selbst wenn sie
in der Landessprache gefeiert wird. Thr Inhalt muss erfasst werden,



— 199 —

so dass die Gemeinde mit Verstdndnis folgen und mitfeiern kann.
Bis diese Erkenntnis nur einigermassen zum geistigen Besitz der
Gemeinde geworden, mussten iible Gewohnheiten und allerlei Vor-
urteile iiberwunden werden, wie sie unsere Gemeinden aus den
Zeiten vor der Organisation eigener Pfarreien mitgebracht hatten.
Seit, der apostolischen Zeit war es so, dass Geistliche und Gemeinde
als ,eine heilige Priesterschaft’ zusammenkam, ,geistige, Gott wohl-
gefillige Opfer durch Jesum Christum darzubringen (1. Petr. 2, 5)-.
Als geistige Opfer galten seit der &ltesten Christenheit das Gebet
und die Feier der hl. Eucharistie. Dass diese Erkenntnis heute all-
gemein verbreitet ist, bestidtigt schon das Aussehen unserer Kirchen,
ihr Schmuck, ihre Ausstattung, die Sorgfalt, mit der alles gepflegt
wird, um nur Gediegenes zur Schau zu bringen als Symbol der
inneren und dusseren aktiven Teilnahme der Gemeinde an der hei-
ligen Feier. Seien wir dankbar dafiir, dass auch dieses Bild unserer
(Gemeinden ein ganz anderes geworden ist, und arbeiten wir daran
unermiidlich weiter zur Ehre des allméchtigen Gottes.»

Nach dem Bericht iiber einzelne Begebenheiten schloss der
Bischof sein Referat mit diesen Reminiszenzen:

«Am 28. Februar 1949 gedachten wir des 150. Jahrestages der
Geburt des geistigen Fiihrers des Altkatholizismus, des im Jahre
1890 verstorbenen Stiftspropsts Ignaz von Doéllinger. Als der papst-
liche Nuntius Ruffo Secilla in Miinchen im Jahre 1887 an Dollinger
herantrat, um den Weg zum Frieden mit dem Papst anzubahnen,
antwortete er in einem ldngeren Schreiben, in dem der berithmt
gewordene Passus vorkommt: ,Auch ich will nicht ein Mitglied
einer schismatischen Genossenschaft sein; ich bin isoliert. Uber-
zeugt, dass der gegen mich erlassene Urteilsspruch ungerecht und
rechtlich nichtig ist, sehe ich mich fortwihrend als ein Mitglied der
grossen katholischen Kirche an.© Das war nicht nur die Uber-
zeugung Dollingers, sondern alle massgebenden Ménner des Alt-
katholizismus jener Jahre empfanden so. Sie alle fiihlten sich iso-
liert, aber doch als Mitglieder der grossen katholischen Kirche. Aus
dieser Isoliertheit sind wir seither herausgekommen. Die erste
KEtappe war die Utrechter Union der altkatholischen Kirchen im
Jahre 1889, die zweite der imposante ,Internationale Altkatholiken-
kongress® in Luzern drei Jahre spiter, wieder drei Jahre spéter die
Einladung der Bischoéfe Dr. Reinkens und Dr. E. Herzog an den
Kirchenkongress der Kirche von England. Man muss den Eindruck
erlebt haben, die diese Ereignisse damals auf unsre Kirche gemacht



— 200 —

haben. Unterdessen waren ernsthafte Unionsverhandlungen mit der
orthodoxen Kirche Russlands begonnen worden. Wenige Jahre
spater kamen die Aufrufe aus den Vereinigten Staaten und aus
den nordischen Léndern zu ékumenischen Weltkonferenzen. Auf
diesen Konferenzen trafen wir mit Vertretern der orthodoxen und
der anglikanischen Kirche zusammen, deren Véiter mit unsern
Vitern auf den Bonner Unionskonferenzen in den Jahren 1874
und 1875 unter Déllingers Leitung die kirchliche Union besprochen
hatten. Die Interkommunion mit der Kirche von England wurde
vereinbart, und mit einer offiziellen orthodoxen Kommission gab
es eine Verstindigung. Unsere Stellung in der ékumenischen Be-
wegung war gegeben : Wir sind nicht Mitglieder einer schismatischen
Genossenschaft, wir sehen uns fortwihrend als Mitglieder der
grossen katholischen Kirche an. Déllinger sagte ausdriicklich: der
grossen katholischen Kirche. Er hatte die engen Grenzen der Kirche
Roms — die das Vatikanum und das Tridentinum gezogen hatten —
langst tiberschritten. Dollinger hat diese Befreiung aus der Isolation
nicht mehr erlebt. Fiir uns gehort sie jetzt der Vergangenheit an.
Deshalb begriissen wir freudig die Vertreter der mit uns verbun-
denen und befreundeten Kirchen auf unserer Synode. Wie ganz
anders ist das Bild unserer Kirche als im Jahre 1896. In aller Demut
danken wir Gott dem Herrn, dass er uns so gefithrt. In Dankbar-
keit gedenken wir Dollingers, Bischofs Herzog sel. und all derer,
die in ihrem Sinn gedacht und gehandelt haben. Ihr Erbe anver-
trauen wir mit Zuversicht der jetzigen und den folgenden Genera-
tionen, dass sie es treu hiiten und gewissenhaft ausbauen.»

A. K.
(Schluss folgt.)




	Zur Lage der altkatholischen Kirche

