
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 39 (1949)

Heft: 3

Artikel: Zur Lage der altkatholischen Kirche

Autor: A.K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404258

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


192

Zur Lage der altkatholischen Kirche
Die Kirche in Holland

Die altkatholische Kirche Hollands stand im Jahre 1948 im
Zeichen verschiedener grosser zwischenkirchlicher Tagungen. Den

Höhepunkt bildete der XV. Internationale Altkatholikenkongress
vom 17. bis zum 21. August in Hilversum. Den offiziellen Bericht
über die Verhandlungen enthält das 4. Heft 1948 unserer
Zeitschrift. Wir haben ergänzend noch beizufügen, dass der Kongress
sehr sorgfältig vorbereitet war und dass unsere Brüder sich grosse
Mühe gegeben haben, nicht nur ihren Gästen den Aufenthalt
möglichst angenehm zu gestalten, sondern ihnen auch einen
Einblick in ihr religiöses und kirchliches Leben zu ermöglichen. Das
erstere ist ihnen so gut gelungen, dass man von all dem, was das

Land und die Kirche während des Krieges und der Besetzung
durchmachen mussten, kaum etwas spürte. Von den grossen
Verlusten an Menschen und Gütern und all den durchgemachten
Nöten, die man erlebt hatte, wurde gar nicht gesprochen — es sei

denn, dass die Gäste das Gespräch darauf brachten. Solche
Gespräche wurden mit einer überlegenen Ruhe geführt, die wohltuend
wirkte. Einen tiefen Eindruck machten die gottesdienstlichen
Feiern. Man spürte die alte Tradition einer Kirche, die seit
Jahrhunderten um ihr Glaubensgut kämpft. Die aktive Beteiligung der
Gemeinde war vorbildlich, die gewohnt ist, nicht nur bei solchen

Anlässen, sondern stets am Tag des Herrn freiwillig ihrer christlichen

Pflicht zu genügen, wie ein Bischof einer befreundeten Kirche
feststellte. Gewiss, die Befürchtung, dass der Besuch des

Kongresses so kurz nach dem Waffenstillstand leiden könnte, war z. T.
nicht grundlos gewesen. Besonders vermisst wurden Freunde aus
orthodoxen Kirchen, die sich sonst regelmässig vertreten liessen —
die aber auch bei einer hinausgeschobenen Tagung nicht hätten
erscheinen können.

Im Zusammenhang mit dem Kongress wurde vom 21. bis
28. August in Doorn eine Zusammenkunft der Internationalen Liga
der altkatholischen Jugend veranstaltet. Wir notieren die Referate,
die gehalten wurden und Anregung zu fruchtbarer Diskussion
boten. Pfarrer 0. Gschwind (Schweiz) sprach über «Die ökumenische

Zusammenarbeit der Jugend der romfreien Kirchen». Er



— 193 —

gab wertvolle Ratschläge und Hinweise zur Neubelebung der Liga,
die im Jahre 1925 auf dem Berner Altkatholikenkongress gegründet
worden war. Kaplan De Rijk sprach über «Die Stellung, welche
die Kirche in der heutigen Gesellschaft einnimmt, und diejenige,
die sie einnehmen sollte». Rev. Herrick sprach als Vertreter des

Youth Council of the Church of England über «Die Aufgabe der
christlichen Jugend unter den Nichtchristen». Rev. Kemp aus
Oxford entwarf ein Bild der Kirche von England. Zwischenhinein
berichteten die Teilnehmer über die Jugendarbeit in ihren Kirchen.
Während der ganzen Woche trafen Gäste ein, unter ihnen die
anglikanische Jugendgruppe aus Brighton.

Die Weltkonferenz des ökumenischen Rates der Kirchen in
Amsterdam, zu der Vertreter aller altkatholischen Kirchen
erschienen waren, gab Gelegenheit, dass diese unter sich und mit
Freunden der anglikanischen und der orthodoxen Kirche Fühlung
nahmen, das geschah besonders durch gemeinsame Gottesdienste.
Zum Gottesdienst in der altkatholischen Kirche am 22. August
erschien der Erzbischof von Canterbury, der in derselben Kirche
den Communion service feierte wie der anglikanische Erzbischof
von Schottland. Am 28. August war feierlicher Gottesdienst durch
den Erzbischof von Utrecht, an dem der Erzbischof von Canterbury,

der schottische Erzbischof, ein Bischof der bischöflichen
Kirche USA., die altkatholischen Bischöfe von Haarlem und
Deventer, die Bischöfe Steinwachs und S. Jasinski aus USA. der
Vertreter des Patriarchen von Konstantinopel, Exarch und Metropolit

Germanos und zahlreiche Teilnehmer der Weltkonferenz
erschienen. Ebenso erfreulich besucht war der Empfang durch den
Erzbischof von Utrecht in der altkatholischen Kirche, wobei der
Erzbischof über die Geschichte der altkatholischen Kirche
Hollands sprach und altkatholische Kirchenchöre das vom Bischof von
Deventer verfasste Oratorium «Das Lied der Einheit» aufführten.
In all diesen Gottesdiensten wurde die Interkommunion zwischen
der Kirche von England und der altkatholischen Kirche gefeiert.

Am 15. März 1948 gaben die altkatholischen Bischöfe ihrer
Kirche die Revision der Synodalstatuten, der Réglemente über den
bischöflichen Rat, über die Verwaltung der Pfarreien und des

Finanzhaushaltes der Kirche bekannt. Einige wesentliche Bestimmungen

seien festgehalten. Die Synode hat nach Art. 7 der Statuten die
Aufgabe, dem Episkopat über alle Angelegenheiten, die die Kirche
betreffen und vom bischöflichen Rat zur Behandlung bestimmt



— 194 —

worden sind, zu raten und zu berichten. Demnach besitzt die Synode
keine gesetzgebende Gewalt, sie ist auch keine Wahlbehörde. Der
Präsident der Synode wird vom Episkopat gewählt — er darf
diesem nicht angehören. Als Mitglieder gehören der Synode die
aktiven Geistlichen, sämtliche Kirchenvorstände und die
Seminarprofessoren an. In ihrer Tagung, die wenigstens einmal im Frühjahr
zusammentritt, kann der Episkopat ausserdem Leiter kirchlicher
Anstalten und Organisationen einladen. Die Mitglieder des bischöflichen

Rates haben beratende Stimme, sofern sie nicht Mitglieder
der Synode sind. Die Synodemitglieder der beiden Diözesen können
zu besonderer Beratung zusammentreten, sofern es um Geschäfte

geht, die nur die eine Diözese betreffen. Der bischöfliche Rat
besteht aus mindestens einem Geistlichen und zwei Laien jeder
Diözese, die wie der Präsident von den Bischöfen gewählt werden und
aus den Mitgliedern der FinanzVerwaltung. Auch diese Behörde
hat nur beratende Kompetenzen. Die Geistlichen werden von den
Bischöfen ernannt. Nach dem Reglement über die Pfarreien wählen
die Bischöfe auch die Kirchenvorstände. Ihr Präsident ist der
Pfarrer, ihre Befugnisse sind Beratung der Geistliehen in allen

gottesdienstlichen Angelegenheiten, Leitung der Armenfürsorge und
Verwaltung der Finanzen. Rechenschaft darüber wird der
Kirchgemeindeversammlung gegeben, die jährlich spätestens 14 Tage
vor der Synode zusammentritt. Zwei Réglemente ordnen genau
das Finanzwesen der Kirche. Besondere Aufmerksamkeit wird der
Hilfe für finanziell schwache Pfarreien gewidmet. Einer zentralen
Verwaltung ist die Besorgung der Finanzen übertragen.

Die Bischöfe haben mit einem besondern Hirtenschreiben
diese neue Ordnung in die Gemeinden eingeführt, um ihre
Notwendigkeit zu begründen. Gerade die finanziellen Schwierigkeiten
sind nicht gering. Sie soll aber auch dazu dienen, um
brachliegende Laienkräfte für den Aufbau der Kirche zu mobilisieren.
Wenn das kirchliche Leben auch rege ist, so hat es doch durch die

Kriegsereignisse wie überall gelitten. Dem Aufbau der Kirche
diente auch der Hirtenbrief, den die Bischöfe auf die Fastenzeit 1948

im Anschluss an Luk. 2, 41 f. über die Kindererziehung erlassen
haben. Mit der Jugenderziehung muss begonnen werden, da besonders

an ihr die Kriegsereignisse nicht spurlos vorübergegangen sind.
Dem innern Aufbau der Gemeinden dient auch der Hirtenbrief,
den die Bischöfe auf den Festtag von Pauli Bekehrung 1949 im
Anschluss an Röm. 12, 1 an die Gemeinden erlassen haben. Er



— 195 —

redet mit eindringlichen Worten vom Sinn des Gottesdienstes und
der Aufgabe der Liturgie.

Die Kirche in der Schweiz

Über das kirchliche Leben in der schweizerischen Kirche gibt
jeweilen der Bericht des Bischofs an die Synode Aufschluss. Die
Synode 1948 wurde am 5. Juli in Hellikon abgehalten. Dieses Dorf
wurde gewählt, weil hier eine neue christkatholische Kirche gebaut
und am 11. April 1948 geweiht worden ist. Die dortige Gemeinde
erstreckt sich auf drei Dörfer: Wegenstetten, Hellikon, Zuzgen.
Die Gemeinde hatte sich in den siebziger Jahren gebildet — 2/5 der
katholischen Bevölkerung hatten sich ihr angeschlossen. Da die
Kirchen im Kanton Aargau Eigentum der Kirchgemeinden sind,
hatten die staatlichen Behörden beiden Konfessionen das

Mitbestimmungsrecht der Kirche zugesprochen. Die römisch-katholische

Gemeinde verzichtete jedoch auf ihr Recht und errichtete
eine Notkirche, sie blieb aber Miteigentümerin der Kirche. Da die
Kirche gründlich repariert werden musste, die Notkirche ebenfalls

baufällig wurde, riefen diese Verhältnisse einer befriedigenden
Lösung. Darüber gab der Bischof an die Synode folgenden
Aufschluss: «Wir sind dankbar, dass wir in diesem würdigen Gotteshaus

zur Synode zusammenkommen dürfen. Mit diesem Bau sind
die Auseinandersetzungen über die Benützung der Pfarrkirche in
Wegenstetten zum Abschluss gekommen, die während 70 Jahren
viel Unruhe in dieses schöne Tal gebracht haben. Die Angelegenheit
war ja schon längst nach alten, eidgenössischen Rechtsauffassungen
entschieden worden. Eigentums- und Benützungsrecht war beiden

Kirchgemeinden zugesichert. Beide Kirchgemeinden waren anfänglich

bereit, den Entscheid anzuerkennen. Unsere Schuld ist es

nicht, dass das verhindert worden ist. Vor bald 15 Jahren kam es

zu neuen Auseinandersetzungen, die zunächst zu keinem
friedlichen Abschluss gebracht werden konnten. Alte Leidenschaftlichkeit

war wieder aufgeflammt. Man drang darauf, uns die
Notkirche aufzunötigen. Der Entscheid durch den weltlichen Richter
verschleppte sich Jahre hindurch. Als der römisch-katholische

Kirchgemeindepräsident mich um eine Aussprache ersuchte, um
eine Vermittlung anzubahnen, war ich dazu sofort bereit. Eine
friedliche Vereinbarung war einem behördlichen Entscheid unter
allen Umständen vorzuziehen, weil ein solcher bei der einen oder
andern Partei Mißstimmung oder Enttäuschung hervorgerufen



hätte. Die erweiterte Kirchenpflege gab mir vertrauensvoll alle
Kompetenz zu den Verhandlungen. Die Richtlinien waren durch
ihre früheren Vorschläge gegeben. Im Mittelpunkt der Diskussion
stand die Notkirche. Ich hatte sie bei einem Besuch in Wegenstetten

gründlich angesehen und konnte dem Kirchgemeindepräsidenten

sagen, sie habe auf mich einen solchen Eindruck
gemacht, dass ich es durchaus verstehe, dass die römisch-katholische
Gemeinde dringend eine andere Kirche wünsche, aber sie dürfe
unserer Gemeinde nicht zumuten, in diesen Raum einzuziehen.
Dazu komme, dass ihre unglückliche Lage in allernächster Nähe
unterhalb der Pfarrkirche die Feindschaft zwischen den beiden

Kirchgemeinden verewigen würde. Bei einem richterlichen
Entscheid komme die Notkirche gar nicht in Frage. In der Botschaft
der Regierung des Kantons Aargau an den Grossen Rat vom
22. Juni 1942 wurde auf Grund früherer Urteile des

Bundesgerichtes festgestellt: „Die Notkirche ist nicht Bestandteil des

ursprünglichen, gemeinsamen Kirchengutes und kann somit bei einer
allfälligen Liquidation des Miteigentums an der alten Pfarrkirche
den Christkatholiken gegen deren Willen nicht als ,Naturalleistung'
zugesprochen werden." So kam das Übereinkommen zustande.
Beide Kirchgemeinden haben zugestimmt. Beide mussten Opfer
bringen. Unsere Leute haben auf die ihnen vertraute Pfarrkirche,
die auch ihnen gehört hatte, verzichtet, und die andern mussten
ihrem Gegner weit mehr als einen Drittel des Geldes, das sie

jahrzehntelang aus dem Kirchenopfer für eine eigene Kirche zusammengelegt

hatten, als Auskaufssumme auf den Tisch legen. Die unver-
gesslich grossen Tage der Glockenweihe am 29. Februar und der
Kirchweihe am 11. April waren eindrucksvolle Kundgebungen der
Freude der wackern Gemeinde Wegenstetten-Hellikon-Zuzgen und
unserer ganzen Kirche über die glückliche Lösung des Konfliktes.»

Die Synode des Jahres 1949 wurde am 16. Mai in Genf
abgehalten. Seit dem Jahre 1896 hatte die Genfer Gemeinde die
Synode nicht mehr empfangen. Das gab dem Bischof Anlass, über
allerlei Schwierigkeiten und Erfolge, die in diesem langen Zeitraum
erlebt worden sind, zu berichten. Davon sei folgendes notiert:

«Es liegt nahe, aus den Geschehnissen in unserer Kirche seit
der letzten Synode in Genf im Jahre 1896 einige wichtige Begebenheiten

herauszuheben, um der heutigen Generation vor Augen zu
führen, wie gründlich sich das Bild unserer Kirche seither
verändert hat. Ich denke zunächst an äussere Ereignisse, die sie in



— 197 —

ihrem Bestand zu gefährden drohten. Die Neuordnung des
Verhältnisses von Staat und Kirche in einigen Kantonen hat ihr
als einer Minoritätskirche z.T. viel härter zugesetzt als den grossen
Kirchen. Das ist ganz natürlich. Die Trennung von Kirche und
Staat im Kanton Genf hat ihr empfindliche Einbusse gebracht, aber
die Freiheit von allen politischen Bindungen und Zufälligkeiten, die
ihr Leben und Arbeiten einer gewissen Unsicherheit aussetzten,
ist ihr schliesslich zum Segen geworden. Sie konnte sich fortan
unbeschwert ihrer eigentlichen religiösen und kirchlichen Aufgabe
widmen, davon zeugt ihr heutiges intensives inneres Leben. Durch
das Recht, das allen Kirchen eingeräumt wurde, freiwillige Kirchensteuern

zu erheben, ist auch die materielle Sorge bedeutend
verringert. Ähnliche Wirkung hatte die Neuordnung des Verhältnisses
von Staat und Kirche in den Kantonen Basel-Stadt, Aargau und
Neuenburg. Die Gemeinden stehen viel freier und unabhängiger
da und sind manchen Anfeindungen enthoben. In diesen Kantonen
sind Kirchen und Kirchengut, die noch im öffentlichen Besitz waren
oder vom Staat verwaltet wurden, in den Besitz der Pfarreien
übergegangen. Würdige Gotteshäuser und auch Pfarrhäuser sind unser
Eigentum geworden.

In andern Kantonen sind die Ausscheidungen des

Kirchenvermögens mit dem römisch-katholisch gewordenen Teil der
ursprünglich einheitlichen Pfarreien zu Ende geführt worden. In
verschiedenen Gemeinden wurde den Römisch-Katholiken ihr Anteil
entrichtet oder umgekehrt, wir bekamen unsern Anteil. Wir kamen
so in den alleinigen Besitz der Pfarrkirchen oder mussten neue
bauen. Neue christkatholische Kirchen sind auf diese Weise in
Grenchen, Biel, Trimbach, St. Immer, Hellikon gebaut worden.

Das neue Kirchengesetz im Kanton Bern hat uns von grosser
Sorge befreit. Eine Kirche ist ohne eine Lehranstalt zur Ausbildung
ihrer Geistlichkeit undenkbar. Uns stand durch die Munifizenz des

Kantons Bern die katholisch-theologische Fakultät an der Universität

Bern zur Verfügung. Sie war aber nicht sicher fundiert. Das

Dekret, das sie geschaffen, konnte jederzeit vom Grossen Rat
aufgehoben werden. Wie oft haben unsere Gegner versucht, sie zu
Fall zu bringen. Jetzt ist sie im neuen Kirchengesetz als

christkatholisch-theologische Fakultät gesichert. Das verdanken wir nicht
nur dem Vertrauen der bernischen staatlichen Behörden zu unserer
Kirche, sondern auch der Opferwilligkeit unserer Mitglieder, die

weit über eine halbe Million Franken zu Stiftungen gesammelt



— 198 —

haben, deren Ertrag zur Finanzierung der Fakultät dient. Wir
werden die Fonds weiter zu äufnen haben. Seien wir für diese

Entwicklung dankbar in dem Jahr, da 75 Jahre seit der Gründung der
Fakultät verflossen sind.

Empfindlicher ist für den Bestand unserer Gemeinden die
stete Abwanderung der ursprünglich ansässigen Bevölkerung an
neue Wohnorte — zum grossen Teil in die Diaspora — und die
Ausdehnung der grösseren Städte, die Flucht der Bevölkerung aus
dem Stadtkern an die Peripherie. Dadurch wird die Pastoration
sehr erschwert, viele können nicht erfasst werden, manche
verfallen auf fremdem Boden völliger kirchlicher Gleichgültigkeit.
Um die Diasporanen zu sammeln, wurde der Diasporaverein ins
Leben gerufen, der sie durch Unterrichts- und Predigtstationen der
Kirche zu erhalten sucht. Namhafte Opfer werden jährlich
gebracht, noch grösser sind die Opfer der Geistlichen an Zeit und
Arbeit für die Diasporanen. Es gibt nur wenige Geistliche, die nicht
in der Diaspora beschäftigt sind. Welcher Aufwand für die Diaspora
notwendig ist, dafür einige Angaben: der Pfarrer von Trimbaeh
legte in drei Monaten für die Pastoration der Diaspora gegen
1400 km mit dem Auto zurück, und der Pfarrer von Luzern im
gleichen Zeitraum über 1600 km. Zürich meldet in 86 Ortschaften
442 Diasporanen, die Zahl der Kasualien entspricht dieser Ziffer
keineswegs. Den Geistlichen fehlen vielfach Zeit und Kraft, sich
dieser Zerstreuten so anzunehmen, wie sie wünschten. Hier muss
intensive Laienhilfe einsetzen. Diese Verhältnisse haben den Bau
von Kirchen nötig gemacht. In Zürich sind zwei gebaut worden, die
Elisabethenkirche und die Christuskirche in Oerlikon. In Hägen-
dorf wurde für die Diasporanen eine Kirche notwendig, und in
Thun und Le Locle wurden kirchliche Gebäude erworben — nur
um das zu erwähnen, was in den letzten Jahren aus eigener Kraft
geschaffen worden ist. Dass noch an andern Orten in der Diaspora
Religionsunterricht und Gottesdienste eingerichtet worden sind,
sei nur der Vollständigkeit wegen erwähnt. So ist das äussere Bild
unserer Kirche seit 1896 ein ganz anderes geworden.

Auf der ersten Synode in Genf im Jahre 1880 ist das Gebetbuch

zur offiziellen Liturgie erklärt worden. Im Jahre 1896 konnte
Bischof Dr. E. Herzog sei. feststellen, dass durch diesen Beschluss
das liturgische Chaos in unsern Gemeinden überwunden sei. Allein
mit einer einheitlichen Liturgie ist es nicht getan, selbst wenn sie

in der Landessprache gefeiert wird. Ihr Inhalt muss erfasst werden,



— 199 —

so dass die Gemeinde mit Verständnis folgen und mitfeiern kann.
Bis diese Erkenntnis nur einigermassen zum geistigen Besitz der
Gemeinde geworden, mussten üble Gewohnheiten und allerlei
Vorurteile überwunden werden, wie sie unsere Gemeinden aus den
Zeiten vor der Organisation eigener Pfarreien mitgebracht hatten.
Seit der apostolischen Zeit war es so, dass Geistliche und Gemeinde
als ,eine heilige Priesterschaft' zusammenkam, ,geistige, Gott
wohlgefällige Opfer durch Jesum Christum darzubringen (1. Petr. 2, 5)'.
Als geistige Opfer galten seit der ältesten Christenheit das Gebet
und die Feier der hl. Eucharistie. Dass diese Erkenntnis heute
allgemein verbreitet ist, bestätigt schon das Aussehen unserer Kirchen,
ihr Schmuck, ihre Ausstattung, die Sorgfalt, mit der alles gepflegt
wird, um nur Gediegenes zur Schau zu bringen als Symbol der
inneren und äusseren aktiven Teilnahme der Gemeinde an der
heiligen Feier. Seien wir dankbar dafür, dass auch dieses Bild unserer
Gemeinden ein ganz anderes geworden ist, und arbeiten wir daran
unermüdlich weiter zur Ehre des allmächtigen Gottes.»

Nach dem Bericht über einzelne Begebenheiten schloss der
Bischof sein Referat mit diesen Reminiszenzen:

«Am 28. Februar 1949 gedachten wir des 150. Jahrestages der
Geburt des geistigen Führers des Altkatholizismus, des im Jahre
1890 verstorbenen Stiftspropsts Ignaz von Döllinger. Als der päpstliche

Nuntius Ruffo Scilla in München im Jahre 1887 an Döllinger
herantrat, um den Weg zum Frieden mit dem Papst anzubahnen,
antwortete er in einem längeren Schreiben, in dem der berühmt
gewordene Passus vorkommt: ,Auch ich will nicht ein Mitglied
einer schismatischen Genossenschaft sein; ich bin isoliert.
Überzeugt, dass der gegen mich erlassene Urteilsspruch ungerecht und
rechtlich nichtig ist, sehe ich mich fortwährend als ein Mitglied der

grossen katholischen Kirche an.' Das war nicht nur die

Überzeugung Döllingers, sondern alle massgebenden Männer des

Altkatholizismus jener Jahre empfanden so. Sie alle fühlten sich
isoliert, aber doch als Mitglieder der grossen katholischen Kirche. Aus
dieser Isoliertheit sind wir seither herausgekommen. Die erste

Etappe war die Utrechter Union der altkatholischen Kirchen im
Jahre 1889, die zweite der imposante ,Internationale Altkatholikenkongress'

in Luzern drei Jahre später, wieder drei Jahre später die

Einladung der Bischöfe Dr. Reinkens und Dr. E. Herzog an den

Kirchenkongress der Kirche von England. Man muss den Eindruck
erlebt haben, die diese Ereignisse damals auf unsre Kirche gemacht



— 200 —

haben. Unterdessen waren ernsthafte Unionsverhandlungen mit der
orthodoxen Kirche Russlands begonnen worden. Wenige Jahre
später kamen die Aufrufe aus den Vereinigten Staaten und aus
den nordischen Ländern zu ökumenischen Weltkonferenzen. Auf
diesen Konferenzen trafen wir mit Vertretern der orthodoxen und
der anglikanischen Kirche zusammen, deren Väter mit unsern
Vätern auf den Bonner Unionskonferenzen in den Jahren 1874

und 1875 unter Döllingers Leitung die kirchliche Union besprochen
hatten. Die Interkommunion mit der Kirche von England wurde
vereinbart, und mit einer offiziellen orthodoxen Kommission gab
es eine Verständigung. Unsere Stellung in der ökumenischen

Bewegung war gegeben : Wir sind nicht Mitglieder einer schismatischen
Genossenschaft, wir sehen uns fortwährend als Mitglieder der

grossen katholischen Kirche an. Döllinger sagte ausdrücklich: der

grossen katholischen Kirche. Er hatte die engen Grenzen der Kirche
Roms — die das Vatikanum und das Tridentinum gezogen hatten —
längst überschritten. Döllinger hat diese Befreiung aus der Isolation
nicht mehr erlebt. Für uns gehört sie jetzt der Vergangenheit an.
Deshalb begrüssen wir freudig die Vertreter der mit uns verbundenen

und befreundeten Kirchen auf unserer Synode. Wie ganz
anders ist das Bild unserer Kirche als im Jahre 1896. In aller Demut
danken wir Gott dem Herrn, dass er uns so geführt. In Dankbarkeit

gedenken wir Döllingers, Bischofs Herzog sei. und all derer,
die in ihrem Sinn gedacht und gehandelt haben. Ihr Erbe
anvertrauen wir mit Zuversicht der jetzigen und den folgenden Generationen,

dass sie es treu hüten und gewissenhaft ausbauen.»

A. K.
(Schluss folgt.)


	Zur Lage der altkatholischen Kirche

